
  

  Μνήμων

   Τόμ. 30 (2009)

  

 

  

  Βιβλιοκρισίες 

  Mnimon Mnimon   

  doi: 10.12681/mnimon.88 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Mnimon, M. (2011). Βιβλιοκρισίες: <ul><li>Νάσια Γιακωβάκη, Ευρώπη μέσω Ελλάδας. Μια καμπή στην ευρωπαϊκή
αυτοσυνείδηση 17ος-18ος αιώνας, Αθήνα, Εστία, 2006 (Χρήστος Χατζηιωσήφ)</li><li>Εώα και Εσπέρια. Περιοδικό
της Εταιρείας Έρευνας των Σχέσεων του Μεσαιωνικού και Νέου Ελληνισμού με τη Δύση, τόμος 7 (2007) (Κατερίνα
Παπακωνσταντίνου)</li><li>Peter Mackridge, Language and National Identity in Greece 1766- 1976, Οξφόρδη, Oxford
University Press, 2009 (Αλέξης Πολίτης)</li><li>William St Clair, “That Greece Might Still Be Free”. The Philhellenes in
the War of Independence, 2η έκδοση, Open Book Publishers,2008 (Αλέξης Πολίτης)</li><li>Πέτρος Πιζάνιας
(επιμέλεια-εισαγωγή), Η Ελληνική Επανάσταση του 1821. Ένα ευρωπαϊκό γεγονός, Αθήνα, Κέδρος, 2009 (Χρήστος
Λούκος)</li><li>Καίτη Αρώνη-Τσίχλη, Αγροτικές εξεγέρσεις στην Παλιά Ελλάδα 1833-1881, δεύτερη βελτιωμένη
έκδοση, Αθήνα, Παπαζήσης, 2009 (Εύη Καρούζου)</li><li>Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο και φοιτητές στην Ελλάδα
κατά τον 19ο αιώνα, Ιστορικό Αρχείο Ελληνικής Νεολαίας Γενικής Γραμματείας Νέας Γενιάς αρ. 39 / Κέντρο
Νεοελληνικών Ερευνών Ε.Ι.Ε., Αθήνα 2004 (Σοφία Ματθαίου)</li><li>Βαγγέλης Καραμανωλάκης, Η συγκρότηση της
ιστορικής επιστήμης και η διδασκαλία της Ιστορίας στο Πανεπιστήμιο Αθηνών (1837- 1932), Ιστορικό Αρχείο
Ελληνικής Νεολαίας Γενικής Γραμματείας Νέας Γενιάς αρ. 42 / Ινστιτούτο Νεοελληνικών Ερευνών Ε.Ι.Ε., Αθήνα

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/01/2026 10:34:32



2006 (Κώστας Λάππας)</li><li>Νίκος Μπακουνάκης, Μια στιγμή της Ευρώπης στην Ελλάδα του 19ου αιώνα. Ο
λόγος, η εικόνα, ο μύθος του Ανδρέα Ρηγόπουλου, Αθήνα, Πόλις, 2008 (Αλέξης Πολίτης)</li><li>Άντα Διάλλα, Η
Ρωσία απέναντι στα Βαλκάνια. Ιδεολογία και πολιτική στο δεύτερο μισό του 19ου αιώνα, Αθήνα, Αλεξάνδρεια, 2009
(Βαγγέλης Καραμανωλάκης)</li><li>Steve Plumb, Neue Sachlichkeit 1918-33. Unity and Diversity of an Art Movement,
Άμστερνταμ / Νέα Υόρκη, Rodopi, 2006 (Πόπη Σφακιανάκη)</li><li>Οντέτ Βαρών-Βασάρ, Η ενηλικίωση μιας γενιάς:
νέοι και νέες στην Κατοχή και στην Αντίσταση, Αθήνα, Εστία, 2009 (Ιάσονας Χανδρινός)</li><li>Γιάννης
Καρακατσιάνης (επιμ.), Νότια Πελοπόννησος 1935-1950, Αλφειός / Σύνδεσμος Φιλολόγων Μεσσηνίας, Αθήνα 2009
(Στράτος Ν. Δορδανάς)</li><li>Ιωάννα Παπαθανασίου με τη συνεργασία των Πολίνας Ιορδανίδου, Άντας Κάπολα,
Τάσου Σακελλαρόπουλου, Αγγελικής Χριστοδούλου, Η Νεολαία Λαμπράκη τη δεκαετία του 1960. Αρχειακές
τεκμηριώσεις και αυτοβιογραφικές καταθέσεις, Ιστορικό Αρχείο Ελληνικής Νεολαίας Γενικής Γραμματείας Νέας
Γενιάς αρ. 47 / Ινστιτούτο Νεοελληνικών Ερευνών Ε.Ι.Ε., Αθήνα 2008 (Κατερίνα Λαμπρινού)</li></ul>. Μνήμων, 30,
365–426. https://doi.org/10.12681/mnimon.88

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/01/2026 10:34:32



Βιβλιοκρισίες

Νάσια Γιακωβάκη, Ευρώπη μέσω Ελλάδας. Μια καμπή στην ευρωπαϊκή αυτοσυνείδηση 
17ος-18ος αιώνας, Αθήνα, Εστία, 2006, 479 σ.

Παρά την ταυτόχρονη αναφορά στην Ευ-
ρώπη και την Ελλάδα στον τίτλο και τη 
χρονική περίοδο του Διαφωτισμού που 
καλύπτει, ο αναγνώστης του βιβλίου δεν 
πρέπει να αναμένει μια ακόμα εργασία 
περί της «μετακένωσης» των ιδεών από 
την Ευρώπη στην Ελλάδα ή περί της ζωής 
και του έργου των πρωτεργατών του νεο-
ελληνικού Διαφωτισμού. Η Ευρώπη είναι 
η αφετηρία και ο στόχος του βιβλίου, η 
Ελλάδα το μέσο μόνο για να αναδειχθεί 
μια σημαντική μεταβολή στον τρόπο που 
οι ευρωπαίοι λόγιοι αντιλαμβάνονταν τον 
κόσμο τους. Πρόκειται για ένα θέμα ευ-
ρωπαϊκής ιστορίας, κάτι που δεν είναι 
σύνηθες για ένα ελληνικό βιβλίο και που 
γίνεται ακόμα σπανιότερο από το γεγονός 
ότι το βιβλίο δεν αποτελεί μετάφραση μιας 
ακαδημαϊκής εργασίας που εκπονήθηκε σε 
κάποιο ξένο πανεπιστήμιο, αλλά συγγρά-
φτηκε στην Ελλάδα στα πλαίσια ελληνι-
κών ακαδημαϊκών διαδικασιών και φιλο-
δοξεί να ικανοποιήσει πρώτα τις αναζητή-
σεις του ελληνικού κοινού. Προκαταρκτι-
κές διευκρινίσεις που τις θεωρώ χρήσιμες 
για την αξιολόγηση αυτής της εργασίας. 

Το ζήτημα που αντιμετωπίζει η συγ-
γραφέας στα τρία μέρη, με 14 συνολικά 
κεφάλαια του βιβλίου που εκτείνονται σε 
450 σελίδες, είναι το πως η γνώση της 
ελληνικής αρχαιότητας και η γνωριμία με 
τον ελληνικό γεωγραφικό χώρο κατά τη 
διάρκεια του 17ου και του 18ου αιώνα συ-
νέβαλαν στη διαδικασία της συγκρότησης 
μιας νέας κοινής ευρωπαϊκής συνείδησης 
στους κύκλους των ευρωπαίων λογίων. Η 
κοινή συνείδηση έπαψε να είναι χριστιανι-
κή, εκκοσμικεύτηκε και η εκκοσμίκευση 
επέτρεψε να αναγνωρισθεί η παγανιστική 
ελληνική αρχαιότητα ως ο πρόγονος της 

νεότερης Ευρώπης. Η γνώση της ελληνι-
κής αρχαιότητας συναρθρώθηκε βέβαια με 
άλλες σημαντικές μεταβολές στην κοσμο-
εικόνα των λογίων. Από αυτές η συγγρα-
φέας εξετάζει τη λεγόμενη διαμάχη των 
αρχαίων και των νεοτέρων και τη σχε-
τική με αυτήν προτίμηση στις ζωντανές 
ευρωπαϊκές γλώσσες έναντι της λατινικής 
ως μέσου λογοτεχνικής έκφρασης και φο-
ρέα επιστημονικών γνώσεων και δημόσι-
ων θεσπισμάτων. Πρόκειται για θέματα 
σημαντικά για τα οποία η βιβλιογραφία 
πολλαπλασιάσθηκε στη διάρκεια του 20ού 
αιώνα. Σε αυτήν πρέπει να προστεθούν 
οι σημαντικότερες πραγματείες εκείνης 
της εποχής, καθώς και τα κείμενα των 
ευρωπαίων περιηγητών του 17ου και του 
18ου αιώνα. Ο όγκος του έντυπου υλικού 
που αξιοποιεί η εργασία είναι πραγματι-
κά εντυπωσιακός, η ίδια η συγγραφέας 
παρομοιάζει στον πρόλογο την προσπά-
θειά της με «εκκαθαριστική επιχείρηση». 
Θα ήταν τετριμμένο να πω ότι η ογκώ-
δης αυτή βιβλιογραφία αντιμετωπίζεται 
κριτικά. Στην προκειμένη περίπτωση το 
«κριτικά» σημαίνει την ιστορικοποίηση 
και των δύο πόλων της σχέσης Ευρώπη 
– Ελλάδα, πράγμα που επιτρέπει όχι μόνο 
να αποφευχθεί η αναπαραγωγή στερεοτύ-
πων, αλλά και να φωτισθούν νέες πτυχές 
του ζητήματος. 

Το πρώτο από τα τρία μέρη του βι-
βλίου έχει ως τίτλο «Ευρωπαίοι και Νεό-
τεροι. Δύο όψεις μιας νέας αυτοσυνειδησί-
ας». Ξεκινώντας από τη διαπίστωση ότι 
ενώ ώς τις αρχές του 20ού αιώνα η στενή 
σχέση ανάμεσα στην αρχαία Ελλάδα και 
τη σύγχρονη Ευρώπη θεωρείτο δεδομένη, 
όπως προκύπτει από τη σχετική βιβλιο-
γραφία, στα τέλη του ίδιου αιώνα η ύπαρξη 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες366

ή μή της σχέσης αυτής αποτελεί ζήτημα 
προς απάντηση. Αντιστρέφοντας το σημείο 
παρατήρησης η συγγραφέας προσπαθεί να 
δει πότε η σχέση Ευρώπης και αρχαίας 
Ελλάδας άρχισε να θεωρείται σχέση ταυ-
τότητας. Χρησιμοποιώντας ένα μεγάλο 
φάσμα δευτερογενούς βιβλιογραφίας και 
έμμεσης ή άμεσης αναφοράς σε τεκμήρια 
του 17ου και του 18ου αιώνα δείχνει ότι 
ο όρος Ευρώπη ως δηλωτικός γεωγραφι-
κού χώρου και πολιτισμικού συνανήκειν 
επιβάλλεται γύρω στα 1680 αντικαθιστώ-
ντας προηγούμενους αυτοπροσδιορισμούς 
που τόνιζαν το χριστιανικό στοιχείο. Πα-
ραλληλίζει δηλαδή την άνοδο της έννοιας 

της Ευρώπης με την εκκοσμίκευση των 
ευρωπαϊκών κοινωνιών ή τουλάχιστον με 
την πρόοδο της ανεξιθρησκείας. Η τομή 
αυτή τοποθετείται στο γενικότερο πλαίσιο 
των ιδεολογικών μετατοπίσεων που ο Paul 
Hazard έχει αποκαλέσει περίοδο κρίσης 
της ευρωπαϊκής συνείδησης. Θά ήταν σκό-
πιμο να παρατηρήσει κανένας στο σημείο 
αυτό ότι η Ευρώπη της Νάσιας Γιακω-
βάκη είναι αγγλογαλλική, γιατί από την 

Αγγλία και τη Γαλλία αντλεί σχεδόν απο-
κλειστικά τα παραδείγματά της. 

Κατά την παρουσίαση αυτής της κρί-
σης η συγγραφέας αποδίδει μεγάλη ση-
μασία, όπως είναι φυσικό, στη λεγόμενη 
διαμάχη των αρχαίων με τους σύγχρονους 
(Κεφάλαιο 2). Η αναβάθμιση των σύγχρο-
νων καθομιλούμενων ευρωπαϊκών γλωσ-
σών έναντι στα λατινικά, την προηγούμενη 
γλώσσα της εκκλησίας και της εξουσίας, 
είναι ένα από τα αποτελέσματα της έκβα-
σης της διαμάχης των αρχαίων με τους 
σύγχρονους, το οποίο θα έχει σημαντικές 
επιπτώσεις στη σχέση Ελλάδας και Ευ-
ρώπης κατά τον 18ο αιώνα. Η ήττα των 
αρχαίων στη διαμάχη δεν πλήττει όμως τη 
θέση της αρχαίας Ελλάδας στην ευρωπαϊ
κή αυτοσυνείδηση, αντίθετα αυτή αναβαθ-
μίζεται. Η αντίφαση αυτή εξηγείται από 
το γεγονός ότι η αρχαιότητα που ηττά-
ται στις αρχές του 18ου αιώνα είναι σε 
τελευταία ανάλυση μια αρχαιότητα στην 
υπηρεσία της θεολογίας.

Το δεύτερο μέρος του βιβλίου έχει ως 
τίτλο «Οι Έλληνες: Αναπροσανατολισμοί 
της Ευρωπαϊκής συνείδησης». Στο πρώ-
το κεφάλαιο υιοθετείται η νεότερη άποψη 
της ιστοριογραφίας που σχετικοποιεί την 
αντίληψη για την Αναγέννηση ως ιστορική 
τομή επισημαίνοντας τόσο τις παλαιότε-
ρες αναγεννήσεις (π.χ. του 12ου αιώνα) 
όσο την επιβίωση μεσαιωνικών στοιχείων 
μέχρι το 17ο. Η νεότερη θεώρηση δια-
πιστώνει ότι η εκτίμηση της ελληνικής 
αρχαιότητας κατά την Αναγέννηση δεν 
ήταν ανεπιφύλακτα θετική, ότι κατά κα-
νόνα ελληνικό δεν θεωρείτο μόνο κάτι το 
αρχαίο, αλλά και το βυζαντινό όχι στο 
πλαίσιο της εφαρμογής ενός ιστορικού 
σχήματος συνέχειας, αλλά εξ αιτίας της 
απουσίας οιουδήποτε ιστορικού σχήματος. 
Ως χαρακτηριστικό της πραγματικής θέ-
σης της αρχαιότητας στην κοσμοθεωρία 
της Αναγέννησης αναφέρεται ο πίνακας 
του Ραφαήλ που σήμερα είναι γνωστός ως 
«η σχολή των Αθηνών», χαρακτηρισμός 
που του αποδόθηκε μόλις στο 17ο αιώ-
να, ενώ προηγουμένως θεωρούσαν, όπως 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



ο Βαζάρι, ότι αναπαραστούσε θεολόγους 
ή αποστόλους. Μέσα στο ίδιο πνεύμα τα 
παλαιότερα ταξείδια στην Ανατολή εντάσ-
σονταν στην παράδοση των προσκυνημά-
των, με τους Τούρκους να κερδίζουν το 
μεγαλύτερο μέρος του ενδιαφέροντος των 
περιηγητών, ενώ οι τόποι της κλασσικής 
αρχαιότητας έμεναν έξω από τα δρομο-
λόγια των προσκυνητών. Η εξαίρεση του 
Κυριάκου του Αγκωνίτη που επισκέφθηκε 
την Αθήνα την εποχή της κυριαρχίας των 
Ατζαγιόλι και πρώτος αναφέρεται στην 
Ακρόπολη, πριν την ανακάλυψη και την 
έκδοση του Παυσανία, έμεινε «ιδιωτική 
υπόθεση», αφού εκδόθηκε για πρώτη φορά 
το 18ο αιώνα. Σε έναν εύστοχο παραλλη-
λισμό η «ανακάλυψη» της Αθήνας από τον 
Κυριάκο συγκρίνεται με την ανακάλυψη 
της Αμερικής από τους Βίκιγκ. Και οι 
δύο ήταν πρόωρες, γιατί η Ευρώπη ακόμα 
δεν τις χρειαζόταν. Η κατάσταση αυτή θα 
ανατραπεί στο 18ο αιώνα όπου η νέα αντί-
ληψη της Ευρώπης συναρτάται με την αρ-
χαία Ελλάδα. Αυτό δεν οφείλεται στο έργο 
μερικών διανοητών, αλλά στη διαμόρφωση 
ενός κοινού υποστρώματος νοοτροπιών και 
αναπαραστάσεων. Η άνοδος της αρχαίας 
Ελλάδας είναι παράλληλη με τη σχετική 
υποβάθμιση των αρχαίων Εβραίων, Αιγυ-
πτίων και Ρωμαίων. Στο πλαίσιο αυτής 
της μεταβολής των αντιλήψεων η αρχαία 
Ελλάδα γίνεται αντιληπτή ως μια χώρα 
κατά αναλογία των ευρωπαϊκών κρατών. 
Στην αποδοχή αυτής της μεταφοράς συ-
νέβαλαν οι περιηγητές με τις περιγραφές 
τους και μέσω αυτών η ίδια η χώρα, η 
Ελλάδα στην πιο υλική της μορφή.

Η στροφή των περιηγητών προς το 
χώρο της αρχαίας Ελλάδας είναι το αντικεί-
μενο των κεφαλαίων του τρίτου μέρους του 
βιβλίου που έχει ως τίτλο «Η Ευρώπη και 
το ταξίδι στην Ελλάδα». Η επέκταση του 
Grand Tour προς την Ελλάδα αναλύεται 
με παράδειγμα το ταξείδι του Spon. Εκεί 
παρουσιάζεται ο τρόπος με τον οποίο οι 
εσωτερικές διεργασίες της ευρωπαϊκής συ-
νείδησης επηρεάζουν τον τρόπο πρόσληψης 
του φυσικού χώρου και το πως αυτός με τη 

σειρά του ανατροφοδοτεί τη μεταβολή των 
αντιλήψεων στην Ευρώπη. Μέσα σε μια 
δεκαετία 1675-1685 οι περιηγητές προσ-
δίδουν στην αρχαία Ελλάδα κατ’ αναλογία 
με τα σύγχρονά τους κράτη όρια και μια 
πρωτεύουσα, την Αθήνα. Σημειώνεται ότι 
δεν πρόκειται για την ανακάλυψη των μνη-
μείων της Αθήνας, αλλά για μια νέα πρό-
σληψη της πόλης, μέρος της οποίας είναι 
και η φυσική υπόστασή της και στο πλαίσιο 
της οποίας ενεργοποιείται η εννοιολογική 
σκευή με την οποία εξοπλίζονται εκείνη τη 
στιγμή οι Ευρωπαίοι για να καταλάβουν 
το δικό τους κόσμο. Η αρχαία Ελλάδα που 
κατασκευάζουν οι Ευρωπαίοι κατ’ εικόνα 
και καθ’ ομοίωσή τους αναδύεται σαν μια 
ιδιαίτερη ευρωπαϊκή χώρα πάνω στο έδα-
φος των δυτικών επαρχιών της Οθωμανι-
κής Αυτοκρατορίας. Ταυτόχρονα αρχίζει να 
χρησιμοποιείται ο όρος Ευρωπαϊκή Τουρκία 
διακρίνοντας Ασία από Ευρώπη με βάση τη 
σύνθεση του πληθυσμού, τη θρησκεία του, 
γλώσσες κλπ. Την ίδια εποχή μέσα στις 
περιγραφές των περιηγητών προβάλλουν οι 
νεότεροι Έλληνες ως ξεχωριστή πληθυσμι-
ακή ομάδα, με κοινά πολιτισμικά χαρακτη-
ριστικά και συνείδηση αυτού του γεγονότος. 
Αφήνεται να εννοηθεί ότι ο εντοπισμός εντός 
της Οωμανικής Αυτοκρατορίας μιας ζώνης 
συγγενικής με την Ευρώπη ήταν φορέας 
μελλοντικών πολιτικών αποτελεσμάτων. 
Στο τελευταίο κεφάλαιο παρουσιάζεται ο 
τρόπος με τον οποίο η ανάδυση της αρχαί-
ας Ελλάδας πάνω στο έδαφος των δυτικών 
οθωμανικών επαρχιών ως μιας ευρωπαϊκής 
χώρας αποτυπώνεται στο έργο του Βολ-
ταίρου Essai sur les moeurs et l’esprit des 
nations... και στο έργο του Γίββωνα για 
την Παρακμή και την πτώση της ρωμαϊκής 
αυτοκρατορίας. Και στα δύο ιστορικά έργα 
γίνεται αναφορά, εκτός του χρονολογικού 
πλαισίου της περιόδου που πραγματεύονται, 
στη σύγχρονή τους, υπό τουρκική κυριαρ-
χία, Ελλάδα και στη σύγχρονή τους πόλη 
της Αθήνας. 

Η εντύπωσή μου είναι ότι η «εκκαθαριστι-
κή επιχείρηση» της Νάσιας Γιακωβάκη 

Ευρώπη μέσω Ελλάδας 367

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες368

στέφθηκε από επιτυχία. Ανέδειξε μέσα από 
τον όγκο του υλικού που επεξεργάσθηκε 
ένα ζήτημα το οποίο ελάνθανε ώς τότε 
και το απάντησε με επιτυχία. Πρόσθεσε 
έτσι μια σημαντική συμβολή στη μεγάλη 
βιβλιογραφία που από την Αναγέννηση και 
δώθε καλύπτει το ζήτημα των σχέσεων 
Ελλάδας και Ευρώπης. Οξυδέρκεια και 
διαλεκτικότητα, στοιχεία που χαρακτηρί-
ζουν την εργασία δεν εγγυώνται πάντο-
τε μια εύκολη ανάγνωση. Παρόλο που ο 
λόγος της συγγραφέα είναι στρωτός, η 
ανάγνωση του βιβλίου απαιτεί σε αρκετά 
σημεία επιμονή, ενώ ορισμένα τμήματα ο 
αναγνώστης θα τα ήθελε πολύ συντομώτε-
ρα. Ορισμένοι θα παρατηρήσουν σίγουρα, 
όπως το κάναμε ήδη, ότι η Ευρώπη της 
Νάσιας Γιακωβάκη είναι αγγλογαλλική. 
Σε αυτό το σημείο η καινοτόμος εργασία 
παραμένει πιστή σε μια παλιά παράδοση 
της ελληνικής ιστοριογραφίας. Οι τόσο 
σημαντικές για την οικονομία και την 
πνευματική ζωή του 17ου και του 18ου 
αιώνα Κάτω Χώρες απουσιάζουν. Το ίδιο 
και ο γερμανόφωνος χώρος, όπως και η 
νότια Ευρώπη. Εντούτοις, κατά τη γνώμη 
μου, η έλλειψη αυτή δεν αναιρεί το γεγο-

νός ότι η εργασία αποτελεί συμβολή στην 
ευρωπαϊκή ιστοριογραφία και ελπίζω κά-
ποτε να μεταφρασθεί σε μια γλώσσα που 
θα το καταστήσει προσιτό σε ένα ευρύτερο 
διεθνές κοινό. 

Πριν κλείσει αυτό το τόσο ενδιαφέρον 
βιβλίο θα καλούσα τον αναγνώστη να μην 
παραβλέψει το χρόνο και τον κόπο που 
απαιτήθηκε για να ολοκληρωθεί. Αυτό 
έγινε μέσα σε ελληνικές ακαδημαϊκές δια-
δικασίες, με ποιά στήριξη, αν υποθέσουμε 
ότι υπήρξε στήριξη πέρα από την έμπνευ-
ση και ενθάρρυνση μιας προσωπικότητας, 
όπως ήταν η Έλλη Σκοπετέα που επέ-
βλεπε την εκπόνηση του διδακτορικού. Αν 
κυριαρχήσει η λογιστική της ποσοτικής 
αξιολόγησης με τους ν+2 χρόνους για την 
ολοκλήρωση των διατριβών με αυστηρό 
όριο σελίδων και τα τυπικά κριτήρια δι-
εθνοποίησης, τέτοιες εργασίες που είναι 
ήδη λίγες θα γίνουν ακόμα σπανιότερες. 
Θα μείνει ο σωρός των διατριβών που δεν 
παράγουν νέα γνώση, αλλά αναπαράγουν 
το σύστημα μαζί με τους ακαδημαϊκούς 
θεράποντές του. 

ΧΡΗΣΤΟΣ ΧΑΤΖΗΙΩΣΗΦ

Εώα και Εσπέρια. Περιοδικό της Εταιρείας Έρευνας των Σχέσεων του Μεσαιωνικού και 
Νέου Ελληνισμού με τη Δύση, τόμος 7 (2007)

Η βιβλιοκρισία ενός τόμου περιοδικού δεν 
συνηθίζεται, ωστόσο ο έβδομος τόμος του 
περιοδικού Εώα και Εσπέρια παρουσιάζει 
μια εσωτερική ενότητα που τον καθιστά 
κατάλληλο για παρουσίαση. Περιλαμβά-
νει κείμενα που συντάχθηκαν στο πλαίσιο 
ερευνητικών προγραμμάτων του Τμήματος 
Ιστορίας και Αρχαιολογίας του Πανεπι-
στημίου Αθηνών, τα οποία εντάχθηκαν στο 
κοινοτικό πρόγραμμα ΕΠΕΑΕΚ ΙΙ - ΠΥ-
ΘΑΓΟΡΑΣ, χρηματοδοτούμενα από την 
Ευρωπαϊκή Ένωση και το Υπουργείο Εθνι

κής Παιδείας και Θρησκευμάτων. 
Ιδιαίτερο χαρακτηριστικό που διακρί-

νει τα τρία διαφορετικά ερευνητικά προ-
γράμματα, είναι η έμφαση που δόθηκε 
κατά τον σχεδιασμό τους στη συστημα-
τική καταγραφή αρχειακού ή εκδεδομέ-
νου υλικού. Μάλιστα έδωσαν την ευκαιρία 
στους μελετητές να προβλέψουν έξοδα 
για ταξίδια, φωτογράφηση του αρχειακού 
υλικού, δημιουργία βάσεων δεδομένων και 
εισαγωγή στοιχείων σε αυτά. Η συστημα-
τική συγκέντρωση υλικού επιτρέπει στα 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



μέλη των ερευνητικών ομάδων να συλλέ-
ξουν τις υπάρχουσες εκδεδομένες πηγές 
και την αντίστοιχη βιβλιογραφία και, 
σε πολλές περιπτώσεις, να αναζητήσουν 
ανέκδοτο αρχειακό υλικό, για το οποίο 
μόνο υπόνοιες είχαν διατυπωθεί για την 
ύπαρξή του. Οι βάσεις δεδομένων με αρ-
χειακό υλικό, καθώς και η ψηφιακή φωτο-
θήκη με φωτογραφημένα έγγραφα, θέτουν 
τις προϋποθέσεις για τη συστηματική και 
σε βάθος μελέτη συγκεκριμένων ιστορι-
ογραφικών ζητημάτων από νέες γενιές 
ιστορικών, γεγονός που θα έχει σαφώς θε-
τικές συνέπειες για την ίδια την ιστορική 
έρευνα. Σημειωτέον ότι στο σύνολο των 
άρθρων του τόμου τονίζεται το γεγονός 
ότι πρόκειται για μια πρώτη προσέγγιση 
και ανάλυση του υλικού.

Η τελευταία παρατήρηση μπορεί να 
δικαιολογήσει γιατί κάποια από τα άρ-
θρα δίνουν μια ελλειπτική μόνο εικόνα της 
εκάστοτε έρευνας. Αφήνουν ωστόσο να 
διαφανεί ότι τα ερευνητικά προγράμματα 
χρειάζονται ιδιαίτερη προσοχή κατά την 
προετοιμασία τους και συχνά η χρηματο-
δότηση που έχει εξασφαλιστεί και τα χρο-
νικά περιθώρια που έχουν προβλεφθεί δεν 
επαρκούν για την ολοκλήρωσή τους. Η Νι-
κολέττα Γιαντζή παρουσιάζει τη δική της 
ερευνητική πρόταση για τη συστηματική 
καταγραφή των περιγραφών της Κων-
σταντινούπολης από δυτικούς συγγραφείς. 
Επιχειρεί μια σύντομη και μάλλον γρήγο-
ρη παρουσίαση τόσο του προγράμματος, 
όσο και του συγκεντρωμένου υλικού. Η 
Μαρία Ντούρου-Ηλιοπούλου περιγράφει 
το ερευνητικό πρόγραμμα με αντικείμενο 
την παρουσία των Αραγονέζων στη Ρω-
μανία στη διάρκεια του 14ου αιώνα, βασι-
σμένη σε αρχειακό υλικό της Καταλωνίας. 
Από την περιγραφή της διαφαίνονται οι 
δυνατότητες που αναδεικνύονται μέσα από 
την αρχειακή μελέτη της Καταλωνίας για 
τη διερεύνηση του συγκεκριμένου θέμα-
τος, ωστόσο δεν γίνεται φανερό κατά πόσο 
προχώρησε το συγκεκριμένο πρόγραμμα 
στον εντοπισμό νέου αρχειακού υλικού, 
τη φωτογράφησή του ή την καταγραφή 

του. Αντίθετα, αναφέρει ως κύρια αρχει-
ακή πηγή τα έγγραφα που δημοσιεύτη-
καν στον τόμο που επιμελήθηκε ο Antoni 
Rubio I Lluch, Diplomatari del’Orient 
Catala (1301-1400), Βαρκελώνη 1947, 
και με αφορμή αυτή παρουσιάζονται δύο 
κείμενα, του Albert Barcells και της ίδιας, 
αφιερωμένα στον συγκεκριμένο καταλανό 
ελληνιστή και μελετητή της καταλωνικής 
παρουσίας στην Ανατολική Μεσόγειο. 
Τα άρθρα αυτά συμβάλλουν κυρίως στη 
γνωριμία των ελλήνων ιστορικών με τους 
καταλανούς νεοελληνιστές και λειτουργούν 
επικουρικά στο ίδιο το ερευνητικό έργο.

Το μεγαλύτερο μέρος του τόμου κατα-
λαμβάνουν εργασίες που εκπονήθηκαν στο 
πλαίσιο και με αφορμή την ολοκλήρωση 
του ερευνητικού προγράμματος «Ελληνι-
κές κοινότητες και ευρωπαϊκός κόσμος 
(13ος-19ος αι.). Μορφές αυτοδιοίκησης, 
κοινωνική οργάνωση, συγκρότηση ταυ-
τοτήτων». Επιστημονικοί υπεύθυνοι της 
έρευνας ήταν οι καθηγήτριες του Τμήματος 
Ιστορίας και Αρχαιολογίας της Φιλοσοφι-
κής Σχολής του Πανεπιστημίου Αθηνών 
Όλγα Κατσιαρδή-Hering και Αναστασία 

Εώα και Εσπέρια 369

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες370

Παπαδία-Λάλα και η αναπληρώτρια κα-
θηγήτρια Μαρία Ευθυμίου.

Στο πρώτο και εισαγωγικό άρθρο της 
η Αναστασία Παπαδία-Λάλα αναφέρεται 
στο ίδιο το ερευνητικό πρόγραμμα, τους 
στόχους του, τον τρόπο έρευνας, το είδος 
του αρχειακού υλικού που συγκεντρώθηκε 
και τον τρόπο καταγραφής και οργάνωσής 
του. Η παρουσίαση είναι αρκετά αναλυτι-
κή, έτσι ώστε να έχει κανείς μια εικόνα για 
τον τρόπο οργάνωσης και διαχείρισης μιας 
ερευνητικής ομάδας, έργο ιδιαίτερα απαι-
τητικό. Από το κείμενο γίνεται σαφής η 
προσπάθεια των ερευνητριών να καλύψουν 
το ευρύ θέμα των ελληνικών κοινοτήτων 
τόσο στον ελλαδικό χώρο, με έμφαση στον 
βενετοκρατούμενο χώρο, όσο και στη δια-
σπορά. Στα άρθρα τους η Παπαδία-Λάλα 
και η Όλγα Κατσιαρδή-Hering συγκε-
ντρώνουν συστηματοποιημένα τα συμπε-
ράσματα στα οποία κατέληξε η ερευνητική 
ομάδα. Η μελέτη των κοινοτήτων είναι 
ευρύ πεδίο που συνδυάζει τόσο τη θεω-
ρητική αναζήτηση όσο και την αρχειακή 
διερεύνηση και απαιτεί μακροχρόνια συ-
ντονισμένη έρευνα και επαρκή χρηματοδό-
τηση. Από τα κείμενα των ερευνητών που 
έλαβαν μέρος προκύπτει ότι θα μπορού-
σαν, ενδεχομένως κάποια, να οδηγήσουν 
σε ευρύτερες αναζητήσεις και περαιτέρω 
έρευνα. Πρόκειται, ωστόσο, για ένα εγ-
χείρημα που θα ήταν ευχής έργον να έχει 
συνέχεια, έτσι ώστε να αποτελέσει τον 
πυρήνα του μεθοδολογικού προβληματι-
σμού για τον κοινοτισμό και τις εκφάνσεις 
του στη νεότερη περίοδο. Σε μια τέτοια 
προοπτική δεν θα πρέπει να απουσιάζει η 
μελέτη των κοινοτήτων του οθωμανικού 
χώρου, έστω και αν έχουν μελετηθεί σε 
βάθος, όπως αναφέρεται στο εισαγωγικό 
κείμενο.  Το κείμενο της Μαρίας Ευθυμίου 
για τις κοινότητες της ελληνικής χερσο-
νήσου κατά την τουρκοκρατία αναδεικνύει 
ακριβώς την ανάγκη για συγκριτική με-
λέτη του κοινοτικού φαινομένου σε όλη τη 
νότια Βαλκανική.

Η παραπάνω θεματική κατηγορία 
αναπτύσσεται σε δύο κύκλους. Ο πρώτος 

κύκλος αναφέρεται στις κοινότητες του 
βενετοκρατούμενου χώρου και περιλαμ-
βάνει τέσσερεις μελέτες. Συγκεκριμένα, 
η Μαρίνα Κουμανούδη και η Κατερίνα 
Μουσαδάκου παρουσιάζουν τα πρώτα συμ
περάσματα της αποδελτίωσης πηγών για 
τις πρεσβείες που απέστειλαν κάτοικοι 
των βενετοκρατούμενων περιοχών στην 
κεντρική διοίκηση της Βενετίας. Στη συ-
νέχεια,  η Κατερίνα Κωνσταντινίδου πα-
ρουσιάζει τα πρώτα πορίσματα που συ-
νάγονται από τη μελέτη των ληξιαρχικών 
βιβλίων γάμων, γεννήσεων και βαπτίσε-
ων της περιοχής του Χάνδακα στα μέσα 
του 17ου αιώνα και τα οποία αφορούν 
στην κοινωνική διαστρωμάτωση και τις 
γαμήλιες στρατηγικές των ευγενών της 
πόλης. Τέλος, στο άρθρο της Χριστίνας 
Παπακώστα γίνεται λόγος για την έρευνα 
που διεξήγαγε αναφορικά με την ιστορία 
της Πάργας, της Πρέβεζας και της Βό
νιτσας. 

Στον δεύτερο κύκλο εντάσσονται τα 
άρθρα του Σωτήρη Κουτμάνη, με θέμα 
τα χρονικά για την ιστορία της ελληνικής 
κοινότητας Βενετίας (18ος αιώνας), του 
Ίκαρου Μαντούβαλου, με θέμα την παρου
σία των Ελλήνων εμπόρων στον χώρο της 
Ουγγαρίας, του Δημητρίου Κοντογεώργη 
και της Olga Cicanci για την ελληνική 
παρουσία στον ρουμανικό χώρο στη διάρ-
κεια του 19ου και του 20ού αιώνα. Επίσης 
η Μαρία Στασινοπούλου παρουσιάζει την 
εξελικτική πορεία της έρευνας στα αρχεία 
του ιερού ναού της Αγίας Τριάδας της Βι-
έννης, τα οποία πρόσφατα άνοιξαν στην 
ερευνητική κοινότητα με στόχο, σε πρώτη 
φάση, τη συστηματική τους καταλογογρά-
φηση. Η εξέλιξη αυτή τής δίνει την ευκαι-
ρία να διατυπώσει τη σκέψη ότι η έρευνα 
για τις παροικίες πρέπει να εμπλουτιστεί 
με νέα ερωτήματα και να προχωρήσει χρο-
νικά μέχρι και τον 20ό αιώνα. 

Κάθε ερευνητής χρησιμοποίησε δια-
φορετικές αρχειακές πηγές, προσπαθώ-
ντας να μελετήσει ποικίλες πτυχές της 
κοινοτικής ιστορίας. Ωστόσο, με τον 
τρόπο με τον οποίο αρθρώθηκαν θεμα-

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



τικά οι δυο αυτοί κύκλοι δεν καθίστα-
ται δυνατή η σύγκριση της δομής των 
διαφορετικών κοινοτήτων, παρά μόνο η 
ανάδειξη του πολυποίκιλου ρόλου τους. 
Επιπλέον, κάποια επικεντρώνονται τις 
διαθέσιμες πηγές για τη μελέτη συγκε-
κριμένων κοινοτήτων, ενώ άλλα αναλύουν 
τις ίδιες τις αρχειακές πηγές, γεγονός 
που μαρτυρά ότι η έρευνα δεν εξελίχτηκε 
στον ίδιο ρυθμό και με τον ίδιο βαθμό για 
όλες τις περιπτώσεις. Γίνεται φανερό ότι 
το συγκεκριμένο ερευνητικό πρόγραμμα 
είχε μικρή διάρκεια με αποτέλεσμα να 
μην είναι δυνατό να επιτευχθούν όλοι οι 
στόχοι του.

Ο τόμος συμπληρώνεται με το άρθρο 
της Μαρίας Νυσταζοπούλου-Πελεκίδου 
για τα πλαστά έγγραφα στους Μέσους Χρό
νους στο Βυζάντιο και στα Βαλκάνια, της 
Κωνσταντίνας Παπακοσμά για τις εδα
φικές διεκδικήσεις της Βενετίας στη Ν. 
Μεσσηνία στις αρχές του 15ου αιώνα και 
της Φωτεινής Καρλάφτη-Μουρατίδη για 
τη συντεχνία των υποδηματοποιών στη 
βενετοκρατούμενη Κέρκυρα. 

Μπορεί στην ελληνική ιστορική κοι-
νότητα να μην ανθεί ακόμα ο κλάδος της 
ψηφιακής ιστορίας, στα πλαίσια της οποίας 
οι νέες τεχνολογίες συνδράμουν και ανα-
διαρθρώνουν το ιστορικό παρελθόν με τις 
δυνατότητες που προσφέρουν τόσο στην κα-
ταγραφή των κατάλοιπων του παρελθόντος 
όσο και στην επεξεργασία και παρουσίασή 
τους, ωστόσο η όλο και συχνότερη υπο-
στήριξη προγραμματιστών και ειδικών των 
πληροφοριακών συστημάτων στην αρχεια-
κή έρευνα δίνει νέα διάσταση στη σχέση του 
ιστορικού με το αντικείμενο μελέτης του. 
Το ερευνητικό πρόγραμμα για τις ελληνικές 
κοινότητες και τον ευρωπαϊκό κόσμο ανα-
δεικνύει τις τάσεις της ιστορικής έρευνας 
για την χρήση των νέων τεχνολογιών. Να 
σημειωθεί στο σημείο αυτό ότι θα έπρε-

πε το ερευνητικό πρόγραμμα να διαθέτει 
ιστοσελίδα, όπου θα ανακοινώνονται τα 
αποτελέσματα της έρευνας. Είναι προφανές 
ότι για κάτι τέτοιο απαιτούνται επιπλέον 
κονδύλια εκτός από τη σχετική πρόβλεψη. 
Έτσι για άλλη μια φορά αναδεικνύεται το 
θέμα της επαρκούς χρηματοδότησης των 
ερευνητικών προγραμμάτων. 

Ο εν λόγω τόμος επιτρέπει να αισι-
οδοξούμε για τη μελλοντική πορεία της 
ιστορικής έρευνας στα προαναφερθέντα 
πεδία και φυσικά δημιουργεί προσδοκίες 
για τη προσεχή δημοσίευση των ερευνη-
τικών αποτελεσμάτων. Με τη σταδιακή 
δημοσίευση των πορισμάτων ή και την 
απλή παρουσίαση των ερευνητικών προ-
γραμμάτων, αλλάζει ο χάρτης της ιστο-
ρικής έρευνας στη χώρα. Η συμμετοχή 
των ελλήνων ερευνητών, μελών της ακα-
δημαϊκής κοινότητας, υποψηφίων διδα-
κτόρων, διδακτόρων και μεταπτυχιακών 
φοιτητών σε ερευνητικά προγράμματα 
χρηματοδοτούμενα με κοινοτικά κονδύλια, 
συνιστούν σημαντική συνεισφορά και δί-
νουν νέα ώθηση στην έρευνα. Ταυτόχρονα 
ενισχύονται οι σπουδές, η θεωρητική και 
πρακτική κατάρτιση σημαντικού αριθμού 
πτυχιούχων και κατόχων μεταπτυχιακών 
τίτλων. Συνεπώς, η συνολική προσπά-
θεια είναι σε γενικές γραμμές σημαντική, 
καθώς ενισχύονται οι ιστορικές σπουδές, 
προσελκύονται περισσότεροι νέοι ερευ-
νητές στον δύσκολο χώρο της ιστορικής 
έρευνας και καθίσταται δυνατή η σταδιακή 
συμμετοχή των ελλήνων ιστορικών στον 
διεθνή διάλογο με ίσους όρους. Επιπλέον 
ερευνητικά προγράμματα, όπως αυτά που 
παρουσιάζονται στον συγκεκριμένο τόμο, 
ενισχύουν τη συνεργασία και την ανταλ-
λαγή γνώσεων και μεθόδων μεταξύ των 
ιστορικών. 

ΚατερΙνα ΠαπακωνσταντΙνου

Εώα και Εσπέρια 371

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες372

Peter Mackridge, Language and National Identity in Greece 1766-1976, Οξφόρδη, 
Oxford University Press, 2009, xvi+385 σ.

Μνήμη Ρένας Σταυρίδη-Πατρικίου

Αν αποτολμούσαμε μια τολμηρή παρομοί-
ωση, αν προσπαθούσαμε δηλαδή να φα-
νταστούμε τη νεοελληνική ιδεολογία ως 
οργανικό σώμα, θα βάζαμε το γλωσσικό 
ζήτημα να κρατά τη θέση του νευρικού 
συστήματος, με την αρχαιολατρία να έχει 
τον ρόλο του σκελετού – και ίσως στη 
θέση της καρδιάς να θέταμε την πίστη 
στην υπεροχή και στην αδιάσπαστη συνέ-
χεια του έθνους, μ’ άλλα λόγια τον εθνικό 
εγωισμό. 

Το αντικείμενο της νεοελληνικής ιδεο
λογίας έως τα 1920 ήταν, βέβαια, η εθνι
κή ολοκλήρωση, κυρίως η εδαφική. Αυ
τή θέρμαινε την καρδιά, αυτή έθετε τους 
στόχους. Από τον εγκέφαλο, δηλαδή τους 
διανοούμενους, παραγόταν η σκέψη και 
κατευθύνονταν οι πράξεις του κορμού 
– αλλά οι εντολές περνούσαν μέσα από το 
γλωσσικό σύστημα, από τη μορφή που θα 
έπαιρνε η γλώσσα.

Η παρομοίωση έγινε, εννοείται, χάριν 
παιδιάς· όμως η ιστορία της νεοελληνικής 
σκέψης, της ιδεολογίας γενικότερα, δεν 
μπορεί να νοηθεί χωριστά από το γλωσ-
σικό ζήτημα – αυτό άλλωστε υπαινίσσεται 
και ο τίτλος του βιβλίου. Όχι η ιστορία 
της γλώσσας· ετούτο είναι ένα παράλλη-
λο, αλλά διαφορετικό ζήτημα. Εκείνο που 
απασχολούσε τα μυαλά ήταν το γλωσσι-
κό: θα μοιάζει η γλώσσα με την αρχαία 
μήτρα, θα φαίνονται οι ομοιότητες και οι 
αναλογίες, και πόσο έντονα;

Εδώ χρειάζεται μια μικρή, απόλυτα 
κρίσιμη, διευκρίνιση: ομοιότητες και ανα-
λογίες, όμως με τη γραπτή μορφή της 
γλώσσας, έτσι όπως διαμορφώθηκε στα-
διακά. Κανένας δεν σκέφτηκε ν’ αναστήσει 
την αρχαία προφορά των διφθόγγων, του 

βήτα, του γάμμα, ή  τα μακρά, τα βραχέα, 
τη δασύτητα κάποιων φθόγγων, όπως και 
κανένας δεν σκέφτηκε να μιμηθεί τη με-
γαλογράμματη γραφή των Αθηναίων του 
Περικλή, ή να διαγράψει κόμματα, τελεί-
ες, παραγράφους ή –εξίσου κρίσιμο– τα 
αραβικά σύμβολα των αριθμών. Όχι. Αυτό 
που επιθυμούσαμε ήταν να μοιάζουν τα 
νεοελληνικά κείμενα με εκείνα που βλέ-
παμε τυπωμένα – μας ενδιέφερε η οπτική 
ομοιότητα και μόνο. 

*
Η ιστορία του γλωσσικού λοιπόν, ως εξι-
στόρηση της νεοελληνικής σκέψης ευρύτε-
ρα. Το βιβλίο του Πίτερ Μάκριτζ διεκδικεί 
κατηγορηματικά αυτόν τον τίτλο, και είναι 
μάλιστα το πρώτο που το τολμάει – οι 
παλαιότερες επισκοπήσεις του γλωσσικού, 
του Αναστ. Γ. Μέγα (1925-1927) και οι 
δυο του Κορδάτου (1927, 1943) ήταν ολό-
τελα ενταγμένες στη διαμάχη· τεκμήρια, 
απολογίες της μιας ή της άλλης πλευράς. 
Αγγίζει μάλιστα και μια απόκρυφη πτυ-
χή της νεότερης κοινωνίας, που εμείς οι 
Νεοέλληνες αποφεύγουμε συστηματικά να 
τη θίξουμε – εννοώ το ζήτημα των αλλό-
φωνων πληθυσμών (αλβανόφωνων, τουρ-
κόφωνων, βλαχόφωνων, σλαβόφωνων), 
όσων θεληματικά, οι περισσότεροι, άλλοι 
υποχρεωτικά, εντάχθηκαν στον ελληνικό 
εθνικό κορμό, και με τον καιρό ελληνο-
φώνησαν. 

Το γλωσσικό ζήτημα, η απόσταση της 
γραπτής γλώσσας από την ομιλούμενη, 
υπάρχει από τον 2ο π.Χ. αιώνα, αλλά το 
ζήτημα ως πρόβλημα που αναζητούσε κά-
ποια λύση χρονολογείται από τη δεκαετία 
του 1760· στα 1766 ο Ευγένιος Βούλγα-
ρις καταδικάζει τα «χυδαϊστί φιλοσοφείν 
επαγγελλόμενα βιβλιδάρια», απάντηση 
προφανώς στον Ιώσηπο Μοισιόδακα που * Πρώτη δημοσίευση: Αυγή 17.1.2010.

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



πέντε χρόνια νωρίτερα είχε δημοσιεύει μια 
μετάφραση Ηθικής φιλοσοφίας σε απλού-
στερη γλώσσα. Ο Διαφωτισμός επιζητού-
σε τη διάδοση της γνώσης, και η έως τότε 
γραφομένη αποτελούσε εμπόδιο· όμως η 
κρίσιμη αλλαγή ενδέχεται να πρέπει ν’ 
αναζητηθεί περισσότερο στις παραδουνά-
βιες ηγεμονίες, όπου μια μικρή κοινωνική 
ομάδα είχε μόλις αρχίσει να χρειάζεται τη 
μόρφωση για κάτι διαφορετικό από την 
ανακύκλωσή-της: έως τότε δηλαδή η μόρ-
φωση χρησίμευε μονάχα για να γίνει κά-
ποιος δάσκαλος, και δεν ήταν τίποτ’ άλλο 
απ’ το να μάθει γραμματική, συντακτικό, 
«τεχνολογία» και την αρχαία γλώσσα. 
Αυτό το ζήτημα, την εσωστρέφεια της 
εκπαίδευσης πρώτος που ξέρουμε να την 
αντιμετώπισε ήταν, λίγο μετά το 1780, ο 
Καταρτζής: είδε το πρόβλημα, και το δι-
ατύπωσε, όπως συνήθιζε, νόστιμα και με 
ακρίβεια: «το επάγγελμά-του», του μορ-
φωμένου, «άρα είναι πάλε για δάσκαλος, 
ότ’ αυτό έμαθε κι άλλο δεν ξέρει, γιατι δεν 
έμαθε τίποτες στον κόσμο και στον τόπο 
που βρίσκεται, στον αιώνα και στον καιρό 
που ζει», και συνέλαβε τις τραγικές επι-
πτώσεις του πράγματος. Πρότεινε λύσεις· 
ριζική για το γλωσσικό, βελτιωτικές για 
τη μόρφωση: μεταφράσεις βασικών βιβλί-
ων από τις ευρωπαϊκές γλώσσες, καθώς 
και μιας χρηστικής εγκυκλοπαίδειας.

Οι προτάσεις-του δεν έγιναν αποδε-
κτές παρά μονάχα από έναν μικρό κύ-
κλο· ωστόσο το γλωσσικό ζήτημα το εί-
χαν αναδείξει οι καινούριες ανάγκες της 
κοινωνίας: η μόρφωση μπορούσε πια να 
γίνει κινητήρια δύναμη και στα Βαλκάνια 
– έστω και σε μικρό βαθμό. Οι έμποροι 
έπρεπε να ξέρουν πράγματα, όχι λέξεις, 
κι έπειτα οι σχέσεις με τον ευρωπαϊκό 
περίγυρο άλλαξαν δομικά: μικρές και με-
γάλες παροικίες γεννιόνταν στα γερμανι-
κά και τα ιταλικά κράτη, αλλά και στη 
Μασσαλία, το Άμστερνταμ, το Λονδίνο, 
το Παρίσι. Οι παροικίες επηρέασαν έμ-
μεσα και τις μητροπόλεις· κάτι άρχισε να 
κινείται στην εκπαίδευση, και δυο μαθητές 
του Καταρτζή αποτόλμησαν να γράψουν 

ένα εγχειρίδιο γεωγραφίας σε μια γλώσσα 
απολύτως κατανοητή, ενώ κι άλλοι άρ-
χισαν να χρησιμοποιούν μιαν απλούστερη 
κάπως γλώσσα στα σχολικά βιβλία.

Ωστόσο οι αλλαγές προχωρούσαν πα-
ράλληλα προς πολλαπλές κατευθύνσεις· 
πλάι στον Διαφωτισμό, εμφανίζονταν 
τώρα και καινούριες τάσεις, που σε με-
ρικά σημεία θα τον αναιρούσαν. Αναφέ-
ρομαι στην εθνική συνείδηση που έτεινε 
να παραμερίσει τις κοινωνικές ανάγκες, 
να τις υποτάξει στις εθνικές. Νομίζω πως 
πρέπει ν’ αναζητήσουμε την επόμενη τομή 
στο γλωσσικό ζήτημα με τη δημιουργία 
της «Ελληνικής Βιβλιοθήκης» από τον 
Κοραή, 1805· δεν αναφέρομαι στη χρονιά 
τόσο, όσο στο πνεύμα, στην ιδεολογία που 
στήριξε και τον Κοραή και τους χρηματο-
δότες-του, τους Ζωσιμάδες, αλλά και τους 
υποστηριχτές-του.

Ο Κοραής είχε συλλάβει καλά τα ζη-
τήματα που έθετε το κίνημα του Διαφωτι-
σμού: η εκπαίδευση έπρεπε να απλωθεί σε 
πολλούς και ν’ αποκτήσει πρακτική χρησι-
μότητα· μόνον έτσι θα βελτιωνόταν η κοι-
νωνία, που την κρατούσαν δέσμια οι δεισι-
δαιμονίες, ο φόβος, η άγνοια. Οι άνθρωποι 
είχαν από τη φύση τα ίδια δικαιώματα, 
όλοι· μα για να τ’ αποκτήσουν έπρεπε να 
τα διεκδικήσουν – πρώτιστο λοιπόν βήμα, 
να μάθουν ποια ήταν. Στα 1802 ο Κοραής 
είχε τυπώσει ένα θεμελιώδες κείμενο του 
Διαφωτισμού, το Περί αμαρτημάτων και 
ποινών του Βεκκαρία, όπου καταδεικνύο-
νταν τα οφέλη που θα προκύψουν από μια 
Δικαιοσύνη που δεν θα τιμωρεί παρά μόνο 
για να συνετίσει· παράλληλα σκεφτόταν να 
μεταφράσει και το «Κοινωνικό συμβόλαιο» 
–«Πολιτικόν συνάλλαγμα» το ονόμαζε–, 
ίσως και άλλα έργα του Ρουσσώ. Ξαφνικά 
όμως άλλαξε ρότα. 

Γιατί τώρα πια έκρινε ότι το πρώτο 
και πρωταρχικό δικαίωμα των Ελλήνων 
ήταν ένα ελεύθερο, δικό-τους κράτος. Το 
παράδειγμα της Γαλλικής επανάστασης 
–και ιδίως των αντιδράσεων που προ-
κάλεσε ο Βοναπάρτης όταν ξεχύθηκε και 
κατέλαβε την Ευρώπη– οδηγούσε και 

Language and National Identity in Greece 1766-1976 373

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες374

προς τα εκεί· για να επιτευχθεί όμως ο 
στόχος, χρειαζόταν να διαπλαστεί μια 
ισχυρή εθνική συνείδηση. Η σύνδεση με 
την αρχαιότητα ήταν το πιο αποτελεσμα-
τικό εργαλείο· η «Ελληνική Βιβλιοθήκη» 
θα εξοικείωνε τους Έλληνες με τα κείμενα 
των προγόνων-τους, ενώ τα προλεγόμενα 
κάθε τόμου θα έθεταν και τα κοινωνικά 
ζητήματα, που διόλου δεν έπρεπε να πα-
ραμεληθούν. Όμως ο κάθε συμβολισμός 
κάτι δηλώνει, και το πράγμα πίσω από 
τον συμβολισμό ήταν η γλώσσα. Με λίγη 
προσπάθεια δεν θα μπορούσε να θυμίζει 
κάπως περισσότερο την αρχαία ελληνική, 
να φαίνεται πιο καθαρά η ενότητα;

Έγινε το ’21, έγινε  το κράτος – πιο 
γρήγορα μάλιστα απ’ ό,τι φανταζόταν ο 
Κοραής. Ωστόσο η ανάγκη για τη σύνδεση 
με τους προγόνους δεν έλειψε· το αντίθετο, 
αυξήθηκε. Γιατί ένα μεγάλο μέρος των 
διεκδικούμενων εδαφών έμεινε στα χέρια 
των Οθωμανών, και –το χειρότερο– εμ-
φανίστηκαν απρόσκλητοι διεκδικητές των 
ίδιων εδαφών – οι Βούλγαροι, πρώτοι και 
πιο απειλητικοί. Για να τους αντιμετωπί-
σουμε, έπρεπε να πείθουμε διαρκώς τους 

Ευρωπαίους για τα απαράγραπτα δίκαιά-
μας, και το πιο ισχυρό χαρτί ήταν, βέβαια, 
η αρχαία καταγωγή. Ήταν όμως, ή μή-
πως ήταν το πιο εύκολο, το πιο ανέξοδο;

Όλα αυτά, και πολύ περισσότερα, το 
βιβλίο του Πίτερ Μάκριτζ τα παρουσιάζει 
αναλυτικά, με συστηματικότητα και με 
αντικειμενικό βλέμμα. Ξεκινάει μάλιστα 
από μια θεωρητική και ιστορική γενική 
επισκόπηση, γραμμένη ίσως για να κατα-
τοπίσει το διεθνές κοινό – πολύ φοβούμαι 
όμως απολύτως απαραίτητη και για το 
ελληνικό, ιδίως για όσα αναφέρονται στη 
γλωσσική πολυγλωσσία των Βαλκανίων 
από τα μεσαιωνικά χρόνια έως τα πρό-
σφατα. Θέλω να επισημάνω ένα βασικό 
κλειδί που προτείνεται: τα αρχαία ελληνι-
κά, αντίθετα με τα λατινικά, δεν διασπά-
στηκαν σε χωριστές γλώσσες, κι έτσι «οι 
ελληνόφωνοι βρίσκονταν πάντα στον πει-
ρασμό να αντιμετωπίζουν τα ελληνικά ως 
ενιαία γλώσσα, από την αρχαιότητα έως 
σήμερα» (σελ. 71). Σωστά· αλλά θα πρό-
σθετα μια τροπολογία. Η κύρια διαφορά 
βρίσκεται, νομίζω, στο ότι ο ελληνόφωνος 
χώρος δεν διασπάστηκε σε διαφορετι-
κά κράτη: μετά τη λατινική κατάκτηση 
του Βυζαντίου, τα αντίπαλα κράτη των 
ορθοδόξων επιβίωσαν για πολύ μικρό 
διάστημα, κι άλλωστε σύντομα η οθω-
μανική κατάκτηση ενοποίησε ξανά τους 
πληθυσμούς. Το «αν» δεν έχει νόημα στην 
ιστορία· σίγουρα όμως τα πράγματα θα 
ήταν αλλιώτικα, αν το βυζαντινό κράτος 
είχε από νωρίς διασπαστεί σε μικρότερες 
επικράτειες.

Επιστρέφω στα χρόνια του Κοραή· ο 
Μάκριτζ παρουσιάζει τις γλωσσικές-του 
προτάσεις με τρόπο που ξεφεύγει ευτυχώς 
από την ιδεολογική προσέγγιση και στέ-
κεται προσεκτικά στην ουσία-τους: «Εφό-
σον η γραμματική δύο γλωσσών», της 
αρχαίας και της νεοελληνικής, «(παρά τις 
δύο πολύ διαφορετικές ιστορικές στιγμές 
της γλώσσας) ανακατεύονται, δεν υπάρχει 
ενιαίο σύστημα ούτε κανόνας, και λοιπόν 
ούτε κριτήριο σωστού και λάθους. Ο Κο-
ραής δεν ήξερε ότι η πιο συστηματική 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



μορφή μιας γλώσσας βρίσκεται στην αβί-
αστα ομιλούμενη μορφή-της» (σελ. 117). 
Έχουμε έτσι την ορθή βάση για να εν-
νοήσουμε πόσο εύκολα οι καλοπροαίρετες 
σίγουρα απόψεις του Κοραή θα κατέληγαν 
σταδιακά στις ακραίες λύσεις που προ-
τάθηκαν από τους μεταγενέστερους. «Δεν 
υπάρχει αμφιβολία», σχολιάζει ο Πίτερ 
Μάκριτζ, ότι ο Κοραής «άφησε μια θετι-
κή κληρονομιά πολιτικού φιλελευθερισμού 
και πολιτειακών αρετών· ωστόσο η γλωσ-
σολογική-του κληρονομιά –μια εθνική 
γραφομένη γλώσσα με γραμματική δομή 
τεχνητή και εξαιρετικά ασυνεπή– μπέρ-
δευε τα πράγματα» (σελ. 119).

Και πραγματικά το μπέρδεμα ήταν 
απίστευτο. Λίγο κράτησαν οι μετριοπα-
θείς γλωσσικές απόψεις του Κοραή· για 
μισό αιώνα, από το 1830 έως το 1880, 
όσο πιο εμφανείς γίνονταν οι αδυναμίες 
στα εθνικά ζητήματα, τόσο πορευόμασταν 
σταδιακά προς μια ολοένα και πιο εξαρ-
χαϊσμένη μορφή της γλώσσας.  

 Ωστόσο αυτή η πορεία υπονόμευε 
υπογείως ένα άλλο εθνικό ζήτημα –το 
δεύτερο, νομίζω, κλειδί του γλωσσικού 
ζητήματος– τη λογοτεχνική παραγωγή, ή 
επακριβέστερα την ποιητική παραγωγή. 
Σε τρία τουλάχιστον σημεία του βιβλίου, 
ο Πίτερ Μάκριτζ θίγει την άμεση σύνδεση 
της ποίησης με τη γλώσσα. «Κατά τον 
19ο αιώνα η λογοτεχνία συχνά θεωρήθη-
κε ως υψηλότερη μορφή γλωσσικής έκ-
φρασης κι ως η πιο σημαντική εκδήλωση 
του εθνικού πολιτισμού. Στην Ελλάδα η 
ποίηση στάθηκε ο κατεξοχήν χώρος όπου 
οι συγγραφείς δεν αισθάνονταν γλωσσι-
κούς περιορισμούς. Τούτο συνέβη επειδή 
ο Ρομαντισμός ενθάρρυνε την άποψη ότι 
η λογοτεχνία ήταν το μέσο για να εκ-
φραστεί η γνήσια προσωπική συγκίνηση» 
(σελ. 203). Σίγουρα· αλλά όχι μόνο. Ήταν 
και πάλι η αρχαία κληρονομιά. Ίσως να 
υπήρχαν κάποια προβλήματα στην πολιτι-
κή της κλασικής Ελλάδας –η διάσπαση σε 
πόλεις-κράτη, οι εμφύλιοι πόλεμοι–, ίσως 
η ρωμαϊκή νομοθεσία να ήταν εντελέστε-
ρη, αλλά στον χώρο της ποίησης και της 

τέχνης η δική-μας αρχαιότητα είχε δώσει 
τα κορυφαία έργα σε παγκόσμιο επίπεδο. 
Αν εμείς, οι γνήσιοι απόγονοι, είχαμε κλη-
ρονομήσει κάτι από τα προτερήματα της 
φυλής, εδώ θα το δείχναμε. 

Κι εδώ πάλι, πιστεύω, στηριχτήκα-
με στην εύκολη λύση: για να γράψουμε 
ποιήματα δεν χρειάζονταν κεφάλαια, δεν 
χρειάζονταν σιδηρόδρομοι, λιμάνια, εργα-
σία, μόνο λίγο ταλέντο κι έμπνευση. Αλλά 
αυτή η άμεση σύνδεση έγινε, εξαιτίας του 
γλωσσικού, υποταγή· γράφαμε ποίηση για 
να επιδείξουμε, περήφανα, πόσο είχαμε 
προοδεύσει στη γλώσσα – η «ερμηνευτική 
επιστολή» του ιδρυτή των ποιητικών δι-
αγωνισμών, του Αμβρόσιου Ράλλη (5/17. 
6.1852), εκφράζει καλά τις συλλογικές 
αντιλήψεις για το ζήτημα: «Παρ’ ημίν δε 
τουναντίον, ουκ οίδα πώς, οι μεν τω πεζώ 
λόγω χρώμενοι και την γλώσσαν καθα-
ρεύουσιν, και γλαφυρώς γράφουσιν, και 
γνησίαν θυγατέρα της αρχαίας, διά-τε την 
καλλιέπειαν και σαφήνειαν, την νεοτέραν 
ελληνικήν ημών γλώσσαν ανέδειξαν, οι δε 
ποιηταί, και τους φοιβολήπτους επαγγελ-
λόμενοι των χυδαιοτάτων λέξεων και φρά-
σεων ποιούνται χρήσιν». Φυσικά και δεν 
συνέβαινε κάτι τέτοιο· οι πεποιθήσεις όμως 
προκύπτουν από τους φόβους, όχι από τα 
πράγματα. Ότι οι προσπάθειες να υψωθεί 
η γλώσσα με αυτούς τους μηχανισμούς, 
καταβαράθρωναν τη λογοτεχνία πρέπει να 
το αισθάνονταν κάπως και τότε –εμφανέ-
στερα τεκμήρια η μερική επιστροφή του 
Παναγιώτη Σούτσου στην αρχική πρώτη 
μορφή του «Οδοιπόρου» και η πρόσκληση 
του Βαλαωρίτη ν’ απαγγείλει τον διθύραμ-
βο στο άγαλμα του πατριάρχη το 1872–, 
αλλά χρειάστηκε πάλι μια γενικότερη με-
τατόπιση των κοινωνικών τάσεων ώσπου 
ν’ αποκτήσει η ενδιάθετη στάση φωνή: η 
αύξηση του αστικού πληθυσμού, η από-
τομη βιομηχανική άνοδος των αρχών του 
1870, η ισχυροποίηση των επιχειρηματι-
ών που έφερε τον Τρικούπη στην εξουσία, 
είναι τα δείγματα της μικρής μεταβολής 
των ιδεολογικών συντεταγμένων κατά τη 
δεκαετία πριν το 1880. 

Language and National Identity in Greece 1766-1976 375

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες376

Το γλωσσικό λοιπόν ζήτημα τέθηκε, 
για δεύτερη φορά, από μια νεότερη γενιά, 
γεννημένη στη δεκαετία 1851-1860: Γα-
βριηλίδης, Παλαμάς, και κυρίως το Ταξίδι 
του Ψυχάρη στα 1888. Αλλά όπως σωστά 
παρατηρεί ο Πίτερ Μάκριτζ –και τούτο 
λέγεται νομίζω για πρώτη φορά–, η δια-
μάχη απόκτησε διαστάσεις μονάχα ύστερα 
από το 1897 – θα πρόσθετα μάλλον λίγο 
αργότερα, γιατι αμέσως μετά την επώδυ-
νη ήττα η καινούρια γενιά των ποιητών 
παραμέρισε προσωρινά το ενδιαφέρον-της 
για «τον απλό λαό» και κλείστηκε στον 
εαυτό-της· εδώ το τεκμήριο είναι η στάση 
το περιοδικού Τέχνη, 1898, και το 1901 
καλό για ορόσημο. Το πεδίο της διαμάχης 
θα επικεντρωθεί στην εκπαιδευτική δια-
δικασία· με τον νέο αιώνα το γλωσσικό 
ζήτημα μπαίνει σε καινούρια φάση. 

Καβγάδες διανοουμένων είχαμε αρ-
κετούς στον 19ο αιώνα, κι η γλώσσα 
συνιστούσε συχνά το αντικείμενό-τους. 
Αλλά έμεναν προσωπικοί καβγάδες, δεν 
χώριζαν την κοινωνία στα δύο. Τώρα πια 
όμως η Αθήνα είναι μια μεγάλη πόλη και 
μαζί-της το κοινό των λογίων έχει πολυ-
στέψει –νά-τες πάλι οι καθοριστικές κοι-
νωνικές διαφοροποιήσεις–, έχει αποκτή-
σει μια πρωτόγνωρη ευρυχωρία, που όχι 
μόνο επέτρεπε, παρά ευνοούσε ποικίλες 
ομαδοποιήσεις, διαφορές και διασπάσεις. 
Το ζήτημα άγγιξε τους πολλούς· ωστό-
σο, προσοχή: το πολλούς δεν αναφέρεται 
παρά στους διανοούμενους· οι πραγματικά 
πολλοί, ο ελληνικός πληθυσμός δηλαδή, 
προφανώς δεν πήρε χαμπάρι –ήταν κάτι 
που απασχολούσε μονάχα τη μερίδα των 
εγγραμμάτων– πόσους να τους λογαριά-
σουμε άραγε; 10%, 20% του πληθυσμού;

Σ’ αυτό το κοινό των εγγραμμάτων, 
οι πολλοί πήραν, δίχως στιγμή ν’ αμφιτα-
λαντευτούν, το μέρος της καθαρεύουσας. 
Αν όμως παρατηρήσουμε αναλυτικότε-
ρα την πυραμίδα των μορφωμένων, θα 
διαπιστώσουμε ότι στην κορυφή-της οι 
οπαδοί της δημοτικής δεν ήταν και τόσο 
λίγοι· στον χώρο της λογοτεχνίας μάλιστα 
υπερτερούσαν σημαντικά. Πιστεύω λοιπόν 

ότι το βασικό κλειδί για να εννοήσουμε 
ποια αιτία οδήγησε το γλωσσικό στην 
έκταση και την ένταση που παρατηρούμε 
κατά τις τρεις πρώτες δεκαετίες του 20ού 
αιώνα, είναι ακριβώς ο μεγάλος αριθμός 
των ενδιαφερομένων: από τη μια και οι 
δημοτικιστές δεν ήταν αριθμητικά λίγοι, 
άρα μπορούσαν να συγκροτήσουν ομάδες, 
συλλόγους, να δράσουν και κοινωνικά, 
από την άλλη οι αναμφίβολα περισσότεροι 
καθαρευουσιάνοι είχαν απέναντί-τους μια 
ομάδα, αξιόλογη, δυναμική, που έπρεπε 
να τη φοβηθούν και να την πολεμήσουν.

Και την πολέμησαν με κάθε τρόπο. Το 
1901 έχουμε δύο σοβαρές προκλήσεις από 
την πλευρά των δημοτικιστών· η μία είναι 
–σύμφωνα με τη Ρένα Σταυρίδη-Πατρικί-
ου, Οι φόβοι ενός αιώνα, 2008– η χρήση 
του όρου «Ρωμιοσύνη» έξω από το πλαί-
σιο της ποίησης, δηλαδή στο βιβλίο του 
Αργύρη Εφταλιώτη Η ιστορία της Ρωμι-
οσύνης· η δεύτερη είναι η μετάφραση του 
«Κατά Ματθαίον Ευαγγελίου» σε γλώσσα 
ψυχαρική από τον Αλέξανδρο Πάλλη στην 
εφημερίδα Ακρόπολις. Οι φοιτητικές αντι-
δράσεις στις 9 Νοεμβρίου ήταν η πρώτη 
μεγάλη μάχη, τα «Ευαγγελικά»: οκτώ 
νεκροί. Δυο χρόνια αργότερα, καινούριες 
ταραχές, για μια παράσταση της «Ορέ-
στειας» του Αισχύλου, μεταφρασμένης σε 
μετριοπαθή γλώσσα, τα «Ορεστειακά». 
Τα δύο στρατόπεδα βρίσκονταν πια σε 
ανοιχτό πόλεμο.    

*
Από τη στιγμή που η δημοτική κέρδισε 
στο πεδίο της λογοτεχνίας, ο μελλοντικός 
νικητής μπορούσε να προβλεφθεί. Συνή-
θως όμως παραβλέπουμε το εντυπωσιακό 
–και παράλογο–, δηλαδή την απίστευτη 
αντοχή της καθαρεύουσας: οι Νεοέλλη-
νες έμοιαζαν με «τον άνθρωπο που βάλ-
θηκε στα καλά καθούμενα να κόψει τα 
δυο γερά-του πόδια για να βάλει ξύλινα» 
(όπως έγραφε το 1929 ο Γιάννης Αποστο-
λάκης): προτιμούσαν την καθαρεύουσα στη 
συντριπτική-τους πλειονότητα. Το βάρος 
της αρχαίας κληρονομιάς και πάλι, αλλά 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



κοντά σ’ αυτήν και κάτι ακόμα: η χρήση 
της δημοτικής σήμαινε τη νίκη του δήμου, 
των πολλών, και οι πολλοί –σωστότερα, 
όλοι-μας– δύσκολα μπορούμε να παραδε-
χτούμε πως δεν ανήκουμε στους λίγους, 
στους εκλεκτούς. Ένα εξωτερικό, τεχνητό 
μα ευδιάκριτο σημάδι, είναι πάντα πιο 
εύκολο ν’ αποκτηθεί από την εσωτερική 
καλλιέργεια του λόγου. Από την άποψη 
αυτή το πιο εντυπωσιακό κεφάλαιο του 
βιβλίου του Πίτερ Μάκριτζ είναι ο «Επί-
λογος», τα μετά το 1976.

Ίσως να υπάρχουν και αναγνώστες που 
θα τον διαβάσουν «για να μάθουν» – όμως 
οι περισσότεροι, ακόμα και οι νεότεροι, τα 
έχουμε ζήσει όλα σχεδόν όσα αποτυπώνο-
νται στις 25 σελίδες-του. Τα έχουμε ζήσει 
– αλλά ίσως δεν τα έχουμε σκεφτεί· δεν 
αναλογιζόμαστε δηλαδή πως βρισκόμαστε 
ακόμα στη στενωπό της διγλωσσίας: επι-
βιώνουν έως σήμερα οι ανοησίες ότι υπό-
βαθρο μιας καλής γνώσης της σημερινής 
γλώσσας είναι η τριβή με την αρχαία, ότι 
σιγά-σιγά αφελληνιζόμαστε και χάνουμε 
τη συνείδησή-μας, ότι χάρη στην ιστορία-
της η γλώσσα-μας είναι πλουσιότερη –ε, 

και καλύτερη, δεν μπορεί!– από τις άλλες. 
Όλο το βιβλίο χρειάζεται να μεταφραστεί, 
αλλά ο «Επίλογος» καλό θα ήταν να μπει 
και στα «Νεοελληνικά αναγνώσματα» του 
σχολείου.  

Ότι οι συστηματικές προσπάθειες δύο 
χιλιάδων χρόνων να υποκαταστήσουμε 
το έμφυτο γλωσσικό αίσθημα από λεξι-
κά και γραμματικές έχει συμβάλει στην 
κακοποίηση των εκφραστικών-μας ικανο-
τήτων είναι σίγουρο. Όχι βέβαια επειδή 
πια ο μέσος μαθητής είναι ανορθόγραφος 
ή δεν μπορεί να διαβάσει Παπαδιαμάντη 
ή Ροΐδη στο πρωτότυπο, παρά, αντίθετα, 
επειδή πολλοί –για να μην πω όλοι– φο-
βόμαστε να εκφραστούμε φυσιολογικά, 
μπας και μας ξεφύγει κανένα λάθος, με 
αποτέλεσμα να μην οδηγεί τον λόγο-μας 
ένα ισχυρό και καλλιεργημένο γλωσσι-
κό αισθητήριο, να μη μας ενδιαφέρει το 
ύφος, αλλά το «ορθόν». (Ας ρίξουν, όσοι 
το αμφισβητούν, μια ματιά στις πωλή-
σεις και τις διαφημίσεις των κάθε είδους 
«λεξικών».) 

ΑλΕξης ΠολΙτης

Οκτώ μήνες ύστερα από την ανταρσία 
του Αλή πασά των Ιωαννίνων δύο καινού-
ριες εστίες εξέγερσης ξέσπασαν, σχεδόν 
ταυτόχρονα, η μια στη βόρεια άκρη των 
ευρωπαϊκών εδαφών της οθωμανικής επι-
κράτειας, τη Μολδαβία, κι η δεύτερη στη 
νότια, τον Μοριά: τώρα ήταν οι Ρωμιοί 
που διεκδικούσαν την ανεξαρτησία-τους. 

William St Clair, ‘‘That Greece Might Still Be Free’’. The Philhellenes in the War of 
Independence, 2η έκδοση, Open Book Publishers, 2008, xxii+419 σ.

ΕΝΘΟΥΣΙΑΣΜΟΣ ΚΑΙ ΑΠΟΓΟΗΤΕΥΣΗ:
Η ΕΞΙΣΤΟΡΗΣΗ ΜΙΑΣ ΠΑΡΕΞΗΓΗΣΗΣ;

Όμως μπροστά στην επίμονη άμυνα του 
πασά, ετούτες οι εξεγέρσεις έμοιαζαν αδύ-
ναμες· τα λίγα σκληρά μέτρα που ασκήθη-
καν στους Ρωμιούς της Ισταμπούλ και της 
Σμύρνης ίσως να έφταναν για να τρομο-
κρατήσουν τους απόλεμους επαναστάτες.

Σύντομα ωστόσο φάνηκε πως τα πρά
γματα έπαιρναν διαφορετική τροπή. Αν και 
η εξέγερση της Μολδαβίας καταπνίχτηκε 
εύκολα μόλις ο σουλτάνος εννόησε πως η 
Ρωσία θα τον άφηνε ελεύθερο να δράσει, 
στην Πελοπόννησο οι επαναστάτες έσφα-

* Συντομευμένη εκδοχή στα αγγλικά: 
The Anglo-Hellenic Review 41 (άνοιξη 
2010).

Language and National Identity in Greece 1766-1976 377

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες378

ξαν τους λιγοστούς Τούρκους κι ανάγκασαν 
όσους απόμειναν να κλειστούν σε δυο-τρία 
κάστρα, ενώ η ανταρσία απλώθηκε στη 
νότια Ρούμελη και στα νησιά. Και δίχως 
να το έχει κανείς προβλέψει, στην Ευρώπη 
δημιουργήθηκε αμέσως ένα ισχυρό κίνημα 
συμπαράστασης: ποιήματα, άρθρα, φλο-
γερές εκκλήσεις· μαζεύονταν χρήματα, 
επιτροπές και κομιτάτα ξεφύτρωναν, ναυ-
λώθηκαν πλοία, και καραβιές εθελοντών 
άρχισαν να καταπλέουν στα εξεγερμένα 
εδάφη: ο φιλελληνισμός γιγαντώθηκε στη 
στιγμή – ήταν ένα απρόσμενο, για πολ-
λούς παράδοξο, γεγονός.

Ο William St Clair θέλησε να κατανοήσει 
και να μας εξηγήσει αυτό το «παράδοξο»· 
έγραψε έτσι ένα γοητευτικό βιβλίο, εξαιρε-
τικά πλούσιο σε πληροφορίες: πρώτη φορά 
τόσα ονόματα –οι εθελοντές–, αριθμοί, 
πρώτη φορά συστηματική απόπειρα μιας 
ταξινόμησης –λοιπόν και της βαθύτερης 
κατανόησης– των ποικίλων τάσεων που 
συναποτελούσαν το φαινόμενο. Έκτοτε η 
έρευνα δεν προχώρησε παρά σε επιμέρους 

ζητήματα, με τη σημαντική εξαίρεση της 
βιβλιογραφίας που έχει συντάξει η Λουκία 
Δρούλια. Σωστά λοιπόν όταν πρωτοκυ-
κλοφόρησε το βιβλίο, στα 1972, απόκτησε 
τον τίτλο του κλασικού· τώρα κυκλοφορεί 
ανανεωμένο, με ενημερωμένη τη σχετική 
βιβλιογραφία κι έναν καινούριο πρόλογο 
από τον Roderick Beaton – ο απαιτητικός 
αναγνώστης θα ευχόταν να εύρισκε κι ένα 
πλήρες χρονολόγιο, κάτι που θα διευκό-
λυνε την πληρέστερη και αναλυτικότερη 
επισκόπηση του φαινομένου.

Ο συγγραφέας δεν θέλησε να δώσει 
στην εργασία του τη μορφή ενός τυπι-
κού ακαδημαϊκού εγχειριδίου. Υπάρχουν 
βέβαια όλα τα στοιχεία που συγκροτούν 
την επιστημονική γνώση: συστηματική 
έρευνα των πηγών, εκδομένων και αρχει-
ακών, εξαντλητική γνώση του ευρύτερου 
πολιτικού πλαισίου, γενική παιδεία, επι-
μονή στις λεπτομέρειες όταν διαφωτίζουν 
– όμως ο τελικός στόχος, ο αναγνώστης 
που είχε στο μυαλό του ο συγγραφέας, 
είναι ο μορφωμένος Ευρωπαίος. Εδώ βρί
σκεται η βασική αρετή του βιβλίου· ενώ ο 
συγγραφέας γνωρίζει καλά όλες τις πτυχές 
(ενίοτε σε εντυπωσιακό βαθμό), αφήνει τα 
επουσιώδη στην άκρη για να αφοσιωθεί 
στο γενικό σχήμα που θα οδηγήσει τον 
αναγνώστη στην κατανόηση: πώς και για
τί κάποιοι πολιτισμένοι Ευρωπαίοι ενδια-
φέρθηκαν να εμπλακούν –και με μεγάλη 
επιμονή, πληρώνοντας συχνά βαρύ φόρο 
αίματος– σε μια αλληλοσφαγή χριστια-
νών και μουσουλμάνων στη δυτική άκρη 
της οθωμανικής επικράτειας; Απλώς και 
μόνο γιατι κάποιοι ευφάνταστοι διανοού-
μενοι ενθουσιάστηκαν και πίστεψαν πως 
αναγεννήθηκε η Αθήνα και η Σπάρτη των 
ονείρων-τους; Όλα ξεκίνησαν άραγε από 
μια παρεξήγηση;

Υπήρχαν σίγουρα οι επαγγελματίες 
στρατιωτικοί που μετά την ειρήνη του 
1814 περιφέρονταν άνεργοι προσφέροντας 
τις υπηρεσίες-τους –άλλοτε κινημένοι από 
φιλοδοξία, άλλοτε οιστρηλατημένοι από 
τις ηττημένες στρατιωτικά δημοκρατι-
κές ελπίδες που είχε γεννήσει η γαλλική 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



επανάσταση και τις είχαν συνδαυλίσει οι 
νίκες του Ναπολέοντα, άλλοτε απλώς και 
μόνο για να βγάλουν το ψωμί τους. Υπήρ-
χε επίσης το ρεύμα εκείνο των μορφωμέ-
νων καθηγητών και φοιτητών που τους 
είχε αναθρέψει η αγάπη για την κλασική 
Ελλάδα, και που πίστευαν –αφελείς και 
άπειροι καθώς ήταν, χωμένοι στα άψυχα 
βιβλία και τα μεγαλοφάνταστα ιδανικά-
τους– πως στην Ελλάδα θα συναντούσαν 
τα εγγόνια του Περικλή, του Σοφοκλή, 
του Φιλοποίμενα. Τέλος, ήταν κι εκεί-
νοι οι ρομαντικοί αντιπολιτευόμενοι, οι 
σκορπισμένοι παντού στην Ευρώπη, οι 
απογοητευμένοι από το Βατερλό και την 
Ιερή Συμμαχία, πεισματικά αφοσιωμένοι 
σε κάθε δράση εναντίον της παλινόρθω-
σης των «βασιλιάδων», που υποστήριζαν 
δίχως διάκριση όλες τις εξεγέρσεις: τους 
καρμπονάρους στην Ιταλία, τους συντα
γματικούς στην Ισπανία, τους χριστιανούς 
στα νότια Βαλκάνια – κι αργότερα τους 
Πολωνούς εθνικιστές.

Αυτό περίπου είναι το γενικό πλαίσιο 
που μας προτείνει ο William St Clair. Το 
στήνει καλά, το στηρίζει, όπως είπαμε, 
με γερή τεκμηρίωση και με μια άκρως 
γοητευτική αφήγηση. Ο Roderick Beaton 
σωστά σημειώνει στον πρόλογό του την 
προδρομική, για το 1972, ματιά του συγ-
γραφέα· σήμερα μπορούμε να φανταστού-
με πιο εύκολα την εθνοκάθαρση ή τους 
ιερούς πολέμους. Θα πρόσθετα ωστόσο 
ότι στα ίδια χρόνια άλλαξε ριζικά και η 
οπτική πολλών ιστορικών: αμφισβητήθη-
κε η νομιμότητα κάθε «αφήγησης», ενώ 
οι μετα-αποικιακές θεωρήσεις επιζήτησαν 
να υπονομεύσουν το δικαίωμα των «δυτι-
κών» να κρίνουν αρνητικά τις πολιτισμικές 
συμπεριφορές των «άλλων». Προσωπικά 
προτιμώ που ο William St Clair επέτρεψε 
στον εαυτό-του και την αφήγηση και το 
δικαίωμα να διατυπώσει τις κρίσεις-του. 
Γιατι έτσι ο αναγνώστης χαίρεται να δια-
βάζει, οδηγείται, αλλά και υποχρεώνεται 
να σκεφτεί κι αυτός, να ψάξει, να κρίνει.

Ο φιλελληνισμός ήταν ένα πολύπτυχο 

ρεύμα: από τη μια η άμεση υποστήριξη 
του πολέμου –οι εθελοντές και οι κατά 
τόπους Εταιρείες που συνέλεγαν χρήμα-
τα και διευκόλυναν ή καθοδηγούσαν τους 
εθελοντές· από την άλλη υπήρχε ένα πιο 
θεωρητικό σκέλος, το διανοητικό ρεύμα 
–ποίηση, μουσική, ζωγραφική– κι ανάμε-
σά τους οι πολιτικές παρεμβάσεις, ο Τύ
πος και τα κάθε είδους φυλλάδια. Δεν είναι 
ανεξάρτητες μεταξύ τους διαδικασίες· η 
μία διαπλέκεται με την άλλη, όμως το 
διανοητικό ρεύμα και οι πολιτικές παρεμ-
βάσεις έχουν συχνά διαφορετικά κίνητρα 
και βοήθησαν, ουσιαστικότερα κιόλας, 
από έκκεντρο όμως σημείο τον ελληνικό 
αγώνα. Ο William St Clair δεν ασχο-
λείται σχεδόν καθόλου με αυτές τις εκ-
δοχές του φαινομένου· υπήρχαν ωστόσο, 
και καθόρισαν αποφασιστικά την πορεία 
του. Τα ποιήματα, οι μουσικές συνθέσεις, 
οι πίνακες του Ντελακρουά, οι καθημερι-
νές ειδήσεις στις εφημερίδες, τα πολεμικά 
φυλλάδια που κατέκλυσαν την Ευρώπη, 
μπορεί να διαλαλούσαν την ανθρωπιά και 
τον χριστιανισμό, τις υπέροχες αρχαιοελ-
ληνικές αξίες, τα πάθη των νεότερων και 
την τουρκική βαρβαρότητα, και σίγουρα 
ήταν γεμάτα από ρομαντικές απλοϊκό-
τητες, ανακρίβειες ή και χοντροκομμένα 
ψέματα, αλλά στον πυρήνα τους υπόκειται 
διαρκώς μια διάθεση αντιπαράθεσης των 
φιλελεύθερων με τις μοναρχίες: ήταν ακρι-
βώς τα χρόνια που οι «αστοί» βρίσκονταν 
πολιτικά ηττημένοι, κι ας είχαν οριστικά 
κερδίσει τον κοινωνικό αγώνα. Οι Έλληνες 
πρόσφεραν ένα αναπάντεχα ευνοϊκό πεδίο 
στους αντίπαλους της Ιερής Συμμαχίας· 
ο σουλτάνος ήταν αλλόθρησκος, ομολο-
γημένα ο πιο στυγερός ηγεμόνας, και οι 
εξεγερμένοι απόγονοι ενός ένδοξου έθνους, 
ενώ τον αγώνα-τους φαινόταν να τον καθο-
δηγεί μια «μεσαία» τάξη. Το παιγνίδι δεν 
παιζόταν ανάμεσα στον σουλτάνο και τους 
Έλληνες· το πραγματικό παιγνίδι παιζό-
ταν ανάμεσα στη μεσαία ευρωπαϊκή τάξη 
και την παλινόρθωση των ηγεμόνων.

Φοβούμαι λοιπόν ότι παρά τη γενική πρό-

The Philhellenes in the War of Independence 379

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες380

θεση του βιβλίου να ξεπεράσει τα επου-
σιώδη και να συλλάβει το φαινόμενο ως 
σύνολο, η άπωση που δημιούργησαν στον 
συγγραφέα τα βίαια και βάρβαρα επεισό-
δια, η φιλοχρηματία των ισχυρών καπετα-
ναίων, η ανειλικρίνεια κι οι απάτες-τους, 
το χαμηλό πολιτισμικό και ηθικό επίπεδο 
της συντριπτικής πλειοψηφίας των εξε-
γερμένων, οι αφελείς πολιτικά συμπερι-
φορές πολλών από τους φιλέλληνες, τον 
κράτησαν περισσότερο απ’ όσο θα ευχόταν 
ο αναγνώστης σε ορισμένα σημεία όπου 
έκρινε ότι όφειλε ν’ ανατρέψει είτε τον ιδε-
ολογικά φορτισμένο λόγο των πηγών-του 
είτε κάποια χρόνια σφάλματα που επανα-
λαμβάνονται από τότε. Έτσι όμως το ευρύ 
πεδίο ενίοτε χάνεται, ενώ στην αφήγηση 
αναδεικνύονται γεγονότα που ίσως να μην 
ήταν παρά λεπτομέρειες. 

Ναι, πάμπολλοι εθελοντές-φιλέλληνες 
απογοητεύτηκαν σφοδρά, γύρισαν οργι-
σμένοι πίσω, και προφανώς τα δικά-τους 
απομνημονεύματα βρίσκονταν πιο κοντά 
στην αλήθεια. Αλλά το ρεύμα των εθελο-
ντών δεν σταμάτησε· κι εδώ έχουμε μια 
πληροφορία που μας επιτρέπει να εννοή-
σουμε σφαιρικότερα τα πράγματα – πλη-
ροφορία που υπάρχει στο βιβλίο, αλλά δεν 
εντάσσεται οργανικά στην αφήγηση. Ναι, 
σε όλες ίσως τις αναμετρήσεις οι βάναυσες 
και άξεστες δυνάμεις των καπεταναίων 
επικράτησαν των ευρωπαιοσπουδαγμένων 
πολιτικών – δηλαδή των ολιγάριθμων 
εκπροσώπων της «μεσαίας» τάξης· στο 
τέλος όμως τον πόλεμο τον κέρδισαν οι 
τελευταίοι: αυτοί άρχισαν τον αγώνα, κι 
αυτοί επέβαλαν τελικά τις απόψεις-τους. 
Ναι, η κεντρική κυβέρνηση στάθηκε αδύ-
ναμη και δεν κατόρθωνε να οδηγήσει τις 
διαθέσεις των πολεμιστών, αλλά παρά 
τους εμφυλίους, παρά τις αδιάλειπτες δια-
μάχες, η ύπαρξή-της δεν ανακόπηκε ούτε 
στις πιο δύσκολες στιγμές. 

Ναι, σε πολλές πράξεις των φιλελλή-
νων μπορεί να διακρίνουμε σήμερα ευή-
θεια και αφέλεια (ο St Clair τη συναντά 
και στον Bentham)· κάθε πράξη όμως 
αλληλεγγύης, ανιδιοτέλειας, ανθρωπισμού 

πηγάζει από το αφελές τμήμα του εαυ-
τού-μας: δεν έχει νόημα να την αντιμετω-
πίζουμε με υπεροψία, και το ίδιο ισχύει 
και για τη βαρβαρότητα των βαλκάνιων – 
μουσουλμάνων και χριστιανών. Ίσως μια 
πιο ευέλικτη, μια πιο εκλεπτυσμένη κοι-
νωνική οπτική να μας οδηγούσε σε ασφα-
λέστερα μονοπάτια κατανόησης: είμαστε 
μπροστά σε μια κοινωνία όπου τα πάντα 
τα καθορίζει η βία, σίγουρα, αλλά και σε 
μια κοινωνία φτώχειας και αδιάκοπης 
καταπίεσης επίσης: το να σκοτώσει ένας 
φτωχός χριστιανός χωριάτης τον εξίσου 
φτωχό μουσουλμάνο που έβρισκε μπρο-
στά-του ανυπεράσπιστο δεν ήταν έντιμο, 
σύμφωνοι, ούτε και πολύ λογικό ίσως· 
όμως εμείς, ενάμισι αιώνα αργότερα, θα 
πρέπει να εννοήσουμε πού οφειλόταν ετού-
το το τυφλό μίσος – και δεν χρειάζεται να 
είμαστε μαρξιστές για να διακρίνουμε ότι 
πίσω από τις θρησκευτικές αντιπαλότη-
τες, τα κηρύγματα βίας των παπάδων και 
των μουφτήδων, φώλιαζε και το ταξικό 
μίσος. Ο κάθε μουσουλμάνος εκπροσω-
πούσε τον καταπιεστή στο Μοριά και τη 
Ρούμελη, ο κάθε χριστιανός τον άπιστο 
και αχάριστο υπηρέτη στην Κωνσταντι-
νούπολη ή τη Σμύρνη· η απλή καταγγε-
λία της αγριότητας επιβεβαιώνει μονάχα 
την ανωτερότητά-μας. Μια ανάλυση πιο 
κοινωνικά εστιασμένη μας διαφυλάσσει 
επίσης από το να ταυτίζουμε τον όρο 
«Άγγλος» ή «Ευρωπαίος» με τον υψηλής 
κοινωνικής τάξης κάτοικο του Λονδίνου 
και της Γενεύης, ενώ το «Έλληνας» και 
«Τούρκος» με τον μέσο αγράμματο αγρό-
τη – γιατι σίγουρα ο μέσος «Έλληνας» 
δεν κατανοούσε αν και πόσο προοδευτικό 
ήταν το σύνταγμα της Επιδαύρου ούτε τον 
αφορούσε, αλλά πόσοι άραγε αγρότες της 
Ουαλλίας ενδιαφέρονταν για τις απόψεις 
του Bentham;

Ίσως μάλιστα να μην είναι λιγοστά τα 
σημεία εκείνα όπου η αφήγηση υπερκερά-
ζει τις πληροφορίες, αυτονομείται και τους 
επιβάλλεται, αφήνοντας αμήχανο τον προ-
σεκτικό αναγνώστη. Τυπική περίπτωση 
οι οθωμανίδες αιχμάλωτες: ξέρουμε από 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



πηγές ότι οι ντόπιοι τις χρησιμοποιούσαν 
ως παλλακίδες όταν δεν τις σκότωναν· 
οι Ευρωπαίοι εθελοντές, λέει, απέφευγαν 
κάθε σεξουαλική εκμετάλλευση, και απλώς 
φρόντιζαν να τις διασώσουν. Μπορεί· αλλά 
από ποια πηγή θα το πληροφορηθεί αυτό 
ο ιστορικός με βεβαιότητα; Ποιος Ευρω-
παίος θα ομολογούσε το αντίθετο στα απο-
μνημονεύματά του; Ο αναγνώστης απορεί· 
γιατί να προσφέρονται τόσο συχνά στους 
Ευρωπαίους γυναίκες ως μερίδιο από τα 
πολεμικά λάφυρα; Ή πάλι, σίγουρα ο συγ
γραφέας συλλαμβάνει ακριβέστερα απ’ ό,τι 
ο Stanhope και ο Trelawny τις διαθέσεις και 
τις συμπεριφορές του Οδυσσέα Αντρού-
τσου: νά ένα καλό παράδειγμα αλήθεια, 
που μας προσφέρεται για να εννοήσουμε 
ότι οι ισχυροί καπεταναίοι νοιάζονταν πε-
ρισσότερο για τα ατομικά τους συμφέρο-
ντα παρά για το εθνικό ζήτημα – όμως 
η φωτογραφία που προκύπτει απ’ την 
αφήγηση αλλού είναι υπερφωτισμένη, 
αλλού υποφωτισμένη: κάτι θα πρέπει να 
ήξεραν, τούρκοι, φιλέλληνες κι έλληνες 
για να φοβούνται, να σέβονται και να θαυ-
μάζουν τόσο τον Οδυσσέα. Στην κρίσιμη 
πάντως στιγμή, όταν θ’ αποφασίζονταν τα 
σύνορα, φαίνεται πως –κατά τα λεγόμε-
να του συγγραφέα– ορισμένοι καπετάνιοι 
της Ρούμελης ενδιαφέρθηκαν να ενταχθούν 
στο ελεύθερο κράτος: μήπως λοιπόν είναι 
σοφότερο να μην αναμένουμε ενιαίες συμ
περιφορές από όλους τους καπεταναίους, 
παρά να τους διακρίνουμε σε ομάδες; Αλ-
λιώς είδαν την επανάσταση οι πολύ ισχυροί 
από τα χρόνια του Αλή (Οδυσσέας, Βαρ-
νακιώτης, Γώγος), αλλιώς οι πιο αδύναμοι 
– και δεν είχαν όλοι τις ίδιες δυνατότητες 
ευελιξίας.

Αλλού πάλι οι πηγές που παραθέτει 
ο συγγραφέας θα μπορούσαν να ερμηνευ-
θούν διαφορετικά· προσωπικά θα υπέθε-
τα, αντίθετα από τον Charles Brinsley 
Sheridan, όχι ότι οι Άγγλοι φιλέλληνες 
δεν είχαν μεγάλη επιτυχία στο κοινό-τους 
γιατι έγραφαν με περισσό φανατισμό, 
αλλά ακριβώς επειδή έβλεπαν τη μικρή-
τους απήχηση, φανατίζονταν περισσότερο. 

Δεν είναι διόλου περίεργο, άλλωστε, που 
ο φιλελληνισμός προχώρησε αρχικά με 
μικρά βήματα στην Αγγλία – ούτε ότι 
οι περισσότεροι Βρετανοί φιλέλληνες ήταν 
Ιρλανδοί και Σκωτσέζοι. Η Αγγλία ήταν 
η μεγάλη νικήτρια το 1815 στο ευρωπαϊ
κό παιχνίδι, ήταν στη χρυσή της εποχή, 
και το δικό της καθεστώς ήταν το πιο 
φιλελεύθερο και το πιο ανεκτικό. Μπόρε-
σε λοιπόν να ασκήσει πιο αποτελεσματικά 
την πολιτική της, να διακρίνει πρώτη πως 
μια αποφασιστική παρέμβαση στο ζήτη-
μα ήταν υποχρεωτική για τις ευρωπαϊ-
κές δυνάμεις και να πάρει πρωτοβουλίες: 
από τη στιγμή που η αγγλική κυβέρνηση 
επέτρεψε τον δανεισμό της Ελλάδας, η 
ανεξαρτησία του καινούριου κράτους ήταν 
ανέκκλητο γεγονός. 

Φοβούμαι βέβαια μήπως κάποιες από 
τις παρατηρήσεις αυτές αλλοιώνουν υπέρ-
μετρα την εικόνα του βιβλίου: όχι, στις 
περισσότερες περιπτώσεις ο αναγνώστης 
νιώθει την ευφορία ενός στιβαρού κριτικού 
λόγου που τον διαφωτίζει και τον οδηγεί 
με ασφάλεια, ενώ διαρκώς εντυπωσιάζε-
ται από την ευρυμάθεια που συναντά. (Ο 
Έλληνας αναγνώστης μάλιστα, που έχει 
συχνά αισθανθεί ένα πατριωτικό χέρι να 
χτενίζει κατάλληλα τα δικά μας ιστοριο-
γραφικά κείμενα, ανακουφίζεται που επι-
τέλους βλέπει με καθαρότερο μάτι πολλά 
από την ιστορία του τόπου του – αν και 
για το συλλογικό μας υποκείμενο είναι 
πολύ χαρακτηριστικό ότι 35 χρόνια τώρα 
κανένας δεν σκέφτηκε να μεταφράσει το 
βιβλίο, αλλά και ούτε να το αντικρούσει ή 
έστω να το παρουσιάσει.)  

Μου μένει ακόμα μια βασική αντίρρηση 
για το πλάνο της αφήγησης, που ίσως να 
συνιστά και το βασικό κλειδί. Ότι δηλα-
δή οι απολίτιστοι και αγράμματοι Ρωμιοί 
έγιναν με απίστευτα ταχύτατες διαδικασίες 
από Χριστιανοί Έλληνες – θα έλεγε κανείς 
αστραπιαία. Πώς και γιατί συνέβη αυτό δεν 
το έχουμε επαρκώς αναλύσει, αλλά έγινε, 
και ακριβώς επειδή έγινε, ο ελληνικός αγώ-
νας ενδιέφερε την πορεία της ευρωπαϊκής 

The Philhellenes in the War of Independence 381

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες382

ιστορίας· γι’ αυτό άλλωστε και ο φιλελλη-
νισμός δεν εξανεμίστηκε, δεν αναχαιτίστη-
κε από τις εμπειρίες των πρώτων άτυχων 
εθελοντών, παρά φούντωσε, απλώθηκε, 
και τέλος κατόρθωσε παρά τη στρατιω-
τική ήττα της Επανάστασης να αναγκάσει 
τις ευρωπαϊκές κυβερνήσεις να παρέμβουν 
ώστε να επιβάλουν στον σουλτάνο την ελ-
ληνική ελευθερία – στα ίδια χρόνια η εξέ-
γερση του Αλή συντρίφτηκε δίχως κανείς 
να ενδιαφερθεί για την υπόθεση.

Ίσως λοιπόν να εκκρεμεί ένα τελικό 
κεφάλαιο, η συνολική θεώρηση του φαι-
νομένου «Φιλελληνισμός»· μπορεί και μια 
καινούρια εποπτική απόπειρα. Αν ποτέ τη 
δούμε, σίγουρα θα έχει πατήσει στις βά-
σεις που έθεσε το βιβλίο του St Clair, γι’ 
αυτό και η αναδημοσίευσή-του πρέπει να 
χαιρετιστεί με ενθουσιασμό. 

ΑλEξης ΠολIτης

Έχει επανειλημμένα τονιστεί ότι το 1821, 
που κάποτε αποτελούσε το επίκεντρο των 
μελετών όσων ασχολούνταν με το νεότερο 
ελληνισμό, έχει τις τελευταίες δεκαετίες 
παραμεληθεί, ιδιαίτερα από αυτή την ιστο-
ριογραφία που επιχείρησε μετά τη δικτα-
τορία των συνταγματαρχών να ανανεώσει 
τις ερμηνευτικές προσεγγίσεις του παρελ-
θόντος. Στην προσπάθεια αυτή άλλα θέμα-
τα και περίοδοι της νεοελληνικής ιστορίας 
απέκτησαν μεγαλύτερη βαρύτητα και η 
Ελληνική Επανάσταση, με τα βαρίδια που 
μέχρι τότε κουβαλούσε ως το κατ’ εξοχήν 
γεγονός για την άσκηση μιας στείρας εθνι-
κιστικής ρητορείας, ήταν επόμενο να μην 
συγκινήσει, ιδιαίτερα τους νέους ερευνητές 
οι οποίοι ήθελαν να συμμετάσχουν στην 
αναζήτηση κυρίως των οικονομικών και 
κοινωνικών αιτίων που είχαν οδηγήσει τη 
χώρα σε αδιέξοδα και χαμένες ευκαιρίες. 
Ήθελαν, επίσης, να αποφύγουν μια πολιτι-
κή, στρατιωτική και διπλωματική ιστορία, 
και το 1821 έτσι σε μεγάλο βαθμό είχε 
μέχρι τότε ερμηνευθεί. Δεν έλειψαν φυσικά 
κάποια συνθετικά έργα και ενδιαφέροντα 
άρθρα που είδαν με νέο τρόπο και το μεγά-
λο αυτό γεγονός της νεοελληνικής ιστορίας, 
ωστόσο η διαπίστωση παραμένει ότι δεν 
υπήρξε το αντικείμενο συστηματικών με-
λετών, και αφού η πλούσια θεματική του 

Πέτρος Πιζάνιας (επιμέλεια-εισαγωγή), Η Ελληνική Επανάσταση του 1821. Ένα ευρω-
παϊκό γεγονός, Αθήνα, Κέδρος, 2009, 406 σ.

χάθηκε στην απαξιωτική γενική εικόνα που 
επικράτησε, δεν αξιοποιήθηκε από τα νέα 
ερωτήματα των ιστορικών. Είναι ενδεικτι-
κό ότι ελάχιστα διδάσκεται πλέον στα ελ-
ληνικά πανεπιστήμια και μετρημένες είναι 
οι σχετικές διδακτορικές διατριβές. 

Στο ισχνό αυτό τοπίο, είναι πολύ εν-
θαρρυντικό ότι έγινε ένα διεθνές συνέδριο 
για το 1821 στο Τμήμα Ιστορίας του Ιονί-
ου Πανεπιστημίου, τα πρακτικά του οποίου 
κυκλοφόρησαν σύντομα. Οι 20 συμμετο-
χές κατανεμήθηκαν σε τέσσερις θεματι-
κές ενότητες Δεν είναι δυνατόν φυσικά 
να παρουσιαστούν χωριστά οι επί μέρους 
συμβολές. Θα περιοριστώ σε μία θεματι-
κή και σε ορισμένες απόψεις που νομίζω 
ότι πρέπει να προσεχθούν ιδιαίτερα, και 
θα επικεντρωθώ στο τέλος στην εισαγω-
γή του συντελεστή του συνεδρίου Πέτρου 
Πιζάνια, που επιχειρεί μια γενικότερη σύν
θεση με αφορμή και τις ανακοινώσεις των 
άλλων συνέδρων.

Έχουμε πλέον πλήρως κατανοήσει ότι 
μια νέα ανάγνωση του 1821 θα είναι ελλιπής 
χωρίς μια γενναία προσπάθεια να κατανοή-
σουμε και την άλλη πλευρά, τους μουσουλμά-
νους, είτε πρόκειται για την οθωμανική εξου-
σία στις διάφορες μορφές της είτε για τους 
απλούς μαχητές και τους μη χριστιανικούς 
πληθυσμούς. Υπήρχε και υπάρχει πάντοτε το 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



πρόβλημα των οθωμανικών πηγών που είναι 
στην παλιά τουρκική γραφή, αλλά το μεγα-
λύτερο πρόβλημα ήταν η μη αναζήτηση της 
άποψης του «άλλου» ή πληροφορίες γι’ αυτόν 
παρά το γεγονός ότι ήταν καταγεγραμμένες 
και σε προσιτές πηγές. Στο σχετικό άνοιγμα 
που τελευταία επιχειρείται, έστω δειλά, από 
τους Έλληνες τουρκολόγους είναι ενθαρρυ-
ντικό ότι εμπλέκονται και Τούρκοι ιστορικοί 
που με την ευκολότερη πρόσβαση στις οθω-
μανικές πηγές έρχονται να μας προτείνουν 
κάποιες ενδιαφέρουσες αναγνώσεις. Δύο από 
αυτούς μετείχαν στο συνέδριο. 

Ο Yusuf Hakan Erdem (“The Greek 
Revolt and the End of the Old Ottoman 
Order”) ανακεφαλαιώνει και προεκτείνει 
κάποιες απόψεις, που και άλλοτε είχε δια
τυπώσει,� αν και σε ποιες προσαρμογές 
οδηγήθηκε η Οθωμανική Αυτοκρατορία 
για να αντιμετωπίσει μια νέα πραγματι-
κότητα που προέκυψε με την επανάσταση 
των Ελλήνων. Διακρίνει ότι παράλληλα 
με την αναμενόμενη στάση της, να θεωρεί 
τους εξεγερθέντες ως αγνώμονες ληστές 
που έπρεπε να τιμωρηθούν παραδειγμα-
τικά, αναγκάστηκε, εφόσον η επανάσταση 
διαρκούσε και για την έκβασή της είχαν 
εμπλακεί οι μεγάλες ευρωπαϊκές δυνά-
μεις, να αναζητήσει νέο λεξιλόγιο για να 
ερμηνεύσει στα έγγραφά της το εθνικό 
και νεωτερικό λεξιλόγιο των επαναστα-
τών. Το σημαντικότερο, πάντως, ήταν, 
και εκεί κυρίως επιμένει ο Erdem, ότι 

�. Hakan Erdem, «‘‘Do not think of 
Greeks as agricultural labourers’’. Otto-
man responses to the Greek War of Inde-
pendence», Faruk Birtek - Thalia Drago-
nas (επιμ.), Citizenship and Nation-State 
in Greece and Turkey, Λονδίνο και Νέα 
Υόρκη 2005, σ. 67-84· του ίδιου, «‘‘Per-
fidious Albanians’’ and ‘‘Zealous Gover
nors’’: Ottomans, Albanians and Turks in 
the Greek War of Independence», Anto-
nis Anastasopoulos - Elias Kolovos (εκδ.), 
Ottoman Rule and the Balkans, 1760-
1850. Conflict, Transformation, Adapta-
tion, Πανεπιστήμιο Κρήτης – Ινστιτούτο 
Μεσογειακών Σπουδών, Ρέθυμνο 2007, 
σ. 213-240.

η εξέγερση των Ελλήνων και η απειλή 
εμπλοκής της Ρωσίας δημιούργησε το 
ιδεολογικό και ψυχολογικό πλαίσιο που 
επέτρεψε στον σουλτάνο να εξασφαλίσει 
τις αναγκαίες συμμαχίες για την εξόντω-
ση των γενιτσάρων τον Ιούνιο του 1826 
και να απαλλαγεί σταδιακά από τα αλβα-
νικά μισθοφορικά στρατεύματα και τους 
αρχηγούς των, και να ενισχύσει έτσι την 
αμφισβητούμενη κεντρική εξουσία. Φαίνε-
ται επίσης ότι σε κάποιους εκπροσώπους 
της οθωμανικής ελίτ διαμορφώθηκε στα-
διακά η αντίληψη ότι για να κρατηθούν οι 
χριστιανικοί πληθυσμοί στον έλεγχο της 
αυτοκρατορίας και να μην συμβεί ξανά 
ό,τι συνέβη με τους Έλληνες που πέτυχαν 
να συγκροτήσουν κράτος ανεξάρτητο, θα 
έπρεπε να προβούν σε μεταρρυθμίσεις που 
δεν θα στηρίζονταν μόνο σε θρησκευτι-
κές διακρίσεις. Είμαστε στις απαρχές του 
τανζιμάτ. Όλες αυτές οι σκέψεις ωθούν 
τον συγγραφέα να βάλει προκλητικά το 
ερώτημα μήπως από το 1821 προήλθαν 
τελικά δύο και όχι ένα κράτος: το ελλη-
νικό και το τουρκικό. Επειδή αντιλαμβά-

Η Ελληνική Επανάσταση του 1821. Ένα ευρωπαϊκό γεγονός 383

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες384

νεται την πρόκληση, τονίζει την ανάγκη 
να αναζητηθούν οι σχετικές τεκμηριώσεις 
ώστε να δικαιολογηθεί ότι αυτό που πράγ-
ματι συνέβη με την εθνική αφύπνιση του 
τουρκικών πληθυσμών επί Κεμάλ έχει τις 
μακρινές, αχνές έστω, απαρχές του στη 
δεκαετία του 1820. Πάντως, ένας σύγχρο-
νος του μεταρρυθμιστή σουλτάνου Μαχ-
μούτ Β΄, ο Αλέξανδρος Μαυροκορδάτος, 
που τόσο καλά και ψηλαφητά γνώριζε το 
πώς σκεπτόταν και έπραττε η οθωμανι-
κή ελίτ όχι μόνο πριν και κατά το 1821 
αλλά και αργότερα, αφού λίγο μετά το 
θάνατο του παραπάνω σουλτάνου το 1839 
βρέθηκε πρεσβευτής της Ελλάδας στην 
Κωνσταντινούπολη, είχε αντίθετη γνώμη: 
πίστευε ότι κάτι πραγματικά δεν είχε αλ-
λάξει στις συνειδήσεις τους, ώστε να αντι-
λαμβάνονται διαφορετικά τον κόσμο και 
την ανάγκη να υιοθετήσουν όχι κάποια άλ-
λου τύπου διοικητικά μέτρα, κυρίως κάτω 
από την πίεση της βρετανικής πρεσβείας 
που επιζητούσε τρόπους για να διασώσει 
τον μεγάλο ασθενή, αλλά πραγματικές αλ-
λαγές που υπαγορεύονταν από τις μετά τη 
Γαλλική Επανάσταση πραγματικότητες, 
όπως η αφύπνιση των εθνικισμών.

Η δεύτερη τουρκική συμμετοχή, του Η. 
Şükrü Ilicak, αφορούσε την αντίδραση της 
Πύλης στην εξέγερση του Υψηλάντη και 
την τύχη των Φαναριωτών (“The revolt 
of Alexandros Ipsilantis and the fate of 
the Fanariots in ottoman documents”). Η 
αποκλειστική σχεδόν χρήση οθωμανικών 
τεκμηρίων βοηθά στο να κατανοηθούν κα-
λύτερα οι γνωστές, σε γενικές γραμμές, 
αντιδράσεις του σουλτάνου (επιμονή του 
στη συνωμοσία των Ρώσων, παρά τις δι-
αβεβαιώσεις τους ότι δεν υποκίνησαν το 
κίνημα, η μετά δυσκολίας υποχώρησή του 
στο να μην διαταχθεί γενική σφαγή των 
Ελλήνων στην αυτοκρατορία, κλπ.). Κυ-
ρίως όμως προστίθενται νέα στοιχεία για 
την τουρκική αντιμετώπιση της εξέγερσης 
στη Μολδοβλαχία, για την ενοχοποίηση 
όλων των Φαναριωτών, για το κενό που 
προκλήθηκε από τον αποκλεισμό τους από 
τα αξιώματα που μέχρι τότε κατείχαν, για 

τη στρατηγική επιβίωσης που υιοθέτησαν 
κάποιοι από αυτούς (δεν έλειψαν και προσ
χωρήσεις στο Ισλάμ). Οι πληροφορίες από 
τα οθωμανικά αρχεία είναι φυσικά πολύτι-
μες και καλόδεχτες, ωστόσο θα έχουν με-
γαλύτερη ιστορική αξία αν διασταυρωθούν 
με πληροφορίες άλλων πηγών, ελληνικών 
κυρίως αλλά και ξένων – ιδιαίτερα για 
τα συμβαίνοντα στην Κωνσταντινούπολη 
οι εκθέσεις των εκεί πρεσβευτών πολλών 
ευρωπαϊκών δυνάμεων είναι πολλές φορές 
άκρως διαφωτιστικές.� Έτσι, η παραπάνω 
ανακοίνωση για την τύχη των Φαναριω-
τών θα κέρδιζε αν είχαν χρησιμοποιηθεί 
εργασίες όπως αυτή του Κ. Λάππα για τα 
συμβαίνοντα στο Πατριαρχείο την κρίσιμη 
περίοδο που οι Τούρκοι πληροφορούνται τις 
εξεγέρσεις στις παραδουνάβιες επαρχίες και 
λίγο μετά στην Πελοπόννησο.� Ο Şükrü
Ilicak γνωρίζει πολύ καλά ελληνικά και 
είναι ελπιζόμενο ότι στην από πολλού ανα-
μενόμενη διδακτορική διατριβή του για την 
Ελληνική Επανάσταση και πώς αυτή αντι-
μετωπίστηκε από την οθωμανική εξουσία, 
θα αξιολογήσει το πλήθος των τεκμηρίων 
από τα οθωμανικά αρχεία σε συνδυασμό 
και με άλλες, μη τουρκικές μαρτυρίες. 

Το πόσο μπορούν οι Έλληνες ιστορι-
κοί που διαβάζουν τις οθωμανικές πηγές 
να συμβάλουν σ’ αυτή τη διερεύνηση της 
τουρκικής άποψης για το 1821, φαίνεται 
χαρακτηριστικά από το άρθρο της Σοφίας 
Λαΐου: «Η Ελληνική Επανάσταση στην 
Πελοπόννησο σύμφωνα με την περιγρα-
φή ενός ντόπιου οθωμανού λογίου». Ο 

�. Βλ. Eleftherios Prevelakis - Hel-
en Gardikas-Katsiadakis (επιμ.), Cor-
respondence between the Foreign Office 
and the British Embassy and Consulates 
in the Ottoman Empire 1820-1833, For-
eign Office 78/97-221: 1820-1833, A 
Descriptive List, τ. 1-2, Κέντρο Έρευνας 
της Ιστορίας του Νεωτέρου Ελληνισμού της 
Ακαδημίας Αθηνών, Αθήνα 2003-2005.

�. Κώστας Λάππας, «Πατριαρχική 
σύνοδος ‘‘Περί καθαιρέσεως των φιλο-
σοφικών μαθημάτων’’” τον Μάρτιο του 
1821», Μνήμων 11 (1987) 123-153.

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



λόγιος αυτός, Mîr Yusuf el-Moravî, ήταν 
ανώτατος στρατιωτικός αξιωματούχος που 
βρέθηκε στο Ναύπλιο κατά την έναρξη 
της Επανάστασης, ήταν ανάμεσα στους 
πολιορκούμενους και από αυτούς που δια
σώθηκαν με τη συνθήκη παράδοσης. Η 
αφήγησή του, που σημειωτέον υποβάλλε-
ται στην κεντρική εξουσία, δεν ξεφεύγει 
από το σχήμα που υιοθέτησε η Πύλη, ότι 
η εξέγερση των Ελλήνων ήταν απλώς μια 
πράξη προδοσίας και αλαζονείας. Είναι, 
ωστόσο, ενδιαφέροντα όσα αναφέρει για 
τις συνομιλίες του με τον Ιωάννη Ορ-
λάνδο και άλλους αρχηγούς των επανα-
στατών και πού αποδίδει τις ευθύνες για 
την ήττα των Τούρκων. Όπως, εύστοχα, 
επισημαίνεται, παρόμοιες μαρτυρίες δεν 
προσφέρονται για τη διερεύνηση κάποιων 
«αντικειμενικών» συμβάντων, αλλά για 
την «ανίχνευση νοοτροπιών και συμπερι-
φορών», καθώς το παραδοσιακό οθωμα-
νικό σύστημα ερχόταν σε αντιπαράθεση 
με μια νεωτερική αμφισβήτησή του. Και 
ο Mîr Yusuf el-Moravî φαίνεται ότι δεν 
είχε τα «περιθώρια», λόγω του δικού του 
πνευματικού ορίζοντα και της αναγκαίας 
προσαρμογής της αφήγησής του στην επί-
σημη γραμμή, για να αναζητήσει μια άλλη 
ερμηνεία για όσα συνέβησαν στο Μοριά.

Η ενότητα στην οποία ανήκουν τα πα-
ραπάνω τρία άρθρα έχει τον τίτλο «Από 
την πλευρά της Οθωμανικής Αυτοκρατο-
ρίας». Συμπληρώνεται με δύο ακόμη συμ-
βολές. Η Σία Αναγνωστοπούλου («Η διπλή 
ανάγνωση της Επανάστασης στο πλαίσιο 
της αυτοκρατορικής λογικής περί εξουσί-
ας του πατριαρχείου Κωνσταντινούπολης. 
Από τον οθωμανορθόδοξο πατριωτισμό 
στον ελληνικό αλυτρωτισμό»), αναλύει τον 
τρόπο με τον οποίο το πατριαρχείο προσ
παθεί, μπροστά στη νέα πραγματικότητα 
της Επανάστασης, να διαμορφώσει έναν 
άλλο λόγο, ώστε να διασφαλίσει, όχι μό-
νον με όρους θρησκευτικούς, τη νομιμο-
φροσύνη των χριστιανών στην οθωμανική 
εξουσία και επομένως, νομιμοποιώντας 
την εξουσία αυτή, να διατηρήσει και τη 
δική του ηγετική παρουσία. Προβάλλει 

έτσι τα πλεονεκτήματα από τα παραχω-
ρηθέντα από το σουλτάνο προνόμια στους 
χριστιανούς, που διασφαλίζουν ζωή και 
περιουσία, έναντι των κινδύνων που εμπε-
ριέχονται από μια τυχοδιωκτική εξέγερση. 
Όταν όμως, 100 χρόνια περίπου μετά, στα 
1919-1922, με την κατάρρευση της οθω-
μανικής αυτοκρατορίας θα απειληθεί και 
η συνυφασμένη με τη λογική αυτής της 
αυτοκρατορίας εξουσία του πατριαρχείου 
από τους θριαμβεύοντες εθνικισμούς, θα 
σπεύσει να εντάξει και την Επανάσταση 
του 1821 στην ιστορία του και να ερμη-
νεύσει τα προνόμια, όχι ως παραχώρηση 
του κατακτητή, αλλά ως κατάκτηση των 
χριστιανών υπό την αιγίδα της εκκλησίας. 
Στην ίδια κατεύθυνση, τέλος, και πιο θεω
ρητικά, ο Νίκος Θεοτοκάς και ο Νίκος 
Κοταρίδης («Οι θεσμοί της οθωμανικής 
κυριαρχίας και η Ελληνική Επανάσταση») 
αναφέρονται στις τακτικές που ακολουθούν 
η οθωμανική εξουσία και «τα νομοκατε-
στημένα εκκλησιαστικά περιβάλλοντα του 
ορθόδοξου μιλλέτ» για να «μεταγράψουν 
σε παραδοσιακούς κώδικες αφήγησης και 
κατανόησης τα νεωτερικά περιεχόμενα των 
διακυβεύσεων που θέτει η Επανάσταση».

Όπως ανέφερα στην αρχή, δεν μπορεί 
αυτή η βιβλιοκρισία να σταθεί αναλυτικά 
σε όλες, τις είκοσι, συμβολές του συλλο-
γικού τόμου. Επέμεινα σκόπιμα στη μία 
από τις τέσσερις θεματικές ενότητες (την 
τρίτη κατά σειρά) για τη σημασία που έχει 
η αναζήτηση των αντιδράσεων της Πύλης 
και γενικά του κυρίαρχου στρώματος της 
αυτοκρατορίας στην τομή που αποτελεί η 
επανάσταση των Ελλήνων. Στην ενότητα 
«Όψεις του Διαφωτισμού», που προτάσσε-
ται και είναι η μεγαλύτερη, διατυπώνονται 
απόψεις για τον ευρωπαϊκό Διαφωτισμό, 
για διάφορες εκφάνσεις του Νεοελληνικού 
Διαφωτισμού (ριζοσπαστικός ή μη), για 
τη γλώσσα στα βιβλία του Διαφωτισμού 
και ποιά υπήρξε η «απάντηση» της Επα-
νάστασης, για τη συμβολή του φιλελληνι-
σμού στην εκπαίδευση νέων Ελλήνων σε 
ευρωπαϊκές χώρες, για την ευρωπαϊκή και 
μεσογειακή διάσταση της Επανάστασης. 

Η Ελληνική Επανάσταση του 1821. Ένα ευρωπαϊκό γεγονός 385

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες386

Στη δεύτερη ενότητα («Η Επανάσταση 
ως πολιτικό γεγονός») εξετάζονται: πώς 
προέκυψε μέσα στον Αγώνα το έθνος ως 
πολιτικό υποκείμενο, πώς η δυναμική του 
εθνικισμού μπορεί να χρησιμοποιηθεί στην 
ανάλυση της σύγκρουσης παράδοσης και 
νεωτερικότητας, η μετατροπή ενός οπλαρ-
χηγού της Ρούμελης, του Γ. Καραϊσκάκη, 
από τοπικό παράγοντα σε στρατιωτικό 
που υπηρετεί την εθνική Επανάσταση και 
την πολιτική ηγεσία της, ποιά η πολιτική 
στρατηγική του «κύκλου» του Αλέξαν-
δρου Μαυροκορδάτου. Τέλος, στην τέταρ-
τη ενότητα («Κριτικές προσεγγίσεις της 
Ιστοριογραφίας») ερμηνεύονται οι τρόποι 
με τους οποίους ενσωματώνεται το 1821 
στις πρώτες ιστορικές αφηγήσεις, ποιά η 
χρήση του από τη μεταξική προπαγάνδα 
και τη δικτατορία της 21ης Απριλίου, η 
στάση της μουσικής ιστοριογραφίας απέ-
ναντι στα ιστοριογραφικά μοντέλα για την 
ιστορία του νέου ελληνισμού. 

Ο εκτεταμένη εισαγωγή του Πέτρου 
Πιζάνια (σ. 13-77) φιλοδοξεί να αποτελέ-
σει μια νέα πρόταση για την ερμηνεία βα-
σικών παραμέτρων της προεπαναστατικής 
και επαναστατικής περιόδου. Πράγματι 
υπάρχει κάτι νέο κυρίως στη χρησιμοποι-
ούμενη ορολογία και τη διάρθρωση των 
ενοτήτων, και κάποιες υποθέσεις θα μπο-
ρούσαν να αποτελέσουν έναυσμα για γό-
νιμη συζήτηση. Η βασική του όμως θέση 
πιστεύω ότι δημιουργεί προβλήματα. Ο 
Πιζάνιας προβάλλει μια κοινωνική ομάδα, 
τους «διανοούμενους διαφωτιστές», με την 
οποία, σαν ερμηνευτικό κλειδί, προσπαθεί 
να διαχειριστεί ένα τόσο πολύπλευρο φαι-
νόμενο που είναι η προετοιμασία, η διε-
ξαγωγή και η έκβαση της Επανάστασης. 
Στηριζόμενος, μάλιστα σε ένα δικό του 
ερευνητικό πρόγραμμα, βάσει του οποίου 
συγκεντρώθηκαν, με τη βοήθεια μεταπτυ-
χιακών φοιτητών, πληροφορίες για αυτούς 
τους διανοουμένους, και καταχωρίστηκαν 
ηλεκτρονικά (κάποια αποτελέσματα προ-
βάλλονται με πίνακες στην εισαγωγή), 
δίνει την αίσθηση μιας μεγαλύτερης, σε 
σχέση με προηγούμενες μελέτες, εγκυρό-

τητας. Η ένταξη στην ενότητα αυτή ενός 
τελείως ανομοιογενούς πλήθους ατόμων 
(διαφορετικής παιδείας, κοινωνικής θέ-
σης, επαγγελματικής απασχόλησης, γεω-
γραφικής προέλευσης κλπ.) επισημαίνεται 
μεν αλλά δεν συνοδεύεται από μια πα-
ράλληλη επισήμανση για την ανάγκη να 
κατανοηθούν συγχρόνως και σε βάθος οι 
μεγάλες διαφορές και αντιφάσεις μεταξύ 
αυτών των διαφορετικής υπόστασης ατό-
μων, διαφορές και αντιφάσεις που συχνά 
σχετίζονται με την κοινωνική τους θέση 
και στις οποίες έχει επιμείνει η ιστοριο-
γραφία τις τελευταίες δεκαετίες. Αντίθε-
τα, προβάλλεται κυρίως η εμφάνισή τους 
ως ομοιογενούς ομάδας επειδή όλοι τελικά 
επιθυμούν την ελευθερία και νεωτερικούς 
θεσμούς. Έτσι, το «προοδευτικό» σώμα 
των διανοουμένων διαφωτιστών, σύμφω-
να με το ενοποιητικό σχήμα, προετοιμάζει 
την Επανάσταση, την οργανώνει θεσμικά, 
ευτυχώς οι εκπρόσωποί τους νικούν στον 
εμφύλιο πόλεμο, οι ίδιοι αντιμάχονται τον 
δεσποτισμό του Καποδίστρια. Έχει και 
από άλλους ήδη υποστηριχθεί ότι έχει 
υποτιμηθεί ο ρόλος των πολιτικών και των 
«διανοουμένων» γενικά στο 1821, σε σύ-
γκριση με το ρόλο των στρατιωτικών, και 
ότι χρειάζεται μια άλλη αντιμετώπιση του 
κορυφαίου από αυτούς, του Αλέξανδρου 
Μαυροκορδάτου, που αντιμετωπίστηκε συ
νήθως ως ραδιούργος, όργανο των Άγ-
γλων και γενικά ως ο κακός δαίμονας στον 
οποίο φορτώθηκαν όλα τα δεινά. Νομίζω 
ότι είναι θετικό που και εδώ θεωρείται 
ο Μαυροκορδάτος, αν και κάπως υπερ-
βολικά, ως ο «πολιτικός στρατηγός της 
Επανάστασης», είναι όμως προβληματικό 
να τον θεωρούμε μαζί με τους άλλους «δια
φωτιστές διανοουμένους» μια συμπαγή 
ομάδα, αντίστοιχη των προκρίτων και των 
οπλαρχηγών, που και αυτοί φυσικά δεν 
αποτελούν συμπαγείς ομάδες. 

Η περιορισμένη εμβέλεια του σχήματος 
και το αναπόφευκτο αδιέξοδο φαίνονται, 
εκτός των άλλων, στα όσα λέγονται για 
την καποδιστριακή περίοδο. Εμφανίζεται 
μια ενιαία σχεδόν αντιπολίτευση διανοου-

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



μένων στην υπεράσπιση της κινδυνεύουσας 
ελληνικής «république», ενώ γνωρίζουμε 
τις μεγάλες διαφοροποιήσεις της, και ότι 
στο πλευρό τού πράγματι αυταρχικού Κα-
ποδίστρια υπήρχαν σημαντικοί διανοούμε-
νοι, μερικοί μάλιστα από αυτούς, όπως ο 
Παναγιώτης Αναγνωστόπουλος, ήταν από 
τους σημαντικότερους Φιλικούς και, πέρα 
από άλλους λόγους, υποστήριζαν τον Κυ-
βερνήτη γατί ίσως διέβλεπαν στο έργο του 
μια κοινωνική διάσταση υπέρ των πολλών. 
Η εμφάνιση, επομένως του Καποδίστρια 
ως δικτάτορα και τυράννου, και της αντι-
πολίτευσης σύσσωμης να ασπάζεται τα 
άκρως συνταγματικά άρθρα της εφημερί-
δας Απόλλων, θα συνιστούσε μια άγνοια 
για τις τότε πολύπλοκες πραγματικότη-
τες. Και σ’ αυτούς τους σχηματισμούς, 
ελλοχεύουν παρερμηνείες που ανατρέπουν
το μοντέλο. Έτσι, ενώ λέγεται ότι το «Ηγε
μονικό σύνταγμα» ψηφίστηκε, μετά τη 
δολοφονία του Καποδίστρια, στην Ε΄ Ε-
θνοσυνέλευση (Δεκ. 1831 - Μάρτ. 1832), 
από τους «συνταγματικούς» για «να 
διασώσουν τα δημοκρατικά κεκτημένα», 
ξεχνιέται ότι στη συνέλευση αυτή είχαν 
επικρατήσει οι καποδιστριακοί και αυτοί, 
οι «συντηρητικοί», εψήφισαν το σύνταγμα 
αυτό, που προέβλεπε «ηγεμονία διαδοχι-
κή, συνταγματική και κοινοβουλευτική», 
για να εμποδίσουν τον εκλεγησόμενο ηγε-
μόνα να κυβερνήσει αυταρχικά. Και μόλις 
επικράτησαν οι συνταγματικοί στον εμφύ-
λιο πόλεμο και οργάνωσαν τη δική τους 
Εθνοσυνέλευση (την Δ΄ κατά συνέχειαν, 

Ιούνιος-Αύγουστος 1832), κατάργησαν το 
ηγεμονικό σύνταγμα, ύστερα από επίμονο 
αίτημα των διπλωματικών αντιπροσώπων 
των τριών δυνάμεων που δεν συμφωνού-
σαν με τη προκαταβολική δέσμευση τού 
ήδη εκλεχθέντος Όθωνα, και πριν προ-
λάβουν να ψηφίσουν το δικό τους σύνταγ-
μα, τους διέλυσαν ομάδες ενόπλων. Και η 
αντίσταση στις εξελίξεις αυτές κορυφαίων 
«συνταγματικών» διανοουμένων δεν ήταν 
οι αναμενόμενες.

Επισήμανα κάποια προβλήματα που 
προκύπτουν από τις παραπάνω προτάσεις 
για μια «νέα» ερμηνεία του 1821. Θα μπο-
ρούσαν να επισημανθούν και άλλα, καθώς 
και παραλείψεις σημαντικών συμβολών 
που έχουν προηγηθεί και διατηρούν τη βα-
ρύτητά τους. Θα πρέπει, ωστόσο, να μην 
υποτιμηθεί η προσπάθεια που καταβάλ-
λεται. Ο Πέτρος Πιζάνιας είναι από τους 
λίγους πανεπιστημιακούς που διδάσκουν 
συστηματικά την Ελληνική Επανάσταση, 
διευθύνει ένα μεγάλο σχετικό ερευνητικό 
έργο, οργάνωσε ένα σημαντικό διεθνές συ-
νέδριο και επιμένει να αναζητά νέες ερμη-
νευτικές προσεγγίσεις. Ας ελπίσουμε ότι 
οι επισημάνσεις που εδώ διατυπώθηκαν 
και όσες άλλες αναμένεται να γίνουν και 
από άλλους, θα συντελέσουν στην ευρύτε-
ρη και με τις απαιτούμενες προϋποθέσεις 
διερεύνηση πολλών εκκρεμών ζητημάτων 
για το σημαντικότερο γεγονός της νεοελ-
ληνική ιστορίας. 

ΧΡΗΣΤΟΣ ΛΟΥΚΟΣ

Καίτη Αρώνη-Τσίχλη, Αγροτικές εξεγέρσεις στην Παλιά Ελλάδα 1833-1881, δεύτερη 
βελτιωμένη έκδοση, Αθήνα, Παπαζήσης, 2009, 516 σ.

Το βιβλίο της Καίτης Αρώνη-Τσίχλη 
Αγροτικές εξεγέρσεις στην Παλιά Ελλά-
δα 1833-1881 που κυκλοφόρησε το 2009 
δεν είναι μια νέα δουλειά. Είναι η δεύτερη, 
βελτιωμένη, έκδοση του έργου που εκδό-
θηκε για πρώτη φορά το 1989. Ένας από 

τους λόγους της παρούσας βιβλιοκρισίας 
είναι ότι το έργο αυτό δεν παρουσιάστηκε 
και δεν σχολιάστηκε την εποχή της πρώ-
της έκδοσης. Ένας δεύτερος λόγος είναι 
ότι από την πρώτη έκδοση μέχρι σήμερα η 
συγγραφέας έχει εκδόσει άλλα δύο βιβλία 

Η Ελληνική Επανάσταση του 1821. Ένα ευρωπαϊκό γεγονός 387

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες388

με θέματα αγροτικής ιστορίας, τα οποία 
αποτελούν τη συνέχεια του προβληματι-
σμού των αγροτικών εξεγέρσεων, δηλαδή 
τη διερεύνηση του αγροτικού ζητήματος 
και κινήματος στις επόμενες δεκαετίες. Το 
ένα είναι Το Σταφιδικό Ζήτημα και οι 
Κοινωνικοί Αγώνες. Πελοπόννησος 1893-
1905 και το δεύτερο Αγροτικό Ζήτημα και 
Αγροτικό Κίνημα. Θεσσαλία 1881-1923. 
Με την ερευνητική εμπειρία αυτών των 
δύο βιβλίων λοιπόν, η σ. επανέρχεται και 
επανεκδίδει το πρώτο, γεγονός το οποίο 
σημαίνει ότι η μεταγενέστερη έρευνά της 
δεν ανέτρεψε, αντίθετα επιβεβαίωσε, τα 
συμπεράσματα του πρώτου έργου, των 
αγροτικών εξεγέρσεων, που αποτελούν, 
όπως η ίδια η σ. λέει, την προϊστορία του 
αγροτικού κινήματος. Η δεύτερη έκδοση 
των αγροτικών εξεγέρσεων παρουσιάζε-
ται βελτιωμένη ως προς τα μορφολογικά 
της χαρακτηριστικά (υποσημειώσεις, ενη-
μέρωση βιβλιογραφίας, διόρθωση μορφο-
λογικών στοιχείων του κυρίως κειμένου). 
Το κείμενο, ως προς την ανάπτυξη και 
επιχειρηματολογία του θέματος, παραμέ-
νει το ίδιο το αρχικό. Κατά συνέπεια, το 
έργο θα πρέπει να κριθεί όχι μόνο με τα 
ατομικά θεωρητικά και πραγματολογικά 
δεδομένα της σ. αλλά και με τα συλλογικά 
δεδομένα της έρευνας, αφού αντικατοπτρί-
ζει την κατάσταση της ιστορικής έρευνας 
στην Ελλάδα στη δεκαετία του 1980.

Στο πρώτο μέρος του βιβλίου η σ. εξε-
τάζει τις παραγωγικές δομές της χώρας 
αμέσως μετά την Επανάσταση και το κα-
θεστώς ιδιοκτησίας για να δει ποιά ήταν η 
οικονομική βάση των αγροτικών στρωμά-
των που συμμετείχαν στις αγροτικές εξε-
γέρσεις και αν αυτή η βάση σχετιζόταν ή 
όχι με το περιεχόμενο και τα αιτήματα 
των εξεγέρσεων. 

Οι έγγειες σχέσεις, όπως διαμορφώ-
θηκαν μετά την Επανάσταση εξαιτίας της 
εθνικοποίησης μεγάλου μέρους της πρώην 
οθωμανικής γης ή και χάρη σ’ αυτήν, ευ-
νόησαν τη μικρή οικογενειακή εκμετάλ-
λευση και απέτρεψαν μια κοινωνική δια-
μάχη ανάμεσα σε γαιοκτήμονες και ακτή-

μονες γεωργούς. Το αίτημα της διανομής 
των εθνικών γαιών, όπως υποστηρίζει η 
Τσίχλη, ήταν αποδεκτό από όλους, ενώ η 
συζήτηση περιοριζόταν στον τρόπο με τον 
οποίο θα γινόταν η διανομή. Αντίθετα, η 
φορολογία της αγροτικής παραγωγής δια
τηρήθηκε επαχθής είτε ως ποσοστό φορο-
λόγησης είτε ως τρόπος είσπραξης, κάτι 
που θα μπορούσε να αποτελέσει τη βάση 
για αγροτικά ξεσπάσματα.

Στο δεύτερο μέρος του βιβλίου η σ. 
προχωρεί στην εξέταση όλων των γνω-
στών αγροτικών εξεγέρσεων της περιόδου 
1833-1843. Κοινή βάση των περισσο-
τέρων εξεγέρσεων ήταν η αντίθεση των 
τοπικών πληθυσμών στην επιβολή ή την 
είσπραξη των φόρων. Αυτή η βάση των 
«ξεσπασμάτων οργής», σύμφωνα με τη 
σ., ήταν και η μόνη αυθόρμητη εκδήλωση 
του αγροτικού κόσμου πριν αυτή αναμι-
χθεί με άλλα αιτήματα και υποκινηθεί από 
στόχους και σκοπιμότητες άλλων κοινω-
νικών ομάδων.

Έτσι, συχνά στις κινητοποιήσεις που 
ξεπερνούσαν τα όρια του «ξεσπάσματος 
μιας ημέρας» η αντίδραση στα φορολογι-
κά μέτρα συνοδευόταν ή είχε ως βάση πο-
λιτικές σκοπιμότητες και θρησκευτικές ή 
θρησκοληπτικές συμπεριφορές. Για παρά-
δειγμα, στην εξέγερση της Μάνης το 1834 
η επαπειλούμενη ιδιαίτερη κοινωνική ορ-
γάνωση της Μάνης, τα φορολογικά και 
εκκλησιαστικά μέτρα της κυβέρνησης και 
η πολιτική και θρησκευτική  χρήση και 
των δύο είχαν ως αποτέλεσμα τη σφοδρή 
σύγκρουση της κεντρικής εξουσίας με μια 
περιφέρεια η οποία φαίνεται ότι κέρδισε 
για αρκετό χρονικό διάστημα να ενταχθεί 
στο συγκεντρωτικό κράτος με τους δικούς 
της όρους και χρόνους.

Η σ. αφού εξέτασε στο πρώτο μέρος 
του βιβλίου τις κοινωνικές και οικονομι-
κές συνθήκες μέσα στις οποίες διαδρα-
ματίστηκαν οι εξεγέρσεις της οθωνικής 
περιόδου και στο δεύτερο μέρος τις ίδιες 
τις εξεγέρσεις, στο τρίτο μέρος προχωρεί 
στην ερμηνεία των εξεγέρσεων: αρχικά 
γίνεται προσέγγιση των νοοτροπιών του 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



αγροτικού κόσμου και της λαϊκής κουλ-
τούρας. Η λαϊκή θρησκεία, σημαντικός το-
μέας της λαϊκής κουλτούρας στη μετεπα-
ναστατική Ελλάδα, ενσωμάτωνε τόσο την 
αντίληψη μιας παγκόσμιας, αμετάβλητης 
τάξης πραγμάτων όσο και τη σύζευξη των 
θρησκευτικών αισθημάτων –ιδιαίτερα της 
Ορθοδοξίας– με εκείνα της εθνικής υπό-
στασης και αυτογνωσίας. Άμεση συνέπεια 
αυτού του περιεχομένου της λαϊκής θρη-
σκείας ήταν αφενός η προσκόλληση του 
αγροτικού κόσμου σε συστήματα κοινω-
νικών και πολιτικών σχέσεων που απει-
λούσαν ελάχιστα την καθεστηκυία τάξη 
πραγμάτων (διατήρηση τοπικών εξουσι-
ών, οικογενειακών δεσμών, δυναμική πα-
ρουσία του κατώτερου κλήρου σε σχέσεις 
που ρύθμιζαν την καθημερινότητα των 
απλών ανθρώπων της υπαίθρου κ.λ.π.) και 
αφετέρου η ένταξη αυτού του κόσμου στο 
νέο συγκεντρωτικό κράτος και η εκμετάλ-
λευση αυτού του τελευταίου για τη δια-
τήρηση της καθεστηκυίας τάξης (ένταξη 
σε πολιτικά κόμματα, χρησιμοποίηση των 
εκλογών, θέση απέναντι στα ευρωπαϊκά 
κόμματα που θα υποστήριζαν καλύτερα 
την καθεστηκυία τάξη και ιδίως το ρωσι-
κό κόμμα κ.λ.π.). Η βαρύτητα αυτής της 
λαϊκής θρησκείας και η δύναμή της να 
κινητοποιεί μεγάλες μάζες του αγροτικού 
πληθυσμού γίνεται εμφανής στην εξέταση 
των αγροτικών εξεγέρσεων όταν παρει-
σφρύει σχεδόν πάντοτε σε αυτές είτε ως 
αιτία είτε ως αφορμή είτε ως μηχανισμός 
στήριξης της εξέγερσης.

Στη συνέχεια, η σ. εξετάζει τη δομή 
των εξεγέρσεων. Καταρχήν σε θεωρητι-
κό επίπεδο, τις διαφορές ανάμεσα στην 
επανάσταση και την εξέγερση. Έπειτα, 
στο συγκεκριμένο παράδειγμα των εξε-
γέρσεων της οθωνικής περιόδου, αναζητά 
τη μορφολογία τους, τις επιδιώξεις, τα 
αίτια, τη θέση απέναντι στους θεσμούς, 
παλαιούς και νέους, την κοινωνική σύνθε-
ση των εξεγερμένων. Βασικό αίτημα των 
περισσοτέρων εξεγέρσεων ήταν η διατή-
ρηση των παραδοσιακών τρόπων διαχεί-
ρισης των οικονομικών και κοινωνικών 

σχέσεων που βασίζονταν σε τοπικούς και 
οικογενειακούς και προσωποποιημένους 
θεσμούς και κατά συνέπεια τάσσονταν 
ενάντια στην επιβολή ενός συγκεντρωτι-
κού κράτους, χωρίς ωστόσο να καταφέ-
ρονται εναντίον του μονάρχη. Είναι σημα-
ντικό ότι οι εξεγέρσεις αυτές του κόσμου 
της υπαίθρου δεν στρέφονταν ενάντια στην 
υπάρχουσα ταξική δομή και δεν έθιγαν το 
ζήτημα της διανομής των εθνικών γαιών 

αλλά ζητήματα τρέχοντα, όπως τα φορο-
λογικά μέτρα ή οιονεί «αταξικά» όπως τα 
θρησκευτικά ζητήματα, ή πολιτικά όπως 
οι κοινοβουλευτικοί θεσμοί. Γι’ αυτό, το 
αποτέλεσμα αυτών των εξεγέρσεων δεν 
ήταν να δημιουργηθεί μια ομάδα πίεσης 
με ταξική βάση που θα προωθούσε αλλα-
γές στις έγγειες σχέσεις, αλλά η σταδιακή 
ένταξη των ηγετικών ομάδων στο πολιτι-
κό σύστημα, μέσα από την εγκαθίδρυση 
θεσμών όπως ο κοινοβουλευτισμός. Το 
σύνταγμα, ως αίτημα, δεν ήταν στις προ-
τεραιότητες των εξεγερμένων αλλά των 
υποκινητών των εξεγέρσεων, οι οποίοι συ-

Αγροτικές εξεγέρσεις στην Παλιά Ελλάδα 1833-1881 389

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες390

νήθως ξεσήκωναν τον κόσμο της υπαίθρου 
με συνθήματα που ήταν πιο κοντά στην 
καθημερινότητά του, δηλαδή τρέχοντα οι-
κονομικά και θρησκευτικά.

Ένα ενδιαφέρον σημείο στην ανάλυ-
ση αυτή είναι εκείνο της πρόσληψης δι-
αφόρων εννοιών από τους εξεγειρόμενους 
χωρικούς. Η σ. διερευνά τα συνθήματα που 
χρησιμοποιούσαν οι χωρικοί στις εξε-
γέρσεις τους και διαπιστώνει ότι αυτοί 
προσάρμοζαν στη δική τους βιωμένη πρα
γματικότητα από το οθωμανικό παρελθόν 
παλιές και νέες έννοιες που σχετίζονταν με 
τη διαδικασία συγκρότησης του κράτους. 
Την έννοια της ελευθερίας την ταύτιζαν με 
την κατάργηση των φόρων, την έννοια του 
συντάγματος με εκείνη της εξέγερσης και 
την έννοια του κρατικού μηχανισμού με 
την ατομική ιδιοκτησία.

Όπως επισημαίνει η σ., εκτός από την 
περίπτωση των «ξεσπασμάτων οργής» 
που ήταν αυθόρμητες εκρήξεις μιας μέρας, 
περιορισμένες τοπικά, ο λαός της υπαί-
θρου δεν εξεγείρονταν ποτέ ως σύνολο. Η 
πρωτοβουλία μιας εξέγερσης ανήκε κατά 
κανόνα σε άτομα των ηγετικών ομάδων. 
Αφού από την ανάλυση της μορφής και των 
αιτημάτων των εξεγέρσεων προκύπτει ότι 
η αιτία των εξεγέρσεων δεν ήταν η άνιση 
κατανομή πλούτου και ότι οι υποκινητές 
συνήθως ανήκαν στις ηγετικές τάξεις, η 
σ. καταλήγει στο συμπέρασμα ότι αιτία 
των εξεγέρσεων ήταν η άνιση κατοχή της 
πολιτικής εξουσίας και τα πλεονεκτήματα 
που αυτή συνεπαγόταν.

Στη συνέχεια η σ. εξετάζει τη σχέση 
εξεγέρσεων και ληστείας και υποστηρίζει 
ότι πρόκειται για δύο –τις πιο σημαντικές- 
μορφές κοινωνικής διαμαρτυρίας της επο-
χής αυτής. Ωστόσο, υπήρχαν σημαντικές 
διαφορές στη γεωγραφική κατανομή των 
δύο φαινομένων. Οι εξεγέρσεις ξεσπούσαν 
κυρίως στις περιοχές όπου είχε αναπτυ-
χθεί ο αρματολικός θεσμός ή σε περιοχές 
που είχαν επιδείξει ένα συνεχές πνεύμα 
ανταρσίας και όχι στις περιοχές που είχαν 
γνωρίσει τη διαρκή παρουσία του κατα-
κτητή ή στα τσιφλίκια. Στη Ρούμελη, σε 

αντίθεση με την Πελοπόννησο, στις εξε-
γέρσεις συνέπρατταν και οι ληστές.

Η ανάλυση ολοκληρώνεται με μια 
τυπολογία των εξεγέρσεων: ποιοί εξεγεί-
ρονταν, ποιές ήταν οι αφορμές, ποιά τα 
αιτήματα, ποιά μορφή έπαιρνε η κινητο-
ποίηση, ποιοί ήταν εκείνοι που δεν συμ-
μετείχαν στις κινητοποιήσεις, ποιά ήταν 
η ταυτότητα των εξεγέρσεων. Σύμφωνα 
με αυτά τα κριτήρια, οι εξεγέρσεις της 
οθωνικής περιόδου ταξινομούνται σε δύο 
βασικές κατηγορίες: εκείνες που στρέ-
φονταν ενάντια στην επιβολή νέας τάξης 
πραγμάτων και εκείνες που σχετίζονταν 
με τις εκλογές. Στην πρώτη κατηγορία, 
ειδικότερα, διακρίνονται οι εξεγέρσεις 
ενάντια στη φορολογία, οι εξεγέρσεις ενά-
ντια στη νέα ρύθμιση των εκκλησιαστικών 
πραγμάτων και οι εξεγέρσεις ενάντια στα 
μέτρα που αφορούσαν στην ασφάλεια του 
καθεστώτος (στρατολογία, κατεδάφιση 
πύργων, οπλοφορία).

Οι εξεγερμένοι δεν επιδίωκαν μια επα
ναστατική αλλαγή στην υπάρχουσα κοι-
νωνική δομή και στο σύστημα ιδιοκτησί-
ας. Ήθελαν μόνο να βελτιώσουν τη θέση 
τους στις υφιστάμενες πολιτικοκοινωνικές 
δομές, ενώ ταυτόχρονα αντιδρούσαν στους 
νεωτερισμούς. Οι ευρύτερες λαϊκές μάζες 
και μεγάλο μέρος των ηγετικών ομάδων 
μοιράζονταν κοινές πολιτισμικές αξίες και 
θρησκευτικο-παραδοσιακές κοσμοθεωρίες. 
Η διαίρεση δεν υπήρχε στους κόλπους του 
κοινωνικού συνόλου αλλά προέκυπτε από 
αυτό το κοινωνικό σύνολο ως «αντίδραση 
στην προσπάθεια επιβολής μιας νέας τά-
ξης πραγμάτων από μια ξενόφερτη ηγεσία 
και από μια ελίτ δυτικομαθημένων Ελλή-
νων που ερχόταν σε αντίθεση με παραδο-
σιακές δομές και μακραίωνες κοινωνικές 
πρακτικές».

Οι εξεγέρσεις της οθωνικής περιόδου 
μπορούν να θεωρηθούν ως η εκπνοή μιας 
παλαιού τύπου αντίδρασης του κόσμου 
της υπαίθρου παρά ως το προανάκρουσμα  
αγροτικών κινητοποιήσεων αμφισβήτη-
σης της υπάρχουσας κοινωνικής δομής. 
Ωστόσο το ιδιαίτερο γνώρισμα αυτών των 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



κινητοποιήσεων είναι ότι στην αντίδραση 
παλαιού τύπου ενάντια σε μια ανυπόφορη 
κατάσταση (φορολογικά βάρη, καταχρή-
σεις αρχόντων, κακές σοδειές, χιλιαστικές 
εξάρσεις κ.λ.π.) προστίθεται η διαπάλη 
του παλαιού με το νέο. Το νέο, στην προ-
κειμένη περίπτωση, είναι η συγκρότηση 
του κράτους και οι οικονομικές και κοινω-
νικές αλλαγές που αυτό συνεπάγεται.

Στο συμπέρασμα λοιπόν της συγγρα-
φέως ότι οι εξεγέρσεις δεν συσχετίζονται 
με την άνιση κατανομή του πλούτου αλλά 
με τον τρόπο κατανομής της πολιτικής 
εξουσίας, θα πρόσθετα ότι μέσα από την 
πολιτική διαπραγμάτευση που χαρακτηρί-
ζει τη σύγκρουση του παλαιού με το νέο 
γίνεται και επαναδιαπραγμάτευση των 
κοινωνικών σχέσεων. Διότι ο αγώνας για 
την πολιτική εξουσία ήταν στην πραγμα-
τικότητα ο αγώνας -σε ένα νέο  πολιτικό 
πλαίσιο- για τον επαναπροσδιορισμό της 
κοινωνικής θέσης των προεπαναστατικών 
κοινωνικών ομάδων. Οι χωρικοί, όπως και 
εκείνοι που τους υποκινούσαν, ήθελαν να 

διατηρήσουν την παλαιά τάξη πραγμάτων 
σε ένα πολιτικό περιβάλλον που είχε άρδην 
ανατραπεί, δηλαδή ήθελαν να διαπραγμα-
τευθούν την ένταξή τους στο νέο κρατι-
κό πλαίσιο με τους καλύτερους δυνατούς 
όρους. Υπό αυτή την έννοια, οι εξεγέρσεις 
της οθωνικής περιόδου είναι στ’ αλήθεια 
παλαιού τύπου αν τις δούμε ως αγροτικές 
εξεγέρσεις αλλά είναι νέου ή νεωτερικού 
τύπου αν τις δούμε ως πολιτικές κινητο-
ποιήσεις για τους όρους ένταξης σε ένα 
νέο πλέγμα κοινωνικοπολιτικών σχέσεων. 
Στην τελευταία περίπτωση, ο πολιτικός 
χαρακτήρας δεν ανιχνεύεται στα αιτήματα 
των εξεγειρόμενων αλλά στο γεγονός ότι 
σχεδόν όλα τα κοινωνικά στρώματα, μέσα 
από ετερογενή ξεσπάσματα, διατυπώνουν 
έναν διαπραγματευτικό λόγο με την πολι-
τική εξουσία, η οποία ακριβώς αυτή την 
εποχή παίζει, περισσότερο από ποτέ, καί-
ριο ρόλο στη διαμόρφωση των κοινωνικών 
σχέσεων του νέου κράτους.

ΕΥη ΚαροΥζου

Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα κατὰ τὸν 19ο αἰώνα, Ἱστο
ρικὸ Ἀρχεῖο Ἑλληνικῆς Νεολαίας Γενικῆς Γραμματείας Νέας Γενιᾶς ἀρ. 39/Κέντρο Νεο
ελληνικῶν Ἐρευνῶν Ε.Ι.Ε., Ἀθήνα 2004, 739 σ.

Tὸ βιβλίο, ἐπεξεργασμένη διδακτορικὴ 
διατριβή, τοῦ Kώστα Λάππα ἀποτελεῖ τὴν 
πρώτη συστηματικὴ μελέτη γιὰ τὸ Πα-
νεπιστήμιο Ἀθηνῶν καὶ ἀνταποκρίνεται 
κατ᾽ ἀρχὰς σὲ ἕνα αἴτημα, συνυφασμένο 
μὲ τὴν ἀνανέωση τῶν ἱστορικῶν σπουδῶν 
στὴν Ἑλλάδα κατὰ τὰ τελευταῖα σαρά-
ντα χρόνια, τὴν εἰς βάθος ἱστορικὴ μελέτη 
τῶν θεσμῶν τοῦ ἑλληνικοῦ κράτους. Δὲν 
εἶναι τυχαῖο ὅτι ὁ συγγραφέας ἀνήκει σὲ 
μιὰ γενιὰ ἱστορικῶν ποὺ διαμόρφωσαν τὴν 
ἐπιστημονική τους ὀντότητα μέσα ἀπὸ τὴν 
εὐρύτερη ἀμφισβήτηση –μιὰ ἔκφρασή της 
ἀποτέλεσε ἡ ἵδρυση τῆς Ἑταιρείας Μελέ-
της Νέου Ἑλληνισμοῦ– ποὺ προκάλεσαν 
οἱ ἀσφυκτικὲς πολιτικὲς καὶ πνευματικὲς 

συνθῆκες τῆς δικτατορίας. Προϊὸν πολύ-
χρονης ἔρευνας, ἡ ἐργασία αὐτὴ ἐκφράζει 
ἐπίσης τὴν ἀντίληψη πολλῶν ἱστορικῶν 
τῆς γενιᾶς του καὶ κάποιων ἄλλων πα-
λαιοτέρων, οἱ ὁποῖοι ἀντιμετώπιζαν τὴ 
διδακτορικὴ διατριβὴ περισσότερο ὡς μία 
μεγάλη καὶ ὥριμη ἐπιστημονικὰ μελέτη 
παρὰ ὡς ἐκπαιδευτικὸ στάδιο. Ὁ συγγρα-
φέας, τέλος, δὲν κρύβει τὶς ὀφειλές του 
στὸν K. Θ. Δημαρᾶ, ἡ ἐπιρροὴ τοῦ ὁποίου 
σφράγισε τὴν πορεία πολλῶν ἱστορικῶν 
τῆς γενιᾶς του. Αὐτὸς πρῶτος, ἐξάλλου, 
ὅπως γράφει ὁ Λάππας, «‘‘ἀνακάλυψε’’ καὶ 
ἐπέβαλε τὸ Πανεπιστήμιο ὡς ἀντικείμενο 
ἱστορικῆς μελέτης ἀναδεικνύοντας τὴ βα-
ρύνουσα σημασία του στὴ διαμόρφωση τῆς 

Αγροτικές εξεγέρσεις στην Παλιά Ελλάδα 1833-1881 391

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες392

νεοελληνικῆς ἰδεολογίας στὸν 19ο αἰώνα» 
(σ. 12).

Θεσμὸς πολύπλευρος καὶ θεμελιώδης 
γιὰ τὴν οἰκοδόμηση καὶ λειτουργία τοῦ 
νεοεπαγοῦς κράτους, τὸ Πανεπιστήμιο, 
συνδέεται μὲ τὴν ἱστορία τοῦ ἑλληνικοῦ 
19ου αἰώνα στὸ σύνολό του, γεγονὸς ποὺ 
τὸ ἔχει καταστήσει ἑλκυστικὸ ἐρευνητικὸ 
πεδίο. Ἡ τάση αὐτὴ ἐνισχύεται κατὰ τὰ 
τελευταῖα χρόνια καὶ ἀπὸ τὴ δυνατότητα 
ἐκμετάλλευσης τοῦ ὑλικοῦ τοῦ Ἱστορικού 
Ἀρχείου του Πανεπιστημίου ποὺ θεσμοθε-
τήθηκε ὡς φορέας τὸ 1991, τὸ ὁποῖο προσ
φέρεται πιὰ –ἐλεύθερα κατὰ τὸ μεγαλύτε-
ρο μέρος του– ψηφιοποιημένο, χάρη στὰ 
εὐρωπαϊκὰ προγράμματα. Καθοριστικὸς 
γιὰ τὴν προώθηση τῆς ἔρευνας θεμάτων 
τῆς ἐκπαίδευσης καὶ τῆς νεότητας ὑπῆρξε 
ἐπίσης ὁ ρόλος ποὺ διαδραμάτισε τὸ Ἱστο
ρικό Ἀρχεῖο Ἑλληνικῆς Nεολαίας τῆς Γε
νικῆς Γραμματείας Nέας Γενιᾶς ἀπὸ τὸ 
1983, στὸ πλαίσιο τῶν προγραμμάτων τοῦ 
ὁποίου ἐκπονήθηκε ἕνα τμῆμα καὶ τῆς συγ
κεκριμένης ἔρευνας.

Τὸ ἑλληνικὸ πανεπιστήμιο, ὅπως ση
μειώνει ὁ συγγραφέας, δὲν ἀποτελεῖ ἁπλῶς 
ἕναν ἐκπαιδευτικὸ θεσμό, ἀλλὰ «σφραγίζε
ται ἀπὸ τὰ αἰτήματα καὶ τὶς ἀναζητήσεις 
τῆς ἐποχῆς», δηλαδὴ ἀφ᾽  ἑνός τὸ αἴτημα 
γιὰ τὴν οἰκοδόμηση ἑνὸς ὀργανωμένου κατὰ 
τὰ δυτικὰ πρότυπα κράτους καὶ ἀφ᾽ ἑτέρου 
τὶς «ἀναζητήσεις γύρω ἀπὸ τὴν ἐθνικὴ 
ταυτότητα καὶ τὸ μέλλον τοῦ ἑλληνισμοῦ» 
(σ. 627). Ἡ μελέτη ἐπικεντρώνεται σὲ 
δύο κυρίως ζητήματα, τὸ θεσμικὸ πλαίσιο 
καὶ τὴν ὀργάνωση τῶν σπουδῶν, καθὼς 
καὶ στὴ συγκρότηση τοῦ φοιτητικοῦ σώ-
ματος καὶ τὴν παρουσία τῶν φοιτητῶν 
μέσα καὶ ἔξω ἀπὸ τὸ Πανεπιστήμιο· θέ-
ματα οὐσιώδη καὶ βασικὰ γιὰ τὴν κατα-
νόηση τῆς λειτουργίας ἑνὸς ἐκπαιδευτικοῦ 
ἱδρύματος ποὺ ἀποτελοῦν προϋπόθεση γιὰ 
τὴ μελέτη ἄλλων, τὰ ὁποῖα δὲν θίγει ὁ 
συγγραφέας, ὅπως εἶναι τὰ προγράμματα 
σπουδῶν, ἡ διδασκαλία τῶν ἐπὶ μέρους 
μαθημάτων, ἡ λειτουργία τῶν σχολῶν, ἡ 
καλλιέργεια τῶν ἐπιστημῶν στὸ πλαίσιό 
τους κ.ἄ.

Ἡ ἐργασία διαρθρώνεται σὲ τέσσερα 
μέρη. Tὸ πρῶτο ἀφιερώνεται στὶς διεργα-
σίες ποὺ προηγήθηκαν τῆς ἵδρυσης τοῦ Πα-
νεπιστημίου: τὴν προϊστορία, τὰ διαδοχικὰ 
σχέδια γιὰ τὴν ὀργάνωσή του, τὴ γενικό-
τερη ἐκπαιδευτικὴ πολιτικὴ τῆς περιόδου. 
Μέσα ἀπὸ τὴν ἀνάλυση τῶν συγκεκριμέ-
νων σχεδίων καὶ προθέσεων, ἀναδεικνύεται 
ἡ πολυπλοκότητα τόσο τῶν ἀντικειμενικῶν 
συνθηκῶν (πολιτικὲς συγκυρίες, πρακτικὲς 
ἀνάγκες, ἐθνικὲς ἐπιδιώξεις), ὅσο καὶ τῶν 
ὑποκειμενικῶν, καθὼς ἡ ἐμπλοκὴ τῶν 
προσώπων εἶναι καταλυτική.

Tὸ δεύτερο μέρος ἀσχολεῖται μὲ τὴ 
λειτουργία τοῦ Πανεπιστημίου ξεκινώ-
ντας ἀπὸ τὴν ἀνάλυση τοῦ θεμελιώδους 
ἰδεολογήματος ποὺ τὴν διαπνέει: τὸ Πα-
νεπιστήμιο ὄφειλε νὰ ἀποτελέσει τὸν σύν
δεσμο μεταξὺ ἀρχαίας καὶ σύγχρονης 
Ἑλλάδας, νὰ μεταλαμπαδεύσει τὰ φῶτα 
τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ στὴν Ἀνατολὴ 
καὶ νὰ συντελέσει στὴν ἑνότητα τοῦ ἐλεύ
θερου καὶ τοῦ ἀλύτρωτου ἑλληνισμοῦ (σ. 
123). Ἡ διαπίστωση τοῦ Κ. Φρεαρίτη 
ὅτι προορισμὸς τοῦ Πανεπιστημίου ἦταν 
«ὁ Ἑλληνισμὸς τοῦ ἔθνους» (σ. 124) 
ὑποδηλώνει τὸ τεράστιο ἰδεολογικὸ βά-
ρος ποὺ ἐπωμίστηκε ἕνα ἐκπαιδευτικὸ 
ἵδρυμα στὴ φάση τῆς οἰκοδόμησης τοῦ 
ἐθνικοῦ κράτους. Ὁ συγγραφέας μελετᾶ 
ἐξονυχιστικὰ τὶς θεσμικὲς ρυθμίσεις ποὺ 
συμπλήρωσαν τὸ βασικὸ σχέδιο κανονι
σμοῦ, τὶς πανεπιστημιακὲς ἀρχές, τὴν ὀρ
γάνωση τῆς διδασκαλίας, καθὼς καὶ τὴν 
κοινοβουλευτικὴ ἐκπροσώπηση τοῦ Πα-
νεπιστημίου, φαινόμενο ποὺ δὲν συνιστᾶ 
ἑλληνικὴ πρωτοτυπία.

Στὸ κεφάλαιο γιὰ τὴ συγκρότηση τοῦ 
διδακτικοῦ προσωπικοῦ, ἐκτὸς τῆς ταυ-
τότητας τῶν καθηγητῶν, μελετᾶ τὸ ζή-
τημα τῆς ἐκλογῆς, τὴν ἱεραρχία καὶ τοὺς 
μισθούς. Διερευνῶνται οἱ ἀποκλίσεις ἀπὸ 
τὸ γερμανικῆς προέλευσης κανονιστικὸ 
πλαίσιο (ὅπως συνέβη λ.χ. μὲ τὸν θεσμὸ 
τῶν διδάκτρων πρὸς τοὺς καθηγητὲς καὶ 
τὸν θεσμὸ τῶν ὑφηγητῶν) καὶ οἱ παρεμ-
βάσεις τῆς ἑκάστοτε πολιτικῆς ἐξουσίας 
τόσο στὴν ἐπιλογὴ τῶν καθηγητῶν ὅσο 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



καὶ στὴ διατήρηση τῆς θέσης τους. Στὸ 
κεφάλαιο γιὰ τὴν ὀργάνωση τῶν σπουδῶν 
ὡς πρὸς τοὺς φοιτητὲς ὁ συγγραφέας 
διερευνᾶ ὅλες τὶς πλευρὲς τοῦ θέματος, τὶς 
προϋποθέσεις ἐγγραφῆς, τὸν θεσμὸ τῶν 
ἀκροατῶν, τὸν ὁποῖο ἐκμεταλλεύτηκαν 
καὶ εὐρύτερα στρώματα τοῦ πληθυσμοῦ,
τοὺς στόχους καὶ τὸ περιεχόμενο τῶν 
ὁδηγῶν σπουδῶν, τὴ φοίτηση (συχνότη-
τα, κριτήρια ἐπιλογῆς τῶν παραδόσεων 
ἐκ μέρους τῶν φοιτητῶν, τὸ γενικότε-
ρο πρόβλημα τῆς ἐλλιποῦς φοίτησης), 
τὸ φιλελεύθερο μοντέλο σπουδῶν ποὺ 
ἀκολουθοῦσε τὸ γερμανικὸ πρότυπο, τὸ 
πρόβλημα τῶν συγγραμμάτων (κατὰ τὴν 
ἀντίληψη πολλῶν καθηγητῶν, τὸ καθῆκον 
τῆς συγγραφῆς ἦταν ἀσύμβατο μὲ τὴν 
ὑποχρέωσή τους νὰ διδάσκουν), τὸ ζήτημα 
τῶν ἐξετάσεων καὶ τῆς ἀπονομῆς πτυχί-
ων, τὰ ἐκπαιδευτικὰ τέλη, τὸ καθεστὼς 
τῶν ὑποτροφιῶν, καθὼς καὶ τὸ ζήτημα 
τῆς εἰσαγωγῆς γυναικῶν στὸ Πανεπιστή-
μιο ποὺ ξεκινᾶ τελικὰ τὸ 1890.

Ἕνα κεφάλαιο εἶναι ἀφιερωμένο στὶς 
μεταρρυθμιστικὲς προσπάθειες, μὲ τὶς 

ὁποῖες ἐπιχειρήθηκε κατ᾽ ἐπανάληψιν καθ᾽ 
ὅλη τὴ διάρκεια τοῦ αἰώνα νὰ ἀναθεωρηθεῖ 
ἡ σχέση τοῦ Πανεπιστημίου μὲ τὸ κρά-
τος, ἡ διάρθρωση τῶν σχολῶν, τὸ σύστη-
μα σπουδῶν καὶ οἱ ἐξετάσεις, μὲ βασικὸ 
στόχο ἀφ’ ἑνὸς τὸν ἐκσυγχρονισμὸ καὶ 
ἀφ᾽ ἑτέρου τὴν αὐστηροποίηση τοῦ πλαι-
σίου σπουδῶν, καθὼς τὸ φιλελεύθερο 
γερμανικὸ μοντέλο, χωρὶς νὰ ἀπορρίπτεται, 
ἄρχισε νὰ ἀμφισβητεῖται ὡς πρὸς τὴν 
ἀποτελεσματικότητά του στὴν Ἑλλάδα.

Τὸ τρίτο μέρος μὲ τὸν τίτλο «Ἡ συγ-
κρότηση τοῦ φοιτητικοῦ σώματος» –ἔ-
ρευνα ποὺ εἶχε ἐνταχθεί στὰ πρῶτα της 
στάδια στὰ ἐρευνητικὰ προγράμματα τοῦ 
ΙΑΕΝ– στηρίζεται στὴν ἐξονυχιστικὴ 
ἐπεξεργασία τῶν Μητρώων τῶν φοιτητῶν 
ποὺ ἄρχισε να μελετᾶ ὁ συγγραφέας 
στὸ Ἱστορικό Ἀρχεῖο τοῦ Πανεπιστη-
μίου, ἀπὸ τὸ 1981, ὅταν αὐτὸ δὲν εἶχε 
συγκροτηθεῖ ἀκόμη ὡς φορέας, καὶ ὑπὸ 
ἀντίξοες συνθῆκες. Ἡ προσοχὴ μὲ τὴν 
ὁποία ἀντλεῖ πληροφορίες καὶ συνάγει 
συμπεράσματα ἀπὸ αὐτὰ τὰ ἐν πολλοῖς 
προβληματικὰ καὶ ὄχι πλήρη δεδομένα, 
μπορεῖ νὰ χαρακτηρισθεῖ ὑποδειγματικὴ 
γιὰ παρόμοιες μελέτες. Διερευνᾶ λοιπὸν 
τὴν ταυτότητα τῶν φοιτητῶν ἀπὸ κάθε 
ἄποψη· καταγωγή, διάκριση σὲ ἡμεδαποὺς 
καὶ ἀλλοδαπούς, γυμνασιακὴ προέλευση, 
ἡλικία ἐγγραφῆς. Ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον πα-
ρουσιάζει τὸ κεφάλαιο γιὰ τοὺς ἀλλοεθνεῖς 
ἀπὸ τὸν βαλκανικὸ χῶρο, τῶν ὁποίων ἡ 
ἐθνικὴ ταυτότητα εἶναι ἀκόμη ἀσαφὴς καὶ 
ὑπὸ διαμόρφωσιν. Ἐξετάζονται ἐπίσης 
ἡ κατανομὴ τῶν φοιτητῶν κατὰ σχολὲς 
βάσει τοῦ τόπου καταγωγῆς καὶ ἄλλων 
κριτηρίων, ἡ κοινωνικὴ καὶ οἰκονομική 
τους κατάσταση, ὁ χρόνος φοίτησης καὶ 
τὰ ποσοστὰ ὁλοκλήρωσης τῶν σπουδῶν, 
καθὼς καὶ τὸ ζήτημα τῆς λεγόμενης 
«ὑπερεκπαίδευσης» τῶν Ἑλλήνων· ὁ πλη
θωρισμὸς τῶν φοιτητῶν στὶς ἀνώτερες 
βαθμίδες ποὺ συνδέεται κυρίως μὲ τὴ 
μονομέρεια τῶν σπουδῶν, τὴν ἔμφαση δη
λαδὴ στὴν κλασικὴ παιδεία, θὰ ἀρχίσει νὰ 
μπαίνει στὸ στόχαστρο πολλῶν κριτικῶν 
κειμένων μετὰ τὰ μέσα τοῦ αἰώνα. Ὁ συγ-

Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα κατὰ τὸν 19ο αἰώνα 393

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες394

γραφέας θεωρεῖ τὸ θέμα ἀνοιχτὸ γιὰ νέες 
ἐρευνητικὲς προσεγγίσεις σὲ σύγκριση καὶ 
μὲ ἄλλες χῶρες, ἔτσι ὥστε νὰ ἀναδειχθοῦν 
οἱ πραγματικές του διαστάσεις (σ. 629- 
630). 

Τὸ τέταρτο μέρος ἀσχολεῖται μὲ τὶς 
συλλογικὲς δραστηριότητες τῶν φοιτητῶν· 
τοὺς συλλόγους, τὶς ἐφημερίδες, τὶς κι-
νητοποιήσεις ὑπὲρ ἢ κατὰ καθηγητῶν, 
τὶς συλλογικὲς ἀντιδράσεις σὲ μείζο-
να εὐρωπαϊκὰ γεγονότα ὅπως ἦταν οἱ 
ἐξεγέρσεις του 1848, καθὼς καὶ σὲ στιγμὲς 
ἐθνικῶν κρίσεων ὅπως ἦταν ὁ Kριμαϊκὸς 
πόλεμος καὶ ἡ Kρητικὴ ἐπανάσταση τοῦ 
1866-1869. Ἐξετάζεται ἐπίσης ἡ πολιτικὴ 
δραστηριοποίηση ποὺ ἀνέπτυξαν οἱ φοι
τητὲς στὸ πλαίσιο τῶν ἀντιδυναστικῶν 
ἐκδηλώσεων παραμονὲς τῆς ἔξωσης τοῦ 
Ὄθωνα, ποὺ ξεκίνησε ἀπὸ τὰ «Σκιαδι-
κά», καθὼς καὶ συλλογικὲς πρωτοβουλίες 
ποὺ ἀρχίζουν νὰ ἀναπτύσσονται ἀκριβῶς 
αὐτὴν τὴν περίοδο (προσπάθειες γιὰ τὴ 
δημιουργία φοιτητικῆς λέσχης καὶ στὴ 
συνέχεια συλλόγου, ἐφημερίδες τὶς ὁποῖες 
ἐξέδιδαν κυρίως φοιτητές), μὲ ἐπίκεντρο 
τοὺς πολιτικοὺς προβληματισμοὺς ποὺ 
συνδέονται μὲ τὴ δυναστικὴ ἀλλαγή.

Mετὰ τὴ μεταπολίτευση τοῦ 1862 
ὁ συγγραφέας διαπιστώνει μιὰ ἔξαρση 
τῶν κινητοποιήσεων· ἐκτὸς τῶν ταραχῶν 
ποὺ στρέφονται ἐναντίον καθηγητῶν, με
λετᾶ τὶς προσπάθειες ἀνασύστασης τῆς 
πανεπιστημιακῆς φάλαγγας ὡς πεδίου στρα
τιωτικῆς ἐκπαίδευσης τῶν φοιτητῶν. Tὸ 
συλλογικὸ πνεῦμα κατὰ τὴν περίοδο αὐτὴ 
ἐκφράζεται μὲ τὴν ἵδρυση φοιτητικῆς λέ-
σχης καὶ συλλόγων ποὺ ἔχουν μορφωτικὸ 
καὶ ἐπιστημονικὸ χαρακτήρα καὶ ἐπίκεντρο 
σὲ τελευταία ἀνάλυση τὸν ἐθνικὸ φρονη-
ματισμό. Πρόκειται γιὰ συλλόγους ὄχι 
ἀμιγῶς φοιτητικούς, ἀφοῦ οὐσιαστικὰ 
«κηδεμονεύονται» ἀπὸ καθηγητές, γεγο
νὸς ποὺ ἀποτελεῖ κοινὸ τόπο στὶς ἀνάλογες 
συσσωματώσεις στὰ εὐρωπαϊκὰ πανεπι-
στήμια. Ἐνδιαφέρον παρουσιάζουν οἱ κι-
νητοποιήσεις τῆς δεκαετίας τοῦ 1890 μὲ 
περιεχόμενο ἀμιγῆ θέματα τοῦ Πανεπι-
στημίου (συλλαλητήρια κατὰ τῆς αὔξησης 

τῶν ἐκπαιδευτικῶν τελῶν), καθὼς καὶ τὰ 
λεγόμενα «Γαλβανικά», ταραχὲς τὶς ὁποῖες 
ὁ συγγραφέας ἑρμηνεύει –υἱοθετώντας 
μιὰ ἀνθρωπολογικὴ προσέγγιση– ὡς 
ἀντίδραση τῶν φοιτητῶν στὴν προσβολὴ 
τῆς «τιμῆς καὶ τοῦ γοήτρου» τους. Mὲ 
ἀφορμὴ τὴ συλλογική τους ἔκφραση, 
ἐπιχειρεῖ νὰ ἀνιχνεύσει τὸ ἠθικὸ πλαίσιο 
συμπεριφορᾶς τοῦ φοιτητῆ τῆς ἐποχῆς (ἡ 
«πολιτικολογία» λ.χ. θεωρεῖται ἀσύμβατη 
μὲ τὴν ἰδιότητα τοῦ φοιτητῆ). Ὁ συγγρα-
φέας, τέλος, ἐπισημαίνει τὴ συμμετοχὴ 
φοιτητῶν στὸ τέλος τοῦ αἰώνα σὲ ποικι-
λώνυμους σοσιαλιστικοὺς ὁμίλους, καθὼς 
οἱ σοσιαλιστικὲς ἰδέες εἰσέρχονται πλέον 
στὸ προσκήνιο, ἀλλὰ ἔξω ἀπὸ τὸ πανε
πιστημιακὸ περιβάλλον, ἕνα θέμα ὡστόσο 
πού, ὅπως σημειώνει, περιμένει τὴν ἐξο
νυχιστικὴ διερεύνησή του.

Δύο παραρτήματα συμπληρώνουν τὸν 
τόμο: ἕνας κατάλογος τῶν καθηγητῶν, 
ὅπου σημειώνεται ὁ τόπος καταγωγῆς καὶ 
τὰ ἔτη γεννήσεως καὶ διορισμοῦ, μὲ τὴν 
ἔνδειξη ἐπίσης ἂν διετέλεσαν ὑφηγητές, 
καθὼς καὶ κατάλογοι μὲ τὸν ἀριθμὸ τῶν 
φοιτητῶν κατὰ δεκαετία, καὶ κατὰ τόπο 
καταγωγῆς. 

Ἀποτιμώντας τὸν ἰδεολογικὸ χαρακτή-
ρα τῶν φοιτητικῶν ἐκδηλώσεων ὁ συγγρα-
φέας διαπιστώνει μιὰ συντηρητικὴ στροφὴ 
μετὰ τὸ 1862· ἐνῶ κατὰ τὴν προηγούμενη 
περίοδο οἱ φοιτητὲς ὑπερασπίζονταν τὶς 
ἀρχὲς τοῦ ὀρθολογισμοῦ στὴν ἐπιστήμη καὶ 
τῆς θρησκευτικῆς ἐλευθεροφροσύνης, ὅπως 
φάνηκε μὲ τὰ Mανούσεια, στὴ διαμάχη Δ. 
Bερναρδάκη - K. Kόντου συντάχθηκαν μὲ 
τὴν πλευρὰ τοῦ Kόντου ὑπερασπιζόμενοι 
τὸν γλωσσικὸ σχολαστικισμό του καὶ κατα-
δίκασαν τὴν κριτικὴ στάση τοῦ Bερναρδά-
κη, ὁ ὁποῖος «ἀκολουθώντας τὰ διδάγματα 
τοῦ διαφωτισμοῦ πιστεύει στὴν ἐξέλιξη τῆς 
ἑλληνικῆς γλώσσας καὶ ἀντιμάχεται τὸν 
ἀρχαϊσμὸ καὶ τὸν φορμαλισμό» (σ. 546). 
Ἐκτὸς τῆς ἐπιρροῆς τοῦ γερμανικοῦ προτύ-
που, σημαντικὸ ρόλο στὴ διαμόρφωση τοῦ 
φιλελεύθερου προσανατολισμοῦ τῶν πρώ-
των δεκαετιῶν τοῦ Πανεπιστημίου ἀποδίδει 
σὲ μιὰ «δυναμικὴ ὁμάδα καθηγητῶν δια-

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



μορφωμένων στὸ κλίμα τοῦ Διαφωτισμοῦ», 
ἡ ὁποία «συνέβαλε στὸ νὰ δημιουργηθεῖ ἕνα 
ἀνάλογο κλίμα καὶ στὸν φοιτητικὸ χῶρο» 
(σ. 632). Ὅπως ὑποδηλώνει ὁ τίτλος τοῦ 
δεύτερου μέρους τοῦ κεφαλαίου, «στὴν 
τροχιὰ τοῦ ἐθνικισμοῦ», ὁ συγγραφέας 
συνδέει τὴν ἀλλαγὴ στοὺς ἰδεολογικοὺς 
προσανατολισμοὺς τῶν φοιτητῶν κυρίως μὲ 
τὴν ἔμφαση στὰ ἐθνικὰ ζητήματα καὶ τὴν 
ἐμμονὴ στὸν ἀρχαϊσμό, ἐπιβεβαιώνοντας, 
καὶ στὴν περίπτωση τοῦ σημαντικότερου 
ἐκπαιδευτικοῦ θεσμοῦ τοῦ 19ου αἰώνα, 
τὸ γνωστὸ ἑρμηνευτικὸ σχῆμα τοῦ K. 
Θ. Δημαρᾶ. Ἡ «ἀμηχανία» ὡστόσο ποὺ 
προκαλεῖ ἡ συχνὰ ἀντιφατικὴ καὶ δυσερ-
μήνευτη συμπεριφορὰ προσωπικοτήτων, 
ὅπως ὁ N. Σαρίπολος, ὁ Δ. Bερναρδά-
κης ἢ ὁ Γ. Mιστριώτης, ὑποδεικνύει τὰ 
κενὰ τῆς ἔρευνας καὶ τὶς ἀδυναμίες τοῦ 
σχήματος, καθὼς δὲν διαθέτουμε ἀκόμη 
συστηματικὲς σύγχρονες βιογραφικὲς 
μελέτες γιὰ τὰ συγκεκριμένα πρόσω-
πα καὶ ὄχι μόνο γι᾽ αὐτά. Oἱ λόγιοι ποὺ 
ἐνεπλάκησαν στὴ λειτουργία τοῦ Πανεπι-
στημίου συνιστοῦν ὁ καθένας ἕνα ἰδιαίτερο 
κεφάλαιο τῆς ἱστορίας τῆς περιόδου· 
αὐτόχθονες ἢ ἑτερόχθονες, μὲ συμμετοχὴ 
ἢ ὄχι στὴν ἐπαναστατικὴ διαδικασία, ὁ 
καθένας ἔχει μιὰ προϊστορία, σπουδὲς σὲ 
κάποια εὐρωπαϊκὴ χώρα, τὶς πεποιθήσεις 
καὶ τὶς προσδοκίες του ἀπὸ τὸ νεότευκτο 
κράτος, μιὰ πολύπλευρη δραστηριότητα, 
καθὼς καὶ ἄλλες ἰδιότητες παράλληλες μὲ 
αὐτὴν τοῦ καθηγητῆ.

Ἡ πολυπλοκότητα τῶν παραγόντων ποὺ 
προσδιορίζουν τὴν ἱστορία τοῦ ἑλληνικοῦ 
19ου αἰώνα, οἱ διαρκεῖς μεταλλαγὲς καὶ 
προσαρμογὲς ποὺ ἐπιβάλλει ἡ διαφοροποί-
ηση τῶν συνθηκῶν κατὰ τὴν οἰκοδόμηση 
τοῦ κράτους, τὸ διαφορετικὸ πλαίσιο μέσα 
στὸ ὁποῖο δροῦν κάθε φορὰ τὰ ἡγετικὰ 
πρόσωπα τῆς λογιοσύνης, κατασκευάζο-
ντας οἱ ἴδιοι ἢ ἁπλῶς ὑπηρετώντας τοὺς 
ὑπὸ διαμόρφωσιν θεσμούς, οἱ προσωπικὲς 
καὶ ἐπαγγελματικὲς ἀντιπαλότητες, οἱ 
κύκλοι συμφερόντων ποὺ διαμορφώνονται 
κάθε φορά, ἡ διαπλοκὴ μὲ τὴν πολιτική, 
ἐπηρεάζουν τὶς ἐκφραζόμενες ἀντιλήψεις, 

στάσεις καὶ συμπεριφορές. Kάποιες 
«ἀνακόλουθες» λ.χ. συμπεριφορὲς «τῶν 
ἐπιγόνων τοῦ διαφωτισμοῦ» περιμένουν 
τὴν ἑρμηνεία τους: ὁ «διαφωτιστὴς» καὶ 
θρησκευτικὰ φιλελεύθερος Kουμανούδης 
ἀδιαφορεῖ πλήρως γιὰ τὶς ἐπιθέσεις ποὺ 
δέχεται ὁ Mανούσης καὶ συμμερίζεται τὴν 
ἀπέχθεια πρὸς τὸν «κοσμοπολιτισμὸ» μὲ 
πολλοὺς τῆς γενιᾶς του, στοὺς ὁποίους συγ
καταλέγεται καὶ ὁ Παπαρρηγόπουλος, ἐνῶ 
ὁ θεωρούμενος ὡς «ἡγέτης» τῆς ὁμάδας, 
K. Ἀσώπιος, ἀπέχει, ἀκριβῶς ὅπως καὶ ὁ 
Παπαρρηγόπουλος, ἀπὸ τὴν Ἀρχαιολογικὴ 
Ἑταιρεία, ἕνα φορέα ποὺ κατὰ τὸν Δημαρᾶ 
«κρατοῦσε στὴν ἐπιφάνεια τὸ πνεῦμα τοῦ 
διαφωτισμοῦ» (Ἑλληνικὸς Pωμαντισμός, 
Ἀθήνα 1982, σ. 348) καὶ τὸν ὁποῖο σφρά-
γισε μὲ τὴν παρουσία του ὁ Kουμανούδης.

Ἐξακολουθεῖ ἐξάλλου νὰ παραμένει 
ἀσαφὴς ὁ προσδιορισμὸς τοῦ φιλελευθε
ρισμοῦ στὸ πλαίσιο τοῦ ἑλληνικοῦ 19ου 
αἰώνα σὲ συνάρτηση μὲ τὶς ἐθνικὲς 
ἐπιδιώξεις. Ὁ συμμετέχων στὸν ἀντι
δυναστικὸ ἀγώνα τοῦ 1860-1862 ἔχει 
λιγότερες προσδοκίες ἀπὸ τὸν ἀντίπαλό 
του γιὰ τὴν ἐπέκταση του ἑλληνικοῦ κρά-
τους; Mὲ ποιούς ὅρους πραγματοποιεῖται 
ἡ μετάβαση ἀπὸ τὸν «διαφωτιστικὸ» λόγο 
τῶν κλασικιστῶν τοῦ πρώτου ἡμίσεος 
τοῦ αἰώνα, ποὺ ἀντιστέκονται στὴν πα-
παρρηγοπούλεια ἐνσωμάτωση τοῦ Bυ-
ζαντίου στὴν ἑλληνικὴ συνέχεια, πρὸς 
τὸν «συντηρητικὸ» ἀρχαϊστικὸ λόγο τοῦ 
τέλους του; Ἡ ἐξαντλητικὴ διαπραγμά-
τευση τοῦ Λάππα ἀσφαλῶς συνεισφέρει 
στὸν σχετικὸ προβληματισμὸ καὶ παρέχει 
τὴ δυνατότητα ἐλέγχου τῶν δεδομένων 
ἑρμηνευτικῶν σχημάτων.

Ἡ μελέτη –στὴν ὁποία ὑπεισέρχονται 
σύγχρονα ἐρωτήματα συνδεδεμένα μὲ 
τοὺς προβληματισμοὺς τῆς γενιᾶς τοῦ 
συγγραφέα (ἡ χρήση τοῦ ὅρου «ἄσυλο» 
π.χ.)– ἔχει θεμελιωθεῖ γερὰ πάνω σὲ ἕνα 
πλούσιο καὶ σχολαστικὰ συγκεντρωμέ-
νο καὶ ἐπεξεργασμένο πραγματολογικὸ 
ὑλικό, ἐκδεδομένο καὶ ἀνέκδοτο· ἐκτὸς 
τοῦ Ἱστορικοῦ Ἀρχείου τοῦ Πανεπιστη-
μίου, ἔχει συμβουλευθεῖ τὸ ταξινομημένο 

Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα κατὰ τὸν 19ο αἰώνα 395

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες396

ὑλικὸ τοῦ Ὑπουργείου Παιδείας στὰ ΓAK, 
ἰδιωτικὰ ἀρχεῖα, τὸ νομοθετικὸ πλαίσιο, 
ἀπομνημονεύματα, ἀκόμη καὶ λογοτεχνικὰ 
κείμενα, ἐνῶ ἔχει ἐκμεταλλευθεῖ στὸ 
ἔπακρο τὸ πλούσιο ὑλικὸ ποὺ παρέχει ὁ 
τύπος καὶ γενικὰ οἱ περιοδικὲς ἐκδόσεις 
τῆς ἐποχῆς. Διαθέτοντας ἐπιπλέον τὸ πλε-
ονέκτημα τῆς μακρᾶς ἐνασχόλησης μὲ τὴν 
ἱστορία τῆς παιδείας τῆς προεπαναστικῆς 
περιόδου, εἶναι σὲ θέση νὰ διακρίνει συνέ-
χειες καὶ τομές. Oἱ πληροφορίες ποὺ συγ
κεντρώνονται σὲ πολλὲς ὑποσημειώσεις, 
καθὼς καὶ ὁλόκληρα κεφάλαια, ὅπως 
τὰ ἀναφερόμενα στὰ Mανούσεια, στὶς 
διαμαρτυρίες κατὰ τοῦ Φρ. Πυλαρινοῦ, 
στὴ φοιτητικὴ φάλαγγα κ.ἄ., συνιστοῦν 
καθεαυτὰ πολύτιμες πλήρεις ἔρευνες γιὰ 
πρόσωπα καὶ πράγματα.

Διατηρώντας μιὰ ἰσορροπία ἀνάμεσα 
στὴν ἀναλυτικὴ περιγραφὴ καὶ τὴν ἑρμη
νεία, καὶ λαμβάνοντας ὑπ᾽ ὄψιν κατὰ τὸ 
δυνατὸν τὶς εὐρωπαϊκὲς ἀντιστοιχίες, ὁ 
συγγραφέας προσφέρει ἕνα καλὰ στοιχει-
οθετημένο καὶ ἐπεξεργασμένο ἱστορικὸ 
πλαίσιο ποὺ μπορεῖ νὰ ἀποτελέσει τὴν 
ἀσφαλὴ βάση γιὰ τὴ διερεύνηση ἄλλων 
θεμάτων. Ἡ ἀσάφεια λ.χ. ποὺ χαρακτη-
ρίζει τὸ περιεχόμενο καὶ τὴ λειτουργία 
τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς –παραγωγὸς 
καθηγητῶν γιὰ τὴ μέση εκπαίδευση ἢ 
ἐπιστημόνων φιλολόγων;– ἀποτελεῖ ἕνα 
ἀπὸ αὐτά. Οἱ μεταρρυθμιστικὲς προσ
πάθειες ἀντανακλοῦν μεταξὺ ἄλλων τὴν 
«ἀταξία» στὴ λειτουργία τοῦ ἱδρύματος 
καὶ τὴν ἀναποτελεσματικότητα τοῦ φι-
λελεύθερου προτύπου ὡς πρὸς τὴν ἐπι
στημονικὴ συγκρότηση τῶν φιλολόγων, 
παρὰ τὴν παρουσία ἐπαρκῶν καθηγητῶν 
τῆς Φιλολογίας καὶ παρὰ τὴν τεράστια 
ἰδεολογικὴ ἐπένδυση ποὺ εἶχε γίνει στὸ 
ἀντικείμενο, ἴσως, ἀκριβῶς ἐξ αἰτίας 
αὐτῆς. Ἔτσι δὲν εἶναι τυχαῖο ὅτι οἱ κα
θηγητὲς τῆς δεύτερης γενιᾶς συνέχισαν τὶς 
σπουδές τους κυρίως στὴ Γερμανία καὶ 
μάλιστα μὲ τὴν προτροπὴ τῶν ἴδιων τῶν 
καθηγητῶν τους, οἱ ὁποῖοι ἀναγνώριζαν 
τὴν ἀδυναμία τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς 
νὰ ἐπιτελέσει τὴν ἐπιστημονική της 

ἀποστολὴ στὸ ἀκέραιο. Χωρὶς νὰ διολι-
σθαίνει σὲ εὔκολες, κοινωνιολογικοῦ τύπου 
γενικεύσεις, ὁ συγγραφέας δὲν ἀποφεύγει 
τὶς ἑρμηνευτικὲς διαπιστώσεις, συνεκτι-
μώντας κάθε φορὰ ὅλες τὶς παραμέτρους 
ἑνός ζητήματος, πάντα ὡστόσο σὲ διάλο-
γο μὲ τὰ πραγματολογικὰ δεδομένα. Ἡ 
προσοχὴ καὶ ἡ ἐπιφυλακτικότητα μὲ τὴν 
ὁποία πραγματοποιεῖται αὐτὴ ἡ σύζευξη 
ἀναδεικνύει τὶς δυσκολίες τῆς ἑλληνικῆς 
ἱστορικῆς ἔρευνας, τὰ κενὰ στὸ ἐπίπεδο 
τῆς ὑποδομῆς ποὺ ἀναγκάζεται νὰ καλύ-
ψει ὁ ἐρευνητής, ὁ ὁποῖος συχνὰ διεξάγει 
πρωτογενὴ ἔρευνα γιὰ ζητήματα ποὺ δὲν 
ἐμπίπτουν στὸ κυρίως ἀντικειμενό του.

Ἔτσι, καλύπτοντας ἡ ἴδια ἕνα κενό, ἡ 
μελέτη τοῦ Λάππα μᾶς ὑπενθυμίζει γενικὰ 
τὶς ὑστερήσεις τῆς ἔρευνας τοῦ ἑλληνικοῦ 
19ου αἰώνα ποὺ ἔπαψε νὰ συγκινεῖ 
ἰδιαίτερα, πρὶν «προλάβει» νὰ συγκροτή-
σει ἕνα ἐπαρκὲς σῶμα ἱστορικῆς γνώσης. 
Μᾶς ὑπενθυμίζει ἐπίσης τὰ προβλήματα 
γενικὰ τῆς ὑποδομῆς καὶ τῶν λεγόμε-
νων «ἐργαλείων» τῆς ἱστορικῆς ἔρευνας. 
Ἀνοιχτὴ –ἐκ τῶν πραγμάτων, καθὼς 
ἐγχώριες ἱστορικὲς σπουδὲς ἄργησαν νὰ 
συγκροτηθοῦν– καὶ ἐκλεκτικιστικὴ ὡς 
πρὸς τὰ ἑκάστοτε θεωρητικὰ ρεύματα, ἡ 
ἑλληνικὴ ἱστορικὴ ἔρευνα ὑπῆρξε ἰδιαίτερα 
ἐπιρρεπὴς κατὰ τὴν περίοδο τῆς Μεταπο-
λίτευσης σὲ αὐτά, μέσα στὸ πλαίσιο τῆς 
εὐρύτερης ἀμφισβήτησης μετὰ τὴ δικτα-
τορία. Παρὰ τὴν ἀναμφισβήτητη ἄνθηση 
καὶ ἀνανέωση τῶν ἱστορικῶν σπουδῶν, ἡ 
σπουδὴ γιὰ τὴν ἐνσωμάτωση νέων πεδί-
ων καὶ μεθόδων εἶχε ὡς ἀποτέλεσμα τὴν 
ἀπαξίωση ἐν μέρει τῶν παλαιῶν, καθὼς 
ὑποτιμήθηκαν καὶ συχνὰ ἀγνοήθηκαν 
βασικὲς ἐκκρεμότητες τόσο ὡς πρὸς τὴν 
ὑποδομή της ὅσο καὶ ὡς πρὸς ἀδιερεύνητα 
ἀκόμη κατὰ τὸν «παραδοσιακὸ» τρόπο 
θέματα. Ἡ ἰδιαίτερη ἔμφαση ἐξάλλου 
ποὺ σὲ πολλὲς περιπτώσεις δόθηκε στὴν 
ἑρμηνεία μὲ βάση τὰ διεθνῆ παράλληλα 
ἀπορρόφησε πολλὴ ἐρευνητικὴ ἐνέργεια, 
ἕνα μέρος τῆς ὁποίας θὰ μποροῦσε νὰ 
ἀφιερωθεῖ περισσότερο στὴ διερεύνηση 
ἄγνωστων ἢ ἀνεπαρκῶς γνωστῶν πτυ

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



χῶν τῆς ἑλληνικῆς ἱστορίας. Ἡ ἐξέλιξη 
τῆς ἱστορικῆς ἐπιστήμης διεθνῶς καὶ 
ἡ διεύρυνση τῶν πεδίων καὶ τῶν μεθό-
δων της μποροῦν νὰ συνυπάρξουν μὲ τὴν 
«παραδοσιακὴ καὶ σχολαστική», ὅπως 
συχνὰ χαρακτηρίζεται, ἀρχειακὴ ἐργασία. 
Παρὰ τὴ δυνατότητα, τέλος, πρόσβασης 
σὲ ψηφιοποιημένο ὑλικὸ ποὺ διευκολύνει 

πιὰ ἀφάνταστα τὸν ἐρευνητή, ἐξακολουθεῖ 
νὰ ὑφίσταται τὸ τεράστιο πρόβλημα τῆς 
διάσωσης καὶ ταξινόμησης τῶν ἀρχειακῶν 
πηγῶν, χωρὶς τὶς ὁποῖες ἀναιρεῖται τελικὰ 
ἡ ἴδια ἡ ὑπόσταση τῆς ἐπιστήμης τῆς 
Ἱστορίας.

ΣΟΦΙΑ ΜΑΤΘΑΙΟΥ

Βαγγέλης Δ. Καραμανωλάκης, H συγκρότηση της ιστορικής επιστήμης και η διδασκαλία 
της Ιστορίας στο Πανεπιστήμιο Αθηνών (1837-1932), Ιστορικό Αρχείο Ελληνικής Νεο-
λαίας Γενικής Γραμματείας Νέας Γενιάς αρ. 42/Ινστιτούτο Νεοελληνικών Ερευνών Ε.Ι.Ε., 
Αθήνα 2006, 546 σ.

Τὸ βιβλίο τοῦ Βαγγέλη Καραμανωλάκη, 
ποὺ παρουσιάζεται ἐδῶ, ἐντάσσεται στὸ 
πλαίσιο ἑνὸς ἱστορικοῦ προβληματισμοῦ 
γύρω ἀπὸ τὸ Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν ὡς 
ἐκπαιδευτικὸ θεσμὸ ἀλλὰ καὶ ὡς ἐργαστή
ριο παραγωγῆς ἐπιστήμης καὶ ἰδεολογίας. 
Ἑνὸς προβληματισμοῦ ποὺ ὀφείλει πολλὰ 
στὶς πρώιμες ριζοτόμες ἀναζητήσεις τοῦ 
Κ. Θ. Δημαρᾶ, καθὼς καὶ στὸ Ἱστορικὸ 
Ἀρχεῖο Ἑλληνικῆς Νεολαίας. Τὸ τελευ
ταῖο μὲ τὰ ἐρευνητικά του προγράμμα-
τα γιὰ τὴν ἱστορία τοῦ Πανεπιστημίου, 
ἐνταγμένα στὸ εὐρὺ πλαίσιο τῆς ἱστορίας 
τῆς νεολαίας, μὲ τὸ Διεθνὲς Συνέδριο «Πα
νεπιστήμιο: Ἰδεολογία καὶ Παιδεία», ποὺ 
ὀργάνωσε τὸ 1987 σὲ συνεργασία μὲ τὴν 
Ἑταιρεία Μελέτης Νέου Ἑλληνισμοῦ, καὶ 
μὲ τὰ σχετικὰ δημοσιεύματά του συνέβαλε 
ἀποφασιστικὰ στὴν ἀνανέωση τῶν μεθό-
δων προσέγγισης τῆς ἱστορίας τοῦ Πανε
πιστημίου καὶ στὴ διεύρυνση τῆς θεματικῆς 
της. Ἀρωγὸς στὶς σχετικὲς προσπάθειες 
στάθηκε τὸ Ἱστορικὸ Ἀρχεῖο τοῦ Πανεπι-
στημίου Ἀθηνῶν, ποὺ ἱδρύθηκε τὸ 1991, 
ἀνοίγοντας φιλόξενα τὶς πύλες του στοὺς 
ἐρευνητὲς τῆς ἱστορίας τοῦ ἱδρύματος. 

Προϊὸν καὶ ὥριμος καρπὸς τῶν παρα-
πάνω ἀναζητήσεων, τὸ βιβλίο τοῦ Βαγγέλη 
Καραμανωλάκη πραγματεύεται ἕνα μεῖζον 
θέμα, τὴ συμβολὴ τοῦ Πανεπιστημίου 
Ἀθηνῶν στὴ συγκρότηση τῆς ἱστορικῆς 

ἐπιστήμης στὴν Ἑλλάδα. Τὰ χρονικὰ ὅρια 
τῆς μελέτης εἶναι τὸ 1837, ἔτος ἵδρυσης 
τοῦ Πανεπιστημίου, καὶ τὸ 1932, ὅταν 
μὲ τὴ μεταρρύθμιση τοῦ Κανονισμοῦ του 
διαμορφώνεται μιὰ νέα κατάσταση στὴν 
ὀργάνωση καὶ τὸν προσανατολισμὸ τῶν 
ἱστορικῶν σπουδῶν στὸ Πανεπιστήμιο. 

Ἡ μελέτη τοῦ θέματος γίνεται μὲ βά
ση ἕνα ἐξαιρετικὰ πλούσιο ἀρχειακὸ καὶ 
ἔντυπο ὑλικό: ἀρχεῖα καθηγητῶν, μεγά
λες σειρὲς ἀπὸ τὸ Ἱστορικὸ Ἀρχεῖο τοῦ 
Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν, νομοθετικὰ κεί
μενα, ὁδηγοὶ σπουδῶν, πρυτανικοὶ λό-
γοι, ἐργογραφία τῶν καθηγητῶν καὶ 
ὑφηγητῶν τῆς ἱστορίας, καθὼς καὶ μιὰ 
ἐκτενὴς ἑλληνικὴ καὶ ξενόγλωσση βιβλιο-
γραφία. Ἀξιοποιώντας μεθοδικὰ τὸ ὑλικὸ 
αὐτό, ὁ Β. Καραμανωλάκης μᾶς δίνει μὲ 
λεπτὲς ἀναλύσεις μιὰ σφαιρικὴ εἰκόνα τῆς 
παρουσίας τῆς ἱστορίας στὸ Πανεπιστήμιο 
Ἀθηνῶν. 

Μιὰ γενικὴ διαπίστωση, καὶ ἀρετὴ 
συγχρόνως τοῦ βιβλίου, εἶναι ὅτι ἡ ἱστορία 
ἐξετάζεται ὄχι σὰν ἕνα γνωστικὸ πεδίο 
ἀποκομμένο ἀπὸ τὸν χῶρο παραγωγῆς 
του, τὸ Πανεπιστήμιο, ἀλλὰ σὲ συνάρτη
ση μὲ αὐτό: μὲ τὴν παρουσία καὶ τὴν 
ἀπήχησή του στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία, τὶς 
ἐνδοπανεπιστημιακὲς ἀντιθέσεις, τὶς σχέ-
σεις του μὲ τὸ κράτος καὶ τὴν πολιτική. 
Μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ τὸ ἐρευνώμενο ἀντι

Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα κατὰ τὸν 19ο αἰώνα 397

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες398

κείμενο ἐντάσσεται ὀργανικὰ στὸ κλίμα 
τοῦ ἱδρύματος καὶ τὶς μεταβαλλόμενες 
ἐσω­τερικὲς συνθῆκες. Παράλληλα, ἡ με-
λέτη τῆς ἱστορίας στὸ Πανεπιστήμιο 
βρίσκεται σὲ συνεχὴ διάλογο ἀφενὸς μὲ 
τὰ ἑλληνικὰ ἰδεολογικὰ προτάγματα καὶ 
τὶς πολιτικὲς συγκυρίες τῆς ἐποχῆς καὶ 
ἀφετέρου μὲ τὰ ρεύματα τῆς σύγχρονης 
εὐρωπαϊκῆς ἱστοριογραφίας. 

Ἡ συνεισφορὰ τοῦ βιβλίου στὸ ἐπίπεδο 
αὐτὸ εἶναι σημαντική. Ὁ συγγραφέας, ἐξε­
τάζοντας τὴν ἱστοριογραφικὴ παραγωγὴ 
τοῦ διδακτικοῦ προσωπικοῦ τοῦ Πανεπι-
στημίου (σημειώνω ὅτι στὴν περίοδο 1837-
1932 δίδαξαν ἱστορία 14 καθηγητὲς καὶ 3 
ὑφηγητές), ἐπιχειρεῖ νὰ προσδιορίσει τὶς 
κυρίαρχες ἱστοριογραφικὲς ἀντιλήψεις ποὺ 
ἀποτυπώνονται στὰ βιβλία καὶ τὶς παρα-
δόσεις τους καὶ συνακόλουθα τὶς ἐπιρροὲς 
ποὺ δέχθηκαν ἀπὸ τὴ δυτικοευρωπαϊκὴ 
ἱστοριογραφία. Αὐτὸ τὸν ὑποχρεώνει νὰ 
ἀναζητήσει τὰ ἀκαδημαϊκὰ περιβάλλοντα 
μέσα στὰ ὁποῖα διαμορφώθηκαν: τὰ ξένα 
πανεπιστήμια ὅπου ἔκαναν τὶς σπουδές 

τους, τοὺς καθηγητὲς καὶ τὰ μαθήματα 
ποὺ παρακολούθησαν, τὰ ἱστοριογραφικὰ 
ρεύματα ποὺ ἐπηρέασαν τὴ σκέψη τους. Ἡ 
ἐργασία αὐτή, καθόλου εὔκολη λόγω τῶν 
ἀνεπαρκειῶν τοῦ προσφερόμενου ὑλικοῦ, 
ἐπιτρέπει στὸν συγγραφέα νὰ ἐπισημάνει 
κοινοὺς τόπους καὶ ἐπιδράσεις καὶ παράλ-
ληλα νὰ μελετήσει τὸν τρόπο μεταφορᾶς 
τῶν δυτικῶν προτύπων στὴν Ἑλλάδα, τὴν 
ὑποδοχὴ καὶ τὴ χρήση τους.

Οἱ εὐρωπαϊκὲς ἐπιρροές, μὲ κυρίαρ-
χη τὴ γερμανική, εἶναι φανερὲς σὲ πολλὰ 
ἐπίπεδα: γιὰ παράδειγμα, στὴν περιοδο-
λόγηση τῆς παγκόσμιας ἱστορίας, στὴν 
ἐνασχόληση μὲ τὴν ἱστορία τοῦ Μεσαίω-
να, στὴν ἀποκατάσταση τῆς συνέχειας τῆς 
ἑλληνικῆς ἱστορίας ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα 
στοὺς Μακεδόνες καὶ στὸν χριστιανισμό, 
τὴν ὁποία εἶχε ἐπιχειρήσει ὁ γερμανὸς 
ἱστορικὸς Ντρόϋζεν (J. G. Droysen). Οἱ 
σχετικὲς ἀπόψεις ἐνσωματώνονται κάποια 
στιγμὴ καὶ στὴν ἑλληνικὴ ἱστοριογραφία 
καὶ γίνονται κοινοὶ τόποι. 

Ἂς σημειωθεῖ ἐπίσης ὅτι ἡ Πολιτει-
ογραφία ποὺ διδάσκει ὁ Θεόδωρος Μα-
νούσης στὰ πρῶτα χρόνια λειτουργίας 
τοῦ Πανεπιστημίου εἶναι ἕνα μάθημα ποὺ 
εἶχε παρακολουθήσει στὸ Πανεπιστήμιο 
τοῦ Γκέττινγκεν· εἶναι ἐνδιαφέρον μά-
λιστα ὅτι μεταφέρει στὰ ἑλληνικὰ καὶ 
τὴν ἀντίστοιχη γερμανικὴ ὀνομασία τοῦ 
μαθήματος (Staatistik). Οἱ γερμανικὲς 
ἐπιρροὲς εἶναι ἐμφανεῖς καὶ στὸ μάθημα 
τῆς γενικῆς ἱστορίας ποὺ διδάσκει ἐπίσης 
ὁ Μανούσης στὸ Πανεπιστήμιο. Ἔτσι, ὁ 
τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ἀντιλαμβάνεται τὴ 
θέση τῶν ἐθνῶν στὸ πλαίσιο τῆς παγκό-
σμιας ἱστορίας καὶ ἡ φιλοσοφικὴ θεώρηση 
τῆς ἐξέλιξης τῆς ἱστορίας, ποὺ ἀντλεῖ ἀπὸ 
τὸν Χέρντερ (J. G. Herder), κάνουν φανερὴ 
τὴ σχέση τοῦ μαθήματός του μὲ κυρίαρχα 
ρεύματα τῆς γερμανικῆς ἱστοριογραφικῆς 
καὶ φιλοσοφικῆς παράδοσης.

Ὁ διάλογος μὲ τοὺς εὐρωπαίους ἱστο­
ρικούς, ὅπως παρατηρεῖ ὁ Β. Καραμανω-
λάκης, ὑπῆρξε συνεχὴς καὶ ἀδιάλειπτος, 
χωρὶς αὐτὸ ὅμως νὰ ἀποκλείει καὶ τὴν 
κριτική, στὸ βαθμὸ ποὺ οἱ ἀπόψεις τους 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



ἔρχονταν σὲ ἀντίθεση μὲ τὰ ἀναδυόμενα ἀπὸ 
τὰ μέσα τοῦ 19ου αἰώνα ἑλληνικὰ ἐθνικὰ 
προτάγματα, ὅπως ἦταν, γιὰ παράδειγμα, 
τὸ κρίσιμο ζήτημα τῆς ἀποκατάστασης 
τοῦ Βυζαντίου. Ἂν ὣς τὰ μέσα περίπου 
τοῦ 19ου αἰώνα ἀποτελοῦσε σχεδὸν κοινὸ 
τόπο καὶ γιὰ τὴν ἑλληνικὴ λογιοσύνη ὅτι 
τὸ Βυζάντιο ἦταν μιὰ ἐποχὴ δεσποτισμοῦ 
καὶ παρακμῆς τοῦ ἑλληνισμοῦ, στὰ χρόνια 
ποὺ ἀκολουθοῦν οἱ ἀντιλήψεις ἀλλάζουν. 
Οἱ ἀναζητήσεις γύρω ἀπὸ τὴν ἑνότητα 
τοῦ ἑλληνικοῦ ἔθνους ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα 
ὣς τὴ σύγχρονη ἐποχὴ ἐπέβαλλαν τὴν 
ἐνσωμάτωση τοῦ Βυζαντίου στὴν ἐθνικὴ 
ὁλομέλεια καὶ συγχρόνως τὴν ἀνάδειξη 
τῶν στοιχείων ἐκείνων ποὺ ἐπιβεβαίωναν 
τοὺς δεσμούς του μὲ τὸ σύγχρονο ἑλληνικὸ 
κράτος: κοινὴ θρησκεία ἀλλὰ καὶ πολί-
τευμα.

Πρωταγωνιστικὸ ρόλο στὶς νέες αὐτὲς 
ἀναζητήσεις παίζει, βέβαια, ὁ Κωνσταντί-
νος Παπαρρηγόπουλος, στὸν ὁποῖο ὁ Β. 
Καραμανωλάκης ἀφιερώνει ἕνα μεγάλο 
κεφάλαιο, διαγράφοντας τὶς κατευθύνσεις 
τοῦ συγγραφικοῦ ἔργου καὶ τῆς διδασκαλίας 
του, ἀλλὰ καὶ τὶς ἀντιδράσεις ποὺ προκά-
λεσαν οἱ ἀπόψεις του. Μὲ τὸν Παπαρρηγό-
πουλο, ὅπως εὔστοχα σημειώνει, περνᾶμε 
σὲ μιὰ ἱστορία ποὺ ἐπιβάλλει τὴν ἰδέα τῆς 
ἀδιάσπαστης συνέχειας τοῦ ἑλληνισμοῦ, 
μὲ βασικὸ στόχο νὰ ὑπηρετήσει τὴν ἐθνικὴ 
πολιτικὴ τοῦ ἑλληνικοῦ κράτους καὶ νὰ δια
μορφώσει τὴν ἐθνικὴ συνείδηση τῶν Νεο
ελλήνων. Μιὰ ἱστορία κριτικὴ ἀπέναντι 
στὴ δυτικὴ ἱστοριογραφία, στὸν βαθμὸ ποὺ 
ἡ τελευταία δὲν ἐξυπηρετεῖ τὶς ἑλληνικὲς 
ἀνάγκες, ρητορικὴ στὸ ὕφος καὶ διδακτικὴ 
στὶς προθέσεις της, ποὺ ἀνταποκρινόταν 
στὰ αἰτούμενα τῶν καιρῶν. 

Ἂν τὸ σχῆμα τοῦ Παπαρρηγόπου-
λου σφραγίζει μὲ τὸν δυναμισμό του τὴν 
ἐξέλιξη τῆς ἀκαδημαϊκῆς καὶ γενικότερα 
τῆς ἑλληνικῆς ἱστοριογραφίας, τὰ πρά
γματα δὲν σταματοῦν βέβαια ἐκεῖ, ὅπως 
δὲν σταματᾶ καὶ ὁ διάλογος μὲ τὴ δυτικὴ 
ἱστοριογραφία. Τὸ γενικότερο αἴτημα τοῦ 
ἐκσυγχρονισμοῦ τῆς ἑλληνικῆς κοινωνί
ας στὶς τελευταῖες δεκαετίες τοῦ 19ου 

αἰώνα ἐπιφέρει σημαντικὲς ἀλλαγὲς καὶ 
στὸ πεδίο τῶν ἱστορικῶν σπουδῶν. Ἔτσι 
ἀπὸ τὴ δεκαετία τοῦ 1880 εἰσάγεται ἕνα 
θετικὸ πνεῦμα στὴ σπουδὴ τῆς ἱστορίας 
μὲ πρωταγωνιστὴ τὸν Σπυρίδωνα Λά-
μπρο. Καταλύτης στὶς ἐξελίξεις αὐτὲς 
εἶναι τὸ Ἱστορικὸ Φροντιστήριο, ποὺ 
δημιουργεῖται στὴ Φιλοσοφικὴ Σχολή, μὲ 
βάση γερμανικὰ καὶ γαλλικὰ πρότυπα, 
ὅπου οἱ φοιτητὲς ἀσκοῦνται στὴν ἔκδοση 
ἱστορικῶν πηγῶν, στὴν ἐπιγραφική, τὴν 
παλαιογραφία, τὴ νομισματικὴ κλπ. Μέσα 
ἀπὸ τὸν θεσμὸ αὐτὸ ἐπιχειρεῖται μιὰ με-
γάλη τομὴ στὸ μάθημα τῆς ἱστορίας: 
τὸ κέντρο βάρους μετατίθεται ἀπὸ τὴν 
πανεπιστημιακὴ ρητορεία στὴν προετοι-
μασία «καλῶν ἱστορικῶν καὶ δασκάλων 
μὲ ἰσχυρὰ μεθοδολογικὰ ἐργαλεῖα», ἡ δι-
δασκαλία συνδέεται «μὲ τὴν ἔρευνα καὶ 
τὴν παροχὴ μιᾶς ὑψηλῆς ἐξειδικευμένης 
γνώσης» (σ. 396), ἡ ἱστορία συγκροτεῖται 
σὲ ἐπιστήμη. 

Ἀπὸ τὴν ἄλλη μεριά, ἐπιχειρεῖται στὸ 
γύρισμα τοῦ αἰώνα καὶ ἡ διεύρυνση τῆς 
ἱστορικῆς ὕλης ποὺ διδάσκεται στὸ Πανε
πιστήμιο πρὸς τὰ μεσαιωνικὰ καὶ τὰ νεότερα 
χρόνια. Ὁ ὑφηγητὴς Γεώργιος Κρέμος διδά-
σκει γύρω στὰ 1899/1900 τὴν Ἑλληνικὴ 
Ἐπανάσταση. Ὁ καθηγητὴς Παῦλος Κα-
ρολίδης, Καππαδόκης στὴν καταγωγὴ καὶ 
φορέας μιᾶς οἰκουμενικῆς ἀντίληψης τῆς 
ἱστορίας, διδάσκει ὡς αὐτοτελὲς μάθη-
μα τὴ βυζαντινὴ ἱστορία καὶ ἐκδίδει τὸ 
1906 τὸ πρῶτο πανεπιστημιακὸ ἐγχει
ρίδιο βυζαντινῆς ἱστορίας. Ὁ ἴδιος εἶναι ὁ 
πρῶτος ποὺ διδάσκει αὐτόνομα τὴν περίοδο 
τῆς Φραγκοκρατίας καὶ τῆς Τουρκοκρατί-
ας, ἀλλὰ καὶ τὴν Ἑλληνικὴ Ἐπανάσταση. 

 Ἡ διεύρυνση αὐτὴ συνιστᾶ μιὰ δεύ-
τερη σημαντικὴ τομὴ στὴν ἐξέλιξη τῶν 
ἱστορικῶν σπουδῶν καὶ ὁλοκληρώνει, ἀλλὰ 
μέσα σὲ διαφορετικὲς συνθῆκες, τὸ πα-
παρρηγοπούλειο σχῆμα τῆς ἐνσωμάτωσης 
ὅλων τῶν περιόδων στὸ corpus τῆς ἱστορίας 
τοῦ ἑλληνικοῦ ἔθνους. Μελετώντας τὶς ἐξε
λίξεις αὐτές, ὁ συγγραφέας διαπιστώνει 
ὅτι ἡ αὐτονόμηση τῆς βυζαντινῆς καὶ 
τῆς νεότερης ἱστορίας συνδέεται μὲ τὶς 

Ἡ διδασκαλία τῆς Ἱστορίας στὸ Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν 399

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες400

ἀλλαγὲς ποὺ εἶχαν δρομολογηθεῖ στὸ Πα-
νεπιστήμιο ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ Λάμπρου 
ἀλλὰ καὶ μὲ τὶς διεργασίες ποὺ εἶχαν 
γίνει ἤδη σὲ ἄλλα περιβάλλοντα. Πρα
γματικά, ἡ νεότερη ἱστορία καὶ ἰδιαίτερα 
ἡ ἱστορία τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπανάστασης 
εἶχε ἀποτελέσει ἀπὸ τὰ μέσα περίπου τοῦ 
19ου αἰώνα ἀντικείμενο ἑνὸς γενικότερου 
ἐνδιαφέροντος στὴν Ἑλλάδα καὶ μάλιστα 
ἀπὸ τὴ δεκαετία τοῦ 1860 εἶχε εἰσαχθεῖ στὰ 
σχολικὰ ἐγχειρίδια. Ὅσο γιὰ τὴ βυζαντινὴ 
περίοδο, αὐτὴ εἶχε ἀρχίσει νὰ ἀπασχολεῖ 
ἀπὸ παλαιότερα τὴ δυτικὴ ἱστοριογραφία 
στὸ πλαίσιο τοῦ ἐνδιαφέροντός της γιὰ 
τὴ μεσαιωνικὴ ἱστορία, ἐνῶ τὸ 1892 εἶχε 
δημιουργηθεῖ στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ Μο-
νάχου ἡ πρώτη αὐτοτελὴς ἕδρα βυζαντινῆς 
φιλολογίας μὲ τὸν Κάρολο Κρουμπάχερ 
(K. Krumbacher). 

Ἂν στὴν περίπτωση τῶν βυζαντινῶν 
σπουδῶν τὸ παράδειγμα τοῦ Μονάχου δρο
μολόγησε ἀνάλογες ἐξελίξεις καὶ στὸ 
Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν, ἡ εἰσαγωγή, 
στὴ δεκαετία τοῦ 1920, στὸ πρόγραμμα 
τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς τῆς σύγχρο-
νης ἱστορίας μὲ ἀντικείμενο τὴν ἱστορία 
τῶν βαλκανικῶν καὶ ἄλλων εὐρωπαϊκῶν 
κρατῶν, δὲν ἦταν ἄσχετη μὲ τὶς πολιτικὲς 
συγκυρίες. Ἡ στροφὴ πρὸς τὴν ἱστορία 
τῶν βαλκανικῶν κρατῶν, παρατηρεῖ ὁ Β. 
Καραμανωλάκης, ἦταν μιὰ ἐπιλογὴ ποὺ 
«συμπορευόταν μὲ τὰ πολιτικὰ αἰτούμενα 
[τῆς ἐποχῆς] ἢ καὶ πήγαζε ἀπὸ αὐτά» (σ. 
302). Ἐντασσόταν, δηλαδή, στὸ πλαίσιο 
τῆς ἑλληνικῆς ἐξωτερικῆς πολιτικῆς καὶ 
εἶχε σκοπὸ τὴν προώθηση τῶν ἐθνικῶν δι-
εκδικήσεων στὴ χερσόνησο τοῦ Αἵμου. Μὲ 
τὸν τρόπο αὐτὸ ἡ ἱστορία συνέχιζε νὰ εἶναι 
ἀρωγός τοῦ κράτους, στὴ γραμμὴ ποὺ εἶχε 
χαράξει ὁ Παπαρρηγόπουλος καὶ συνέχιζαν 
οἱ ἐπίγονοί του. Ἀλλὰ καὶ στὸ θέμα αὐτὸ τὸ 
ἑλληνικὸ Πανεπιστήμιο δὲν πρωτοτυποῦσε, 
ἀφοῦ ἀνάλογοι προσανατολισμοὶ ὑπῆρχαν 
τὴν ἴδια ἐποχὴ καὶ σὲ ἄλλες εὐρωπαϊκὲς 
χῶρες. Ἂς σημειωθεῖ, τέλος, ὅτι πέρα 
ἀπὸ τὴν ὑπεράσπιση τῶν «ἐθνικῶν δι-
καίων», ἡ ἱστοριογραφία θὰ ἀναλάβει 
τὴν ἴδια ἐποχὴ καὶ ἕνα ἄλλο καθῆκον: νὰ 

διαφυλάξει τὴν καθεστηκυία κοινωνικὴ 
τάξη ἀπὸ τὰ καινὰ δαιμόνια ποὺ ἄρχισαν 
νὰ εἰσβάλλουν στὴν ἑλληνικὴ κοινω-
νία μὲ τὴ μορφὴ τοῦ ἱστορικοῦ ὑλισμοῦ. 

Ὅσα πολὺ σχηματοποιημένα ἀνέφερα 
ὡς ἐδῶ δὲν ἀποτελοῦν παρὰ ἕνα μόνο μέ
ρος τῶν περιεχομένων τοῦ βιβλίου, ἴσως τὸ 
πιὸ γοητευτικό, καθὼς μᾶς ἀποκαλύπτει 
τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο πορεύτηκε καὶ δια
μορφώθηκε ἡ ἱστορία στὸ Πανεπιστήμιο 
Ἀθηνῶν σὲ μιὰ μακρὰ διάρκεια χρόνου. 
Πῶς ἀπὸ τὴν ἀντίληψη μιᾶς καθολικῆς 
ἱστορίας μὲ ἔντονα ἀκόμη τὰ σημάδια τῆς 
ἰδεολογίας τοῦ Διαφωτισμοῦ περνᾶμε σὲ 
μιὰ ἱστορία μὲ κυρίαρχο τὸ ἐθνικὸ στοι
χεῖο, μέσα ἀπὸ ποιούς δρόμους ἡ ἑλληνικὴ 
ἱστοριογραφία συναντᾶται καὶ συνδιαλέγε-
ται μὲ τὴν εὐρωπαϊκή, πῶς ἡ ἱστοριογραφία 
ἀποκτᾶ ἀπὸ κάποια στιγμὴ ἐπιστημονικὸ 
χαρακτήρα μὲ τεχνικὲς καὶ κανόνες. Ἡ 
τελευταία αὐτὴ στροφὴ μπορεῖ νὰ μὴν 
ἀπάλλαξε τὴ διδασκαλία τῆς ἱστορίας ἀπὸ 
τὴ ρητορεία, ἄνοιξε ὡστόσο τὸν δρόμο 
πρὸς τὴν ἱστορικὴ ἔρευνα μὲ ἀξιόλογους 
καρπούς, ὅπως δείχνουν τὰ παραδείγματα 
τοῦ Σπυρίδωνα Λάμπρου, τοῦ Κωνσταντί-
νου Ἄμαντου, τοῦ Νίκου Βέη.

 Δὲν εἶναι ὅμως μόνο αὐτὰ ποὺ ἀπα
σχολοῦν τὸν Β. Καραμανωλάκη. Παράλ
ληλα ἐξετάζει καὶ ἄλλα εἰδικότερα θέ-
ματα, ὅπως ἡ ἐκλογὴ τῶν καθηγητῶν 
καὶ ὑφηγητῶν τῆς ἱστορίας σὲ συνάρτη-
ση μὲ τοὺς παράγοντες ποὺ ἐπηρεάζουν 
τὴν ἐκλογικὴ διαδικασία (σχέσεις μὲ τὸ 
κράτος, ὁμαδοποιήσεις μὲ βάση κοινοὺς 
ἰδεολογικοὺς προσανατολισμοὺς κλπ.), ἡ 
συμβολὴ τῶν ὑφηγητῶν στὴν ἀνανέωση 
τοῦ προγράμματος διδασκαλίας τῆς ἱστο
ρίας, τὸ ζήτημα τῶν πανεπιστημιακῶν 
συγγραμμάτων, ἡ ἐξωπανεπιστημιακὴ 
δράση τῶν καθηγητῶν, οἱ σχέσεις τῶν 
καθηγητῶν μὲ τοὺς φοιτητές, ὁ τρόπος 
διδασκαλίας τοῦ μαθήματος τῆς ἱστο
ρίας, ὁ ἔντονα παιδαγωγικὸς καὶ φρο
νηματιστικὸς χαρακτήρας του, ἡ ἀπήχησή 
του στὰ φοιτητικὰ ἀκροατήρια. 

 Ἕνα ἄλλο ἐνδιαφέρον θέμα ποὺ ἐξε
τάζεται εἶναι ἡ ἀναλογία τῆς διδασκαλίας 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



τῆς ἱστορίας πρὸς τὰ ἄλλα φιλολογικὰ μα-
θήματα στὴ Φιλοσοφικὴ σχολή, καθὼς καὶ 
ἡ ἀναλογία τῆς διδασκόμενης ἱστορικῆς 
ὕλης κατὰ χρονικὴ περίοδο. Σχετικὰ μὲ 
τὰ παραπάνω ζητήματα ὁ Β. Καραμα-
νωλάκης μᾶς δίνει στὸ βιβλίο του μιὰ 
ἐξαιρετικὰ χρήσιμη καταγραφὴ τῶν μα-
θημάτων ἱστορίας στὰ χρόνια 1837-1932, 
καθὼς καὶ μιὰ σειρὰ διαγραμμάτων, ἀπὸ 
τὰ ὁποῖα προκύπτουν μερικὲς βασικὲς 
διαπιστώσεις. Ἡ πρώτη εἶναι ὅτι ἡ δι-
δασκαλία τῆς ἱστορίας διατηρεῖ σταθερὴ 
τὴν παρουσία της στὸ πρόγραμμα τῆς 
Φιλοσοφικῆς σὲ ὅλη τὴν ἐξεταζόμενη πε-
ρίοδο μὲ ἕνα μέσο ποσοστὸ γύρω στὸ 14%. 
Ἡ δεύτερη διαπίστωση εἶναι ἡ πρωτοκα-
θεδρία τῆς ἀρχαίας ἑλληνικῆς ἱστορίας, 
ὣς τὸ 1880 περίπου, σὲ σύγκριση μὲ τὶς 
ἄλλες περιόδους –κάτι ἀναμενόμενο βέ-
βαια γιὰ ἕνα Πανεπιστήμιο ποὺ εἶχε θέσει 
ὡς πρώτιστο καθῆκον του τὴν ἀνάδειξη 
τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ παρελθόντος. Δὲν 
εἶναι τυχαῖο ἄλλωστε ὅτι ἡ ἀρχαιότητα 
ἀπασχολεῖ ὅλους σχεδὸν τοὺς καθηγητὲς 
καὶ ὑφηγητὲς τῆς ἱστορίας στὸν 19ο αἰώνα, 
ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὴν ἕδρα ἢ τὸ ἀντικείμενο 
διδασκαλίας τους. Ἐνδιαφέρουσα εἶναι, πά
ντως, ἡ σταθερὴ παρουσία στὸ πρόγραμμα 
τῆς γενικῆς ἱστορίας, ποὺ περιλαμβάνει 
καὶ τὴν ἱστορία τοῦ Μεσαίωνα, ἡ ὁποία 
ὡστόσο «ἑλληνοποιεῖται», κατὰ τὴ δια-
τύπωση τοῦ Β. Καραμανωλάκη, μὲ τὴν 
πάροδο τοῦ χρόνου. 

Τελειώνοντας, θὰ ἤθελα νὰ πῶ ὅτι τὸ 
βιβλίο τοῦ Β. Καραμανωλάκη, ἔργο με-
γάλου μόχθου, ἂν κρίνει κανεὶς καὶ μόνο 
ἀπὸ τὸν ὄγκο καὶ τὴν ποικιλία τοῦ ὑλικοῦ 
ποὺ εἶχε νὰ διαχειριστεῖ, μᾶς δίνει μὲ τὴν 
εὐρύτητα τῶν ἀναζητήσεών του καὶ μὲ τὴ 
μεθοδικότητά του μιὰ συνεκτικὴ εἰκόνα 
τῆς ἐξέλιξης τῆς ἱστορίας στὸ Πανεπιστή-

μιο Ἀθηνῶν. Ἂν μέχρι τώρα γνωρίζαμε 
κυρίως τὶς κορυφαῖες προσωπικότητες τῆς 
ἀκαδημαϊκῆς ἱστοριογραφίας, τὸ βιβλίο 
του μᾶς γνωρίζει καὶ τοὺς «ἥσσονες» 
καθηγητές, ποὺ μπορεῖ τὸ ἐπιστημονικὸ 
ἔργο τους νὰ ἦταν ἀμελητέο, συνέβαλαν 
ὅμως καὶ αὐτοὶ μὲ τὴ διδασκαλία τους στὴ 
συντήρηση καὶ ἀναπαραγωγὴ τῶν κυρίαρ-
χων ἱστοριογραφικῶν ἀντιλήψεων.

 Ἂς σημειωθεῖ ἐπίσης ὅτι τὸ βιβλίο 
εἶναι συγχρόνως καὶ ἕνα χρήσιμο ἐργαλεῖο 
γιὰ τὴ μελέτη τῆς ἱστοριογραφίας ποὺ πα-
ράγεται ἔξω ἀπὸ τὸ Πανεπιστήμιο. Ἐννοῶ 
τὴν ἱστοριογραφία ποὺ καλλιεργεῖται ἀπὸ 
πληθώρα λογίων, ἀπὸ τὰ μέσα περίπου 
τοῦ 19ου αἰώνα, μέσα ἀπὸ περιοδικά, 
ἑταιρεῖες καὶ ἄλλα συλλογικὰ σώματα, ἢ 
καὶ αὐτόνομα. Θὰ ἦταν ἐνδιαφέρον νὰ δεῖ 
κανεὶς σὲ ποιό βαθμὸ ἡ ἱστοριογραφικὴ 
αὐτὴ παραγωγὴ συναντᾶται μὲ τὰ ἱστο
ρικὰ σχήματα ποὺ καλλιεργοῦνται στὸ 
Πανεπιστήμιο καὶ κατὰ πόσο ἐπηρεάζεται 
ἀπὸ αὐτά. Ὅπως ἐπίσης καὶ ἂν σὲ ὁρι
σμένα πεδία αὐτὴ προηγεῖται ἀπὸ τὴν 
ἀκαδημαϊκὴ ἱστοριογραφία. Σκέπτομαι, 
γιὰ παράδειγμα, τὰ πρώιμα ἐνδιαφέροντα 
τοῦ  Ἀνδρέα Μουστοξύδη γιὰ τὴ μεσαιωνικὴ 
ἱστορία, τὸν ρηξικέλευθο ἱστορικὸ λόγο 
τοῦ Ἑρμάννου Λούντζη μὲ ἔμφαση στὴ 
φιλοσοφία τῆς ἱστορίας ἢ τὴν ἐμμονὴ τοῦ 
Μανουὴλ Γεδεὼν στὴ μεσαιωνικὴ καὶ 
νεότερη ἱστορία καὶ κυρίως στὴν ἔρευνα 
τῶν πηγῶν: κοινὸ χαρακτηριστικὸ τῆς 
ἐξωπανεπιστημιακῆς ἱστοριογραφίας. 

Νομίζω ὅτι τὸ βιβλίο τοῦ Βαγγέλη 
Καραμανωλάκη προσφέρει τώρα τὴ δυ-
νατότητα νὰ μελετηθοῦν συγκριτικὰ μὲ 
τὴν πανεπιστημικὴ ἱστοριογραφία καὶ τὰ 
παράλληλα αὐτὰ ρεύματα. 

ΚΩΣΤΑΣ ΛΑΠΠΑΣ

Ἡ διδασκαλία τῆς Ἱστορίας στὸ Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν 401

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες402

Νίκος Μπακουνάκης, Μια στιγμή της Ευρώπης στην Ελλάδα του 19ου αιώνα. Ο λόγος, 
η εικόνα, ο μύθος του Ανδρέα Ρηγόπουλου, Αθήνα, Πόλις, 2008, 303 σ.

ΓΙΑ ΤΙΣ ΠΡΟΣΩΠΟΓΡΑΦΙΕΣ ΤΟΥ 19ΟΥ ΑΙΩΝΑ: Ο ΡΗΤΟΡΑΣ

Δεν έχουμε συγκροτημένα πορτρέτα για 
πολλά από τα πρόσωπα που συναποτελούν 
τον 19ο αιώνα, και δεν θα γνωρίσουμε 
ποτέ με ασφάλεια καμιά κοινωνία άμα δεν 
αποκτήσουμε την εικόνα των ανθρώπων 
της. Εννοείται πως τις ατομικές περιπτώ-
σεις τις χρειαζόμαστε για να αναχθούμε, 
τελικά, στα σύνολα και τα υποσύνολα· τις 
ομάδες, τις τάξεις, τις συσσωματώσεις, 
ακόμα και τις κλίκες. Γιατι βέβαια δεν 
είναι οι άνθρωποι που φτιάχνουν την κοι-
νωνία, εκείνη προσδιορίζει τη μοίρα τους· 
οι βιογραφίες θα λειτουργήσουν ως πα-
ραδείγματα: κοντά στα μεγέθη –τα οι-
κονομικά, τα πληθυσμιακά–, κοντά στα 
ρεύματα και τις καταστάσεις ή τα θέματα, 
ο τρόπος που έζησαν, ο τρόπος που σκέ-
φτονταν οι άνθρωποι θα μας προσφέρει 
πρόσθετα στοιχεία για να φανταστούμε 
την κοινωνία καλύτερα.

Η μελέτη λοιπόν του Νίκου Μπακου-
νάκη είναι ιδιαίτερα ευπρόσδεκτη· αντικεί-
μενό της, ο πολιτικός, λογοτέχνης, ρήτο
ρας ιδίως, ο Ανδρέας Ρηγόπουλος (1821-
1889), χαρακτηριστική φιγούρα, αλλά που 
το περίγραμμά της παρέμενε αρκετά αχνό 
– κάτι παραπάνω: μερικά παραμορφωμένο 
από τα όσα γράφτηκαν από έναν μαθητή 
και θαυμαστή του στα 1897. Τώρα πολλά 
πράγματα εξακριβώνονται, συμπληρώνο-
νται και η μορφή του ξεκαθαρίζει αρκετά. 
Στη βιογραφία προτάσσεται μάλιστα ένα 
κεφάλαιο, «Η ιδέα της Ευρώπης. Από 
την ουτοπία στο πρόγραμμα», γραμμένο 
πιο πολύ σαν δοκίμιο παρά σαν ιστορική 
μελέτη, όπου μαθαίνουμε πολλά και χρή-
σιμα, καθώς συνήθως αδιαφορούμε για τις 
διεθνείς συγκυρίες και περιοριζόμαστε στα 
δικά μας μόνο.

Γεννημένος στη θάλασσα, πάνω σ’ ένα κα-
ράβι στο λιμάνι της Πάτρας τον Μάρτη –η 
φήμη θέλει στις 25, ακριβώς–, ο Ρηγό-
πουλος αυτοκτόνησε 68 χρόνια αργότερα: 
ρίχτηκε από ένα άλλο καράβι στα νερά του 
Αιγαίου. Και μόνο ετούτα τα δυο θα αρ-
κούσαν για να τον εντάξουν στους τόπους 
του θρύλου· υπάρχουν ωστόσο κι άλλα: η 
μορφή του, πρώτα-πρώτα· μέτωπο πλατύ, 
μαλλιά πυκνά, κυματιστά, δυο μάτια που 
κοιτάν ονειροπόλα το μέλλον –μπορεί και 
το κενό– μουστάκι στριφτό, τσιγκελωτό, 
ένα γενάκι αλά Ναπολέων ο τρίτος. Ωραί-
ος και ωραιοπαθής, ντυμένος συνήθως με 
μια μακριά ρεντιγκότα, μάλλον παλιομο-
δίτικη, μάλλον τριμμένη, αν κρίνουμε από 
τα λιγοστά σκίτσα που τον απεικονίζουν.

Σπούδασε νομικά στην Πίζα· εκεί 
σχετίστηκε με τους ιταλικούς πατριωτι
κούς κύκλους, γνώρισε την ευρωπαϊκή 
σκέψη και γοητεύτηκε από την ιδέα μιας 
ελεύθερης και ενωμένης Ευρώπης. Το 
1844 γύρισε στην Πάτρα, δικηγόρησε για 
λίγο, υπηρέτησε ως δικαστικός, αλλά σύ-
ντομα τα παράτησε, κι ανακατεύτηκε στα 
πολιτικά. Ίσως να μην εντάχθηκε ποτέ 
σε κανένα κόμμα, ήταν όμως κοντά στους 
ρωσόφιλους, θαύμαζε τον Καποδίστρια, 
και είχε σχέσεις με την οικογένειά του 
– εδώ προφανώς διακρίνουμε την πνευμα-
τική εγγύτητα της Πάτρας με τα Επτά-
νησα. Φανατικός αντι-καθολικός και αντι-
οθωνικός, υποψιάζομαι ότι θα φοβόταν, 
όπως πολλοί στα χρόνια εκείνα, μήπως 
ο βασιλιάς επεξεργαζόταν κάποιο θρη-
σκευτικό σχέδιο εναντίον της ορθοδοξίας. 
Οπωσδήποτε ήρθε γρήγορα σε σύγκρουση 
με τις αρχές· τί ακριβώς έκανε κι από 
τί ζούσε τα έξι πρώτα χρόνια που έμεινε 
στην Ελλάδα δεν το ξέρουμε – ίσως να 
τρεφόταν από μια όχι ασήμαντη πατρική 
περιουσία.* Πρώτη δημοσίευση: Αυγή 16.8.2009.

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Στα 1850 ξενιτεύεται και πάλι· Ιτα-
λία, Γαλλία, Βέλγιο, Αγγλία, Γερμανία· 
καινούριες γνωριμίες με πολιτικούς εξό-
ριστους, ενώ αναθερμαίνει τις παλιές: 
Εντγκάρ Κινέ, Βικτώρ Ουγκώ, Ματσίνι, 
Λάγιος Κόσουθ – ο Ρηγόπουλος αλληλο-
γραφεί με τους δυο πρώτους, και κρατάει 
ένα «λεύκωμα», όπου αυτοί, και άλλοι 
λιγότερο διάσημοι, του γράφουν αφιερώ-
σεις. Κι έπειτα το μεγάλο ταξίδι: Αμερι
κή. Σχετίζεται εκεί με τους Έλληνες 
εμπόρους, και καθώς έχει πια κατακτήσει 
τη φήμη σπουδαίου ρήτορα τον καλούν 
για ομιλίες στη Νέα Υόρκη – ντυμένος 
τώρα με φουστανέλα. Η έρευνα του Νί-
κου Μπακουνάκη έφερε στο φως κάποια 
ενδιαφέροντα στοιχεία· αλλά το κείμενο 
των διαλέξεων δεν σώθηκε. Ο Ρηγόπου-
λος παραμένει στον «Νέο κόσμο» όλο το 
1852 και το μισό 1853, οπότε επιστρέ-
φει στο Λονδίνο. Είμαστε στα προεόρτια 
των Κριμαϊκών· το φιλελληνικό λόμπι τον 
καλεί σε μια εκδήλωση. Ανάμεσα στους 
ακροατές του κι ο Δημήτριος Βικέλας: «Ο 
Ρηγόπουλος επρόβαλεν εις την εξέδραν 
σείων την μακράν του κόμην και κρατών 
εις την αριστεράν τα πυκνά και μεγαλό-
σχημα φύλλα του χειρογράφου του» – οι 
λόγοι του έφταναν ή και ξεπερνούσαν συ-
χνά τη μια ώρα. «Αλλά τόσον ξενική ήτο 
η προφορά του ρήτορος, ώστε αμφιβάλλω 
αν κανείς ηδυνήθη να εννοήσει λέξιν εκ 
της μακράς αγορεύσεως. Ανύποπτος όμως 
εκείνος εξηκολούθη;; την ανάγνωσιν μετά 
στόμφου και πάθους, κρατών εις την αρι-
στεράν το χειρόγραφον και χειρονομών 
με την δεξιάν»… «Οι Άγγλοι ήκουον ευ-
λαβώς, καίτοι μη εννοούντες. Κανείς δεν 
εγέλασεν»… «Ότε επιτέλους ετελείωσεν 
η μακρά ανάγνωσις, ο προεδρεύων ήλθεν 
αρωγός του ρήτορος με επιτηδειότητα, εις 
την οποίαν υπεκρύπτετο δόσις ειρωνείας. 
‘‘Ιδού, κύριοι, είπεν εγειρόμενος. Ιδού η 
διαφορά μεταξύ Τούρκων και Ελλήνων. 
Ποίος πασάς θα ηδύνατο να εκθέσει τό-
σον ευγλώττως εις την γλώσσαν μας τα 
δίκαια της πατρίδος του;’’». Ο Βικέλας 
ήταν από τους λίγους, τους μετρημένους 

στα δάχτυλα ανθρώπους που κατόρθωσε 
να ξεφύγει από τον στόμφο και το πάθος 
του αιώνα-του.

Επιστρέφοντας στην Ελλάδα ο Ρη-
γόπουλος πολιτεύτηκε, βγήκε αρκετές 
φορές βουλευτής, συνήθως έξω από συνδυ
ασμούς, απέτυχε περισσότερες, πολέμησε 
μαχητικά τον Όθωνα, αλλά και τον Τρι-
κούπη, έβγαλε λόγους πολλούς, πολιτι-
κούς, πατριωτικούς για την 25η Μαρτίου, 
επικήδειους, έγραψε δυο θεατρικά έργα 
–Ιωάννης Μίλτων (1874) και Ο Νέρων 
εν Κορίνθω (1879)– και λιγοστά ποιή-
ματα, εξέδωσε εφημερίδες, απόκτησε 
φανατικούς οπαδούς. Η όποια πατρική 
περιουσία σπαταλήθηκε ή χάθηκε – όταν 
λοιπόν τον κάλεσαν στα 1869 να μιλήσει 
στο διεθνές συνέδριο για την Ειρήνη και 
την Ελευθερία που έγινε στη Λοζάννη, 
όπου είχαν συγκεντρωθεί φιλελεύθεροι και 
δημοκρατικοί από όλη την Ευρώπη, μεγά-
λα ονόματα, δεν είχε πια τα μέσα για να 
ταξιδέψει ώς εκεί. Ήταν τίμιος, αγαθός· 
ποτέ δεν εκμεταλλεύτηκε τη φιλοπατρία, 
που την υπηρετούσε με τόση επιμονή, για 
να ωφεληθεί ο ίδιος – διόλου δεν έμοια-
ζε με τους «απόστολους του ελληνισμού» 
που σατίριζε ο συνομήλικός του Ειρηναίος 
Ασώπιος. Μια εφημερίδα στα 1885 τον 
χαρακτηρίζει «ιδιόρρυθμο τύπον. Η ζωή  
του, καθώς ζει απερίσπαστος, χωρίς αι-
τήματα διά ρουσφέτια, είναι παράδεισος 
εν μέσω της κολάσεως των άλλων». Φαί-
νεται πως τον ζούσαν πια οι φίλοι του· 
ένας συντοπίτης του, παλιός θαυμαστής 
που κατόπιν του αντιπαρατέθηκε, τον ει-
ρωνευόταν για τεμπέλη. Ήταν πολλοί όσοι 
τον ειρωνεύονταν, και άλλοι τόσοι που τον 
λάτρευαν: φλογερός, όμως άκαπνος· φα-
νατικός, αλλά στα λόγια. Τον θεωρούσαν 
δημοκράτη, εχθρό κάθε βασιλείας, συχνά 
οι ομιλίες του απαγορεύονταν, το ίδιο και 
μια παράσταση, του Ιωάννη Μίλτωνα· 
κάποια στιγμή το 1861 αναγκάστηκε να 
διαφύγει στο εξωτερικό, μάλλον όμως δεν 
δοκίμασε τις φυλακές και τις διώξεις άλ-
λων συγχρόνων του. Πρέπει να ήταν πράος 
και καλοκάγαθος, άλλωστε.     

Ο λόγος, η εικόνα, ο μύθος του Ανδρέα Ρηγόπουλου 403

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες404

Δεν έχω διαβάσει τον Νέρωνα εν Κο
ρίνθω – δεν έτυχε να πέσει στα χέρια μου, 
αλλά αμφιβάλλω αν θα τ’ αποφάσιζα, λο-
γαριάζοντας την απροσμέτρητη ανία που 
μου προκάλεσε ο Ιωάννης Μίλτων: πο-
λυλογία, ηθικολογία, ελληνοκεντρισμός. 
Ξέρουμε πως ο μεγάλος άγγλος ποιητής 
είχε γνωριστεί μ’ έναν έλληνα λόγιο, τον 
Λεονάρδο Φιλαρά· αυτή η σχέση φαίνεται 
πως ερέθισε τη φαντασία του Ρηγόπουλου 
(όπως και των μελετητών του): α, ώς κι 
οι σπουδαιότεροι ξένοι μας θαυμάζουν και 
μας συμβουλεύονται! Μπορεί νά ’ταν κι 
έτσι, όμως το σίγουρο είναι ότι οι αγ-
γλικανοί είχαν δείξει από τον 16ο αιώνα 
έως και τις αρχές του 18ου κάποιο έντονο 
ενδιαφέρον για τους ορθόδοξους και την 
ορθοδοξία· έψαχναν για συμμάχους στη 
σύγκρουσή τους με τους καθολικούς. Μα 
και οι λόγοι του, όσους διάβασα (ένα μι-
κρό μέρος, καθώς είναι πολλοί, περισσό-
τεροι απ’ όσους σημειώνονται στο βιβλίο) 
προξενούν σήμερα την ίδια ανία· φαίνεται 
όμως πως μια μερίδα τουλάχιστον των 
συγχρόνων του ενθουσιάζονταν.

*
«Μετά τον θάνατον των άλλως συμπα-
θεστάτων Ρηγοπούλου και Ρόκκου Χοϊδά 
εξέλιπον εκ της Βουλής οι κοπανισταί αέ-
ρος»· η γλυκόπικρη ετούτη ειρωνεία προ-
έρχεται από τη γραφίδα του Εμμανουήλ 
Ροΐδη. Δεν ήταν η πρώτη φορά που τον πε-
ριελάμβανε, του προκαλούσε θυμηδία ότι ο 
μακαρίτης χρησιμοποιούσε κάθε τρεις και 
λίγο τον Νιαγάρα στους λόγους του· είχε 
συγκρίνει τα θεατρικά του μ’ εκείνα του 
Αντ. Αντωνιάδη, και ειδικά για τον Νέρω-
να είχε γράψει: «πλείσται αυτού σελίδες 
ηδύναντο να χρησιμεύσωσι ως αξιόλογα 
άρθρα συγχρόνου αθηναϊκής εφημερίδος». 
Από την άλλη ο Βλάσης Γαβριηλίδης τον 
ανέβαζε στα ύψη: «Ετάφη και αυτός εις το 
ρωμαίικον χάος. Εκεί μέσα που πηγαίνει 
φούντο η ευφυΐα, η πρωτοτυπία, ο μέγας 
νους, ο φωτεινός εγκέφαλος, επιπλέει δε η 
αυθάδεια, η κατεργαρία, ο γρόνθος και η 
ατιμία. Τα έργα του Ανδρέα Ρηγόπουλου 

πρέπει να τ’ αρπάξει η νεολαία, αν δεν 
εσάπισε κι αυτή πριν έτι ωριμάσει». 

Αντί ν’ απορούμε με τις αντιφατικές 
γνώμες, καλύτερα ν’ αναζητήσουμε τον 
κοινό-τους πυρήνα: φιλοπατρία, καλές 
προθέσεις, αλλά μαζί κι αναποτελεσμα-
τικότητα – στη ρίζα-τους ο υψωμένος, ο 
επηρμένος, ο ρητορικός λόγος, δηλαδή η 
απόσταση των λόγων από τα πράγματα. 
Τα θεατρικά του «αξιόλογα άρθρα συγχρό-
νου αθηναϊκής εφημερίδος» –ρητορείες μ’ 
άλλα λόγια– δηλαδή ό,τι πιο απαξιωτικό 
για όσους, όπως ο Ροΐδης, αποστρέφονταν 
τις στομφώδεις αοριστίες.

Ναι, αυτή η απόσταση από τον λόγο 
στην πράξη, αυτή η καλλιέργεια του ρη-
τορικού ύφους, αυτή καταξίωσε στα μάτια 
της εποχής το πρόσωπο. Αν ο Ρηγόπουλος 
μακρηγορούσε, αυτό θα πει πως οι συ-
γκαιρινοί του αρέσκονταν στη μακρηγο-
ρία· αν αναφέρονταν διαρκώς στις μεγάλες 
αξίες, είναι γιατι τέτοια ήθελαν ν’ ακούν 
οι ακροατές, αν η Μεγάλη Ιδέα ή όπως 
αλλιώς ονόμαζε τη μελλοντική κυριαρχία 
των Ελλήνων στη Βαλκανική, είναι επειδή 
όλοι μ’ αυτό το όνειρο βαυκαλίζονταν.

Δεν είχαν τρελαθεί όλοι οι Νεοέλληνες 
(εκτός από τον Τρικούπη και τον στενό 
του κύκλο), όχι. Αρέσκονταν στα μεγάλα 
λόγια επειδή υποδόρια, ασυνείδητα, κατα-
νοούσαν πολύ καλά πως τα προβλήματα 
ήταν δυσεπίλυτα, μπορεί και άλυτα. Ακό-
μα κι αν στρατιωτικά κατακτούσες την 
Κωνσταντινούπολη, τί θα έκανες με το ένα 
εκατομμύριο οθωμανούς κατοίκους της; – 
καλύτερα λοιπόν να μην τα σκεφτόμαστε 
αυτά τα δύσκολα. Ο Ρηγόπουλος αναφερό-
ταν συχνά στο ιταλικό παράδειγμα: το ελ-
ληνικό βασίλειο θα έπρεπε να δράσει όπως 
και το Πεδεμόντιο, που είχε οδηγήσει την 
Ιταλία στην ενοποίηση· δεν το έκανε όμως, 
επειδή δεν το ήθελε ο «σατανάς» Όθωνας 
κι η διεφθαρμένη αγέλη που τον περιτρι-
γύριζε. Ότι στην Τοσκάνη, στο Λάτιο, ή 
στη Σικελία δεν κατοικούσαν αλλοεθνείς 
–όπως στα εδάφη της Βαλκανικής και 
της Μικράς Ασίας– αυτό το ήξερε, φυ-
σικά, και ο Ρηγόπουλος και οι ακροατές 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



που τον χειροκροτούσαν. Ότι εκτός απ’ 
τους Έλληνες υπήρχαν κι άλλοι λαοί που 
θεωρούσαν ότι δικαιούνται κομμάτια της 
οθωμανικής κληρονομιάς, επίσης. Ίσως 
να ήξεραν, ή έστω να υποψιάζονταν, πως 
ο δόλιος ο Όθωνας πολύ επιθυμούσε την 
επέκταση των συνόρων του, αλλά ούτε η 
διεθνής συγκυρία το ευνοούσε ούτε οι υπή-
κοοί του ήταν πρόθυμοι για θυσίες. Όταν 
όμως ένα ζήτημα δεν λύνεται, προτιμάς 
να κρύβεσαι πίσω από το δάχτυλό σου, να 
τα φορτώνεις όλα σε κάποιον άλλο – και 
βέβαια χειροκροτάς με ενθουσιασμό τον 
επώνυμο που σου το προτείνει. 

Τον είπα στην αρχή ωραιοπαθή· κι αυτό 
χαρακτηριστικό της εποχής του είναι. Τον 
ακούμε στους λόγους του να αναφέρεται 
συχνά-πυκνά σε προσωπικότητες που 
γνώρισε· ο τάδε Ιταλός υπουργός ήταν φί-
λος του, ο δείνα Γάλλος διανοούμενος επί-
σης· τον νιώθουμε να κοιτάζεται διαρκώς 
στον νοητό του καθρέφτη, να αναφέρεται 
σε παλιότερους λόγους του, στη βουλευ-
τική του ιδιότητα, σε πράγματα που είχε 

κάποτε προτείνει. Αυτή η ατομικότητα, 
αυτό το ισχυρό «εγώ» που ξεχειλίζει από 
παντού, σίγουρα γοήτευε τους συγχρόνους 
του – και τους εκπροσωπούσε συνάμα.   

Υπάρχει ωστόσο κι ένα ακόμα θέμα, 
καίριο, που μοιάζει να διαφοροποιεί αρ-
κετά τον Ρηγόπουλο από ένα μεγάλο 
τμήμα της κοινωνίας του: η Ευρώπη. Ο 
πατρινός ρήτορας δήλωνε φιλοευρωπαίος, 
πίστευε πως το εθνικό ελληνικό ζήτημα 
θα λυνόταν μαζί με τα υπόλοιπα εθνικά 
ζητήματα της Ευρώπης, δεν αποδεχόταν 
άκριτα τις μεγαλοϊδεατικές προτάσεις άλ-
λων, ούτε καταδίκαζε κάθε προσέγγιση 
με την Ευρώπη – το αντίθετο. Ο Νίκος 
Μπακουνάκης απορρίπτει την ιδέα του 
Κ. Θ. Δημαρά ότι λόγου χάρη η ομιλία 
του για την 25η Μαρτίου το 1855 «ενέχει 
σπερματικά ακέρια την θεωρία του νεοελ-
ληνικού εθνικισμού», και τον παρουσιάζει 
ως μια εναλλακτική πρόταση. Δεν θα συμ-
φωνήσω τελείως· πιστεύω πως είμαστε 
μπροστά σε διαφορετική εκδοχή: αλλάζει 
ο αριθμητής, αλλά παρονομαστής παραμέ-
νει ο εθνικισμός. Θα επιμείνω λίγο στον 
πιο «φιλοευρωπαϊκό» λόγο του, αυτόν που 
έγραψε για τον εκφωνήσει μπροστά στο 
ευρωπαϊκό κοινό το 1869 και δημοσιεύε-
ται ως επίμετρο στο βιβλίο. 

Ο λόγος αρχίζει με όλους τους κοινούς 
τόπους: στην αρχαιότητα ο ελληνισμός 
έσωσε της Ευρώπη, ο Ιησούς θαύμαζε 
τους προγόνους μας, η πτώση του Βυ-
ζαντίου συντέλεσε «διά των σοφών προ-
σφύγων του» στην ευρωπαϊκή Αναγέννη-
ση· και στο τρίπτυχο «ελευθερία, ισότης, 
αδελφότης» μετέχουμε ισοδύναμα με τους 
Γάλλους και τους Αμερικανούς: η επα-
νάσταση του 1789 έφερε την ελευθερία, 
εκείνη του 1776 την ισότητα, η δικιά-μας 
του 1821 την «αδελφοποίησιν των λαών» 
– ετούτα τα τελευταία δεν ήταν κοινός τό-
πος, ήταν εύρημα δικό του. Έρχεται έπει-
τα η ουσία· το πώς θα απελευθερωθούν 
όλοι οι λαοί της Ευρώπης: «Η ελευθερία 
διά να γεννηθή και να είναι βιώσιμος έχει 
λοιπόν ανάγκην άλλων ακόμη στοιχείων. 
Ταύτα δε είναι: αντίστασις κατά της τυ-

Ο λόγος, η εικόνα, ο μύθος του Ανδρέα Ρηγόπουλου 405

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες406

ραννίας και βοήθειαι, τας οποίας οι ισχυ-
ρότεροι λαοί οφείλουν να δίδωσι προς τους 
αδυνατοτέρους». Σ’ αυτή τη βοήθεια, που 
την ονομάζει κι αλληλεγγύη, επανέρχεται 
διαρκώς· τη διασαφηνίζει μάλιστα ακριβέ-
στερα: «οξυδερκής αλληλεγγύη».

Όταν όμως φτάνει στο ανατολικό ζή-
τημα, εκεί βλέπουμε πώς εννοεί την οξυ-
δέρκεια: «Το δε Ανατολικόν ζήτημα; Η ευ-
ρωπαϊκή Ανατολή μετά της Μικράς Ασίας 
περιέχει, ως γνωστόν, τέσσαρα στοιχεία· 
τους Γραικούς ή Έλληνας, τους Ρουμα-
νούς, τους Σέρβους μετά-τινων άλλων 
Σλάβων και τους Τούρκους». Εδώ υπο-
σημειώνει – αυτά δεν σκόπευε δηλαδή να 
τα πει στους Ευρωπαίους, απλώς επεξηγεί 
για τους Έλληνες αναγνώστες: «Οι Αλ-
βανοί ανήκουν εις το Ελληνικόν στοιχείον. 
Οι Βούλγαροι, Μαυροβούνιοι και Ερζε-
γοβίνιοι εις το Σερβικόν. Οι δε Αρμένιοι 
δύνανται, αν θέλουν, ν’ αποτελέσωσιν ίδιον 
κράτος· το αληθές συμφέρον των όμως θα 
ήτον να ενωθώσι με το νέον Ελληνικόν 
κράτος», κλπ. Λόγια που γράφονταν τον 
Οκτώβρη του 1869, δυο χρόνια μετά την 
ελληνο-σερβική συμμαχία κι ενάμισι μετά 
την αντίστοιχη στρατιωτική σύμβαση, τη 
στιγμή που ο βουλγαρικός εθνικισμός είχε 
πια φουντώσει και μαίνονταν οι συγκρού-
σεις με το Οικουμενικό πατριαρχείο· η 
Εξαρχία ιδρύθηκε λίγους μήνες αργότερα, 
προτού μάλιστα εκδοθεί σε φυλλάδιο ο 
λόγος. Βούλγαροι, Αλβανοί, Βλάχοι δια-
γράφονται από τον χάρτη της Βαλκανικής, 
όπως κι οι Αρμένιοι από τη Μικρασία, κι 
όλα ετούτα εμφανίζονται ως πασίγνωστα 
κι αυτονόητα: «ως γνωστόν». Οξυδερκείς 
ήταν όσοι δεν έβλεπαν τα πράγματα, μα 
τις επιθυμίες τους.   

«Ούτως η λύσις», συνεχίζει ο λόγος, 
«του Ανατολικού ζητήματος θα επέφερε 
την άμεσον πτώσιν δύο δεσποτισμών, του 
Οθωμανικού και του Αυστριακού, και την 
εγγυτάτην πτώσιν του Ρωσικού δεσποτι-
σμού»… «Αλλ’ η σημερινή διπλωματία 
της Ευρώπης»… «η παλαιά Ευρώπη, 
διατί άλλως-πως ενεργεί, ιδίως καθόσον 
αφορά τον Ελληνισμόν; Κατά το 1867 

είπον από του βουλευτικού ημών βήμα-
τος, εξετάζων το ζήτημα της Ανατολής, 
και τας λέξεις ταύτας: ‘‘Το Ανατολικόν 
ζήτημα είναι πέτρα σκανδάλου δια την 
παλαιάν Ευρώπην… Αλλά διά τους ευ-
ρωπαϊκούς λαούς» … «την νέαν Ευρώ-
πην, αυτό είναι προαίσθημα παρηγορίας, 
αποκάλυψις γενικής σωτηρίας· διότι η 
φυσική, Ελληνική λύσις του Ανατολικού 
ζητήματος περιέχει την λύσιν των ζητη-
μάτων των λαών όλων…’’». Η «ελληνική» 
λοιπόν λύση –που παρακάτω θα διατυπω-
θεί ρητά: «το συμφέρον αυτό της Ευρω-
παϊκής δημοκρατίας» απαιτεί «το να γίνει 
ολόκληρος η Ελλάς έν Κράτος ανεξάρ-
τητον και ελεύθερον, πρωτεύουσαν έχον 
την Κωνσταντινούπολιν»– είναι η φυσική 
λύση. (Ο Ρηγόπουλος μάλιστα, όπως και 
όλοι οι σύγχρονοί-του, αποφεύγει να κάνει 
λόγο για μικρασιατική Ελλάδα, καθώς το 
ζήτημα είχε περισσότερα ακόμη αγκά-
θια.) Και η λύση αυτή θεωρείται περί-
που σίγουρη, καθώς ο ομιλητής «ελπίζει 
και πιστεύει εις την σοφίαν και εις την 
πρόβλεψιν του αιώνος» – αλλά, βέβαια, 
όλα επαφίενται στο μέλλον, δηλαδή στο 
όραμα.

Το χωρίο λοιπόν του 1855 που πα-
ραθέτει ο Δημαράς πραγματικά «ενέχει 
σπερματικά ακέρια την θεωρία του νεο-
ελληνικού εθνικισμού»: «Εδώ ας έλθει 
και ο διστακτικότερος άνθρωπος, και εάν 
εμπορεί, ας μη φωνήξει ότι εδώ, εις την 
γην ταύτην, του Θεού αι βουλαί αι απόρ-
ρητοι εκπληρούνται, ότι την γην ταύτην 
ο Θεός όρισε ακρόπολιν των μεγάλων 
προορισμών, ότι εδώθεν ο Θεός ρυθμίζει 
το βήμα της ανθρωπότητος». Είμαστε το 
κέντρο της υφηλίου· απλώς αργότερα, και 
στο διαφορετικό πλαίσιο του ευρωπαϊκού 
συνεδρίου, στη θέση του Θεού τοποθετεί-
ται η «προοδευτική κίνησις της ανθρωπό-
τητος». Και η Ευρώπη διασπάται νοητά 
στην «παλαιάν», που είναι η πραγματική, 
και την «νέαν», που δεν είναι άλλο από 
την επιθυμία μας.

Και πάλι το ζήτημα δεν είναι αν θα ενο-

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



χοποιήσουμε τον Ρηγόπουλο ή τη νεοελ-
ληνική κοινωνία. Εύκολα σήμερα καταγ-
γέλλουμε τους μεγαλοϊδεατισμούς· αλλά 
το πρόβλημα των πληθυσμών που ζούσαν 
υπόδουλοι έξω από τα στενά σύνορα βά-
ραινε, έσφιγγε σαν μέγγενη την πραγ-
ματικότητα, κι από δίπλα κάθε σκέψη 
και κάθε προγραμματισμό. Γιατι εκτός 
από την ανάγκη να ενταχθούν εκείνοι 
οι άνθρωποι στο ενιαίο εθνικό κράτος, 
υπήρχε και το πρόβλημα μιας μεγαλύ-
τερης αγοράς, της διεύρυνσης δηλαδή 
των δυνατοτήτων της οικονομίας. Το να 
ποντάρουμε όλα τα χαρτιά στην οικο-
νομική ανάπτυξη, αφήνοντας τα εθνικά 
ζητήματα στο περιθώριο, σήμαινε και με-
γάλες προσπάθειες και αναδίπλωση της 
εθνικής υπερηφάνειας. Λίγοι λοιπόν εί-

χαν τα ψυχικά περιθώρια να το σκεφτούν 
–ο Τρικούπης, ο Βικέλας, όχι ο Ροΐδης, 
που έπαιζε και ρητόρευε στον αντίποδα, 
απλώς– και ως φαίνεται κανένας να το 
προτείνει ανοιχτά.

Γι’ αυτό η πολιτική σκέψη στάθηκε 
ανάπηρη, γι’ αυτό η λογοτεχνία εγκλω-
βίστηκε στην ακατάσχετη ρητορεία, γι’ 
αυτό και η ρητορεία επικαθόρισε όλες τις 
πλευρές του νεαρού κράτους: τη γλώσσα, 
τη σκέψη, την ιδεολογία, την πράξη. Και 
τελικά, αν θέλουμε να συλλάβουμε την 
πορεία της νεοελληνικής κοινωνίας στα 
ρομαντικά χρόνια, η μορφή του ρήτορα 
μας είναι απαραίτητη.

ΑλΕξης ΠολΙτης  

Άντα Διάλλα, Η Ρωσία απέναντι στα Βαλκάνια. Ιδεολογία και πολιτική στο δεύτερο μισό 
του 19ου αιώνα, Αθήνα, Αλεξάνδρεια, 2009, 399 σ. 

Από το ξανθό γένος των προφητειών που 
θα ερχόταν να σώσει τους χριστιανούς 
της Οθωμανικής αυτοκρατορίας έως τις 
τρομερές οργανώσεις που υποστήριζαν με 
όλους τους τρόπους τους Σλάβους αδελ-
φούς τους εναντίον των Ελλήνων διανύθη-
κε μια μακρά διαδρομή στο φαντασιακό 
των κατοίκων της ελληνικής χερσονήσου. 
Μια μακρά διαδρομή παραγωγής ελπίδων 
αλλά και φόβων συνδεδεμένων με τη με-
γάλη χριστιανική αυτοκρατορία αλλά και 
τη μητέρα πατρίδα του πανσλαβισμού. Θε-
τικά και αρνητικά στερεότυπα, μυθεύματα 
και αλήθειες, στηριγμένα από τη μια σε 
πραγματικές ιστορικές συνθήκες, από την 
άλλη όμως ενταγμένα σε μια ενδοσκοπική 
ή συνομωσιολογική ανάγνωση της στάσης 

* Πρώτη μορφή του κειμένου δημο-
σιεύθηκε στην εφημερίδα Τα Νέα στις 17 
Απριλίου 2009. 

των Ρώσων.  Ωσάν να μην είχαν αυτοί 
τις δικές τους βλέψεις και γεωπολιτικές 
στρατηγικές, τις εσωτερικές πολιτικές και 
ιδεολογικές τους διεργασίες. 

Σε αυτές τις διεργασίες στο εσωτερικό 
της Ρωσίας είναι αφιερωμένη η πρόσφατη 
μελέτη της Άντας Διάλλα. Μελετώντας 
μια κρίσιμη περίοδο για την αυτοκρατο-
ρία, το β΄ μισό του 19ου αιώνα, η συγγρα-
φέας ξεδιπλώνει και αναλύει ένα κουβάρι 
συζητήσεων αναφορικά με την έννοια της 
ρωσικότητας. Κουβάρι συζητήσεων και 
θέσεων που αποτέλεσαν, όπως αναδεικνύει 
υποδειγματικά η ιστορικός, μια από τις 
πιο σημαντικές πρώτες ύλες για το πλέξι-
μο της ρωσικής εξωτερικής πολιτικής, τη 
σχέση με τα άλλα κράτη και ιδιαίτερα τα  
Βαλκάνια και  την Οθωμανική αυτοκρατο-
ρία. Στον καθρέφτη του άλλου μπορεί κα-
νείς πιο εύκολα να αποτυπώσει τον εαυτό 
του, να διαμορφώσει την εικόνα του.

Εκκινώντας από τον Κριμαϊκό πόλεμο 

Ο λόγος, η εικόνα, ο μύθος του Ανδρέα Ρηγόπουλου 407

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες408

(1853-1856) και το αίσθημα ανασφάλειας 
και κριτικής προς την Ευρώπη που γέννη-
σε η ατυχής για τη Ρωσία έκβασή του, η 
Διάλλα αναδεικνύει τους όρους συγκρότη-
σης του ρωσικού εθνικισμού. Οι μεγάλες 
κρατικές μεταρρυθμίσεις που ακολούθη-
σαν τον πόλεμο επέτρεψαν, με τη χαλάρω-
ση της αυστηρής λογοκρισίας, σε ένα νέο 
στρώμα διανοουμένων να θέσουν ερωτήμα-
τα αναφορικά με την ταυτότητα και τους 
προσανατολισμούς του ρωσικού κράτους. 
Κεντρικό διακύβευμα στην αναζήτηση της 
ρωσικότητας αποτέλεσε η σχέση της Ρω-
σίας με την Ευρώπη, η οποία στο πλαίσιο 
ενός οριενταλιστικού λόγου αντιμετώπιζε 
αμφιθυμικά την τσαρική αυτοκρατορία, 
θέτοντάς την παραδοσιακά στα περιθώρια 
της πολιτιστικής της παράδοσης. Απέ-
ναντι σε αυτή τη στάση θα διαμορφω- 
θούν δυο κύρια ρεύματα σκέψης. Από τη 
μια οι ρομαντικοί σλαβόφιλοι, όσοι αμφι-
σβητούσαν το ευρωπαϊκό πρότυπο, τονίζο-
ντας την ρωσική ιδιαιτερότητα, ζητώντας 
την επιστροφή στις παραδοσιακές αξίες 
της αυτοκρατορίας πριν τον εξευρωπαϊσμό 

που είχε επιχειρήσει ο Μεγάλος Πέτρος. 
Από την άλλη πλευρά οι ευρωπαϊστές, 
όσοι υποστήριζαν την ανάγκη συνέχισης 
των μεταρρυθμίσεων προς την κατεύθυνση 
της πλήρους σύμπλευσης και ενσωμάτω-
σης στην γηραιά ήπειρο. Ρεύματα σκέψης 
που όπως αναδεικνύει η Διάλλα παρά τις 
αντίθετες απόψεις τους συνέκλιναν στην 
ανάγκη μεταρρυθμίσεων, ενισχύοντας τον 
ρώσικο εθνικισμό, προκαλώντας τη δυ-
σπιστία του κράτους, το οποίο στεκόταν 
ιδιαίτερα επιφυλακτικό σε ό,τι νέο έμοιαζε 
να αμφισβητεί τις βασικές δομές της αυ-
τοκρατορικής απολυταρχικής εξουσίας

Μέσα σε αυτό το πλαίσιο θα τεθεί από 
τους σλαβόφιλους, με ένταση και με απή-
χηση στην κοινή γνώμη το ζήτημα της 
σλαβικής ιδέας, του ιδεολογήματος της 
κοινής φυλετικής καταγωγής και της πο-
λιτισμικής συγγένειας. Στο πλαίσιο αυτό 
θα ζητήσουν την ανάμιξη της Ρωσίας για 
την ενίσχυση του αγώνα των συγγενών 
πληθυσμών που ζούσαν στα Βαλκάνια. 
Μελετώντας ένα πολύπλοκο πλέγμα συζη-
τήσεων και πρωτοβουλιών η συγγραφέας 
επισημαίνει τις προσπάθειες των σλαβό-
φιλων να επηρεάσουν την εξωτερική πο-
λιτική ιδιαίτερα απέναντι στο Ανατολικό 
Ζήτημα προκαλώντας την αντίδραση των 
ευρωπαϊστών, αλλά και τη δυσπιστία του 
τσαρικού κράτους, το οποίο συνέπλευσε 
ευκαιριακά μαζί τους με βάση τις δικές 
του στρατηγικές και λαμβάνοντας υπόψη 
τις διαθέσεις της κοινής γνώμης. Κορυφαία 
στιγμή αυτής της σύμπλευσης αποτέλεσε 
η στάση της Ρωσίας στη  βαλκανική κρί-
ση του 1875 και ο ρωσοτουρκικός πόλεμος 
του 1877, ο οποίος, πρακτικά, αποτέλεσε 
και το ορόσημο για την εγκατάλειψη του 
σχετικού ενδιαφέροντος. Η αποτυχία της 
ρώσικης πολιτικής στα Βαλκάνια, η γνω-
ριμία με τον κόσμο των σλαβικών κρα-
τών, έναν κόσμο με έντονες εσωτερικές 
αντιθέσεις, οι εξελίξεις στο εσωτερικό της 
αυτοκρατορίας αποτέλεσαν ορισμένα από 
τα αίτια αυτής της εγκατάλειψης. 

Το βιβλίο της Άντας Διάλλα αποτελεί 
μια σημαίνουσα συμβολή στην πρόσφατη 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



βιβλιογραφία για τον εθνικισμό, καθώς η 
συγγραφέας με μια στέρεη αφήγηση ανα-
λύει μια εξαιρετικά σύνθετη περίπτωση, 
εκείνη της συγκρότησης των σύγχρονων 
αντιλήψεων για το έθνος στο πλαίσιο μιας 
απολυταρχικής αυτοκρατορίας. Στο επί-
κεντρο της προβληματικής της τίθεται η 
συζήτηση των ρώσων διανοουμένων για 
την «εθνική ιδιοπροσωπία», όπως διαρ-
θρώνεται γύρω από τη σχέση δυο παράλ-
ληλων ταυτοτήτων, της εθνοτικά ρωσικής 
και της φυλετικά-πολιτισμικά σλαβικής.  
Αντιμετωπίζοντας τις τελευταίες όχι ως 
διαμορφωμένες αλλά ως ένα ρευστό πλέγ-
μα θέσεων και αντιλήψεων που βρίσκεται 
σε μια συνεχή διαπραγμάτευση,  επιλέγει 
να παρακολουθήσει αυτή τη διαπραγμά-
τευση στο πεδίο της εξωτερικής πολι-
τικής. Σε ένα πεδίο κατακερματισμένο, 
συνδεδεμένο απόλυτα με το εσωτερικό 
της χώρας, η συγγραφέας αναδεικνύει τον 
διαφορετικό μεταβλητό λόγο και στρατη-
γική των παραγόντων που συμβάλλουν 
στην τοποθέτηση της Ρωσίας απέναντι 
στα Βαλκάνια στο πλαίσιο του Ανατολικού 
Ζητήματος: κρατική πολιτική, διανοούμε-
νοι, κοινή γνώμη. 

Η ανά χείρας μελέτη εμπλουτίζει τη 
σύγχρονη συζήτηση των σχέσεων της Ρω-

σίας με την Ευρώπη, εντάσσοντάς την ορ-
γανικά σε ένα πλούσιο τοπίο διαφορετικών 
εθνικών ιδεολογιών. Ξεφεύγοντας από τις 
παλαιότερες αναγνώσεις που εστίαζαν στη 
σύγκλιση ή στην απόκλιση από έναν «δυτι-
κοευρωπαϊκό κανόνα», όπου κυριαρχούσε 
η έννοια του έθνους κράτους, η ιστορικός 
αναδεικνύει την ιδιαιτερότητα της ρωσι-
κής περίπτωσης –στο πλαίσιο της σχέσης 
έθνους-αυτοκρατορίας–, εντάσσοντάς την 
σε μια διευρυμένη ευρωπαϊκή ιστορία, η 
οποία περιλαμβάνει στον πυρήνα της δια-
φορετικές περιπτώσεις, όπως τη ρωσική 
ή την οθωμανική. 

Ένα βιβλίο, λοιπόν, που διευρύνει τους 
ορίζοντες της ελληνικής βιβλιογραφίας – η 
οποία, ιδιαίτερα για το 19ο αιώνα, πάσχει 
από ελληνοκεντρισμό και περιχαράκωση 
στα στενά γεωγραφικά όρια  του ελλη-
νικού βασιλείου. Μελετώντας μια άλλη 
ιστορικά διαμορφωμένη εμπειρία, η συγ-
γραφέας προσθέτει μια μοναδική ψηφίδα 
στη μελέτη του πανσλαβισμού, αναδεικνύ-
οντας ένα παράδειγμα που θα έπρεπε να 
μας απασχολήσει στο μέλλον συγκριτικά 
με την ελληνική περίπτωση. 

ΒαγγΕλης ΚαραμανωλΑκης

Steve Plumb, Neue Sachlichkeit 1918-33. Unity and Diversity of an Art Movement, 
Άµστερνταµ / Νέα Υόρκη, Rodopi, 2006, 165 σ.

Το 1925 ο Gustav Hartlaub, διευθυντής 
του Kunsthalle [Αίθουσα Τέχνης] στο 
Μάνχαϊμ, οργάνωσε την έκθεση µε τίτλο 
«Neue Sachlichkeit: Deutsche Malerei seit 
dem Expressionismus» [«Νέα Αντικειμενι-
κότητα: η γερμανική ζωγραφική από τον 
εξπρεσιονισμό και μετά»], η οποία περι-
λάμβανε 124 έργα 32 καλλιτεχνών. Από 
τότε ο όρος «Νέα Αντικειμενικότητα» επι-
κράτησε έναντι άλλων όρων –όπως «νεονα-
τουραλισμός», «νέος νατουραλισμός», «νέος 
ρεαλισμός» και «νέος πραγματισμός»– που 

επίσης χρησιμοποιούνταν για να προσδιο-
ρίσουν μια μερίδα γερμανών καλλιτεχνών 
που, έχοντας απομακρυνθεί από τον εξπρε-
σιονισμό, είχαν προσανατολιστεί προς το 
ρεαλισμό.1 Η αναζήτηση αφορούσε, όπως 
επισημαίνει ο Jost Hermand, ένα νέο όρο 

1. Για την πρώτη εμφάνιση του όρου 
«Νέα Αντικειμενικότητα», βλ. Fritz Schma
lenbach, «The Term Neue Sachlichkeit», 
The Art Bulletin 22 (Σεπτέμβριος 1940) 
161-165.

Η Ρωσία απέναντι στα Βαλκάνια 409

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες410

για να οριστεί η ιδεολογική και καλλιτεχνι-
κή υπόσταση της νέας γενιάς· αυτός ο όρος 
χρειαζόταν να συνδέεται με τη Δημοκρα-
τία της Βαϊμάρης και να μην παραπέμπει, 
όπως ο εξπρεσιονισμός, στην περίοδο της 
αυτοκρατορίας του Γουλιέλμου.2 Ο όρος του 
Hartlaub, παρά την ασάφεια και των δύο 
λέξεων που περιέχει (το «νέα» προσδιο-
ρίζει μια νέα εμφάνιση ή μια ανανέωση 
και το «αντικειμενικότητα» συνδέεται με 
την αμεροληψία ή με την προσήλωση στο 
αντικείμενο;), καθιερώθηκε εύκολα.

Ασάφεια όμως δε δημιουργεί μόνο ο 
όρος, αλλά και η κατηγοριοποίηση των 
καλλιτεχνών από τον Hartlaub.3 Ειδικό-
τερα, λαμβάνοντας ως δεδομένη τη δια-
φορετικότητα των καλλιτεχνών που συμ
περιέλαβε, πρωτίστως σε επίπεδο ύφους 
και δευτερευόντως σε επίπεδο πολιτικών 
πεποιθήσεων, προέβη στην έκθεσή του σε 
ένα διαχωρισμό μεταξύ αριστερών και δε-
ξιών καλλιτεχνών, χαρακτηρίζοντας τους 
πρώτους «βεριστές» (για παράδειγμα, τους 
Georg Grosz, Otto Dix, Max Beckmann, 
Karl Hubbuch, Rudolf Schlichter) και 
τους δεύτερους «κλασικιστές» (για παρά-
δειγμα, τους Alexander Kanoldt, Carlo 
Mense, Georg Schrimpf). Αυτή η διάκριση 
όμως είχε πολλές αδυναμίες. Πρώτον, για 
να χαρακτηρίσει τους πρώτους «βεριστές» 
στηρίχθηκε στη θεματογραφία τους (έργα 
κοινωνικής κριτικής), ενώ για να χαρα-
κτηρίσει τους δεύτερους «κλασικιστές» 
στηρίχθηκε στο ύφος τους (περισσότερο 
αναπαραστατικό και νατουραλιστικό με 
νεκρές φύσεις, τοπία και προσωπογραφί-
ες ως θέματα). Επομένως, στο εικαστικό 

επίπεδο δε χρησιμοποίησε ένα ενιαίο κρι-
τήριο. Δεύτερον, η πολιτική διάκριση είναι 
παραπλανητική. Ακόμα κι αν ίσχυε σε κά-
ποιο βαθμό για τους πρώτους, σίγουρα δεν 
ίσχυε για τους δεύτερους, εκ των οποίων 
κάποιοι ήταν δεξιοί, αλλά πολλοί εμφα-
νίζονται πολιτικά ουδέτεροι ή ανενεργοί. 
Τέλος, όλη αυτή τη διάκριση ο Hartlaub 
την έκανε μάλλον μόνο σε θεωρητικό επί-
πεδο και όχι σε πρακτικό, αφού τα έργα 
που τελικά επέλεξε να εκθέσει δεν ήταν 
αντιπροσωπευτικά, αν μη τι άλλο του δι-
αχωρισμού που έκανε στην εισαγωγή του 
καταλόγου. Έτσι, για παράδειγμα, σε ό,τι 
αφορά τους βεριστές, από τα έργα που επέ-
λεξε να εκθέσει, με εξαίρεση την περίπτω-
ση του Grosz, ελάχιστα καταδείκνυαν τον 
κοινωνικό προβληματισμό και τον αριστερό 
προσανατολισμό των καλλιτεχνών.4

Από χρονική σκοπιά, η μεταγενέστερη 
ιστοριογραφία τοποθετεί τη Νέα Αντικει-
μενικότητα στα 1924-1929, δηλαδή στα 
χρόνια της σχετικής «σταθερότητας» της 
Δημοκρατίας της Βαϊμάρης, χρησιμοποι-
ώντας όμως πάντα ως κριτήριο για να 
περιλάβει έναν καλλιτέχνη σε αυτή το ότι 
συμμετέσχε στην έκθεση του 1925. Από 
μορφολογική σκοπιά, η Νέα Αντικειμενι-
κότητα έχει κατά βάση συσχετιστεί όχι τόσο 
µε την αµερόληπτη πιστή αναπαράσταση, 
όσο µε την προσήλωση στο αντικείµενο 
(Sache) και την απόδοση μιας νέας οπτικής 
του κόσμου μέσα από ένα αποστασιοποιη-
μένο αναστοχασμό.5 Η πρώτη σημαντική 
μελέτη για τη Νέα Αντικειμενικότητα 

2. Jost Hermand, «Unity Within Diver
sity? The History of the Concept ‘Neue 
Sachlichkeit’», Keith Bullivant (επιμ.), 
Culture and Society in the Weimar Re
public, Μάντσεστερ, Manchester Univer
sity Press, 1977, σ. 167-168.

3. Gustav F. Hartlaub, «Zum Ge
leit», Gustav F. Hartlaub (επιμ.), “Neue 
Sachlichkeit”. Deutsche Malerei seit 
dem Expressionismus, Μανχάιμ, Städt. 
Kunsthalle, 1925, [σ. 3].

4. Η έκθεση του 1925 συνοδεύτηκε 
από τη δημοσίευση της μελέτης του Franz 
Roh Nach-Expressionismus. Magischer 
Realismus. Probleme der neuesten euro
päischen Malerei, Klinkhardt & Bier
mann, Λειψία 1925. Παρά κάποιες επι-
μέρους διαφοροποιήσεις, ο Roh κινήθηκε 
στη λογική του Hartlaub, επικεντρώνο-
ντας σχεδόν αποκλειστικά σε μορφολογι-
κά κριτήρια.

5. Βλ. ενδεικτικά: Hal Foster, Ro
salind Krauss, Yve-Alain Bois και Ben
jamin H.D. Buchloh, Art Since 1900. 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



κυκλοφόρησε το 1969 από τον Wieland 
Schmied, ο οποίος υιοθέτησε πλήρως το 
διαχωρισμό των καλλιτεχνών με βάση τα 
κριτήρια του Hartlaub, ενώ η προσωπική 
του συμβολή ήταν κυρίως πως πρόσθεσε 
ως παράμετρο την τοπική διάκριση των 
καλλιτεχνών βάσει της πόλης στην οποία 
είχαν δραστηριοποιηθεί.6 Από τη δεκαετία 
του ’70 ως σήμερα όλοι οι μελετητές της 
τέχνης των εν λόγω καλλιτεχνών, με ελά-
χιστες εξαιρέσεις,7 αναπαράγουν το μοντέ-
λο του Hartlaub, συχνά σε συνδυασμό με 

εκείνο του Schmied, σχεδόν χωρίς καμία 
διάθεση κριτικής ή αμφισβήτησης και χω-
ρίς να επιχειρούν μια διαφορετική προσέγ-
γιση,8 αν και θα περίμενε κανείς ότι με το 
πέρασμα του χρόνου θα εντόπιζαν τις αδυ-
ναμίες μιας τέτοιας ομαδοποίησης καλλι-
τεχνών τόσο διαφορετικών μεταξύ τους σε 
μορφολογικό και ιδεολογικό επίπεδο, και 
θα όριζαν µε μεγαλύτερη σαφήνεια την 
κατάσταση στη γερμανική ζωγραφική του 
μεσοπολέμου σε επίπεδο ορολογίας, αλλά 
–κυριότερα– και σε επίπεδο ουσίας.

Υπό αυτό το πρίσμα θα πρέπει να 
εξετάσουμε και την πιο πρόσφατη μελέτη 
για τη Νέα Αντικειμενικότητα, που γρά-
φτηκε από τον Steve Plumb, με τον πολ-
λά υποσχόμενο τίτλο Neue Sachlichkeit, 
1918-1933: Unity and Diversity of an 
Art Movement (Rodopi, Άμστερνταμ 2006) 
και βασίζεται στη διδακτορική διατριβή  
που εκπόνησε στο Πανεπιστήμιο του Sunder
land (ολοκληρώθηκε το 2002). Όπως 
αναφέρει ο Plumb στην εισαγωγή του 
βιβλίου του, στόχος του είναι να διερευ-
νήσει «the diversity of the movement, 

Modernism, Antimodernism, Postmo
dernism, Λονδίνο, Thames and Hudson, 
2004 [ελληνική έκδοση: Η τέχνη από 
το 1900. Μοντερνισμός, Αντιμοντερνι-
σμός, Μεταμοντερνισμός, μετάφρ. Ιουλία 
Τσαλακίδου, Αθήνα, Επίκεντρο, 2007]· 
Sergiusz Michalski, New Objectivity. Neue 
Sachlichkeit – Painting in Germany in the 
1920s, μετάφρ. Michael Claridge, Κολω-
νία, Taschen, 2003· Wieland Schmied, 
«Developments in German Art», Christos 
M. Joachimides, Norman Rosenthal και 
Wieland Schmied (επιµ.), German Art in 
the 20th Century. Painting and Sculpture, 
1905-1985, Μόναχο, Prestel, 1985, σ. 
21-72· Bärbel Schrader και Jürgen 
Schebera, The ‘‘Golden’’ Twenties. Art 
and Literature in the Weimar Republic, 
µετάφρ. Katherine Vanovitch, Νιου Χέι
βεν/Λονδίνο, Yale University Press, 1988· 
John Willett, Art and Politics in the 
Weimar Period. The New Sobriety, 1917-
1933, Νέα Υόρκη, Pantheon Books, 
1980· Stephanie Barron (επιμ.), German 
Expressionism 1915-1925, The Second 
Generation, Μόναχο, Prestel,1988· Dennis 
Crockett, German Post-Expressionism. 
The Art of the Great Disorder, 1918-1924, 
Πενσιλβάνια, Pennsylvania State Univer
sity Press, 1999.

6. Wieland Schmied, Neue Sachlich
keit und Magischer Realismus in Deutsch
land, 1918-1933, Αννόβερο, Schmidt-Kü
ster, 1969.

7. Μια διαφορετική προσέγγιση επι-
χείρησαν οι οργανωτές της έκθεσης Ρε-
αλισμός και αντικειμενικότητα. Όψεις 
της γερμανικής τέχνης, 1919-1933, στο 
πλαίσιο της οποίας οι καλλιτέχνες δια-
κρίνονταν σε έξι υποομάδες: 1) ντανταϊ

σμός (Hausmann, Schwitters), 2) βερι-
σμός (Beckmann, Grosz, Dix, Scholz, 
Schlichter, Hubbuch, Schad), 3) νέα αντι-
κειμενικότητα (Grossberg, Räderscheidt, 
Lenk, Kanoldt, Schrimpf, Mense), 4) 
φωτοµοντάζ (Heartfield, Baumeister), 
5) προλεταριακή επαναστατική τέχνη 
(Griebel, Nagel, Grundig, Querner), 6) 
ποιητικός κονστρουκτιβισμός (Hoerle, 
Seiwert, Nerlinger, Arntz). Βλ. Roland 
März και Gottfried Riemann (επιμ.), 
Realismus und Sachlichkeit. Aspekte 
deutscher Kunst, 1919-1933, Βερολίνο, 
Staatlichen Museen, 1974.

8. Για να είμαστε ακριβείς, συχνά οι 
μεταγενέστεροι μελετητές διαπιστώνουν την 
ανεπάρκεια του όρου «Νέα Αντικειμενικό-
τητα»· κάποιοι μάλιστα προσπάθησαν να 
αντικαταστήσουν τον όρο αυτό µε κάποιον 
άλλο, όπως μεταεξπρεσιονισμός, κοινωνι-
κός ρεαλισμός, νεορεαλισμός. Ωστόσο στην 
ουσία δεν άλλαξε κάτι, αφού η κατηγοριο-
ποίηση και τα κριτήρια του Hartlaub εξα-
κολούθησαν να γίνονται αποδεκτά, ακόμα κι 
όπου χρησιμοποιήθηκε κάποιος νέος όρος.

Neue Sachlichkeit, 1918-1933 411

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες412

such as differences and contradictions in 
aims, influences, and the use of devices 
such as allegory, the uncanny, but just as 
importantly, acknowledging coherence».9 
Επιπλέον, δηλώνει πως σκοπεύει να μελε
τήσει τα έργα σε συνάρτηση με το ιστορι-
κό πλαίσιο μέσα στο οποίο παρήχθησαν.

Η πρώτη αδυναμία αυτής της μελέτης 
φαίνεται κιόλας από τον τίτλο, αφού πα-
ρουσιάζει τη Νέα Αντικειμενικότητα ως 
κίνημα. Όμως οι καλλιτέχνες αυτοί ποτέ 
δεν αποτέλεσαν κίνημα· με άλλα λόγια, δεν 
συγκεντρώθηκαν με δική τους πρωτοβου-
λία, λόγω κοινών ιδεολογικών ή τεχνοτρο-
πικών προσεγγίσεων, ούτε κυκλοφόρησαν 
ποτέ κάποιο μανιφέστο ή πρόγραμμα με 
τις θέσεις τους. Η ομαδοποίησή τους ήταν 
μια κατασκευή του Hartlaub. Ο Plumb, 
παρότι αναγνωρίζει και αναφέρει σε διά-
φορα σημεία του κειμένου του το εν λόγω 
στοιχείο,10 δεν προκρίνει τη χρήση ενός 

άλλου όρου, όπως τάση, αλλά παντού στο 
κείμενό του χαρακτηρίζει τη Νέα Αντικει-
μενικότητα «κίνημα».

Επιπλέον, στην ανάλυσή του ακολου-
θεί τον Hartlaub τόσο στην ορολογία, όσο 
και στον τετριμμένο διαχωρισμό των καλ-
λιτεχνών. Παρόλο που αφιερώνει ένα ολό-
κληρο κεφάλαιο στην ιστορία της χρήσης 
του όρου «Νέα Αντικειμενικότητα» στη 
ζωγραφική και στην πρόσληψή του από 
τους μεταγενέστερους μελετητές, στοχεύ-
οντας, όπως υποστηρίζει, στο να επισημά-
νει τις θεωρίες που είναι προβληματικές, 
τελικά δεν το κάνει. Η συγκέντρωση των 
στοιχείων είναι αξιόλογη, αλλά η δική του 
άποψη απουσιάζει ή, ακριβέστερα, χάνε-
ται μέσα στα συνεχόμενα παραθέματα με 
τις απόψεις ιστορικών και κριτικών τέ-
χνης και φιλοσόφων.

Αναφορικά με το στόχο της μελέτης 
του, θα περιμέναμε εξάλλου να αναπτύσσει 
εξίσου το τι διαφοροποιεί και το τι ενώνει 
τους καλσο σκέλος του ερωτήματος. Ως 
προς το πρώτο, το μόνο που αναφέρει είναι 
ότι η κριτική προσέγγιση δεν χαρακτήριζε 
το έργο όλων, αλλά μόνο της πτέρυγας 
των βεριστών. Χαρακτηριστικά αναφέρει 
το εξής: «It is this social role that forms 
a part of Neue Sachlichkeit, which can 
differentiate some painters from others, 
particularly in its criticism of modern 
society».11 Άρα γι’ αυτόν η ειδοποιός δια-
φορά μεταξύ των καλλιτεχνών είναι το αν 
ασκούν κοινωνική κριτική ή όχι.

Σε αυτό το σημείο, αξίζει να σημειω-
θεί ότι πουθενά στη μελέτη του ο Plumb 
δεν αναπτύσσει το ζήτημα της πολιτικής 
ιδεολογίας των καλλιτεχνών γιατί θεωρεί 
ότι τα έργα της Νέας Αντικειμενικότητας 
δεν εξέφραζαν μια σαφή πολιτική άποψη. 
Όπως παρατηρεί: «The artists, at least 
in their work, generally remained non-
committal in terms of politics, while still 
expressing social criticism».12 Ωστόσο εί-

9. Steve Plumb, Neue Sachlichkeit, 
σ. 13.

10. Ενδεικτικά βλ. στο ίδιο, σ. 62.
11. Στο ίδιο, σ. 68-69.
12. Στο ίδιο, σ. 43.

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



ναι μάλλον αδύνατο να υποστηρίξει κα-
νείς πως δεν εκφράζουν μια ρητή πολιτική 
άποψη οι έντονα κριτικές, κυνικές, και 
χλευαστικές συνθέσεις καλλιτεχνών όπως 
οι Grosz, Dix, Schlichter και Scholz, οι 
οποίοι διετέλεσαν κατά τον μεσοπόλεμο 
μέλη του Κομμουνιστικού Κόμματος Γερ-
μανίας (KPD) και στα έργα τους σχολία-
ζαν τα πολιτικά γεγονότα της εποχής, κα-
ταδεικνύοντας την ταξική διαφοροποίηση 
µέσω της απόδοσης της δεινής θέσης των 
εργατών και των ποικίλων μορφών κατα-
πίεσης που υφίσταντο οι ευπαθείς ομάδες, 
σε συνδυασμό µε την προβολή εκείνου που 
θεωρούσαν το αληθινό πρόσωπο των εκμε-
ταλλευτών του προλεταριάτου.

Από την άλλη, το πρώτο στοιχείο που 
αναφέρει ο Plumb ως ενοποιητικό των καλ-
λιτεχνών, δίνοντας παράλληλα το ιστορικό 
πλαίσιο (κεφ. 2), είναι οι κοινές εμπειρίες 
που αντανακλώνται στο έργο τους, δηλαδή 
η εμπειρία του πολέμου και η συνακό-
λουθη απογοήτευση και αποστροφή για 
την εξουσία. Ωστόσο, παρόλο που αυτό 
ισχύει για τα έργα των προαναφερθέντων 
ζωγράφων, δεν ισχύει για έργα καλλιτε-
χνών όπως οι Kanoldt, Mense, Schrimpf, 
Franz Radziwill και Carl Grossberg, οι 
οποίοι φιλοτέχνησαν κυρίως τοπία, νεκρές 
φύσεις και προσωπογραφίες, αλλά συμπε-
ριλήφθηκαν στην έκθεση του Hartlaub. Κι 
αν ακόμα θεωρηθεί πως η επιλογή αυτής 
της θεματογραφίας δηλώνει απόρριψη του 
πολέμου και της πολιτικής, αυτό δεν τεκ-
μηριώνεται – τουλάχιστον όχι στη μελέτη 
του Plumb.

Η σημαντικότερη προσπάθεια του συγ-
γραφέα για να συνδέσει τους καλλιτέχνες 
μεταξύ τους έγκειται στο ότι εντοπίζει 
τρεις έννοιες, την αλληγορία («allegory»), 
το αλλόκοτο («uncunny»), και τη «συλλο-
γικότητα των δύο» («collectivity of two»· 
αναφέρεται στα διπλά πορτρέτα), που θε-
ωρεί ότι διέπουν, αν όχι όλα, τουλάχιστον 
τα περισσότερα έργα της έκθεσης. Η χρή-

ση και των τριών αυτών επινοημάτων, που 
τα συνδέει μεταξύ τους με την προσήλω-
ση στο αντικείμενο, η οποία τοποθετείται 
σκόπιμα με αυθαίρετο τρόπο ως στοιχείο 
της σύνθεσης, θεωρεί ότι αποσκοπεί στην 
κατάδειξη μιας συγκεκριμένης αλήθειας: 
της αποξένωσης και της απομόνωσης του 
ανθρώπου μέσα στο αστικό περιβάλλον 
και του άγχους του για την εκμηχάνιση 
του σύγχρονου κόσμου, που διαρκώς απο-
μακρύνεται από τη φύση. Σε ένα κεφάλαιο 
της μελέτης του (κεφ. 3) αναλύει αυτές 
τις έννοιες θεωρητικά και σε ένα δεύτερο 
(κεφ. 4) προσπαθεί πιο συστηματικά να 
τις εφαρμόσει σε κάποια έργα. Αναμφι-
σβήτητα τα τρία αυτά στοιχεία του Plumb 
μπορούν να εντοπιστούν σε κάποιες περι-
πτώσεις· όμως, όπως τελικά και ο ίδιος 
με αμηχανία παραδέχεται, δεν ισχύουν για 
όλους τους καλλιτέχνες ούτε για όλα τα 
έργα.

Στα δύο επόμενα κεφάλαια ο συγγρα-
φέας προσπαθεί με αρκετά συνοπτικό και 
επιφανειακό τρόπο να δείξει την ευρύτητα 
του φαινομένου της Νέας Αντικειμενικό-
τητας στην τέχνη της φωτογραφίας και 
στη λογοτεχνία αναδεικνύοντας κοινά τους 
σημεία με τη ζωγραφική, ενώ το τελευταίο 
κεφάλαιο το αφιερώνει στο ζήτημα της 
σύνδεσης της τέχνης της Νέας Αντικειμε-
νικότητας με την τέχνη του Τρίτου Ράιχ. 
Ως προς αυτό το τελευταίο ζήτημα, θεωρεί 
ότι αυτή η σύνδεση είναι δικαιολογημένη, 
αφού και η μια και η άλλη τέχνη είναι 
ρεαλιστικές ως προς τη μορφή, αλλά ότι οι 
δύο τέχνες διαφέρουν ως προς το ότι μέσω 
της πρώτης εκφράζονται τα συναισθήματα 
του καλλιτέχνη για το σύγχρονο κόσμο, 
ενώ μέσω της δεύτερης όχι. Ωστόσο το να 
συνδέουμε μορφές τέχνης μόνο στη βάση 
της αναπαραστατικότητας είναι μάλλον 
αφελές, καθώς ένα έργο δεν είναι μόνο ει-
κόνα, αλλά και ιδέα-νόημα. Είναι γεγονός 
ότι οι ρεαλισμοί στην τέχνη είναι πολλοί 
και ποικίλοι και σε κάθε περίπτωση είναι 
αναγκαίο να ορίζουμε τα κριτήρια σύμφω-
να με τα οποία χαρακτηρίζουμε μια τέχνη 
ρεαλιστική, λαμβάνοντας υπόψη τόσο τα 13. Στο ίδιο, σ. 151.

Neue Sachlichkeit, 1918-1933 413

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες414

μορφικά στοιχεία, όσο και το χώρο, το 
χρόνο και τις ιδέες στις οποίες υπόκειται 
ο εκάστοτε ρεαλισμός. Στην περίπτωση 
όμως της Νέας Αντικειμενικότητας είναι 
αδύνατο να καταλήξουμε σε ασφαλή συ-
μπεράσματα αν επιδιώξουμε να αντιμετω-
πίσουμε τους καλλιτέχνες ως μία ομάδα, 
από τη στιγμή που ήταν εξαιρετικά ετερό-
κλητοι ως προς το ύφος, τη θεματολογία, 
αλλά κυρίως ως προς την πολιτική τους 
ιδεολογία. Εδώ μπορούμε να προσθέσουμε 
ότι τα έργα πολλών από τους καλλιτέχνες 
που ο Hartlaub κατέταξε στους αριστερούς 
περιλήφθηκαν στην έκθεση της Εκφυλι-
σμένης Τέχνης που οργάνωσαν οι ναζί το 
1937, ενώ τα έργα των δεξιών ζωγράφων 
της έκθεσης του Hartlaub έγιναν αποδε-
κτά και κάποιοι από αυτούς κατέλαβαν 
επίσημες θέσεις στο ναζιστικό καθεστώς. 
Παρόλα αυτά, ανεξαρτήτως θεματικής και 
ιδεολογίας, όλοι οι καλλιτέχνες κατηγορι-
οποιήθηκαν εντέλει από τους μελετητές ως 
–και ακόμα θεωρούνται– εκπρόσωποι της 
Νέας Αντικειμενικότητας.

Τέλος, στα συμπεράσματά του ο Plumb 
ισχυρίζεται ότι αυτοί οι καλλιτέχνες ορ-
θώς αντιμετωπίζονται ως ομάδα, προβάλ-
λοντας τον απλοϊκό ισχυρισμό πως: «...
to have been grouped as they have for 
so many years, there must be something 
that they all shared…».13 Αφού κάνει 
μια σύνοψη των επιχειρημάτων του, κα-
ταλήγει επίσης στην εξής διαπίστωση: 
«It is therefore the object which is the 
predominant unifying factor in the visual 
art of Neue Sachlichkeit».14 Με δεδομέ-
να όσα εκτέθηκαν παραπάνω, η θέση του 
αυτή δεν είναι καθόλου πρωτότυπη και δεν 
προσφέρει νέες ιδέες και συμπέρασματα. 
Αντιθέτως, συνεχίζει την «παράδοση» των 
μελετητών που προηγήθηκαν, και μάλι-
στα εντείνει την πλάνη γύρω από τη Νέα 
Αντικειμενικότητα χαρακτηρίζοντάς τη 
«κίνημα».

Στο μέτρο βεβαίως που όλοι οι νεό-
τεροι μελετητές ταυτίζονται με τους προ-
γενέστεερους είναι δύσκολο να προκύψει 
κάποια νέα προσέγγιση σχετικά με τη 
Νέα Αντικειμενικότητα. Αυτό που πάνω 
από όλα χρήζει μελέτης είναι η περίπτωση 
του ίδιου του Hartlaub, οι συνθήκες και οι 
σκέψεις που οδήγησαν στην οργάνωση αυ-
τής της έκθεσης, στη χρήση του όρου «Νέα 
Αντικειμενικότητα» και στη συγκεκριμένη 
ομαδοποίηση, αλλά και η υποδοχή αυτών 
από τους συγχρόνους του. Κάτι καινούριο 
θα μπορούσε να προσφέρει μια νέα οπτι-
κή γωνία που θα παραμέριζε για λίγο το 
μοντέλο του Hartlaub και των συνεχιστών 
του και θα εξέταζε µε ποιο τρόπο είναι 
ο κάθε καλλιτέχνης ρεαλιστής, σε τι τον 
εξυπηρετεί ο ρεαλισμός και πότε αυτός 
αποτελεί μια πολιτική ή μια αισθητική δι-
αδικασία. Αξίζει εδώ να προσθέσουμε ότι 
και πολλοί άλλοι γερμανοί καλλιτέχνες της 
περιόδου αυτής, όπως οι Otto Nagel, Karl 
Völker και Otto Griebel, στράφηκαν προς 
το ρεαλισμό, αλλά δεν έχουν ενταχθεί ως 
τώρα στη Νέα Αντικειμενικότητα, απλώς 
και μόνο επειδή δεν συμπεριλήφθηκαν 
στην έκθεση του 1925. Τέλος, είναι πολύ 
σημαντικό να εξετάζουμε και να λαμβά-
νουμε υπόψη την πρόσληψη κάθε φορά του 
όρου «Νέα Αντικειμενικότητα»· αυτό το 
έκανε το 1977 ο Hermand σε άρθρο με 
τίτλο παρόμοιο με του βιβλίου του Plumb 
(«Unity within Diversity? The History of 
the Concept ‘Neue Sachlichkeit’»),15 αλλά 
με άποψη τελείως διαφορετική, αφού κα-
ταλήγει στη διαπίστωση ότι ο όρος εί-
ναι ασαφής και παραπλανητικός. Σχεδόν 
τριάντα χρόνια αργότερα, το βιβλίο του 
Plumb λειτουργεί μάλλον ως υπενθύμι-
ση πως πολλοί μελετητές συνεχίζουν να 
αγνοούν αυτή την ορθή επισήμανση, ανα-
παράγοντας τις ευκολίες και τα στερεό-
τυπα της «Νέας Αντικειμενικότητας» του 
Hartlaub.

ΠΟπη ΣφακιανΑκη

14. Στο ίδιο, σ. 154.
15. Βλ. J. Hermand, ό.π.

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Οντέτ Βαρών-Βασάρ, Η ενηλικίωση μιας γενιάς: νέοι και νέες στην Κατοχή και στην 
Αντίσταση, Αθήνα, Εστία, 2009, 556 σ.

«Η κατανόηση ενσωματώνεται έτσι στην 
‘‘αλήθεια της ιστορίας’’, σ’ εκείνη δηλα-
δή την αλήθεια την οποία η ιστορία εί-
ναι άξια να παραγάγει. Δεν αποτελεί την 
υποκειμενική πλευρά, ενώ η ερμηνεία θα 
καταλάμβανε την αντικειμενική πλευρά. 
Η υποκειμενικότητα δεν είναι μια φυλα-
κή, και η αντικειμενικότητα δεν είναι η 
απελευθέρωση από αυτή την φυλακή». 
Το νόημα της φράσης του Paul Ricoeur 
διατρέχει όλο το νέο βιβλίο της Οντέτ 
Βαρών-Βασάρ –παρατίθεται σε δύο ση-
μεία μάλιστα– καταλήγοντας να γίνει η 
κεντρική του ιδέα. Το Η ενηλικίωση μιας 
γενιάς: νέοι και νέες στην Κατοχή και 
στην Αντίσταση είναι ένα πολυεπίπεδο 
εγχειρίδιο κατανόησης της συμπεριφοράς 
της ελληνικής νεολαίας στα δίσεκτα χρό-
νια της Κατοχής και της Αντίστασης. Η 
συγγραφέας, όπως εξηγεί κατ’ επανάλη-
ψη, επιδιώκει να παρουσιάσει την «ιστορία 
της μοναδικής συνάντησης» των νεανικών 
οργανώσεων με την Αντίσταση (σ. 48), 
να σκιαγραφήσει το δυναμισμό των πρώ-
των, ομού με τις περιπτώσεις που αυτός 
καταλήγει στην αυθυπαρξία τους, και το 
γενεσιουργό καλούπι της δεύτερης σε μια 
σχέση γόνιμης αλληλεπίδρασης. 

Το βιβλίο έχει καταρχάς αυταπόδει-
κτη αξία ως πλήρης και λεπτομερής κα-
ταγραφή των αντιστασιακών οργανώσεων 
νεολαίας όλου του πολιτικού και κοινωνι-
κού φάσματος. Στις 521 σελίδες του πα-
ρελαύνουν η ΕΠΟΝ, η νεολαία (ή ορθότε-
ρα οι νεολαίες) του ΕΔΕΣ –Δημοκρατική 
Νεολαία, ΕΔΕΕ και Ελληνοπούλα–, η 
Στρατιά Σκλαβωμένων Νικητών (ΣΣΝ), 
η ΠΕΑΝ και η Ιερά Ταξιαρχία (ΙΤ). Η 
βεβιασμένη ταύτιση του νεολαιίσιτικου 
συλλογικού υποκειμένου της Κατοχής με 
την ΕΠΟΝ στέρησε αυτές τις οργανώσεις 
από τις δίκαια κερδισμένες δάφνες τους. 
Στη μελέτη, οι «αστικές» οργανώσεις των 
Αθηνών παρουσιάζονται ως δραστήριες 
οργανωτικές δομές που λειτουργούν με 

τη λογική των συγκοινωνούντων δοχείων 
χάρη στην «επαλληλία μελών και στελε-
χών» (Αλέξανδρος Ζαούσης), αλλά το νέο 
στοιχείο που κερδίζει ο αναγνώστης είναι 
η εξαντλητική ανάλυση της κοινωνικής 
και ταξικής τους προέλευσης. Ο εντο-
πισμός τους στην αστική και κοινωνική 
γεωγραφία της Αθήνας (αστικά, μεσοα-
στικά στρώματα, φοιτητικές ομάδες), ο 
επαγγελματικός καταμερισμός των στε-
λεχών τους και, στο μέτρο του δυνατού, η 
ηλικιακή τους σύνθεση, είναι μια ανάλυση 
πολύτιμη για την κοινωνική ιστορία της 
δεκαετίας του ’40 που στρέφει συνήθως 
τα φώτα της αποκλειστικά στην Αριστερά 
για να αντλήσει στοιχεία για την τότε κοι-
νωνία και τη διαστρωμάτωσή της.

Η Οντέτ Βαρών πετυχαίνει να «απο-
καταστήσει» τις μη εαμικές οργανώσεις 
στο βάθρο τους επιχειρώντας ταυτόχρονα 
μια ανάλυση του δυσμετάφραστου στα ελ-
ληνικά γαλλικού όρου «Resistance Civile» 
(αστική αντίσταση/αντίσταση των πολι-
τών). Στο κεφάλαιο των αστικών αντιστα-
σιακών οργανώσεων, η πραγματικότητα 
της ζύμωσης στην αντιστασιακή Αθήνα 
δίνεται περιεκτικά και με τρόπο που θα 
ζήλευε ένας διακεκριμένος ερευνητής των 
αστικών σπουδών: «Η οργάνωση ‘‘ζούσε’’ 
στους υπαίθριους χώρους της γειτονιάς. Ο 
συνεκτικός και προστατευτικός ιστός της 
γειτονιάς αγκαλιάζει τα νέα παιδιά της. 
Οργάνωση λοιπόν μιας πόλης της δεκαε-
τίας του ’40 όπου η γειτονιά όχι μόνο δεν 
έχει πεθάνει αλλά είναι αυτή που ορίζει 
και συντηρεί τον ιστό της οργάνωσης» (σ. 
152). Οργανώσεις με ριζοσπαστικές πο-
λιτικές θέσεις και αποδεδειγμένους ηρωι-
σμούς, τιμώνται περαιτέρω με την καίρια 
διαπίστωση πως η εμφυλιακή ανωμαλία 
συμπαρέσυρε στη λήθη όχι μόνο την Αρι-
στερά, αλλά μια ολόκληρη γενιά. Το μνη-
μείο της ΠΕΑΝ στη Γλάδστωνος τοποθε-
τήθηκε μόλις το 1987, ενώ «μια αντίστοιχη 
ενέργεια στη Γαλλία, θα είχε επιβραβευθεί 

Η ενηλικίωση μιας γενιάς: νέοι και νέες στην Κατοχή και στην Αντίσταση 415

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες416

από την επόμενη της απελευθέρωσης: θα 
είχε εντοιχιστεί αναμνηστική πλάκα από 
αυτές που είναι γεμάτοι οι δρόμοι του 
Παρισιού και για γεγονότα πολύ μικρό-
τερης σημασίας» (σ. 163). Ταυτόχρονα, 
και κυρίως μέσα από την αναπόφευκτη 
σύγκριση με τις οργανώσεις του αριστε-
ρού χώρου (και συγκεκριμένα την ΕΠΟΝ) 
αναδεικνύονται και τα όρια του κοινωνικού 
οράματος: Οι τρεις γυναίκες της νεολαίας 
του ΕΔΕΣ, φανατικά στρατευμένες στην 
ιδέα της Αντίστασης και ακραιφνών δημο-
κρατικών φρονημάτων, παραδέχονται πως 
δεν είχε μπει ποτέ στην οργάνωσή τους 
ζήτημα κοινωνικής χειραφέτησης των 
γυναικών (σ. 217-218), υπογραμμίζοντας 
άθελά τους καίριες διαφορές αντιστασι-
ακής «ποιότητας» και επιτρέποντας στη 
συγγραφέα να αναδείξει τον ιδιαίτερο ρόλο 
του ΕΑΜ και της ΕΠΟΝ στα γεγονότα 
της Κατοχής. 

Ολόκληρο το δεύτερο μέρος είναι αφι-
ερωμένο στην Αριστερά. Μέσα από την 
ιχνηλάτηση της διαδρομής των πρωτο-

βουλιών του ΚΚΕ για τη νεολαία μέσα 
από ποικίλα σχήματα, συσσωματώσεις 
και μέτωπα που σηματοδοτούν πρώτα τη 
μετάβαση από την αντιδικτατορική πάλη 
του 1936-1940 στα καθήκοντα της αντί-
στασης μέσα στη ξένη κατοχή και σε δεύ-
τερο επίπεδο την παράδοση της σκυτάλης 
σε μια νέα γενιά κομμουνιστών. Προδρο-
μικές οργανώσεις ανασύρονται μέσα από 
τη λήθη που τις καταδίκασε η αίγλη των 
αγώνων της Κατοχής, όπως η Φιλειρηνική 
Ένωσις Οργανώσεων Νέων (ΦΕΟΝ), το 
διαπαραταξιακό Αντιδικτατορικό Μέτωπο 
Νέων (ΑΔΝ) και οι ομαδοποιήσεις που 
ξεφύτρωσαν την πρώτη κατοχική περίοδο 
της σύγχυσης και της ανασυγκρότησης:  
Φιλική Εταιρεία Νέων (ΦΕΝ), Ξύπνη-
μα, Φοιτητική Κομμουνιστική Οργάνω-
ση, Ένωση Νέων Αγωνιστών Ρούμελης 
(ΕΝΑΡ), Θεσσαλικός Ιερός Λόχος (ΘΙΛ), 
Παγκρήτιος Οργάνωσις Ελεύθερων Νέων 
(ΠΟΕΝ), η ομόηχη της ΕΠΟΝ, Εθνική 
Πανηπειρωτική Οργάνωση Νεολαίας, 
Λεύτερη Νέα, ΕΑΜ Νέων (ΕΑΜΝ). 
Κάθε οργάνωση παρατίθεται στη χρονική 
συγκυρία της σύστασής της χωρίς να χά-
νεται ποτέ ο συνδετικός ιστός που ορίζει η 
μετάβαση «από την ΟΚΝΕ στην ΕΠΟΝ». 
Η προϊστορία των αριστερών νεολαιών της 
Κατοχής καταλήγει ομαλά στη σύμπηξη 
της ΕΠΟΝ, ένα μέτωπο που πήρε πρω-
τοφανείς διαστάσεις και ενσωμάτωσε μια 
τεράστια κοινωνική δυναμική. Δύσκολα 
κάποιος που φτάνει ως την τελευταία 
σελίδα, θα αρνηθεί την πανθομολογούμε-
νη διαπίστωση πως «ποτέ μια γενιά δεν 
υπήρξε τόσο ταυτισμένη με μια οργάνω-
ση  όσο η νεολαία της Κατοχής με την 
ΕΠΟΝ» (σ. 332). Πίσω από την αίγλη του 
εκρηκτικού αυτού κοινωνικού φαινομένου, 
την «πολιτιστική άνοιξη» των εντύπων, 
των λογοτεχνικών συζητήσεων και των 
θεατρικών παραστάσεων σε βουνά και 
πόλεις  (σ. 451-513), το φρόνημα και τις 
πολεμικές επιδόσεις των ανταρτοεπονιτών 
βρίσκεται η αναντίρρητη πραγματικότητα 
πως «[η ΕΠΟΝ] δεν αρκέστηκε να είναι η 
άρνηση (άρνηση στον κατακτητή, άρνηση 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



στους νόμους της κατοχής), έγινε η θέση. 
Θέση για το τι έπρεπε να είναι η ζωή των 
νέων, ποια έπρεπε να είναι τα δικαιώματά 
τους, ποια η θέση τους στην κοινωνία» 
(σ. 333).

Εν τέλει, η κερδισμένη στο πεδίο της 
μάχης αυτονομία της ΕΠΟΝ και η απαλ-
λαγή της από τα κομματικά (ακόμα και 
τα εαμικά) «δεσμά» ήταν η ειδοποιός δι-
αφορά όχι μόνο σε σχέση με τις υπόλοιπες 
οργανώσεις νεολαίας, αλλά και όλες τις 
άλλες εθνικοαπελευθερωτικές οργανώσεις 
και τα υπόλοιπα εαμικά οργανωτικά σχή-
ματα. Στην ΕΠΟΝ η συγγραφέας βλέπει 
την κορυφαία στιγμή ενός αυθύπαρκτου 
νεολαιίστικου κινήματος που διεκδικεί την 
αυτονομία του από τις προϋπάρχουσες δο-
μές. Αυτό δεν αποδίδεται σε κάποια νο-
μοτέλεια αλλά στη διασταύρωση του πο-
λιτικού βολονταρισμού με τις κατάλληλες 
συνθήκες, που επιβάλλουν κάτι διαφορε-
τικό από μια απλή αντιγραφή του ΕΑΜ 
στη νεολαία. Πουθενά οι νέοι δεν έζησαν 
τόσο ελεύθεροι όσο μέσα στην πρωτοπορία 
της ΕΠΟΝ. Η κάθετη γεωγραφική ταξι-
νόμηση (τοπικές οργανώσεις) και οριζό-
ντια ανάλυση (συμπεριφορές, πολιτιστική 
δράση, έμφυλη διάσταση) πραγματοποι-
ούνται στην έρευνα της Βαρών μέσα από 
την εξάντληση μιας πανσπερμίας πηγών 
που δίνει στο πόνημα τις διαστάσεις μιας 
πραγματικής εγκυκλοπαίδειας. Αλλά και 
η επισήμανση των ορίων της ΕΠΟΝίτικης 
πρωτοβουλίας, των πολλαπλών αδυναμι-
ών και των «σιωπών» (όπως στο ζήτημα 
των διώξεων των Εβραίων), ανήκουν στα 
προτερήματα μιας εμπεριστατωμένης και 
πολύπλευρης θέασης του ζητήματος που 
δεν χαρίζεται σε εύκολες αλήθειες ούτε 
υποκύπτει στη σαγήνη των ηρωικών πε-
ριγραφών.     

Στην «Ενηλικίωση μια Γενιάς» η νε-
ολαία δεν υποβαθμίζεται σε ερευνητικό 
εργαλείο αλλά τοποθετείται πλήρως και 
με ακρίβεια στα ιστορικά και κοινωνικά 
συμφραζόμενα. Η γόνιμη συνδιαλλαγή 
ανάμεσα στις διάφορες ηλικιακές κατη-
γορίες των φορέων της αντίστασης και η 

συγκριτική ανάλυση των γενεών, αναδει-
κνύει με αναντίρρητο τρόπο πως η ελλη-
νική αντίσταση (και εν γένει η ενεργητι-
κή συμπεριφορά κατά την Κατοχή) ήταν 
ξεκάθαρα μια υπόθεση της νεολαίας. Η 
ανάδειξή της σε πρωταγωνιστή της κα-
τοχικής ιστορίας βασίζεται σε δύο βασικά 
φαινόμενα: το ένα είναι καθαρά αντικειμε-
νικό και αφορά την πραγματικότητα των 
αριθμών: Η συμμετοχή των νέων στις 
οργανώσεις ήταν ποιοτικά και ποσοτικά 
τόσο συντριπτική σε σημείο ώστε η Αντί-
σταση να θεωρείται νεολαιίστικη υπόθεση. 
Το δεύτερο είναι υποκειμενικό και αφορά 
στην «ιδιαίτερη ιστορική συνειδητότητα 
της στιγμής» (σ. 32) που χαρακτηρίζει 
τους νεολαίους της κατοχικής γενιάς. Το 
υποκειμενικό στοιχείο εδώ δεν είναι μέρος 
της ανάλυσης αλλά προϋπόθεση. Η συγ-
γραφέας ενδιαφέρεται για την ταυτότητα 
των νέων ως συλλογικό υποκείμενο και τη 
διαμόρφωσή αυτής της ταυτότητας  μέσα 
από την εμπειρία της κατοχικής στράτευ-
σης. Οι έννοιες της στράτευσης και της 
αντίστασης είναι το θεωρητικό πλαίσιο 
της μελέτης χωρίς η εννοιολογική προ-
σέγγιση να γίνεται απλώς λεξικογραφικά 
ή στο χωροχρονικό κενό. Η μεταπολεμι-
κή θεσμική  κατοχύρωση του όρου «αντί-
σταση» και η αποτύπωσή του στην κοινή 
γλωσσική συνείδηση γίνεται με βάση το 
ελληνικό παράδειγμα και η συγκριτική 
οπτική με την ευρωπαϊκή εμπειρία, χωρίς 
να είναι στους εκπεφρασμένους στόχους, 
ακολουθεί κατά πόδας την επιχειρηματο-
λογία.

Επειδή η Οντέτ Βαρών είναι πρώτα 
και πάνω από όλα ιστορικός, «βουτάει» 
κυριολεκτικά στις πηγές της εποχής. 
Έντυπα, προκηρύξεις και παράνομος Τύ-
πος εργαλειοποιούνται για την απαραίτη-
τη ανάλυση της συνθηματολογίας, αυτό 
που θα λέγαμε το «discours» των οργα-
νώσεων. Όμως, τα συμπεράσματα θα ήταν 
απελπιστικά έωλα αν δεν επιστρατευόταν 
η προφορική μαρτυρία για να καλύψει το 
θέμα της βιωμένης εμπειρίας, στοίχημα 
που θέτει και σε μεγάλο βαθμό κερδίζει 

Η ενηλικίωση μιας γενιάς: νέοι και νέες στην Κατοχή και στην Αντίσταση 417

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες418

το βιβλίο και η δημιουργός του. Και είναι 
η «αλήθεια» (και όχι η γοητεία) της  προ-
φορικής μαρτυρίας, όπως τη διατύπωσε 
ο Ντεριντά, που το βιβλίο υπερασπίζεται 
με κάθε απόσπασμα αγωνιστικής εμπει-
ρίας που παρατίθεται στις σελίδες του. Η 
συγγραφέας θέλει με αυτόν τον τρόπο να 
μας πει πως είναι εν τέλει η προφορική 
πηγή που επιτρέπει σε ερευνητή και ανα-
γνώστη να αντιμετωπίσει τη νεολαία ως 
πολύμορφο σύνολο κατανοώντας όλες τις 
εσωτερικές διαφοροποιήσεις ως προς την 
κοινωνική τάξη, το μορφωτικό επίπεδο, 
την ηλικία και το φύλο.

Σε σχέση με το τελευταίο, το βιβλίο ανα
δεικνύει πολλές  αρετές. Ως γυναίκα ιστο-
ρικός, η Οντέτ Βαρών στέκεται ιδιαίτερα 
στο ζήτημα της γυναικείας χειραφέτησης. 
Αυτούσια μέρη του βιβλίου θα μπορούσαν 
να αποτελέσουν ξεχωριστό δοκίμιο γύρω 
από την έμφυλη διάσταση της αντιστασι-
ακής δράσης. Οι νεαρές γυναίκες της αντί-
στασης είναι πλάσματα αυτεξούσια, που 
πετυχαίνουν την τριπλή ανεξαρτητοποίη-
σή τους από τον εθνικό εχθρό, τον ταξικό 
αντίπαλο και τους κοινωνικούς περιορι-
σμούς της οικογένειας και των συντηρη-
τικών μικροκοινωνιών τους. Εστιάζοντας 
στο ΕΑΜ ως τη μόνη οργάνωση με χει-
ραφετησιακά οράματα για τη γυναίκα, η 
συγγραφέας προσεγγίζει την «ειλικρίνεια» 
της έντυπης προπαγάνδας (π.χ. «Πώς 
πρέπει να δουλεύη η γυναίκα στο εθνικό 
απελευθερωτικό μέτωπο») σε αντιπαρά-
θεση με προφορικές μαρτυρίες γυναικών, 
αντιστρέφοντας τη σχέση υποκειμένου και 
αντικειμένου και αντιδιαστέλλοντας προ-
θέσεις και τελικά αποτελέσματα. 

Τα όποια μειονεκτήματα του προκεί-
μενου βιβλίου συνδέονται αποκλειστικά με 
το μέγεθος και τις φιλοδοξίες του. Στο 
μεθοδολογικό τομέα, η μόνη «μομφή» 
είναι το ευαίσθητο θέμα της καταξίωσης 
της προφορικής μαρτυρίας. Πολλοί θα επε-
σήμαναν πως η καταγραφή της βιωμένης 
εμπειρίας μοιραία υποκύπτει στους περιο-
ρισμούς ενός πεπερασμένου δείγματος προ-
σωπικών μαρτυριών, ενώ τα προβλήματα 

πολλαπλασιάζονται όταν χρησιμοποιού-
νται προφορικές πηγές από διαφορετικές 
προελεύσεις. Οι κινηματογραφημένες συ-
νεντεύξεις από το Αρχείο της ΕΡΤ εντυ-
πωσιάζουν με τον αριθμό, την αντιπρο-
σωπευτικότητά τους και τη σημασία τους 
ως αυτόνομο αρχειακό σύνολο (μάλλον μη 
προσβάσιμο σήμερα), διαθέτουν όμως ένα 
σημαντικό μειονέκτημα: δεν απαντούν στα 
ερωτήματα που θα ήθελε η ίδια η συγγρα-
φέας να θέσει. Πέρα από τα μεθοδολογικά, 
η μεγαλύτερη ίσως αδυναμία της μελέτης 
συναρτάται με την επιλογή να παρουσια-
στεί η νεολαία μέσα από τις οργανωμένες 
εκφράσεις της. Όπως γίνεται σαφές τόσο 
στον πρόλογο όσο και από τη γύρω από το 
βιβλίο συζήτηση, η ενηλικίωση αυτής της 
γενιάς προέκυψε μέσα από τη στράτευ-
ση. Και στράτευση σημαίνει οργάνωση. 
Ωστόσο, αν και η Οντέτ Βαρών διαχειρί-
ζεται πολύ επιτυχημένα την αντίστιξη ση-
μαίνοντος και σημαινομένου (οργανωτικής 
διακήρυξης και ατομικής πρόσληψης) και 
διαβάζει πάντοτε πίσω από τις γραμμές, 
η ανάλυση καθηλώνεται συχνά από τον 
καταστατικό λόγο των οργανώσεων και 
αδυνατεί να εντοπίσει την πρόσληψη και 
την εφαρμογή αυτού του λόγου στο πεδίο. 
Εδώ φαίνεται περισσότερο η έλλειψη της 
στρατιωτικής (αντάρτικης) πλευράς του 
ζητήματος, αφού μαζί με αυτό απουσιάζει 
η εμπειρία της ένοπλης δράσης, ο κατο-
χικός εμφύλιος και οι σκληρές ενδοαντι-
στασιακές διαμάχες, τρία πεδία στα οποία 
επίσης πρωτοστάτησαν οι νεολαίοι ένθεν 
κακείθεν. Ο φανατισμός εντοπίζεται και 
καταγράφεται ενίοτε με επαρκή τρόπο (η 
αναφορά στη διάσπαση του ΕΔΕΣ είναι 
υποδειγματική) ως απομάκρυνση από τις 
καταστατικές αρχές και δεν προχωρά όσο 
θα απαιτούσε μια σύνθετη μελέτη κοινω-
νικής ιστορίας. Ως εκ τούτου, το «όραμα» 
και ο «ενθουσιασμός» υπερφαλαγγίζουν 
οδυνηρές πραγματικότητες στις οποίες 
η ίδια νεολαία πρωταγωνίστησε (ας μην 
ξεχνάμε λ.χ. πως η ΟΠΛΑ και η Εθνική 
Πολιτοφυλακή επανδρώθηκαν κατά κύριο 
λόγο από ενθουσιώδεις ΕΠΟΝίτες). Στην 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



ίδια διαπίστωση οδηγεί και η ανυπαρξία 
αναφορών –έστω έμμεσων– σε οργανώ-
σεις αμφιλεγόμενες (όπως η Χ) ή οργα-
νώσεις συνεργατών, που επίσης διέθεταν 
αρκετούς νεολαίους στις τάξεις τους. Αν 
και μια τέτοια είδους κατ’ αντιπαράστα-
ση εξέταση θα ξέφευγε από τους στόχους 
ενός βιβλίου που δηλωμένα εστιάζει στο 
αντιστασιακό κίνημα, θα τόνιζε περισσό-
τερο τις πολλαπλές ταυτότητες και τις 
συγκρουσιακές λογικές μιας νεολαίας που 
βρισκόταν σε πραγματικό αναβρασμό.

Συνοψίζοντας τα παραπάνω υπό το 
φως μιας πρόχειρης περιοδολόγησης, 
το 1943/1944 είναι αισθητά πιο «υπο-
φωτισμένο» στο βιβλίο σε σχέση με το 
1941-1943. Κι όμως, την τελευταία φάση 
της Κατοχής εντάθηκαν οι κοινωνικές 
συγκρούσεις μέσα από τις οποίες πολλα
πλασιάστηκαν και οι «ενηλικιώσεις» της 
νεολαίας.  Το 1943 οι νεολαίοι του 1941 
ήταν ήδη τα «ώριμα» στελέχη που έδι-
ναν τη σκυτάλη σε παιδιά, με όλη τη 
σημασία της λέξης. Το 1944, ο ΕΛΑΣ 
Αθήνας διέθετε 25.000 μαχητές, το 90% 
των οποίων ήταν μεταξύ 15 και 20 ετών,  
ενώ στον Εμφύλιο το φαινόμενο έγινε 

καθολικό αφού ο ΔΣΕ αποτελούνταν στη 
συντριπτική του πλειοψηφία από πρώην 
ΕΠΟΝίτες (σ. 518) και μάλιστα της τε-
λευταίας κατοχικής γενιάς, γεννημένων 
από το 1925 έως το 1930. Κοντολογίς, 
το βιβλίο δεν είναι αρκετά τολμηρό στο 
ζήτημα της κοινωνικής σύγκρουσης της 
Κατοχής και ο στόχος, να αναδείξει τη 
νεολαία σε ιδιαίτερη κατηγορία ανάλυσης, 
παραμένει ανολοκλήρωτος. 

Εν κατακλείδι, η «Ενηλικίωση μιας 
Γενιάς» κατατάσσεται επάξια στις παρα-
δειγματικές μελέτες για την ιστορία της 
Κατοχής αφού υπηρετεί πιστά το είδος 
στο οποίο ανήκει, την κοινωνική ιστορία, 
ενώ καλύπτει επαρκώς ένα μεγάλο βιβλι-
ογραφικό κενό στην ιστορία της δεκαετίας 
του ’40. Αλλά το μεγαλύτερο προτέρημά 
του βρίσκεται σε όσα δεν περιλαμβάνει. 
Και αυτά είναι αφορμή για ακόμα πιο 
γόνιμο προβληματισμό γύρω από τα κοι-
νωνικά φαινόμενα και τα ερευνητικά εργα-
λεία, σκέψεις που δεν θα πάψουν ποτέ να 
απασχολούν τον ιστορικό επιστήμονα. 

ΙΑσονας ΧανδρινΟς

Γιάννης Καρακατσιάνης (επιμ.), Νότια Πελοπόννησος 1935-1950, Αλφειός / Σύνδεσμος 
Φιλολόγων Μεσσηνίας, Αθήνα 2009, 354 σ.

Σε μια παρουσίαση ενός βιβλίου, εκείνο 
που είθισται να γίνεται ή μάλλον –για να 
κυριολεκτώ– να ακούγεται είναι αφειδώς 
τα καλά λόγια για την εκδοτική προσπά-
θεια του-των συγγραφέων, τις αρετές της 
γραφής, την κοπιώδη έρευνα και τη δια-
σταύρωση των πληροφοριών, εν ολίγοις 
την αδιαμφισβήτητη συμβολή που συ-
νιστά για τον σχετικό γνωστικό κλάδο. 
Λιγότερες ωστόσο –από τις καταγραφό-

* Το ανά χείρας κείμενο αναγνώστηκε 
κατά την παρουσίαση του συλλογικού τόμου 
στην Καλαμάτα στις 9 Ιανουαρίου 2010.

μενες– είναι οι φορές που οι παραπάνω 
έπαινοι έχουν ουσιαστικό περιεχόμενο και 
κυριολεκτική σημασία. Μια τέτοια περί-
πτωση αντιπροσωπεύει αναμφίβολα και ο 
ανά χείρας συλλογικός τόμος για τη νότια 
Πελοπόννησο την περίοδο 1935-1950. Για 
να δανειστώ τα λόγια του ίδιου του επιμε-
λητή στο εισαγωγικό σημείωμά του, που 
κάλλιστα εκλαμβάνονται ως ένα είδος δι-
ακηρυγμένης πρόθεσης και ευχετικής εκ-
πλήρωσης, «ο τόμος μπορεί να αποτελέσει 
ένα χρήσιμο εργαλείο για τον ερευνητή 
της περιόδου ή το φοιτητή της ιστορίας 
του τόπου και παράλληλα να ενημερώσει 
κάθε πολίτη της ευρύτερης περιοχής ή 

Η ενηλικίωση μιας γενιάς: νέοι και νέες στην Κατοχή και στην Αντίσταση 419

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες420

καταγόμενο από αυτήν για δρώμενα και 
καταστάσεις στη νότια Πελοπόννησο μια 
‘δύσκολη’ περίοδο, την περίοδο 1935-1950 
[Εισαγωγή Επιμελητή, σ. 7]». Μετά την 
ανάγνωση του τόμου μπορώ να πω αβία-
στα πως πράγματι η συγκεκριμένη πρό-
θεση εκπλήρωσε και με το παραπάνω την 
εξαρχής στόχευσή της.

	 Ο συλλογικός τόμος εντάσσεται στην 
κατηγορία των έργων εκείνων που περι
κλείουν πολύπλευρα την έννοια της τοπικό
τητας, έχοντας επίγνωση πως η συγκεκρι-
μενοποίηση και η τεκμηρίωση της τοπι-
κότητας είναι ο ασφαλέστερος δρόμος για 
τη συγκρότηση του μεγάλου-συνθετικού 
αφηγήματος, όπου η ιστορία από τα πάνω 
–των ελίτ και του κέντρου– συνυπάρχει με 
την εμπειρία των ανώνυμων ανθρώπων, 
της περιφέρειας και της πληθυσμιακής 
βάσης. Στο πλαίσιο αυτό τα τελευταία 
χρόνια έχει παραχθεί ένας διόλου ευκατα-
φρόνητος αριθμός έργων τοπικής ιστορίας, 
σε μια προσπάθεια να βρει ο ιδιαίτερος 
τόπος ή ένα ευρύτερο γεωγραφικό διαμέ-

ρισμα τον δικό του ιστορικό βηματισμό, 
τη δική του φωνή και θέση στο αφήγημα 
της εθνικής ιστορίας, αξιοποιώντας τα πο-
ρίσματα, τα μεθοδολογικά εργαλεία και 
τα ερμηνευτικά σχήματα της διεπιστη-
μονικότητας, αλλά και τα πλεονεκτήματα 
των νέων αρχειακών διαθεσιμοτήτων που 
πρόσφερε το άνοιγμα αρχείων για τη συ-
γκεκριμένη περίοδο στην Ελλάδα και στο 
εξωτερικό. 
	 Η νότια Πελοπόννησος, όντας στην πε
ριφέρεια και σε απόσταση από το κέντρο, 
δεν στερήθηκε μόνο όσα το ίδιο το κέντρο 
διέθετε και ενίοτε πρόσφερε, αλλά και την 
καταρχήν απόπειρα επιστημονικής κατα-
γραφής της τοπικής ιστορίας και της ανά-
δειξης στο προσκήνιο των αφανών δρώ-
ντων υποκειμένων. Διαθέτοντας η περιοχή 
το απαραίτητο πλέον επιστημονικό προ-
σωπικό για την ανάληψη και την ευόδω-
ση μιας τέτοιας πρωτοβουλίας, προσφέρει 
σήμερα στο αναγνωστικό κοινό έναν τόμο 
που είμαι βέβαιος πως θα εκτιμηθεί δεό-
ντως. Εδώ χρειάζεται να προσθέσω πως 
στις περισσότερες των περιπτώσεων δεν 
αρκούν οι καλές προθέσεις και η θέλη-
ση για προσφορά στον τόπο καταγωγής 
ή διαμονής. Χωρίς τη συντονισμένη προ-
σπάθεια και την οικονομική υποστήριξη, η 
πρόθεση και τα επιστημονικά εφόδια είναι 
δύσκολο να λάβουν «σάρκα και οστά» και 
να βρεθούν μετουσιωμένα στις προθήκες 
των βιβλιοπωλείων. Θα πρέπει λοιπόν να 
εξαρθεί εδώ η συνεισφορά του Συνδέσμου 
Φιλολόγων Μεσσηνίας, για τον οποίο το 
βιβλίο αυτό αποτελεί την πρώτη εκδοτική 
συμμετοχή από το έτος της ίδρυσής του 
το 1988. Από όσο γνωρίζω μια τέτοια συ-
νειδητή επιλογή πνευματικής ευαισθητο-
ποίησης και προσφοράς δεν αποτελεί τον 
κανόνα αλλά την εξαίρεση, πόσω μάλλον 
όταν το πρώτο αυτό εκδοτικό εγχείρημα 
περικλείει τα επιστημονικά συμπεράσμα-
τα μελετών για μια ιδιαίτερα «ευαίσθητη» 
περίοδο της νεότερης ελληνικής ιστορίας, 
αυτής των κινημάτων, της μεταξικής 
δικτατορίας, των πολέμων και της Κα-
τοχής, των πολωτικών πολιτικών παθών 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



και των ενδοελληνικών συγκρούσεων, της 
πολύπλευρης βίας, του κυρίως Εμφυλίου 
Πολέμου και των εκτάκτων νομοθετημά-
των ενός «έθνους σε κρίση».
	 Το συλλογικό έργο Νότια Πελοπόν-
νησος, 1935-1950 διαρθρώνεται σε τέσ-
σερις ενότητες, που ασφαλώς προέκυψαν 
από τις σχετικές διαθεσιμότητες και τις 
συνεπακόλουθες προσφορές συμβολής. Θα 
ήταν ευχής έργον –για να διερμηνεύσω 
τις μύχιες σκέψεις όσων κοπίασαν για το 
άρτιο αυτό τελικό αποτέλεσμα– να καλύ-
πτονταν πολλά περισσότερα θεματικά επί-
πεδα εντός του προκαθορισμένου χρονικού 
πλαισίου, χωρίς αυτό σε καμία περίπτωση 
να σημαίνει πως τα άρθρα του παρόντος 
τόμου δεν προσφέρουν μια ολοκληρωμένη 
εικόνα της αναφερόμενης περιόδου. Και οι 
τέσσερις ενότητες, με τα συνολικά δεκα-
τρία άρθρα, επικεντρώνονται τοπικά και 
χρονικά στις δεκαετίες ’30, ’40 και ’50 και 
ασχολούνται με ζητήματα που άπτονται 
της πολιτικής, κοινωνικής και οικονομικής 
ιστορίας, του πολιτισμού, της δημόσιας 
και εξατομικευμένης μνήμης. Φυσικά οι 
συγγραφείς δεν αφήνουν ασχολίαστες τις 
μεταπολεμικές επιπτώσεις που είχαν τα 
δραματικά γεγονότα των δεκαετιών αυτών 
στις τοπικές κοινωνίες, προσδίδοντας στις 
μικρογραφικές αυτές επιπτώσεις εθνι-
κά χαρακτηριστικά γνωρίσματα. Όπως 
αναφέρθηκε και προηγουμένως, η τοπική 
διάσταση και η μικρο-ιστορία βρίσκονται 
σε άμεση συνάφεια και παρακολουθούν τις 
εξελίξεις που λαμβάνουν χώρα εκτός των 
τειχών της νότιας Πελοποννήσου, τόσο σε 
σχέση με άλλες όμορες περιοχές, όπως 
για παράδειγμα με τον νομό Αχαΐας και 
το μεγάλο αστικό κέντρο της Πάτρας, 
όσο και με τα πολιτικοκοινωνικά δρώμε-
να στην ελληνική πρωτεύουσα και κατ’ 
επέκταση στην υπόλοιπη Ελλάδα.
	 Χωρίς να διεκδικώ σε καμία περί-
πτωση την ιδιότητα του ειδήμονα για την 
περιοχή και τους ανθρώπους της, μπήκα 
εξαρχής στη θέση του απλού αναγνώστη 
με σκοπό να μάθω και όχι τόσο για να 
καταλήξω σε μερικές αράδες για χάρη 

της παρούσας βιβλιοκριτικής. Εκείνο που 
αποκόμισα από την ανάγνωση των άρθρων 
είναι πως η εμπειρία του νότιου πελοπον-
νησιακού χώρου –βιωμένη και διαμεσο-
λαβημένη– είναι ταυτόχρονα η εμπειρία 
συμβάντων που καταγράφηκαν και στην 
υπόλοιπη Ελλάδα, με τις δύο σχηματι-
κές εμπειρίες να συγκλίνουν στα βασικά 
χαρακτηριστικά τους αλλά να αποκλίνουν 
σε σχέση με τους επιμέρους παράγοντες 
του χώρου και της γεωγραφίας, του ατό-
μου και της τοπικής ιδιοσυγκρασίας, εν 
τέλει των ιδιαιτεροτήτων που πρόσφερε 
απλόχερα η Κατοχή και ο Εμφύλιος στον 
τόπο και στο άτομο. Θα μπορούσε κανείς 
να σταχυολογήσει πολλά και ενδιαφέροντα 
από τα άρθρα και να αξιοποιήσει άμεσα 
τα συμπεράσματα, στα οποία καταλήγουν 
οι συγγραφείς τους.
	 Εν συντομία αναφέρω μερικά μόνο 
από αυτά: α) το κύμα της πολιτικής με-
τανάστευσης που έπληξε τη Μάνη μετά το 
1945 –απότοκο της τρομοκρατικής βίας 
και των ανεπιτυχών προσπαθειών εθνικής 
συμφιλίωσης– και το οποίο μόνο με την 
οικονομική μετανάστευση των προηγούμε-
νων και των επόμενων δεκαετιών μπορεί 
να συγκριθεί (σ. 19-38), β) τη χαρτογρά-
φηση της εμφύλιας βίας στον μεσσηνιακό 
χώρο, που όσο και αν εγείρει για κάποιους 
επιμέρους ενστάσεις, μερικές εκ των οποί-
ων εστιάζουν στην πρωτοκαθεδρία της 
«κόκκινης βίας» σε σχέση με τη «μαύ-
ρη», συνιστά μια εξαιρετική και άκρως 
επίπονη μελέτη ποσοτικής προσέγγισης, 
αναδεικνύοντας επιπλέον ως καθοριστικό 
παράγοντα στις εμφύλιες συγκρούσεις τη 
γεωγραφία (σ. 39-59), γ) την προβολή 
της «θέσης» περί της ειρηνικής επίλυσης 
των διαφορών που φέρεται να υιοθέτησε το 
ΕΑΜ-ΕΛΑΣ, σε πείσμα των οργανωτικών 
αδυναμιών, των προσωπικών στρατηγικών 
και των αντεκδικήσεων, και η οποία έρ-
χεται να αντικρούσει τα επιχειρήματα για 
την επιδίωξη του ΕΛΑΣ να μονοπωλήσει 
τον αντιστασιακό αγώνα, επιδιώκοντας 
μεσοπρόθεσμα στην κατάληψη της εξουσί-
ας. Στη συγκεκριμένη περίπτωση, οι από-

Νότια Πελοπόννησος, 1935-1950 421

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες422

ψεις περί των «υπερβάσεων» εκ μέρους 
τοπικών στελεχών του ΕΑΜ χρειάζεται 
να υπερβούν και οι ίδιες τις ιδεολογικές 
εμμονές του παρόντος και να σταθούν με 
εντιμότητα απέναντι στα γεγονότα, ακόμα 
και όταν αυτά ξεπερνούν τα όποια βολικά 
ερμηνευτικά σχήματα και τις υποκειμενι-
κές αναγνώσεις των αρχειακών τεκμηρίων 
(σ. 61-102).
	 Περνώντας ο αναγνώστης σε λιγότερα 
επώδυνα θέματα –στα οποία ωστόσο θα 
επανέλθει και αργότερα– παρακολουθεί 
κατά την περίοδο εφαρμογής του βενιζελι-
κού εκσυγχρονιστικού προγράμματος τις 
προσπάθειες να οργανωθεί και να πειθαρ-
χηθεί η ύπαιθρος μέσω της ίδρυσης υποκα-
ταστημάτων της νεοϊδρυθείσας Αγροτικής 
Τράπεζας, κρατικές προσπάθειες έναντι 
των οποίων η νότια Πελοπόννησος εμ-
φάνισε μια αρχική υστέρηση εξαιτίας της 
μειωμένης σημασίας της σταφιδοκαλλιέρ-
γειας για τη εθνική οικονομία, αλλά και 
των ισχυρών τοκογλυφικών δικτύων στην 
περιοχή (σ. 103-126), ενώ στη συνέχεια 
διανοίγονται ενώπιόν του τα βιογραφικά 
των αιρετών αλλά και δοτών αρχόντων της 
τοπικής αυτοδιοίκησης, πολλοί από τους 
οποίους βρέθηκαν μεταξύ σφύρας και άκ-
μονος, με αποτέλεσμα να συντριβούν τόσο 
σε φυσικό όσο και σε μνημονικό επίπεδο 
(σ. 129-155). Μεταξύ μιας άλλης σφύ-
ρας και άκμονος κλήθηκαν να δικάσουν 
και τα Ειδικά Δικαστήρια ανά την Ελ-
λάδα και επομένως και στην περίπτωση 
των δοσιλόγων της Πελοποννήσου. Υπό 
το πρίσμα αυτό θα πρέπει να αξιολογή-
σουμε τη λειτουργία τους από τη στιγμή 
που διαθέτουμε τα πρακτικά των δικών και 
κυρίως τις σχηματισθείσες δικογραφίες. 
Τα Ειδικά Δικαστήρια δεν λειτούργησαν 
εντός ενός πολιτικά αποστεωμένου θαλά-
μου κατά τη διάρκεια του Εμφυλίου και η 
χρονική οροφή του 1951-52 δεν θα πρέπει 
ως εκ τούτου να εκληφθεί ως ένα ακόμη 
θεσμικό εργαλείο της εθνικοφροσύνης για 
την νομική και ηθική καταδίκη της αρι-
στερής αντίστασης (σ. 157-178).
	 Στο χώρο της βιωμένης εμπειρίας και 

του μνημονικού λόγου ξεχωρίζουν τα αυ-
τοβιογραφικά κείμενα δύο εκ των πρωτα
γωνιστών του ΔΣΕ Πελοποννήσου, του 
Κωνσταντίνου Παπακωνσταντίνου και 
του Αρίστου Καμαρινού, με τον πρώτο 
να αντιπροσωπεύει τον αιρετικό λόγο και 
τον δεύτερο τον κόσμο της κομματικής 
ορθοδοξίας. Εντέλει η διαχείριση της ήτ-
τας διαμεσολαβείται –ασφαλώς όχι μόνο 
στις συγκεκριμένες περιπτώσεις– από τις 
προσωπικές επιλογές των υποκειμένων 
και αποτυπώνεται στον μνημονικό λόγο 
της αριστεράς για να καταδείξει τον μετα-
πολεμικό κατακερματισμό της ανεκπλή-
ρωτης νεοτερικότητας που αντιπροσώπευε 
το εαμικό κίνημα (σ. 181-203). Η επεξερ-
γασμένη μνήμη της σύγκρουσης μεταξύ 
ΕΛΑΣ και Ελληνικού Στρατού-Εθνικής 
Ένωσης Βασιλοφρόνων αναδύεται μέσα 
από τα απομνημονεύματα του Ναπολέο-
ντα Παπαγιαννόπουλου που αναμφίβολα 
αποτελούν ιστορική πηγή αλλά που δεν 
μπορούν –και δεν πρέπει– να επιτελούν το 
ρόλο της ερμηνευτικής πλάστιγγας στην 
άγονη κατά τη γνώμη μου συζήτηση –με 
τους όρους που αυτή λαμβάνει χώρα– για 
το ποιος διεξήγαγε εθνικοαπελευθερωτικό 
αγώνα και ποιος όχι (σ. 205-228).
	 Θα ήθελα στο σημείο αυτό να στα-
θώ ιδιαίτερα στο άρθρο του εκλιπόντος 
Ηλία Ταβουλάρη, για να υπογραμμίσω 
τις εικόνες που αυτό ζωντανεύει της προ-
πολεμικής οικονομικής και υγειονομικής 
καχεξίας, η οποία ταλάνιζε την ελληνική 
ύπαιθρο και απέκτησε διαστάσεις εθνι-
κής τραγωδίας, όταν εξελίχθηκε σε λιμό 
στην Κατοχή. Ο νεαρός τότε Ταβουλάρης 
αντάλλαξε σύκα με ρούχα στην Ομόνοια 
και έσπευσε να εγκαταλείψει την πρωτεύ-
ουσα σοκαρισμένος από τον θάνατο που 
πλανιόταν πάνω από την μεγαλούπολη 
(σ. 229-237). Αυτός ο ενδόμυχος λαϊκός 
πόνος, τα βάσανα και οι προσμονές απέ-
κτησαν με τον καιρό γραπτή διάσταση, 
όπως συνέβη και στην περίπτωση των 
γνωστών μανιάτικων μοιρολογιών (σ. 
239-258)· αλλά καθώς η ζωή είναι μια 
συνεχής εναλλαγή χαράς και λύπης, ενός 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



ατέρμονου κλαυσίγελου, ο θάνατος γρή-
γορα δίνει τη θέση του στη ζωή, οπότε 
το θέατρο και ο κινηματογράφος –κάποτε 
σε ανταγωνιστική σχέση– αποτελούν τις 
μοναδικές ηλιαχτίδες πολιτιστικού φωτός, 
σε μια επαρχία που διψά κυριολεκτικά και 
για άρτο, αλλά και για θέαμα (σ. 261-302 
και 319-329). Άλλωστε ο πολιτισμός βρέ-
θηκε από νωρίς στη δίνη της σύγκρουσης 
των δημοκρατιών με τον ολοκληρωτισμό 
και η πολιτική προωθήθηκε και μέσα από 
τον πολιτιστικό ανταγωνισμό, με πεδίο 
εφαρμογής τόσο τα μεγάλα αστικά κέντρα 
όσο και τις μικρές πόλεις στην ελληνική 
επαρχία. Η Καλαμάτα τοποθετήθηκε στο 
στόχαστρο των προπαγανδιστικών μηχα-
νισμών των Μεγάλων Δυνάμεων, σε μια 
εποχή του πρόσφατου παρελθόντος κατά 
την οποία αντιπροσώπευε την «ελληνική 
Σιβηρία», δυστυχώς όχι μόνο για τους ξέ-
νους προπαγανδιστές, αλλά ενδεχομένως 
και για κάποιους εκ των αντιπροσώπων 

της κεντρικής ελληνικής διοίκησης (σ. 
303-317).
	 Κλείνοντας, δεν μπορώ παρά να εξάρω 
την ποιότητα της έκδοσης, έργο στο οποίο 
αναμφίβολα η συμβολή των φιλολογικών 
επιμελητριών (Μαρία και Αντιγόνη Τσα-
γκαράκη) κρίνεται μείζονος σημασίας. Το 
ανά χείρας έργο σίγουρα θα βρει τη θέση 
του στην παραγόμενη εργογραφία και θα 
αξιοποιηθεί από την επιστημονική κοινό-
τητα, που πλέον –μακριά από κάθε είδους 
αγκυλώσεις– δεν διστάζει να θέτει το δά-
κτυλο επί τον τύπον των ήλων. Μένει να 
βρει μιμητές, ώστε τελικά από τις μικρές 
ψηφίδες να είμαστε σε θέση να αναχθούμε 
στη μεγάλη σύνθεση, που πλέον θα στηρί-
ζεται σε επιμέρους επιστημονικά δεδομέ-
να ανά γεωγραφικές περιοχές και όχι σε 
ατεκμηρίωτες ή σκόρπιες καταγραφές.

ΣτρΑτος Ν. ΔορδανΑς

Ιωάννα Παπαθανασίου με τη συνεργασία των Πολίνας Ιορδανίδου, Άντας Κάπολα, Τάσου 
Σακελλαρόπουλου, Αγγελικής Χριστοδούλου, Η Νεολαία Λαμπράκη τη δεκαετία του 1960. 
Αρχειακές τεκμηριώσεις και αυτοβιογραφικές καταθέσεις, Ιστορικό Αρχείο Ελληνικής Νεο
λαίας Γενικής Γραμματείας Νέας Γενιάς αρ. 47 / Ινστιτούτο Νεοελληνικών Ερευνών Ε.Ι.Ε., 
Αθήνα 2008, 675 σ.

Το βιβλίο της Ιωάννας Παπαθανασίου που 
κυκλοφόρησε τον περασμένο Μάιο εντάσ-
σεται στη μακρά σειρά των κοπιαστικών 
και χρονοβόρων εγχειρημάτων που συνί-
στανται σε λεπτομερείς καταγραφές αρ-
χειακών ιστών, αποδελτιώσεις περιοδικών 
και εφημερίδων, καταγραφές αρχειακών 
τεκμηρίων, στη σύνταξη περιεκτικών και 
αντιπροσωπευτικών χρονολογίων και βιο-
γραφικών σημειωμάτων.  

Είναι μάλλον ελάχιστοι οι χώροι, το 
επιστημονικό δυναμικό των οποίων θεωρεί 
ότι συνιστά εκ των ων ουκ άνευ κομμά-
τι της δουλειάς του η «ειδικού ενδιαφέ-
ροντος» συστηματική ενασχόληση με τη 
διευκόλυνση της ερευνητικής διαδικασίας 

και την οικείωση ενός ιδιαίτερου τομέα 
της, της αρχειακής δουλειάς, που δεν χαί
ρει πια της αίγλης του παρελθόντος. Στα 
ΑΣΚΙ η σχετική παραγωγή δεν είναι μικρή: 
η Ιωάννα Παπαθανασίου το έχει ξανακάνει 
με το βιβλίο για την ΕΔΑ, με τη συν-
δρομή και τότε της Άντας Κάπολα από 
τη σημερινή ομάδα, την οποία αποτελούν 
ακόμη οι Τάσος Σακελλαρόπουλος, Πολί-
να Ιορδανίδου και Αγγελική Χριστοδού-
λου. Στην ίδια κατηγορία ανήκουν και οι 
αρχειακές τεκμηριώσεις για την ΕΠΟΝ 
και τον Ραδιοφωνικό Σταθμό «Ελεύθερη 
Ελλάδα»/«Φωνή της Αλήθειας». Κοντά σε 
αυτά, και από ένα παράπλευρο μετερίζι, 
οι βιβλιογραφικές καταγραφές. Όλες δου-

Νότια Πελοπόννησος, 1935-1950 423

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες424

λειές που απολήγουν σε βιβλία-εργαλεία 
στα οποία θα ανατρέξει κανείς αναζητώ-
ντας την ακρίβεια των πληροφοριών, και 
σε βιβλία-βάσεις δεδομένων με πληθώρα 
στοιχείων για την περαιτέρω επιστημονι-
κή επεξεργασία.

Δεν είναι μόνο όμως το υπόβαθρο που 
δημιουργούν ανάλογες δουλειές. Υπάρχουν 
πολλοί τρόποι να συζητά ένας ιστορικός 
για τη δύσκολη υπόθεση που λέγεται μέ-
θοδος της ιστορικής έρευνας. Με το βι-
βλίο αυτό, η συγγραφέας του προτείνει 
μια μέθοδο επιστημονικής δουλειάς. Συ-
νεπώς, δεν πρόκειται για ένα εγχειρίδιο 
αποκλειστικά τεκμηριωτικό, αφού άρρητα 
η διάρθρωσή του παρέχει έναν τρόπο προ-
σέγγισης της ιστορικής στιγμής ενός πα-
ρελθόντος τόπου. Το βιβλίο συνομιλεί με 
τον ερευνητή της νεολαίας προτείνοντας 
ένα ερμηνευτικό σχήμα για την κατανόη-
ση των μηχανισμών που αποκρυστάλλω-
σαν τον εν λόγω πολιτικό σχηματισμό με 
τα ειδικά χαρακτηριστικά του. Σ’ αυτό 
συνθέτει τη γνώση του γεγονοτολογικού 
πλαισίου της περιόδου και την προϊστορία 
του χώρου, την αρχειακή ανάγνωση και 
τεκμηρίωση, την ιστορική ερμηνεία και 
αφήγηση, την επίγνωση του κοινωνικού 
υποβάθρου των πρωταγωνιστών και την 
επιδίωξη της συμβολής τους στη συμπλή-
ρωση των κενών –εκεί που αναπόφευκτα 
υπάρχουν ελλείψεις–, ενίοτε αναγκαστικά 
μέσα από τον πολύ γοητευτικό προσωπικό 
αναστοχασμό εκ μέρους τους των ιδεών 
που παρήγαν τότε για να κατανοήσουν τον 
εαυτό τους και τον κόσμο τους. 

Σε μια τέτοια λογική διαρθρώνεται 
και ο σκελετός του τόμου: Εκκινεί με μια 
περιεκτική αναδρομή στο παλίμψηστο των 
νεολαιίστικων κινημάτων και οργανώσεων 
της αριστεράς μετά το πέρας του εμφυλί-
ου. Συνεχίζει με τη λεπτομερή καταγραφή 
του καταλόγου του αρχείου του Κεντρικού 
Συμβουλίου. Από εκεί περνά στη συστη-
ματική καταγραφή του συνόλου των εντύ-
πων της οργάνωσης, όπου παρατίθενται 
οι αποδελτιώσεις του περιοδικού Τετρά-
δια της Δημοκρατίας –έντυπο αρχικά της 

Δημοκρατικής Κίνησης Νέων «Γρηγόρης 
Λαμπράκης»– και της εφημερίδας Η Γε-
νιά μας. Σειρά έχει η αποδελτίωση της 
σχετιζόμενης με τους Λαμπράκηδες αρ-
θρογραφίας από τις σελίδες της Αυγής, 
που καταγράφεται σε ηλεκτρονική βάση. 
Να σημειωθεί ότι περιλήψεις των άρθρων 
με τις οποίες συμπληρώνεται η αποδελ-
τίωση μπορούν να διαβαστούν αυτόνομα 
δίνοντας μια πολύ περιεκτική εικόνα της 
καθημερινής δράσης της ΔΝΛ. Επιπλέ-
ον, παρατίθεται αναλυτικό χρονολόγιο με 
τα βασικότερα γεγονότα της ελληνικής 
και διεθνούς σκηνής από τον Ιανουάριο 
του 1963. Τέλος, συμπληρώνεται με τις 
εξαιρετικής σημασίας και ενδιαφέροντος 
σύντομες βιογραφικές συνεντεύξεις των 
μελών του Κεντρικού Συμβουλίου και της 
Εξελεγκτικής Επιτροπής της ΔΝΛ. 

Εδώ, θα μπορούσε κανείς να σταθεί 
ιδιαίτερα. Τα 61 βιογραφικά σημειώματα 
απαντούν σε ένα πυκνό ερωτηματολόγιο 
εστιασμένο σε πέντε κομβικές κατηγορίες 
ερωτημάτων, που δημιουργούν έναν πρώ-
το ιστό, ώστε να αποτυπωθεί ανάγλυφα 
το προφίλ των κεντρικών στελεχών της 
ΔΝΛ: τα προσωπικά στοιχεία, το κοινω-
νικό και πολιτικό υπόβαθρο των γονιών, η 
προσωπική πολιτική δραστηριότητα στην 
εν λόγω οργάνωση, η τομή που αποτελεί 
η Δικτατορία με τη χρονικά εντός της δι-
άσπαση και η μεταπολιτευτική πολιτική 
τοποθέτηση. Εκεί και τα διακυβεύματα 
που ταλάνισαν τους πρωταγωνιστές με 
βασικό εκείνο της συγχώνευσης της Νεο
λαίας ΕΔΑ με την ΔΚΝΓΛ, οι πολιτιστι-
κές εξορμήσεις και οι κομματικές τριάδες, 
η εμφάνιση ποικίλων αριστεριζόντων ρευ-
μάτων στους κόλπους της οργάνωσης, η 
σχέση με τη νεολαία του Κέντρου και ο 
ενιομετωπικός ανένδοτος, το διφυές κομ-
ματικό σχήμα. Διαθέτουμε έτσι πια μια 
πρώτη συστηματοποιημένη καταγραφή 
για το καλειδοσκόπιο των ανθρώπων που 
διαμεσολάβησαν από θέσεις ευθύνης τα 
φυσιογνωμικά χαρακτηριστικά της ΔΝΛ. 

Οι καταγραφές αυτές, αποφεύγοντας 
το σκόπελο του βιογραφικού λεξικού και 

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



μην έχοντας αξιώσεις να θεωρηθούν προ-
σωπικές μαρτυρίες, συγκεντρώνουν μια 
ενδιαφέρουσα πρώτη ύλη για μια ευρύτε-
ρη μελέτη των πολιτικών και κοινωνικών 
διαδρομών, που θα ανιχνεύει τις κανονι-
κότητες και τις συνέχειες ή τις ασυνέχειες 
και τις τομές αυτής της γενιάς με την 
προηγούμενη όσον αφορά την πολιτική και 
ιδεολογική τοποθέτηση, την κοινωνική και 
ταξική θέση. 

Κάπου εδώ, όμως, γεννιέται και ένα 
ακόμα ερώτημα. Πράγματι, όπως παρα-
τηρεί η Ιωάννα Παπαθανασίου στην εύ-
γλωττη παράθεση του «Σκεπτικού της 
έρευνάς της», η νεολαία Λαμπράκη δεν 
έχει γίνει αντικείμενο συστηματικής ιστο-
ρικής πραγμάτευσης. Γιατί όμως η μελέ-
τη ενός ακόμα νεολαιίστικου σχηματισμού 
συνιστά εγχείρημα κομβικής σημασίας; 

Όντας η κορύφωση της ελληνικής 
εκδοχής του παγκόσμιου ’60 των νέων, 
στη Νεολαία Λαμπράκη μοιάζει να συμ
πυκνώνεται ένα σύνολο παραγωγικών 
αντιθέσεων και αντιφάσεων, στοιχεία ενός 

διπλού ιστορικού χρόνου (οργάνωση νέα 
όσο και παλιά την αποκαλεί η Ι.Π.), και να 
εκβάλουν σε αυτήν διαφορετικά ρεύματα 
της θεωρητικής παράδοσης της αριστεράς, 
αλλά και του πρακτικού της παρελθόντος. 
Έργο όσων «γεννήθηκαν μέσα στην Κα-
τοχή, μεγάλωσαν μέσα στις φλόγες του 
εμφυλίου και ανδρώθηκαν μέσα στον κα-
ραμανλικό μεσαίωνα», με τα λόγια του 
προέδρου της, τα ζητήματα που θέτει η 
συγκρότηση και η πορεία της οργάνωσης, 
συνιστούν την ειδική έκφανση των θεμά-
των που ταλανίζουν την αριστερή θεωρία 
και πρακτική στη συγκυρία. 

Το επονίτικο πρόταγμα για «εκπολι-
τισμό και πρόοδο», όπως μας το θυμίζει 
η «Σύντομη αναδρομή», συναντούσε μια 
εποχή που μια παγκόσμια νεολαιίστικη 
κουλτούρα διαχεόταν μέσω της αμερι-
κανικής μουσικής και κινηματογραφικής 
βιομηχανίας, διαπερνώντας και διαιρώ-
ντας κοινωνικές τάξεις και εθνικούς πο-
λιτισμούς, ενώ η ειδική κατηγορία «νε-
ολαία» σχετιζόταν άμεσα με μια μορφή 
κατανάλωσης υλικών αγαθών αποκλει-
στικά για νέους. Ενώ οι μαρξιστικές και 
μαρξίζουσες θεωρίες γνώριζαν μια νέα 
άνοιξη, μπολιασμένες με την αντιαυταρ-
χικότητα και νέους προβληματισμούς για 
τα κοινωνικά υποκείμενα, η οργανωτική 
πολυσυλλεκτικότητα ερχόταν στο προ-
σκήνιο με την έγνοια για την έκφραση της 
λαϊκότητας, όπως υποδείκνυε το πέρασμα 
από την πρωτοκαθεδρία της έννοιας «ερ-
γατική τάξη» σε εκείνη του «λαού». Στο 
σύμπαν αυτό ιχνηλατούνται και οι προ-
βληματισμοί που ταρακούνησαν το θεω-
ρητικό οπλοστάσιο και τις βεβαιότητες 
της αριστερής νεολαίας της εποχής και 
δίχασαν τους Λαμπράκηδες. Ο τρόπος που 
εντός αυτού επέλεξαν να λειτουργήσουν, 
οργανώνοντας συστηματικά και μεθοδικά 
τον δημόσιο χώρο, τη δημόσια πολιτική 
σφαίρα της αριστεράς, με συλλογικές δρά-
σεις, εκπολιτιστικές λέσχες, εκστρατείες 
για τη διάδοση του βιβλίου, συζητήσεις, 
εθελοντικές δραστηριότητες, έντυπα, μα-
ραθώνιες πορείες, αποσκοπούσε καταρχήν 

Η Νεολαία Λαμπράκη τη Δεκαετία του 1960 425

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)



Βιβλιοκρισίες426

στη διασφάλιση και την περαιτέρω διεκ-
δίκηση της πολιτικής συμμετοχής, στην 
άρση του δημοκρατικού ελλείμματος με 
τη «διάνοιξη» των φραγμένων διόδων του 
πολιτικού, όπως σαφώς αναδεικνύει και η 
δράση τους στις 70 μέρες των Ιουλιανών. 
Ίσως κάπου εκεί να μπορούμε να αναζητή-
σουμε τη στιγμή που αυτό το «μαζικό κί-
νημα διαμαρτυρίας με μαγνητική έλξιν δια 
όλους τους νέους που ενστικτωδώς αντι-
τίθενται εις την εξουσία» –όπως χαρα-
κτήριζε την οργάνωση τον Αύγουστο του 
1966 το έγκυρο Economist– μετατράπηκε 
στο ορόσημο μιας ολόκληρης δεκαετίας 
νεολαιίστικων διεκδικήσεων.

Με δυναμική αντιστρόφως ανάλογη 
της χρονικής της εμβέλειας, η ΔΝΛ μέ-
τρησε δυόμισι μόλις χρόνια ζωής. Παρά 
τη διακήρυξη εκ μέρους του προέδρου της, 
τον Δεκέμβρη του ’64, της βεβαιότητας 

πως «οι Λαμπράκηδες δεν πρόκειται να 
διαλυθούν όπως δεν διαλύεται ο αέρας, το 
οξυγόνο, τα ιδανικά, η σκέψις και η “πί-
στη”», η διάλυσή τους γεννά ένα ακόμα 
ερώτημα για στοχασμό, καθώς μοιάζει 
εν γένει δυσερμήνευτη η ευκολία με την 
οποία οι εύρωστοι, αριθμητικά και οργα-
νωτικά, πολιτικοί σχηματισμοί του ’60 
διαχύθηκαν και μετασχηματίστηκαν στη 
διάρκεια τη επταετίας.

Εργαστήρι για τη μελέτη της πολιτι-
κής και πολιτισμικής πρακτικής λοιπόν, η 
Δημοκρατική Νεολαία Λαμπράκη ανήκει 
πια στους ιστορικούς του μέλλοντος. Σ’ 
αυτούς και το βιβλίο της Ιωάννας Πα-
παθανασίου και των συνεργατών της σαν 
εργαλείο-αρωγός. 

ΚατερΙνα ΛαμπρινοΥ

ΜΝΗΜΩΝ 30 (2009)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

