
  

  Μνήμων

   Τόμ. 19 (1997)

  

 

  

  ΕΙΝΑΙ Η ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΓΥΝΑΙΚΩΝ ΓΙΑ
ΤΗΝ ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΤΟΥ ΦΥΛΟΥ Ο,ΤΙ Η
ΠΑΙΔΙΚΗ ΗΛΙΚΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΩΡΙΜΟΤΗΤΑ; 

  ΑΛΕΞΑΝΔΡΑ ΜΠΑΚΑΛΑΚΗ   

  doi: 10.12681/mnimon.374 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΜΠΑΚΑΛΑΚΗ Α. (1997). ΕΙΝΑΙ Η ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΓΥΝΑΙΚΩΝ ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΤΟΥ ΦΥΛΟΥ Ο,ΤΙ
Η ΠΑΙΔΙΚΗ ΗΛΙΚΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΩΡΙΜΟΤΗΤΑ;. Μνήμων, 19, 211–223. https://doi.org/10.12681/mnimon.374

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 04:54:14



ΑΛΕΞΑΝΔΡΑ ΜΠΛΚΑΛΑΚΗ 

ΕΙΝΑΙ Η ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΓΥΝΑΙΚΩΝ 
ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΤΟΥ ΦΥΛΟΥ 

Ο,ΤΙ Η ΠΑΙΔΙΚΗ ΗΛΙΚΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΩΡΙΜΟΤΗΤΑ; 

Κάθε φθινόπωρο ζητώ από τους πρωτοετείς φοιτητές μου να φανταστούν έναν 

άνθρωπο. Σχεδόν χωρίς εξαίρεση, περιγράφουν έναν λευκό άντρα, γύρω στα 

σαράντα. Οι περισσότεροι, ή μάλλον οι περισσότερες, γιατί στην πλειοψηφία 

τους είναι κορίτσια, τον φαντάζονται μάλιστα με κοστούμι. Φέτος τους έδειξα 

επίσης τέσσερις φωτογραφίες από διαφορετικά μέρη του κόσμου, που έδειχναν 

γυναίκες να μαγειρεύουν. Όταν ζήτησα να τις σχολιάσουν, να τις συγκρίνουν 

μεταξύ τους και με οικείες παραστάσεις από τον δικό μας κόσμο, οι παρατη­

ρήσεις τους μου φάνηκαν ιδιαίτερα οξυδερκείς. Μίλησαν για τους χώρους και 

τα σκεύη της μαγειρικής, για τα υλικά και την πιθανή προέλευση τους, ακόμα 

και για τη στάση των σωμάτων, που ήταν παντού σκυφτή. Όλα τους φάνηκαν 

αξιοπερίεργα, εκτός από το ότι και στις τέσσερις περιπτώσεις οι άνθρωποι που 

μαγείρευαν ήταν γυναίκες. 

Πιστεύω ότι τα παραπάνω εικονογραφούν την τάση να προσλαμβάνουμε 

τους άνδρες και τις γυναίκες ως φυσικές κατηγορίες, δηλαδή να θεωρούμε τόσο 

τις δραστηριότητες τους όσο και τις σημασίες τους αυτονόητες. Η τάση αυτή 

είναι ανάλογη με την αντίληψη ότι ορισμένα εξωτερικά χαρακτηριστικά απο­

τελούν αυτονόητα κριτήρια για την ομαδοποίηση των ανθρώπων σε διάφορες 

«φυλές» και ότι τα χαρακτηριστικά αυτά ερμηνεύουν την κατάσταση και τη 

δράση αυτών που υποτίθεται ότι τα φέρουν. Ωστόσο, πολλοί από τους ανθρά)-

πους που βρίσκουν την αντίληψη αυτή απλοϊκή ή και ολοφάνερα ρατσιστική, 

θα δίσταζαν να παραδεχτούν ότι οι ρόλοι που αποδίδονται στους άντρες και τις 

γυναίκες δεν απορρέουν σε τελική ανάλυση από κάποια βιολογικά χαρακτηρι­

στικά και αναγκαιότητες. Με λίγα λόγια οι αντιστάσεις μας να δούμε το φύλο 

ως κοινωνική ή πολιτισμική κατηγορία είναι μεγάλες. 

Είναι βέβαιο ότι η ανθρωπολογία έχει συμβάλει ώστε οι κατηγορίες «άν-

δρας»/((γυναίκα» να σταματήσουν να θεωρούνται αυτονόητες ως προς το πε­

ριεχόμενο τους και να αποδεσμευτούν από τις βιολογικές τους αναφορές. Η 

συμβολή της αυτή θεμελιώθηκε σε εθνογραφικά δεδομένα που αναδεικνύουν τη 



212 Αλεξάνδρα Μπακαλάκη 

διαπολιτισμική ποικιλομορφία της δράσης ανδρών και γυναικών αλλά και τις 

διαφορετικές συμβολικές σημασίες και αξίες που τα φύλα αντιπροσωπεύουν σε 

διάφορους τόπους και χρόνους. Στο πλαίσιο της ανθρωπολογίας το φύλο αντι-

προσουπεύει ένα σχετικά διακριτό αντικείμενο, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι η 

θεωρητική και μεθοδολογική προσέγγιση του είναι ενιαία. Οι αναθεωρήσεις που 

συντελέστηκαν περίπου δέκα χρόνια μετά την αρχική ενασχόληση με το αντι­

κείμενο αυτό αποτυπώνονται και στην αλλαγή της ονομασίας της σχετικής «ειδι­

κότητας». Ώ ς τις αρχές του '80 μιλούσαμε για «ανθρωπολογία των γυναικών», 

σήμερα μιλάμε για «ανθρωπολογία του φύλου». Ας σημειώσουμε επίσης ότι 

στο εσωτερικό της καθεμιάς συνυπάρχουν διαφορετικές τάσεις. 

Για λόγους χρόνου δεν θα ασχοληθώ εδώ με τις επιμέρους αυτές «εσωτε­

ρικές» τάσεις, αλλά θα εστιάσω στη μετάβαση από την ανθρωπολογία των γυ-

ναικών στην ανθρωπολογία του φύλου, ζήτημα με το οποίο έχω ασχοληθεί 

και παλιότερα1. Η μετάβαση αυτή συνιστά μιαν ιστορία που μπορεί να διηγη­

θεί κανείς με πολλούς τρόπους, όπως άλλωστε συμβαίνει με όλες τις ιστορίες. 

Για παράδειγμα, μπορεί να τονίσει τις συνέχειες μεταξύ της ανθρωπολογίας 

των γυναικών και του φύλου, δηλαδή τη θυγατρική σχέση της δεύτερης με την 

πρώτη, ή τις καινοτομίες που η ανθρωπολογία του φύλου εισάγει, να δώσει 

περισσότερο βάρος στο έργο ορισμένων συγγραφέων και λιγότερο σε άλλων, 

κ.λπ. Μια από τις διαφορές μεταξύ τους πάντως αφορά το γεγονός ότι, ενώ η 

ανθρωπολογία των γυναικών παρέμεινε στα περιθώρια της κυρίαρχης ανθρω­

πολογικής προβληματικής, το γόητρο και το κύρος της ανθρωπολογίας του φύ­

λου είναι αδιαμφισβήτητα. Πιστεύω ότι η διαφορά αυτή δεν αντιπροσωπεύει 

μιαν αυτονόητη εξέλιξη —μια «φυσιολογική πορεία από την αφάνεια στην ανα­

γνώριση»— αλλά θέτει ένα ζήτημα ερμηνείας, με το οποίο θα προσπαθήσω να 

καταπιαστώ εδώ. Νομίζω πως είναι θεμιτό να χρησιμοποιήσουμε ορισμένες αν­

θρωπολογικές έννοιες και ιδέες που αφορούν το φύλο για να εξετάσουμε την 

πρακτική των ίδιων των ανθρωπολόγων και αντίστροφα: να χρησιμοποιήσουμε 

ανθρωπολογικές πρακτικές ως παραδείγματα για να κατανοήσουμε ορισμένες, 

επίσης ανθρωπολογικές, ιδέες για το φύλο. Ίσως μάλιστα μια τέτοια «άσκηση» 

βοηθήσει να καταλάβουμε λίγο καλύτερα και τη δυσκολία TOJV φοιτητών να 

«δουν» το φύλο ως κοινωνική σχέση που ορίζεται πολιτισμικά και να πάψουν 

1. Βλ. Αλεξάνδρα Μπακαλάκη, «Εισαγωγή: Από την ανθρωπολογία των γυναικών 

στην ανθρωπολογία των φύλων», στο Αλεξάνδρα Μπακαλάκη (επιμ.), Ανθρωπολογία, Γυ­

ναίκες και Φύλο, Αθήνα 1994, σ. 13-74. Με το ίδιο ζήτημα ασχολείται επίσης ο Ευθύμιος 

Παπαταξιάρχης, «Εισαγωγή. Από τη σκοπιά του φύλου: Ανθρωπολογικές θεωρήσεις της 

σύγχρονης Ελλάδας», στο Ευθύμιος Παπαταξιάρχης και Θεόδωρος Παραδέλλης (επιμ.), 

Ταυτότητες και Φύλο στη Σύγχρονη Ελλάδα, Αθήνα 1992, σ. 11-98 και ιδίως σ. 28-44. 

Για μιαν εκτενέστερη επισκόπηση της πορείας της φεμινιστικής προβληματικής στην αν­

θρωπολογία, βλ. Henrietta L. Moore, Feminism and Anthropology, Λονδίνο 1988. 



Ανθρωπολογία των γυναικών και ανθρωπολογία του φύλου 213 

να θεωρούν το περιεχόμενο των εννοιών «γυναίκα» και «άνδρας» αυτονόητο. 

Συνοπτικά, θα προσπαθήσω να υποστηρίξω ότι το επιστημονικό γόητρο της 

ανθρωπολογίας του φύλου δεν είναι άσχετο με το ότι το αντικείμενο και οι φο­

ρείς της έχουν πάψει να ταυτίζονται κυρίως με τις γυναίκες. Μ' άλλα λόγια, 

πιστεύω ότι παρά τη μακρόχρονη ενασχόληση με το φύλο και παρά την πιο 

πρόσφατη ανάδειξη του ως κεντρικού αντικειμένου της ανθρωπολογικής θεω­

ρίας και έρευνας, ορισμένες αυτονόητες αντιλήψεις εξακολουθούν να λανθάνουν 

στον τρόπο με τον οποίο οι ανθρωπολόγοι μιλούν για το θέμα και ταυτόχρονα 

βέβαια μιλούν για τον εαυτό τους και για τους συναδέλφους τους. 

Ας ξεκινήσουμε όμως από την αρχή. Είναι γνωστό ότι στις αρχές της δε­

καετίας του '70 διατυπώθηκαν διάφορες κριτικές σύμφωνα με τις οποίες οι 

«κλασικές» ανθρωπολογικές προσεγγίσεις άφηναν τις γυναίκες απέξω, τις πε­

ριθωριοποιούσαν, τις καθιστούσαν αόρατες ή βουβές. Το 1975, ο Edwin Ar-

dener, ένας από τους λιγοστούς άνδρες ανθρωπολόγους που ασχολήθηκε με το 

ζήτημα κατά τη διάρκεια της δεκαετίας του '70, επεσήμαινε την τάση των αν­

θρωπολόγων να βασίζονται κυρίως ή αποκλειστικά σε άνδρες πληροφορητές. 

Ταυτόχρονα όμως, παρατηρούσε ότι οι περισσότεροι ανθρωπολόγοι θα θεωρού­

σαν μια μονογραφία βασισμένη αποκλειστικά σε γυναίκες πληροφορήτριες με­

θοδολογικά απαράδεκτη, εκτός αν αφορούσε ένα «ειδικό» θέμα, τη ζωή των 

γυναικών, και όχι κάποια κοινωνία ή κοινότητα στο σύνολο της 2 . Οι γυναί­

κες ανθρωπολόγοι που ασχολήθηκαν διεξοδικότερα με το ζήτημα απέδωσαν το 

((σβήσιμο» της φωνής και της δραστηριότητας των γυναικών σε έναν συνδυα­

σμό ανδροκεντρισμού και εθνοκεντρισμού. Θεώρησαν μάλιστα ότι η διπλή αυτή 

προκατάληψη ήταν συστατικό στοιχείο του ανθρωπολογικού κανόνα, όπο)ς αυ­

τός διαμ.ορφώθηκε από τους «πατέρες». Γιατί στο έργο του The Sexual Life 

of the Savages ο Μαλινόφσκι διερωτάται πώς είναι δυνατόν νέοι Μελανήσιοι 

να δέχονται καμιά φορά να πλαγιάσουν με «γριές» και «απεχθείς» γυναίκες, 

ενώ ο ίδιος, αλλά όπως φαίνεται και κανένας άλλος, δεν διερωτήθηκε για το 

αντίστροφο, που στο κάτω-κάτω αντιπροσωπεύει μια πολύ διαδεδομένη πρα­

κτική τόσο σε «πρωτόγονες» όσο και σε δυτικές κοινωνίες; Πρόκειται για εύ­

λογο ερώτημα, που μολονότι διατυπώθηκε πρόσφατα, θυμίζει έντονα την προ­

βληματική της δεκαετίας του '70 3 . 

Οι φεμινιστικές κριτικές της «κλασικής» ανθρωπολογίας συνοδεύτηκαν από 

τη διαπίστωση της ανάγκης να φανεροοΟούν οι γυναίκες, να ακουστεί η φωνή 

2. Edwin Ardener, «Belief and the problem of women», στο Shirley Ardener 
(ζπιμ.), Perceiving Women, Λονδίνο 1975, σ. 1-17. 

3. Judith Okely, «Women readers: Other Utopias and own bodily knowledge», 
στο Jeremy MacClancy και Chris MeDonaugh (επιμ.), Popularizing Anthropology, Λον­
δίνο 199G, σ. 187. 



214 Αλεξάνδρα Μπακαλάκη 

τους και να τοποθετηθεί η δράση τους στο επίκεντρο της κοινωνικής ανάλυσης. 

Αυτοί ήταν και οι στόχοι της ανθρωπολογίας των γυναικών, η οποία, επιπλέον, 

επικεντρώθηκε σε ένα βασικό ερώτημα: είναι παντού και πάντοτε οι γυναίκες 

υποτελείς στους άνδρες και ποιοί είναι οι παράγοντες που συντελούν στη δη­

μιουργία και την αναπαραγωγή ανισότιμων σχέσεων μεταξύ των φύλων, ή, 

κατά την έκφραση της εποχής, στην υποδεέστερη «θέση της γυναίκας»; Από 

τις προσεγγίσεις που επιχειρήθηκαν, θα αναφερθώ σε δύο, οι οποίες συνδέονται 

μεταξύ τους. Σύμφωνα με την αμερικανίδα Michelle Rosaldo, παρά τη δια­

χρονική και τη δια-πολιτισμική ποικιλομορφία της ζωής και της δράσης τους, 

οι γυναίκες πάντοτε ταυτίζονται συμβολικά με τον ιδιωτικό χώρο, ενώ οι άν­

δρες εντάσσονται στον δημόσιο χώρο, τον οποίο και εκπροσωπούν4. Σύμφωνα 

με την επίσης αμερικανίδα Sherry Ortner, στις γυναίκες αποδίδεται πάντοτε 

συμβολικά μια ενδιάμεση θέση μεταξύ της φύσης και του πολιτισμού5. Τόσο 

η Rosaldo όσο και η Ortner θεωρούν ότι οι συμβολικές αυτές ταυτίσεις απορ­

ρέουν από το γεγονός ότι οι γυναίκες ορίζονται ως μητέρες και τροφοί. 

Στη σχετική ενότητα του μαθήματος της ανθρωπολογίας του φύλου τα 

παιδιά συναντούν πάντοτε την ίδια δυσκολία στην κατανόηση της διαφοράς με­

ταξύ του «ορίζονται» και του «θεωρούνται» από τη μια και του «είναι» από 

την άλλη. Η δυσκολία που συναντούν όταν μιλάμε περί φυλής είναι αντίστοι­

χη, αλλά μικρότερη. Στην περίπτωση αυτή το χρώμα κάποιου ανθρώπου δεν 

φαίνεται να συνεπάγεται τόσο αυτονόητα ότι αυτός θα οριστεί ως «μαύρος» ή 

«λευκός» ή ο,τιδήποτε άλλο, και όχι με βάση κάποιο άλλο εξίσου «αντικειμε­

νικά» υπαρκτό του χαρακτηριστικό ή ανεξάρτητα με τους σκοπούς που υπη­

ρετεί η ταξινόμηση. Απορούν λοιπόν: «Αφού μόνον οι γυναίκες μπορούν να γεν­

νήσουν, αφού οι περισσότερες γεννούν, θηλάζουν και μεγαλώνουν παίδια, ορί­

ζονται ως μητέρες — φυσικό δεν είναι;» Προσπαθώ να τους εξηγήσω ότι είναι 

τόσο «φυσικό» όσο «φυσικό» θα ήταν να ορίζονταν με βάση όλα τα πολλά άλλα 

που «είναι» ή που «κάνουν». 

Πώς ορίζονται όμως οι γυναίκες ανθρωπολόγοι και η δουλειά τους; Η 

Catherine Lutz αναφέρει ότι από τους είκοσι ανθρωπολόγους τους οποίους η 

Αμερικανική Ανθρωπολογική Εταιρεία τίμησε ως «διακεκριμένους ομιλητές» 

μεταξύ του 1977 και του 1986 μόνον δύο ήταν γυναίκες. Μελετώντας κείμενα 

που δημοσιεύτηκαν σε τέσσερα εγκυρότατα αμερικανικά περιοδικά κατά το πα-

4. Michelle Rosaldo, «Woman, culture and society: A theoretical overview», 

στο Michelle Rosaldo και Louise Lamphere (επιμ.), Woman, Culture and Society, Στάν-

φορντ 1974,σ.17-42. 

5. Sherry Ortner, «Είναι το θηλυκό για το αρσενικό ό,τι η φύση για τον πολιτισμό ;», 

στο Μπακαλάκη (επιμ.), Ανθρωπολογία, Γνναίκες..., ό.π., σ. 75-109. (Το κείμενο δημο­

σιεύτηκε για πρώτη φορά το 1974.) 



Ανθρωπολογία των γυναικών και ανθρωπολογία τον φύλου 215 

ραπάνω χρονικό διάστημα, η ίδια ερευνήτρια διαπιστώνει ότι οι βιβλιογραφι­

κές παραπομπές αναφέρονται συχνότερα σε άνδρες συγγραφείς απ' ό,τι σε γυ­

ναίκες, και ότι οι παραπομπές σε γυναίκες γίνονται συχνότερα από άλλες γυ­

ναίκες απ' ό,τι από άνδρες. Έ τ σ ι κατά τη διετία 1984-1986 έργα γυναικο')ν 

συγγραφέων εμφανίζονται σε 17,2% των βιβλιογραφικών αναφορών που συνο­

δεύουν άρθρα γραμμένα από άνδρες και 2 3 % των αναφορών που συνοδεύουν 

άρθρα γραμμένα από γυναίκες. Τα παραπάνω δεν δικαιολογούνται από τη δη­

μογραφία του κλάδου —το 1983 οι γυναίκες αποτελούν το 3 0 % των ανθρωπο­

λόγων που δουλεύουν στις Η.Π.Α., και η παραγωγικότητα τους είναι ανάλογη 

μ' εκείνη των ανδρών συναδέλφων τους— και γι ' αυτό έχουν σημασία6. Τί ση­

μασία έχουν όμως; Και τί σχέση έχουν όλα αυτά με τη δυσκολία των παιδιών 

να καταλάβουν ότι οι αναπαραστάσεις των φύλων στη δική μας κοινωνία ή 

αλλού δεν αντανακλούν αναγκαστικά κάποια αντικειμενικά χαρακτηριστικά των 

ανδρών και των γυναικών τα οποία αποτελούν αυτονόητα προνομιακά κριτήρια 

ταξινόμησης; Ακόμα, τί σχέση έχουν μ.ε τις ταξινομήσεις και τις αναπαραστά­

σεις το^ν φύλων στα έργα των ίδιων το:>ν ανθρωπολόγοι ; 

Ό π ω ς επισημαίνει και η ίδια η Lutz, η μελέτη της δεν οδηγεί στο συμ­

πέρασμα ότι οι γυναίκες αποκλείονται από την ανθρωπολογία, ούτε ότι γρά­

φουν λιγότερο. Θεωρεί την παράθεση των παραπομπών μια κοινωνική πρα­

κτική μέσω της οποίας οι συγγραφείς και τα έργα τους αναγνωρίζονται, αξιο­

λογούνται και ιεραρχούνται. Μ' αυτήν την έννοια οι παραπομπές σε κάποιο κεί­

μενο αντιπροσωπεύουν ένα συμβολικό κεφάλαιο για τον/τη συγγραφέα του. 

Ωστόσο, φαίνεται ότι η δουλειά τ(ον γυναικών αναγνωρίζεται λιγότερο, συζη­

τιέται λιγότερο και θεωρείται ότι αφορά ένα μικρότερο κοινό. Φαίνεται δηλαδή 

ότι το φύλο των συγγραφέων επηρεάζει τους τρόπους με τους οποίους ιεραρ­

χούνται στο πλαίσιο της επιστημονικής κοινότητας. Ταυτόχρονα όμως, το φύλο 

των ανθρώπων που περιγράφονται στα εθνογραφικά κείμενα επίσης επηρεάζει 

τους τρόπους με τους οποίους τα κείμενα αυτά ταξινομούνται και ιεραρχούνται 

ως προς την εμβέλεια του ενδιαφέροντος που παρουσιάζουν. Κείμενα που ανα­

φέρονται αποκλειστικά ή κυρίως σε άνδρες συνήθως θεωρούνται ότι αφορούν 

διάφορα επιμέρους κοινωνικά φαινόμενα, όπως ο πόλεμος, η θρησκεία, το δί­

καιο, η αποικιοκρατία κ.λπ., στα οποία εξυπακούεται ότι συμμετέχουν ή εμ­

πλέκονται και γυναίκες, ενώ κείμενα που αναφέρονται κυρίως ή αποκλειστικά 

σε γυναίκες θεωρούνται ότι αφορούν μόνο τη ζωή των γυναικών ή τις σχέσεις 

των φύλων. Έτσι , για παράδειγμα, μια μελέτη που πραγματεύεται τη λειτουρ­

γία εργοστασίου με γυναίκες εργάτριες πιθανότατα θα καταχωρηθεί ως μελέτη 

σχετική με τη ζωή των γυναικών, ενώ μια μελέτη εργοστασίου με άντρες ερ-

6. Catherine Lutz, «The erasure of women's writings in sociocultural anthro­

pology», American Ethnologist 17/4 (1990), σ. 611-627. 



216 Αλεξάνδρα Μπακαλάκη 

γάτες πιθανότατα θα θεωρηθεί ότι αφορά τις εργασιακές σχέσεις ή ότι εμπί­

πτει στο πεδίο της οικονομικής ή της πολιτικής ανθρωπολογίας7. Φαίνεται λοι­

πόν ότι η έννοια του φύλου αφορά περισσότερο τις γυναίκες απ' ό,τι τους άν­

δρες. Δηλαδή οι γυναίκες θεωρούνται ότι προσδιορίζονται από το βιολογικό 

φύλο τους —χαρακτηριστικό που θεωρείται «φυσικό» και εξω-πολιτισμικό— 

σε μεγαλύτερο βαθμό απ' ό,τι οι άνδρες. Φαίνεται επίσης ότι οι άνδρες (ανθρω­

πολόγοι και πληροφορητές) αντιπροσωπεύουν έναν γενικό ή οικουμενικό λόγο, 

λόγο που συνήθως δεν θεωρείται απαραίτητο να προσδιοριστεί ως «ανδρικός», 

ενώ οι γυναίκες ταυτίζονται με το μερικό, το ειδικό ή την εξαίρεση. Ποιος 

όμως κάνει αυτές τις ταυτίσεις; Οι άνδρες; Το «ακαδημαϊκό κατεστημένο»; 

Οι ίδιες οι γυναίκες; Και ποιες σημασίες τους αποδίδουν; 

Είναι γνωστό ότι τα ακαδημαϊκά μελήματα των εκπροσώπων της ανθρσ>-

πολογίας των γυναικών παρακολουθούσαν τα αιτήματα του γυναικείου κινήμα­

τος και σε μεγάλο βαθμό αποσκοπούσαν στο να απαντήσουν ερωτήματα τα 

οποία αναδύονταν σ' αυτόν τον πολιτικό χώρο. Η ενασχόληση τους με γυναί­

κες από άλλες κοινωνίες στηρίχθηκε στην αυτονόητη τότε εκτίμηση ότι η κα­

τηγορία «γυναίκα» είναι οικουμενική, και στην παραδοχή ότι η αλλαγή της 

μοίρας, που σε τελική ανάλυση μοιράζονται όλες οι γυναίκες, είναι και επιθυ­

μητή και εφικτή. Αρχικά οι ανθρωπολόγοι που ασχολούνταν με τις γυναίκες 

είχαν μια περιθωριακή θέση στην ανθρωπολογία τόσο λόγω του ότι αντλούσαν 

σε μεγάλο βαθμό από τη φεμινιστική θεωρία όσο και λόγω του ότι συχνά συ­

νεργάζονταν σε προγράμματα γυναικείων σπουδών και υιοθετούσαν τρόπους 

διδασκαλίας που αμφισβητούσαν τα κατεστημένα ακαδημαϊκά ήθη και έθιμα8. 

Οι ανθρωπολόγοι αυτές ταυτίστηκαν οι ίδιες ως γυναίκες και από αυτή τη θέση 

υποστήριξαν ότι οι δραστηριότητες των γυναικών και οι σχέσεις τους με τους 

άνδρες πρέπει να μπουν στο επίκεντρο της κοινωνικής ανάλυσης. Επιπλέον, 

απευθύνθηκαν κυρίως σε άλλες γυναίκες — συναδέλφους και φοιτήτριες. Ί σ ω ς 

7. Lutz, «The erasure...», ό.π., σ. 621-622. Είναι ενδεικτικό ότι τα βιβλία που α­

ναφέρονται σε γυναίκες συχνά γνωστοποιούν το ειδικό τους αντικείμενο στον τίτλο, ενώ οι 

συγγραφείς βιβλίων που αφορούν τη ζωή ανδρών σπανιότερα θεωρούν ότι κάτι τέτοιο είναι 

απαραίτητο. Βλ. π.χ., Marjorie Shostak, Nisa. The Life and Words of a Kung Woman, 

Αονδίνο 1981, και Vincent Crapanzano, Tuhami: Portrait of a Moroccan, Σικάγο 1980. 

8. Για την ανάγκη να αναγνωρίσουν ρητά οι φεμινίστριες ανθρωπολόγοι την πολιτική 

τους στράτευση και να προσπαθήσουν να διαμορφώσουν «νέες μορφές κοινωνικής διαδικα­

σίας» στον ακαδημαϊκό χώρο, συμβάλλοντας έτσι στην καταπολέμηση του σεξισμού και 

προωθώντας το ιδεώδες της γυναικείας αλληλεγγύης, βλ. Rayna Rapp, «Gender and 

class: an anthropology of knowledge concerning the origin of the state», Dialectical 

Anthropology 2 (1977), σ. 309-316, και ιδίως σ. 315-316. Για την εισαγωγή της φεμι­

νιστικής προβληματικής στον ακαδημαϊκό χώρο γενικότερα, βλ. τα πρακτικά του συνεδρίου 

που οργάνωσε η Ομάδα Γυναικείων Σπουδών του Α.Π.Θ. το 1993, Οι Γυναικείες Σπουδές 

στην Ελλάδα και η Ευρωπαϊκή Εμπειρία, Θεσσαλονίκη 1996. 



Ανθρωπολογία TOW γυναικών και ανθρωπολογία τον φύλου 217 

λοιπόν δεν είναι καθόλου περίεργο ότι στα μάτια της ακαδημαϊκής κοινότητας 

η ταυτότητα τους σφραγίστηκε από το φύλο τους — «είναι φυσικό, δεν είναι» ; 

Είναι τόσο φυσικό όσο θα ήταν να προσδιορίζονται αντίστοιχα οι άνδρες αν­

θρωπολόγοι —τουλάχιστον όσοι απ' αυτούς δεν αποδέχονται τη φεμινιστική προ­

βληματική— ή όσο θα ήταν φυσικό να χρίζονται ειδικοί στα «ανδρικά» θέματα 

εκείνοι που κατά τη διάρκεια της έρευνας τους δεν λαμβάνουν υπόψη τους τη 

συμμετοχή των γυναικών στα φαινόμενα που μελετούν. 

Συμπεραίνω λοιπόν πως το γεγονός ότι οι γυναίκες ανθρωπολόγοι διεκδί­

κησαν μια γυναικεία ταυτότητα και ότι ασχολήθηκαν με άλλες γυναίκες δεν 

εξηγεί επαρκώς το γεγονός ότι από τη σκοπιά της ακαδημαϊκής κοινότητας 

ταυτίστηκαν ως γυναίκες και ταξινομήθηκαν κυρίως ή αποκλειστικά οος ειδικοί 

στο συγκεκριμένο θέμα και όχι ως θεωρητικοί ή ως ειδικοί στη μελέτη κά­

ποιας γεωγραφικής περιοχής. Ακόμα περισσότερο, δεν εξηγεί την αξιολόγηση 

της δουλειάς τους ως περιθωριακής ή περιορισμένου ενδιαφέροντος. Δηλαδή δεν 

είναι αυτονόητο ότι η μια ταύτιση είναι απόρροια της άλλης, όπως δεν είναι 

αυτονόητο ότι στα μάτια των ανθρωπολόγων που ασχολήθηκαν με «γυναικεία» 

θέματα η ενασχόληση αυτή είχε την ίδια σημασία ή αξία που είχε στα μάτια 

των πιο «παραδοσιακών» συναδέλφων τους. Ας δούμε όμως τί ακολούθησε. 

Σε λιγότερα από δέκα χρόνια από την εποχή της αρχικής της συγκρότη­

σης, η ανθρωπολογία των γυναικών έγινε αντικείμενο κριτικών, πολλές από τις 

οποίες διατύπωσαν ή συμμερίστηκαν οι ίδιες οι πρωτεργάτριές της 9. Η σημαν­

τικότερη ίσως απ' αυτές τις αναθεωρήσεις συνίσταται στην παραδοχή ότι οι 

τρόποι με τους οποίους τα φύλα συγκροτούνται και ορίζονται πολιτισμικά είναι 

συγχρονικά και διαχρονικά τόσο ποικιλόμορφοι, ώστε δεν επιτρέπουν την ομα­

δοποίηση των ανδρών και των γυναικών σε δύο ομοιογενείς, σταθερές κατηγο­

ρίες. Επιπλέον, το φύλο παύει να αφορά κυρίως ή μόνο τις γυναίκες. Προσ­

λαμβάνεται ως μια κοινωνική κατασκευή, η οποία αποτελεί μιαν από τις δια­

στάσεις της αναγκαστικά πολυσχιδούς, συγκυριακά συγκροτούμενης και διαρ­

κώς ανα-συγκροτούμενης ταυτότητας όλων των ανθρώπων. Η διάσταση αυτή 

9. Βλ. ενδεικτικά, Michelle Hosaldo, «Χρήση και κατάχρηση της ανθρωπολογίας: 

Σκέψεις για το φεμινισμό και τη διαπολιτισμική κατανόηση», στο Μπακαλάκη (επιμ.), 

Ανθρωπολογία, Γυναίκες..., ό.π., σ. 185-234. (Το κείμενο δημοσιεύτηκε για πρώτη φορά 

το 1980). Βλ. επίσης Marylin Strathern, «Culture in a netbag: the manufacture of a 

subdiscipline in anthropology», Man 16/64 (1981), σ. 665-688. Για ανάλογες κριτικές 

αναθεωρήσεις στο χώρο της ιστορίας βλ. Έφη Αβδελά, «Ιστορία των γυναικών, ιστορία 

του φύλου, φεμινιστική ιστορία. Μεθοδολογικές διεργασίες και θεωρητικά ζητήματα μιας 

εικοσαετίας», Αίνη, Φεμινιστικό Περιοδικό 6 (1993), σ. 12-30, Αγγελικά Ταρρά, «Φεμινι­

σμός: η λέξη, ο χρόνος, οι σημασίες», Δίνη, Φεμινιστικό Περιοδικό 6 (1993), σ. 31-54 και 

Gisela Bock, «Πέρα από τις διχοτομίες: Προοπτικές στην ιστορία των γυναικών», Μνη, 

Φεμινιστικό Περιοδικό 6 (1993), σ. 55-84. 



218 Αλεξάνδρα Μπακαλάκη 

διαπλέκεται, με άλλες, που απορρέουν από την ηλικία, την κοινωνική τάξη, τη 

σεξουαλική προτίμηση, την εντοπιότητα, κ.ο.κ.1 0. Ακόμα, η έννοια του φύλου 

δεν αναφέρεται αποκλειστικά ή κυρίως σε ένα ανθρωπολογικό αντικείμενο, τους 

άνδρες και τις γυναίκες, αλλά περισσότερο αποτελεί μια σκοπιά ή ένα πρίσμα 

μέσα από το οποίο μπορεί κανείς να εξετάσει ποικίλα πολιτισμικά φαινόμενα. 

Για παράδειγμα, η συμμετοχή των γυναικών και των ανδρών σε θρησκευτικές 

τελετουργίες ή ανταλλαγές αγαθών αποτελεί ένα πρίσμα μέσα από το οποίο 

μπορεί κανείς να εξετάσει θρησκευτικά ή οικονομικά φαινόμενα. Επιπλέον όμως, 

τα ίδια τα πολιτισμικά φαινόμενα φαίνεται να έχουν έναν έμφυλο χαρακτήρα. 

Δηλαδή, εκτός από τις κυριολεκτικές της σημασίες, η έννοια του φύλου ανα­

φέρεται μεταφορικά σε δραστηριότητες, ιδέες ή αντικείμενα. Έ τ σ ι για παρά­

δειγμα, σε ορισμένες μελανησιακές κοινωνίες η ίδια η πράξη της δημόσιας 

ανταλλαγής θεωρείται ανδρική. Ταυτόχρονα, ανεξάρτητα από τις συμπεριφορές 

συγκεκριμένων ανθρώπων, το θηλυκό είναι μεταφορά για την ενασχόληση με 

στενά ιδιωτικά μελήματα και συμφέροντα, ενώ το αρσενικό είναι μεταφορά για 

δραστηριότητες που ωφελούν ή επηρεάζουν ευρύτερες ομάδες1 1. 

Δεν υπάρχει αμφιβολία ότι η ανθρωπολογία του φύλου προτείνει ορισμέ­

νους νέους τρόπους αντιμετώπισης και θεωρητικής επεξεργασίας της έννοιας 

του φύλου. Γενικά σήμερα συνήθως τονίζονται περισσότερο οι ασυνέχειες με­

ταξύ της ανθρωπολογίας που εστίαζε στις γυναίκες και των νεότερων προσεγ­

γίσεων του φύλου, και λιγότερο οι συνέχειες. Ί σ ω ς αυτή η θεώρηση και η γε­

νικότερη τάση να θεωρούνται περισσότερο ενδιαφέρουσες οι τομές απ' ό,τι οι 

συνέχειες που ενδεχομένως υπάρχουν στο εσωτερικό διαφόρων επιστημονικών 

10. Για μ,ιαν επισκόπηση της θεωρίας της κατασκευής, των διάφορων εκδοχών της 

και των εφαρμογών τους στην ανθρωπολογία, βλ. Ευθύμιος Παπαταξιάρχης, «Περί της 

κατασκευής της ταυτότητας», Τοπικά Β': Περί κατασκευής, Αθήνα 1996, σ. 197-216. Για 

σύγχρονες προσεγγίσεις και θεωρητικές επεξεργασίες της έννοιας της ταυτότητας στην κοι­

νωνική επιστήμη γενικότερα, βλ. ενδεικτικά Stuart Hall και Paul du Gay (επιμ.), Que­

stions of Cultural Identity, Λονδίνο 1996. Για ένα θεωρητικό κείμενο, ενδεικτικό της 

σύγχρονης ανθρωπολογικής θεώρησης της έμφυλης ταυτότητας, βλ. Henrietta L. Moore, 

«The divisions within: Sex, gender and sexual difference», στο Henrietta L. Moore, 

A Passion for Difference, Λονδίνο 1994, σ. 8-27. 

11. Βλ. ενδεικτικά, Marylin Strathern, «Ούτε φύση, ούτε πολιτισμός: η περίπτωση 

Hagen», στο Μπακαλάκη (επιμ.), Ανθρωπολογία, Γυναίκες..., ό.π., σ. 109-184 και The 

Gender of the Gift: Problems with Women and Problems with Society in Melanesia, 

Μπέρκλεϋ 1988. Για τις μεταφορικές σημασίες του φύλου στην ελληνική κοινωνία, βλ. 

Michael Herzfeld, «Within and without: the category of "female" in the ethnogra­

phy of Modern Greece», στο Jill Dubisch (επιμ.), Gender and Power in Rural Greece, 

Πρίνστον 1986, σ. 215-234, και Ευθύμιος Παπαταξιάρχης, «Ο κόσμος του καφενείου: Ταυ­

τότητα και ανταλλαγή στον ανδρικό συμποσιασμό», στο Παπαταξιάρχης και Παραδέλλης 

(επιμ.), Ταυτότητες και Φύλο..., ό.π., σ. 209-250. 



Ανθρωπολογία των γυναικών και ανθρωπολογία του φύλου 219 

παραδόσεων να αποτελεί έκφραση ή απόρροια μιας γενικότερης επιφύλαξης απέ­

ναντι στη σύγκριση, ιδίως όταν αυτή δεν αναδεικνύει την "ετερότητα" των συγ­

κρινόμενων φαινομένων, ομάδων, αλλά και κειμένων1 2. Ό π ω ς και να 'ναι πάν­

τως, η εκτίμηση ότι η ανθρωπολογία των γυναικών αντιπροσωπεύει μιαν παι­

δική αρρώστια της ανθρωπολογίας ή μιαν πρώτη, ξεπερασμένη σήμερα, φάση 

της προβληματικής για το φύλο είναι υπέρ-απλουστευτική. Θα έλεγα μάλιστα 

ότι προϋποθέτει και μια σχετική αμνησία1 3. 

Από τη σκοπιά της ανθρο^πολογίας του φύλου, αλλά και της μεταδομιστι-

κής σκέψης γενικότερα, η προσέγγιση της ανθρωπολογίας των γυναικο>ν θεω­

ρείται ουσιοκρατική. εφόσον στηρίζεται στην παραδοχή ότι τα φύλα συνιστούν 

οικουμενικές κατηγορίες1 4. Η κριτική αυτή είναι σωστή στον βαθμό που, σε τε­

λική ανάλυση, η ομαδοποίηση των ανθρώποον σε δύο ομοιογενείς κατηγορίες 

—άνδρες και γυναίκες— μπορεί να θεμελιωθεί μόνο στη βάση των ανατομικών 

τους διαφορών. Ωστόσο, δεν πρέπει να ξεχνούμε ότι από τη σκοπιά της μαρξι­

στικής τάσης της ανθρωπολογίας των γυναικών οι κατά φύλα σχέσεις προσεγγί­

στηκαν οος ιστορικό φαινόμενο. Οι ανθρωπολόγοι που εκπροσώπησαν αυτήν την 

τάση, δηλαδή, θεοορούσαν ότι δεν είναι δυνατό να ομαδοποιήσει κανείς όλες τις 

γυναίκες, αλλά ότι πρέπει να λάβει υπόψη τις διαφορετικές συνθήκες της ζωής 

τους, και κυρίως αυτές που αφορούν την πρόσβαση τους στα μέσα παραγωγής 

και την κυριότητα τους στα προϊόντα της εργασίας τους1 0. Επίσης, παρά τις 

θεωρητικές διαφωνίες μεταξύ τους, όλες οι φεμινίστριες ανθρωπολόγοι πίστευαν, 

και με διαφορετικούς τρόπους προσπάθησαν να δείξουν, ότι οι γυναίκες δεν γεν­

νιούνται, αλλά γίνονται. Τέλος, στο πλαίσιο του γυναικείου κινήματος γενικό­

τερα, οι έννοιες «γυναίκα» και «γυναικεία εμπειρία» αναφέρονταν περισσότερο 

σε μια ταυτότητα που κατακτάται μέσα από την πολιτική δράση και τη συμ­

μετοχή σε ομάδες αυτογνωσίας, και λιγότερο σε μια δεδομένη, κοινή ουσία1 6. 

12. Βλ. Αλεξάνδρα Μπακαλάκη, «Εκδοχές της έννοιας του πολιτισμού στην ανθρω­

πολογία», Σύγχρονα Θέματα 62 (1997), σ. 55-68, και ιδίως σ. 62. 

13. Για μια κριτική της τάσης να υποβαθμίζεται ή να ξεχνιέται η συμβολή της αν­

θρωπολογίας το̂ ν γυναικοόν στη μελέτη του φύλου αλλά και στην ανανέωση της ανθρωπο­

λογικής προβληματικής γενικότερα, βλ. Frances Maseia-Lees, Patricia Sharpe και Col­

leen Ballerino Cohen, «The postmodernist turn in anthropology: Cautions from a 

feminist perspective», Signs 15/1 (1989), σ. 7-33. 

14. Για την κριτική αυτή βλ. ενδεικτικά, Nancy Fraser και Linda J.Nicholson, 

«Social criticism without philosophy: an encounter between feminism and postmo­

dernism», στο Linda J. Nicholson (επιμ.), Feminism/Postmodernism, Νέα Υόρκη 1990, 

σ. 19-38. 

15. Βλ. Μπακαλάκη, «Εισαγοογή...», στο Μπακαλάκη (επιμ.), Ανθρωπολογία, Γυ­

ναίκες..., ό.π., σ. 25-30. 

16. Βλ. Donna J. Haraway, «Reading Buchi Fmechela: Contest for'women's 

experience' in women's studies», στο Donna J. Haraway, Simians, Cyborgs, and Wo-



220 Αλεξάνδρα Μπακαλάκη 

Από τη σκοπιά της ανθρωπολογίας του φύλου πάλι, η ανθρωπολογία των 

γυναικών φαίνεται ξεπερασμένη, γιατί, εστιάζοντας στις γυναίκες ως ενιαία κα­

τηγορία, όχι μόνο δεν αμφισβήτησε την αντίληψη ότι το φύλο, ως «φυσικό» 

δεδομένο, αφορά περισσότερο αυτές και λιγότερο τους άνδρες, αλλά και τη συμ­

μερίστηκε. Συμμερίστηκε δηλαδή την κυρίαρχη τάση να ορίζονται οι γυναίκες 

με βιολογικά κριτήρια και οι άνδρες με κοινωνικά1 7. Αντίθετα, εστιάζοντας 

στους τρόπους με τους οποίους η έμφυλη ταυτότητα των ανθρώπων συναρθρώ­

νεται με άλλες ταυτότητες, η σημερινή προβληματική εστιάζει περισσότερο στις 

διαφορές μεταξύ των γυναικών και μεταξύ των ανδρών και λιγότερο στις ομοιό­

τητες μεταξύ τους1 8. Η έμφαση αυτή στη διαφορά ανταποκρίνεται και σε εξε-

λιςεις που μεσολάβησαν στο εσωτερικό του γυναικείου κινήματος και που οδή­

γησαν σε κριτικές αναθεωρήσεις του ιδεώδους μιας οικουμενικής «γυναικείας 

αλληλεγγύης». Και μολονότι σήμερα, τουλάχιστον στη Δύση, οι φεμινιστικές 

αναζητήσεις έχουν περιοριστεί σε μεγάλο βαθμό στον ακαδημαϊκό χώρο, θεω­

ρητικά τουλάχιστον η απόρριψη αυτού του ιδεώδους δεν καταργεί αναγκαστικά 

τη βάση για φεμινιστική πολιτική δράση, αλλά δημιουργεί ίσως νέες βάσεις1 9. 

Ωστόσο, δεν μπορεί κανείς παρά να παρατηρήσει μιαν εντυπωσιακή σύμπτωση: 

Στον ακαδημαϊκό χώρο η έννοια του φύλου ως βασικού συστατικού στοιχείου 

του υποκειμένου αρχίζει να αποδομείται ακριβώς τη στιγμή που οι γυναίκες 

αρχίζουν να αυτο-ορίζονται και να μιλούν ως γυναίκες. Γενικότερα η αποδό-

μηση της ίδιας της έννοιας του υποκειμένου φαίνεται να αρχίζει όταν άνθρω­

ποι που δεν εμπίπτουν στην κατηγορία του λευκού, ευρω-αμερικανού, αστού, 

ετεροφυλόφιλου άνδρα προσπαθούν να διεκδικήσουν ατομικές και συλλογικές 

«φωνές» και υποκειμενικότητες. Ή αλλιώς, η έννοια του υποκειμένου αποδο­

μείται όταν υπονομεύεται η αυθεντία εκείνων που είχαν το αδιαφιλονίκητο προ­

νόμιο να εκφράζονται ως υποκείμενα2 0. 

Βεβαίως η έννοια του φύλου δεν αναφέρεται μόνον σε συγκεκριμένα υπο-

men, Λονδίνο 1991, σ. 109-126, και Teresa De Lauretis, «Upping the anti (sic) in fe­
minist theories», στο .Marianne Hirsch και Evelyn Fox Keller (επιμ.), Conflicts in Fe­
minism, Λονδίνο 1990, σ. 255-270. 

17. Βλ. Nicole-Claude Mathieu, «Man-culture and woman-nature?», Women's 
Studies 1 (1978), σ. 55-65. 

18. Βλ. Moore, «The divisions...», ό.π. 

19. Βλ. Αλεξάνδρα Μπακαλάκη, ((Γυναίκες και φύλο: Ακαδημαϊκές προσεγγίσεις και 
πολιτικές», στο Ομάδα Γυναικείοι σπουδών του Α.Π.Θ., Οι Γυναικείες Σπουδές..., ό.π., 
σ. 207-222, και Μάρω Παντελίδου-Μαλούτα, «Για το φεμινισμό της κρίσης: Από τη δια­
φορά των Φύλων στη(ν) (πολυποίκιλη) Γυναικεία Υποκειμενικότητα», Δίνη, Φεμινιστικό 
Περιοδικό 8 (1995-1996), σ. 101-119. 

20. Βλ. R. Braidotti, Patterns of Dissonance, Λονδίνο 1991, και Christine Di 
Stefano, «Dilemmas of Difference: Feminism, modernity and postmodernism», στο 
Nicholson (επιμ.), Feminism/Postmodernism, ό.π., σ. 63-82. 



Ανθρωπολογία τον γυναικών και ανθρωπολογία τον φνλον 221 

κείμενα. Ιδέες, αξίες, έννοιες, αντικείμενα μ-ορεί και αυτά μεταφορικά να έχουν 

έναν έμφυλο χαρακτήρα. Βεβαίως επίσης, δεν αποκλείεται καθόλου φορείς ή 

εκπρόσωποι ιδεών ή αξιών που θεωρούνται ανδρικές να είναι γυναίκες και αντί­

στροφα. Οι άνδρες μπορούν να μιλούν ως γυναίκες —άλλωστε κάτι τέτοιο συμ­

βαίνει όταν εκπροσωπούν το «κοινωνικό σύνολο»— και οι γυναίκες να μιλούν 

ως άνδρες —πράγμα που συμβαίνει συχνά όταν αναλαμβάνουν «ανδρικές» δρα­

στηριότητες. Ωστόσο, η δυνατότητα αυτή δεν πρέπει να μας κάνει να ξεχνούμε 

ότι το γόητρο του ανδρικού λόγου δεν είναι πιθανόν το ίδιο μ' εκείνο του γυ­

ναικείου. Έ τ σ ι το γεγονός ότι σε ορισμένα συμφραζόμενα τουλάχιστον οι άν­

δρες μπορούν να μιλήσουν ως γυναίκες δεν σημαίνει αναγκαστικά ότι οι γυναί­

κες μπορούν εξίσου εύκολα να το αποφύγουν2 1. 

Γενικότερα, η επίγνωση της λειτουργίας του φύλου ως μεταφοράς με βάση 

την οποία οι άνθρωποι προσλαμβάνουν τον εαυτό τους και τον κόσμο δεν ση­

μαίνει ότι πρέπει να ξεχάσουμε τους άνδρες και τις γυναίκες. Αντίθετα διευκο­

λύνει να κατανοήσουμ,ε ότι τα κύρια οχήματα αυτής της μεταφοράς είμαστε 

ακριβώς εμείς ως ενσώματοι άνθρωποι, θηλυκοί και αρσενικοί. Δεν πρέπει δη­

λαδή να ξεχνούμε ότι οι ιδέες μιας κοινωνίας για το φύλο αποτυπώνονται ή 

εγγράφονται πρώτα-πρώτα επάνω στους ίδιους τους ανθρο>πους —στα έμφυλα 

σο')ματά τους, στις επιθυμίες και στις ανάγκες τους 2 2. 

Τέλος, ανάμεσα στις πρώτες κριτικές της ανθρωπολογικής πρακτικής και 

της επιστημολογίας γενικότερα ήταν αυτές που διατυπώθηκαν στο πλαίσιο της 

ανθρωπολογίας των γυναικών. Σημαντική ανάμεσα σ' αυτές ήταν η επισήμανση 

ότι οι εικόνες που οι εθνογράφοι αποκομίζουν από το πεδίο τους είναι συνάρ­

τηση όχι μόνον της πραγματικότητας που αντιμετωπίζουν εκεί, αλλά και της 

σκοπιάς τους, καθώς και των τρόπων με τους οποίους διαπραγματεύονται τις 

σχέσεις τους με τους άλλους, και στο πλαίσιο αυτό διαπραγματεύονται επίσης 

τις δικές τους ταυτότητες (έμφυλες και άλλες). Επίσης σημαντικές ήταν οι δια­

πιστεύσεις ότι η γνώση είναι συστατικό στοιχείο σχέσεων εξουσίας και ότι 

συνθέτοντας τις εθνογραφίες τους, οι ανθρωπολόγοι ακολουθούν κάποιους κα­

νόνες οι οποίοι αναπαράγουν την αυθεντία που αποδίδεται στο πρόσωπο του 

«ουδέτερου παρατηρητή», το οποίο συνήθως είναι ανδρικό. Οι ιδέες αυτές εί-

21. Βλ. Gayatri Chakravorty Spivak, «Feminism and Critical Theory», στο 
Donna Landry και Gerald MacLean (επιμ.), Selected Works of Gayatri Chakravorty 
Spivak, Λονδίνο 1996, σ. 54-74 και ιδίως σ. 70, και. Christine Delphy, «Τα αόρατα θε­
μέλια των ψευδοφεμινιστικών διακηρύξεων», Δίνη, Φε/ιινιστικό Περιοδικό 1 (1886), σ. 
104-132. 

22. Βλ. Maurice Godelier, «Το σεξ σαν βασικό θεμέλιο της κοινωνικής και κοσμι­
κής τάξης στους Μπαρούγια της Νέας Γουϊνέας: Μύθος και πραγματικότητα», στο Α. Verdi-
glione (επιμ.), Σεξουαλικότητα και Πολιτική, Αθήνα 1977, σ. 167-203, και Pierre Bour­
dieu, Η Ανδρική Κυριαρχία, Αθήνα 1996. 



222 Αλεξάνδρα Μπακαλάκη 

ναι σήμερα γενικά αποδεκτές στο πλαίσιο τουλάχιστον μιας μετά-μοντέρνας 

ανθρωπολογικής προβληματικής. Ωστόσο, σε κείμενα που πραγματεύονται θεω­

ρητικές εξελίξεις στην ανθρωπολογία, σπάνια διαβάζει κανείς για τη συμβο­

λή των εκπροσώπων της ανθρωπολογίας των γυναικών. Οι σχετικές κριτικές 

και αναθεωρήσεις αποδίδονται σε συγγραφείς που ασχολούνται με την ανθρω­

πολογία του φύλου, αλλά ακόμα συνηθέστερα, σε μετα-μοντέρνους θεωρητικούς, 

οι περισσότεροι από τους οποίους είναι άνδρες. Αντίστοιχα αποσιωπώνται οι 

δοκιμές γυναικών συγγραφέων με τρόπους επιτόπιας έρευνας και εθνογραφικής 

γραφής που ακόμα και σήμερα θεωρούνται πειραματικοί καθώς αμφισβητούν 

τη διάκριση μεταξύ εθνογραφικού υποκειμένου και αντικειμένου, ή αποβλέπουν 

στην υπέρβαση παραδοσιακών μορφών αναπαράστασης του "άλλου" 2 3 . Οι απο­

σιωπήσεις αυτές συντελούν στον τονισμό της ασυνέχειας ανάμεσα στην ανθρω­

πολογία του φύλου και την ανθρο^πολογία των γυναικών. 

Ό π ω ς προσπάθησα να δείξω, η ταύτιση του ανδρικού με το οικουμενικό εί­

ναι μια μεταφορά που αντιπροσωπεύει μιαν πολιτισμική αξία. Η μεταφορά 

αυτή δεν θεμελιώνει μόνον ιεραρχίες ιδεών ή πολιτισμικών πρακτικών, αλλά και 

συγκεκριμένων ανθρο^πων — στην προκειμένη περίπτωση μάλιστα, ανθρωπολό­

γων. Ανεξάρτητα λοιπόν από το ενδιαφέρον που αυτή καθαυτή παρουσιάζει, η 

εκτίμηση ότι η ανθρωπολογία του φύλου συνιστά μιαν ποιοτική υπέρβαση της 

ανθρο^πολογίας των γυναικών είναι ανάλογη της αντίληψης σύμφωνα με την 

οποία οι γυναίκες αντιπροσωπεύουν το μερικό, το περιορισμένο και το παιδικό. 

Η ανθρωπολογία του φύλου είναι βέβαια ιδιαίτερα επιφυλακτική απέναντι σε 

οικουμενικές θεωρίες. Ωστόσο, η ίδια η παραδοχή ότι τα πολιτισμικά φαινό­

μενα συγκροτούνται με ριζικά διαφορετικούς τρόπους σε διαφορετικά συμφρα­

ζόμενα, και συνεπώς η διατύπωση τέτοιων θεωριών είναι αδύνατη, καθώς επί­

σης και η αντίληψη ότι οι ταυτότητες όλοον των ανθρώπων είναι οπωσδήποτε 

πολυσχιδείς και αποσπασματικές αποτελούν οι ίδιες οικουμενικές προτάσεις, οι 

οποίες μάλιστα είναι ευρύτατα αποδεκτές, και μ' αυτήν την έννοια συνιστούν 

έναν νέο κανόνα24. 

Τελειώνοντας, θα ήθελα να παρατηρήσω ότι ο αβασάνιστος χαρακτηρισμός 

της ανθρωπολογίας των γυναικών ως ουσιοκρατικής παρακάμπτει ένα άπό τα 

σημαντικότερα ζητήματα και διλήμματα της φεμινιστικής θεωρίας. Τη σύγ­

κρουση μεταξύ της επιθυμίας ή της ανάγκης να αρνηθούμε το φύλο ως καθο-

23. Βλ. Frances Mascia-Lees, Patricia Sharpe και Collen Ballerino Cohen, «The 

postmodernist...», ό'.π., και Helen Callaway, «Ethnography and experience: Gender 

implications in fieldwork and texts», στο Judith Okely και Helen Callaway (επιμ.), 

Anthropology and Autobiography, Λονδίνο 1992, σ. 29-49. 

24. Βλ. Di Stefano, «Dilemmas of Difference...», ό.π.,α. 63-82. 



Ανθρωπολογία τον γυναικών και ανθρωπολογία τον φύλου 223 

ριστικό παράγοντα της ύπαρξης, επειδή ο παράγοντας αυτός έχει επιβληθεί από 

την πατριαρχία, και την επιθυμία ή την ανάγκη να το διεκδικήσουμε ως θεμέλιο 

μιας εύθραυστης έστο:> ή αποσπασματικής ταυτότητας ή μιας προσωρινής και 

ρευστής συλλογικότητας25. Σε μια ρατσιστική κοινωνία το να οριστεί κάποιος 

ως «άνθρωπος», χωρίς φυλετικό προσδιορισμό είναι κάτι εξαιρετικά δύσκολο, 

ανεξάρτητα από το αν είναι για κάποιους επιθυμητό και ανεξάρτητα από το 

γεγονός ότι το χρώμα είναι αυθαίρετο κριτήριο. Φαίνεται ότι ανάλογες δυσκο­

λίες υπάρχουν και ως προς τη δυνατότητα μας να οριστούμε ως «άνθρωποι» 

ανεξάρτητα από το φύλο μας. 

25. Βλ. De Lauretis, «Upping...», ό.π., σ. 2."ί5-270 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

