
  

  Mnimon

   Vol 19 (1997)

  

 

  

  Ένας κόσμος γεννιέται. Η εικόνα του ελληνικού
πολιτισμού στη γερμανική επιστήμη κατά τον 19ο
αι. 

  ΑΛΕΞΗΣ ΠΟΛΙΤΗΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.386 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΠΟΛΙΤΗΣ Α. (1997). Ένας κόσμος γεννιέται. Η εικόνα του ελληνικού πολιτισμού στη γερμανική επιστήμη κατά τον
19ο αι. Mnimon, 19, 255–259. https://doi.org/10.12681/mnimon.386

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 03/02/2026 23:30:55



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΕΣ 

Ένας κόσμος γεννιέται. Ή εικόνα τον ελληνικού πολιτισμοί) στη γερμανική επιστήμη κατά 

τον 19ο αι., επιμ. Ευάγγελος Χρυσός, Ακρίτας, Αθήνα 1996, 397 σ. 

Πρότυπο του νεότερου πολιτισμού πρέπει 

να θεωρείται η κλασική αρχαία Ελλάδα, 

και η Γερμανία αποτελεί το προνομιούχο 

εκείνο έθνος όπου αναβιώνουν οι αξίες και 

οι αρετές του προτύπου. Ετούτο το διπο­

λικό αξίούμα επικάθησε στην επιστημονική 

οπτική ενός τμήματος της γερμανικής δια-

Συάλβγιχός τόμος 

ΕΝΑΣ ΝΕΟΣ ΚΟΣΜΟΣ ΓΕΝΝΙΕΤΑΙ 

Euaypkx: Χμχιός 

ΕΚΔΌΣΕΙΣ ΑΚΡΊΤΑΣ 

νόησης κατά τον 19ο αιώνα, και σφράγισε 

σε μεγάλο βαθμό μεθόδους και αποτελέ­

σματα. 

Η προώθηση των κλασικών σπουδών, 

και ιδίως της ανασκαφικής αρχαιολογίας 

στάθηκε, σίγουρα, ένα πρώτο κέρδος, πολύ 

σημαντικό, αυτής της αντίληψης. Οι και­

νούριες θεωρίες, και ιδίοος τα καινούρια αν­

τικείμενα μετατόπισαν, ενίοτε και ανέτρε­

ψαν, τους προϋπάρχοντες άξονες της αρ-

χαιογνο^σιας" οι κλασικοί αιώνες απέκτη­

σαν μέσα σε λίγες δεκαετίες αρχικά απο­

γόνους, τους Μακεδόνες, που ώς τα 1833 

εθείορούνταν αλλόφυλοι κατακτητές, και ύ­

στερα προγόνους, τους ΛΙινωίτες, των ο­

ποίων ο πολιτισμός ξαναβγήκε, προς τα 

τέλη του αιώνα, στο φως του ήλιου με τις 

έρευνες του Σλίμαν και άλλων, ανανεώνον­

τας ριζικά τα ιστορικά σχήματα που ώς 

τότε στηρίζονταν μονάχα στις αρχαίες γρα­

πτές πηγές. 

Ήταν τα χρόνια που το νεαρό ελληνικό 

κράτος έβγαινε κι εκείνο από την αφάνεια 

αιώνων. Π ιδεολογία-του λοιπόν, η κρατι­

κή όσο και η εθνική, φιλτραρίστηκε μέσα 

από την επιστημονική θεώρηση του αρ­

χαίου κόσμου, του οποίου ήθελε να είναι, 

και από ορισμένους πιστευόταν ότι είναι, 

ο επίσημος κληρονόμος του αρχαιοελληνι­

κού κόσμου. Άραγε πόσο εμπλούτισε, πό­

σο ξεκαθάρισε, πόσο παραμόρφωσε ο ιδεο­

λογικός ιστός της γερμανικής επιστήμης 

την αρχαιοελληνική πραγματικότητα του 

19ου αιώνα, και συνακόλουθα τη νεοελλη­

νική θεώρηση του παρελθόντος : 

Αυτά τα σημαντικά, από κάθε άποψη, ερω­

τήματα επιχείρησε να μελετήσει ένα ελλη-

νογερμανικό Συμπόσιο που οργάνωσε πριν 

από δύο χρόνια το αθηναϊκό Ινστιτούτο 

Γκαίτε, και του οποίου τα πρακτικά, εμ­

πλουτισμένα ποικιλότροπα, ιδίως με εικο­

νογραφικό υλικό, εκδόθηκαν πρόσφατα σε 

βιβλίο. Πολλοί ομιλητές διερεύνησαν είτε 

συνόψισαν την πλούσια θεματολογία, και ο 

αναγνώστης έχει μπροστά του έναν τόμο 

χρήσιμο, ιδίως αν κρατά μολύβι στο χέρι, 

και προσπαθήσει να ανασυντάξει γνώμες 

και πληροφορίες ο'̂ στε να υποτάξει τις διά-



•J."if, Βιβλιοκρισίες 

σπαρτές ψηφίδες, ή να τις χρησιμοποιήσει 

κάθε φορά μερικά, όπου του συμπληρώνουν 

κάποιαν άλλη, δική-του γνώση είτε θεώ­

ρηση. 

Δύο ή τρεις είναι νομίζω οι ενιαίοι ά­

ξονες, τα συστήματα αποριών που προκύ­

πτουν αβίαστα από την ανάγνωση. Η αλ­

ληλεξάρτηση των επιστημονικών απόψεων 

με τα ευρύτερα πολιτικά δεδομένα, πρώ­

τον, η ανάδυση του βυζαντινού πολιτισμού 

ως αυτόνομης οντότητας και όχι ως απλού 

διατηρητή των αρχαίων πηγών, δεύτερον, 

τέλος η επίδραση του γερμανικού πνεύμα­

τος στην ευρύτερη διανόηση της εποχής, 

και ειδικότερα στη νεοελληνική. Πρόκειται 

βέβαια για κύκλους επάλληλους ή τεμνό­

μενους, που διατηρούν ωστόσο ο καθένας 

τη δική-του αυτοτέλεια. 

Αρχίζω από το τελευταίο. Δεν θα επι­

μείνω όμως καθόλου, για λόγους οικονο­

μίας, στο ειδικότερο σκέλος-του, τη δια­

μόρφωση της νεοελληνικής ιδεολογίας και 

αισθητικής με βάση τα γερμανικά πρότυ­

πα, παρά το βάρος και την ποιότητα κά­

ποιων άρθρων, όπως εκείνου για την «Αρ­

χιτεκτονική δημιουργία στην Αθήνα» του 

Αλέξανδρου Παπαγεωργίου-Βενετά: η 

προβληματική-τους άλλοτε επαναλαμβάνει 

τα γνωστά (ενίοτε και τα πασίγνωστα), κι 

άλλοτε περιορίζεται σε εξειδικευμένες συμ­

βολές. Προτιμώ να εστιάσουμε την προ­

σοχή-μας σε ένα μείζον και παγκόσμιας 

εμβέλειας ζήτημα: ((Κατά την αναζήτηση 

της ελληνικής δημοτικής ποίησης βρεθή­

καμε τελικά στον μονόδρομο του λόγου, 

και αρκεστήκαμε σ' αυτόν. Η αναζήτηση 

του μέλους δεν θεωρήθηκε (πλέον) αναγ­

καία, αφού και τα κλασικά κείμενα της αρ­

χαιότητας έλκουν το κύρος τους αποκλει­

στικά από τον λόγο. Η θριαμβική εξάλλου 

πορεία της γερμανικής οργανικής μουσικής 

σε ολόκληρο τον κόσμο είναι επίσης ίδιον 

του 19ου αιώνα, όπως και η εξαιτίας αυτού 

έλλειψη κατανόησης της σύνδεσης μέλους 

και λόγου» (σελ. 246). Με τα λόγια αυτά 

ολοκληρώνει τις σκέψεις-του ο Hans Ei­

deneier, που προσπαθεί να κατανοήσει πώς 

και γιατί οι κλασικές σπουδές, υποταγμέ­

νες στα προτεσταντικά πρωσικά οράματα 

σύμφωνα με την άποψη-του, εμπόδισαν 

την ορθή, απλή και φυσική κατανόηση του 

αρχαίου κόσμου, ο οποίος διασωζόταν πλη­

ρέστερος στη λειτουργική εκκλησιαστική 

και στη λαϊκή προφορική παράδοση, όπου 

λόγος, τελετουργία και μέλος παρέμεναν 

αδιαίρετα. 

Δύσκολο σίγουρα ν' απορρίψεις κατη­

γορηματικά μια τέτοια άποψη — και οποι­

αδήποτε ολοκληρωτική απόρριψή-της συ­

νιστά αναμφίβολα σφάλμα σοβαρό, που 

σκιάζει μιαν απαραίτητη οπτική. Προσκο­

πικά (,οστόσο μου είναι πιο δύσκολο να απο­

δεχθώ πως αν παραμέναμε (Έλληνες, Γερ­

μανοί, και όλοι οι άλλοι) αποκλειστικά στην 

τροχιά της παράδοσης, θα κατανοούσαμε 

ορθότερα το παρελθόν ή το παρόν μας. Η 

παράδοση, αλήθεια, συνδέει με το παρελ­

θόν, όμως για να κατανοήσει κανείς χρειά­

ζεται πρωτίστως ν' αποδεσμευτεί, να βγει 

και να κοιτάξει απέξοχ Ο πρωσικός προ­

τεσταντισμός του Καντ κατόρθωσε να τολ­

μήσει την ελευθεροφροσύνη, ((να μεταχει­

ριστεί τον δικό-του νου», αλλά ακριβώς γι' 

αυτό, νομίζω, έφτασε έως την κατανόηση 

—ενδεχομένως λειψή και εσφαλμένη ως 

προς αρκετές πτυχές, αλλά έφτασε— του 

δικού-του εαυτού πρώτα, των άλλων πο­

λιτισμών ύστερα. Απομονώσαμε, βέβαια, 

τα δημοτικά τραγούδια από τη μουσική 

και τον χορό, και βρίσκουμε εξαίρετα τα 

πάλλευκα αγάλματα που οι δημιουργοί-

τους τα έβαφαν πολύχρωμα, νοούμε τον 

Αισχύλο και τη Σαπφώ ως σκέτα κείμενα, 

αλλά —δεν πρέπει να μας διαφεύγει— μπο­

ρούμε να τα χαρούμε, να τα μελετήσουμε 

όλα μαζί, παράλληλα με αμέτρητα άλλα, 

όπως τη μουσική των νέγρων της Αμερι­

κής, τις γεύσεις της Ά π ω Ανατολής, τις 

αριστοτεχνικές μικρογραφίες των μουσουλ­

μάνων. Μπορούμε κάτι περισσότερο' να τα 

συγκρίνουμε μεταξύ-τους, και η κάθε γνώ­

ση προκύπτει από τις ορθές συνδέσεις ή 

αποσυνδέσεις. 

Όσοι, αντίθετα, αποδέχονταν ολοκλη­

ρωτικά την παράδοση, (και είναι βέβαια 

λάθος να θεωρούμε πως όλοι οι στοχαστές 



Ένας κόσμος γεννιέται... 257 

των βυζαντινών χρόνων βάδιζαν στον μο­

νόδρομο κάποιων μυστικών) δεν είχαν τέ­

τοιες δυνατότητες. Έμεναν στα λίγα που 

τους κληροδότησαν, και, μη επιχειρώντας 

να τα κρίνουν, κατακρίνοντας (συνήθως μά­

λιστα και καταστρέφοντας) όλα τ' άλλα, 

είναι πολύ αμφίβολο αν μπόρεσαν να εννο­

ήσουν τον κόσμο. Ώστε παρά τα μειονε-

κτήματά-της, η καινούρια επιστήμη που 

αναπτύχθηκε κυρίως στον 19ο αιώνα πα­

ρήγαγε περισσότερα εργαλεία για το αν­

θρώπινο μυαλό' παρήγαγε κάτι ακόμα ση­

μαντικότερο, τη δυνατότητα να τα κρίνου­

με, να τα τροποποιούμε, να τα βελτιώ­

νουμε. 

Το δεύτερο σημείο είναι η ανάδυση του βυ­

ζαντινού πολιτισμού ως αυτόνομης οντό­

τητας. Εδώ, δεν είναι βέβαια μονάχα η 

Γερμανία' για να εννοήσουμε το φαινόμενο 

χρειάζεται να διευρύνουμε τον ορίζοντα: ο­

λόκληρος ο ευρωπαϊκός ρομαντισμός ανα­

κατασκεύασε την εικόνα του Μεσαίωνα, 

του πρόσφερε υπόσταση, αναβαθμίζοντας 

συνάμα το αξιακό-του περιεχόμενο. Πρέ­

πει νομίζω να διακρίνουμε —κάτι που σπά­

νια το κάνουμε— τις δύο ετούτες διαδικα­

σίες: σίγουρα η απαξιακή στάση του Δια­

φωτισμού απέναντι στους μέσους χρόνους 

αποτελεί ιδεολόγημα, και λοιπόν εμποδίζει 

αντί να βοηθάει την κατανόηση-τους. Μή­

πως ωστόσο η ταξινομική οπτική, δηλαδή 

η διχοτομική διαίρεση των ιστορικών χρό­

νων σε δύο τμήματα, στους αρχαίους και 

στους νεότερους, μπορεί να αποβεί καταλ­

ληλότερο εργαλείο για την κατανόηση της 

πορείας και των μεταλλαγών του ιστορι­

κού γίγνεσθαι; Μήπως δηλαδή αν θεωρή­

σουμε πως ο αρχαίος κόσμος επιμηκύνε­

ται, ανάλογα με τις περιοχές, έως τον 7ο 

ή και τον 9ο αιώνα, και πως ο νεότερος 

αρχίζει να αναδύεται στους αμέσως επό­

μενους, κατασκευάζουμε ένα σχήμα —φυ­

σικά, για σχήμα θα πρόκειται: έτσι δου­

λεύει το ανθρώπινο μυαλό— προσφορότερο 

και πλησιέστερο στις πραγματικότητες; 

Αν αποδεχτούμε, καθώς πολλοί το κά­

νουν, αυτήν την ταξινόμηση της ιστορίας, 

τότε η έννοια ((Βυζάντιο», ο αρχαιότροπος 

ετούτος νεολογισμός του γαλλικού κλασι­

κισμού, μετατοπίζεται σημασιολογικά. Θα 

υπάρχουν πάντα εκείνοι που θα μελετούν 

τα γεγονότα και τον πολιτισμό της ανα­

τολικής Ρωμαϊκής αυτοκρατορίας στο σύ­

νολο-της, αλλά δεν θα τη θεωρούμε υπο­

χρεωτικά «ιστορική περίοδο»: κάποια από 

τα χαρακτηριστικά, όπως την έννοια της 

αυτοκρατορίας, το δίκαιο, την Κωνσταντι­

νούπολη ως πόλη, την αρχαιόγλωσση γραμ­

ματεία, θα τα αντιμετωπίζουμε ως προ­

έκταση (όχι, φυσικά, ως παρακμή, έννοια 

δίχως νόημα στην ιστορική προοπτική) του 

αρχαίου κόσμου, ενίοτε ως αποφύσεις-του 

που επιβίωσαν και στον νεότερο, ενώ κά­

ποια άλλα, όπως τα «εθνικού τύπου» κρά­

τη, τα βασισμένα δηλαδή σε εθνοτικά και 

γλωσσικά κριτήρια, τις λογοτεχνίες στις 

τοπικές διαλέκτους, θα τα αντιμετωπίζου­

με ως φανερώματα του καινούριου κόσμου. 

Μπορεί να χάνεται έτσι η σχηματική κα­

θαρότητα του τρίσημου ιστορικού σχή­

ματος, αλλά νομίζω διευκολύνεται η κα­

τανόηση των φαινομένων. Με αυτού του 

είδους την προσέγγιση, η ανακάλυψη του 

Βυζαντίου, ιδίως του βυζαντινού πολιτι­

σμού, δεν συνιστά την επικράτηση της αλή­

θειας έναντι των ιδεολογημάτων του Δια-

φιοτισμού, παρά ένα βήμα, μια αντίστροφη 

κίνηση του διανοητικού εκκρεμούς, μία 

προσπάθεια αναδρομικής δικαίωσης, μ' άλ­

λα λόγια ένα καινούριο ιδεολόγημα στη θέ­

ση του παλιού. Είναι χαρακτηριστική η προ­

σπάθεια του Diether Roderich Reinsch 

να αναβαθμίσει την αξία της λόγιας βυ­

ζαντινής γραμματείας αντικαθιστώντας τον 

«ορίζοντα προσδοκιών των αναγνωστών 

του ρεαλιστικού μυθιστορήματος του 19ου 

αιώνα» με τον «ορίζοντα προσδοκιών» του 

τέλους του 20ού (σελ. 116). 

Οπωσδήποτε, η γέννηση των βυζαντι-

νολογικών σπουδών οφείλεται στη γερμα­

νική αναμφίβολα επιστήμη, και ο τόμος 

που εξετάζουμε προσφέρει πάμπολλες 

σκόρπιες πληροφορίες προκειμένου να πα­

ρακολουθήσει κανείς «φυόμενον» το φαινό­

μενο: το περίφημο corpus της Βόννης, που 

η 



258 Βιβλιοκρισίες 

δεν έχει ολοκληρωτικά αντικατασταθεί ώς 

σήμερα, συνιστά την κύηση των βυζαντι­

νών σπουδών δεν πρέπει όμως να μας δια­

φεύγει, όπως γίνεται και εδώ, ότι η αρχι­

κή-του σύλληψη και πραγμάτωση ήταν μια 

επέκταση των κλασικών σπουδών — από 

το δικό-τους το πλευρό γεννήθηκε το ((Βυ­

ζάντιο», και η προσπάθεια-του για την αυ­

τονόμηση θυμίζει σε πολλά τις ανάλογες 

προσπάθειες απεξάρτησης από την πατρι­

κή κηδεμονία. 

Το τρίτο σημείο είναι η αλληλεξάρτηση των 

επιστημονικών απόψεων με τα ευρύτερα 

πολιτικά δεδομένα. Τόσο οι θεωρητικές 

συλλήψεις όσο και η πρωτογενής έρευνα, 

ακόμα και οι ανασκαφικές δραστηριότητες, 

ιδίως στον βαθμό που αποσκοπούσαν στην 

αναζήτηση θησαυρών και όχι γνώσης, ε­

δράζονταν περισσότερο στις πολιτικές πα­

ρά στις επιστημονικές ανάγκες: μπορεί τα 

θέματα αυτά να τα ξέρουμε, να έχουν ανα­

πτυχθεί και αλλού, ωστόσο οι μελέτες που 

περιλαμβάνει ο τόμος βάζουν το δάκτυλο 

στα σημάδια των καρφιών, μας επιτρέπουν 

να γνωρίσουμε αξιοσημείωτες λεπτομέρει­

ες και σωστή προοπτική. Είτε στα εσωτε­

ρικά προβλήματα της Γερμανίας αναφέρον­

ται είτε στις αναμετρήσεις-της με τους λα­

ούς που ανταγωνίζεται —τους Γάλλους και 

τους Άγγλους, κυρίους— οι τροπές των 

πολιτικών ή και των κοινωνικών απαιτή­

σεων υπερκαθορίζουν αυστηρά τους επι­

στημονικούς στόχους. Αυτό γίνεται βέβαια 

έμμεσα τις πιο πολλές φορές, οι σοφοί φαν­

τάζονται πως τους καθοδηγεί η «όρεξις του 

ειδέναι» και μόνο' ενίοτε όμως, σε κρίσιμες 

περιστάσεις, όπως την επαύριο του γαλλο­

γερμανικού πολέμου, η πολιτική εξουσία 

καθοδηγεί σαφέστερα τις ορέξεις των ακα­

δημαϊκών — η περίπτωση των ολυμπιακών 

και των δελφικών ανασκαφών αποτελούν 

το εντυπωσιακότερο, αλλά διόλου το μο­

ναδικό παράδειγμα. 

* 

Δεν πρέπει ωστόσο να μας διαφεύγει ότι 

η συνολική εικόνα, έτσι παρουσιασμένη, 

είναι κάτι παραπάνω από λειψή: εκτός από 

τη Γερμανία του Βίνκελμαν και του κλα­

σικισμού υπήρχε και μια άλλη Γερμανία, 

πολύ βαθύτερα ρομαντική, εκείνη που είδε 

με εχθρότητα ολόκληρο τον αρχαίο κόσμο, 

δηλαδή την ελληνική και τη λατινική αρ­

χαιότητα, εκείνη που ταύτισε το κλασικό 

πνεύμα και συνακόλουθα την Αναγέννηση 

με τον Διαφωτισμό και τη (γαλλική) επα­

νάσταση. Λίγο πριν, λίγο μετά το 1800, 

μια ισχυρή ομάδα γερμανών στοχαστών 

εβίωνε τραυματικά τις έννοιες ετούτες, κα­

θώς το πολιτικό-τους αντίκρυσμα σήμαινε 

μια Γερμανία διαιρεμένη και ανολοκλήρω­

τη στο εθνικό επίπεδο (αργότερα μάλιστα 

ηττημένη και από τον Ναπολέοντα), με 

μειωμένο κύρος σε σχέση με τη Βρετανία 

και τη Γαλλία, με μια πνευματική δραστη­

ριότητα υποταγμένη στο γαλλικό πνεύμα: 

όλα αυτά τους οδήγησαν σε μια γενναία 

διανοητική εξέγερση που έφερε στο προ­

σκήνιο αξίες διαφορετικές, το ορμέμφυτο, 

την υπεροχή του συναισθήματος έναντι του 

συστηματικού πνεύματος, σε τελευταίο ε­

πίπεδο την αποκάλυψη του λόγου κι όχι 

την αναζήτηση-του. Εστράφηκαν λοιπόν 

προς άλλες ιστορικές περιόδους, όπου ο μυ­

στικισμός πρωτοστατούσε, και επιδίωξαν 

να αναβαθμίσουν τους ανατολικούς πολι­

τισμούς και τον μεσαίωνα: στοιχεία που 

μαζί με άλλα έφεραν στην επιφάνεια τον 

Ρομαντισμό. Έτσι οι πανανθρώπινες αξίες 

του κλασικού πνεύματος υποχώρησαν 

μπροστά στις εθνικές που πήγαζαν από 

τους μέσους χρόνους" ο «πρωσικός προτε­

σταντισμός» δεν ήταν ούτε η μόνη αλλά 

ούτε καν η δεσπόζουσα ιδεολογική τάση. 

Από την άποψη αυτή, το άρθρο του Peter 

Funke, «Η αρχαία Ελλάδα: ένα αποτυχη­

μένο έθνος;», εξαιρετικά ενδιαφέρον και 

ως προς το πραγματολογικό-του υλικό (ι­

δίως τα περί της ανάδυσης των Μακεδό­

νων), μας επιτρέπει, κι ας μην αναφέρεται 

καθόλου, να διακρίνουμε πως η συμπόρευ-

ση της δημιουργίας του γερμανικού κρά­

τους με την ανάπτυξη των κλασικών σπου -

δοΊν είχε να αντιπαλαίσει αρχικά με πολ-



Ο λόγος τον εθνικισμού... 259 

λαπλούς σκοπέλους: τα μικρά, ανεξάρτητα 

γερμανικά κρατίδια, ένα σύγχρονο παράλ­

ληλο των αρχαίων πόλεων, είχαν ανάγκη 

από τη στρατιωτική δύναμη της Πρωσίας 

προκειμένου να ενοποιηθούν. II κλασική 

αρχαιότητα εμπλουτίστηκε λοιπόν με τη 

Μακεδόνικη περίοδο — και μόνον έτσι μπό­

ρεσε να λειτουργήσει απρόσκοπτα η εξά­

πλωση της ελληνικής παιδείας. Ο ρομαν-

Πανεπιστήμιο Κρήτης 

Είναι παράδοξο που μια ενδιαφέρουσα ε­

ρευνητική εργασία ικανή —παρά τις οποι­

εσδήποτε ενστάσεις— να γονιμοποιήσει το 

πεδίο του ελληνικού προβληματισμού για 

τον εθνικισμό πέφτει θύμα τόσο μεγάλης 

προχειρότητας από την πλευρά του επι­

μελητή και του διορθωτή της έκδοσης. Πα­

ρά την οπτικά επιμελημένη του μορφή και 

την υψηλή του τιμή, δυστυχώς το βιβλίο 

του Νίκου Δεμερτζή διατρέχεται από μια 

αλυσίδα κραυγαλέων ορθογραφικών σφαλ­

μάτων, λανθασμένων ρηματικών χρήσεων, 

ακυριολεξιών και ανύπαρκτων τύπων, ό­

πως η μετοχή «συναρθρωμένο» [sic] (ό.π., 

205), που υποσκάπτουν το κύρος του και 

καταδεικνύουν την αδιαφορία του εκδοτι­

κού οίκου για τον αναγνώστη. Φαίνεται 

ότι η λογική του άμεσου και εύκολου κέρ­

δους λόγω της επικαιρότητας του θέματος 

έθεσε στο περιθώριο κάθε ιδιαίτερη μέρι­

μνα για τη συνολική εικόνα του βιβλίου. 

Άραγε είναι τόσο δύσκολο ο διορθωτής ή 

ο επιμελητής της έκδοσης, αλλά και σε 

τελευταία ανάλυση ο ίδιος ο συγγραφέας, 

να γνωρίζουν την ορθογραφία του εμπρό­

θετου προσδιορισμού «εξ αυτού» (ό.π., 32), 

του νεολογισμού «αποκεντροθέτηση» (ό.π., 

319), των ουσιαστικών «πειθάρχηση» 

(ό.π., 104), «σύμπηξη» (ό.π., 174), «αφο­

μοίωση» (ό.π., 182), «κατάρρευση» (ό.π., 

τικός νεοκλασικισμός είναι ίσως το πιο χα­

ρακτηριστικό τέκνο του γερμανικού πνεύ­

ματος, και για να τον εννοήσουμε μας χρει­

άζεται μια διάσταση που δεν συμπεριλαμ­

βάνεται στα άρθρα του βιβλίου, εκείνη του 

ρομαντικού και εθνικού ταυτόχρονα πνεύ­

ματος, που στηρίζεται στον μεσαίωνα, στον 

μυστικό και όχι τον ορθό λόγο, στον Νοβά-

λις και όχι στον Χούμπολτ. 

ΑΛΕΞΗΣ Π Ο Λ Ι Τ Η Σ 

291), «εκφάνσεις» (ό.π., 365), των επιθέ­

των «νηφάλιος» (ό.π., 114), «αδιάλειπτος» 

(ό.π., 177), «υγιής», «ροομαλέος» (ό.π., 

231), «κολοσσιαίος» (ό.π., 238), των ρη­

μάτων «ετέθη» (ό.π., 145), «εμφιλοχωρεί» 

(ό.π., 221), «αποκηρύσσω» (ό.π., 241) και 

«απαλειφθεί» (ό.π., 377), της ενεργητικής 

μετοχής «ιεραρχώντας» (ό.π., 177), του 

χρονικού επιρρήματος «ευθύς» (ό.π., 184), 

του τροπικού «βαθμηδόν» (ό.π., 204), την 

ορθή χρήση του ρήματος «συγχέω» (ό.π., 

45) ή τη σημασιολογική διαφορά της λέ­

ξης «ημερομηνία» από τη λέξη «χρονολο­

γία» (ό.π., 28); Αντίθετα, το στοιχειώδες 

ενδιαφέρον για τη γλωσσική επένδυση της 

επιστημονικής σκέψης δεν είναι στείρος 

σχολαστικισμός, αλλά καθήκον που δια­

σφαλίζει τον σύνθετο ρόλο του επιστημονι­

κού κειμένου αποτρέποντας συγχρόνως την 

αποξένωση δημιουργού και δημιουργή­

ματος. 

Ως προς την ουσία των πραγμάτων εν­

τύπωση προξενεί η διαπίστωση του συγ­

γραφέα ότι στην Ελλάδα ((η σύγχρονη επι­

στημονική βιβλιογραφία περί εθνικισμού 

υπήρξε μάλλον φτωχή» (ό.π., 36). Η δια­

πίστωση αυτή ελέγχεται καταφανώς ως 

ανακριβής σε ό,τι τουλάχιστον αφορά στο 

πεδίο της ιστοριογραφίας. Ο Νίκος Δεμερ­

τζής μιλά για φτώχεια της βιβλιογραφίας, 

Νίκος Δεμερτζής, Ο λόγος τον εθνικισμού. Αμφίσημο σημασιολογικό πεδίο και σύγχρο­

νες τάσεις, Α. Σάκκουλας, Λθήνα-Κομοτηνή 1996, 495 σ. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

