
  

  Mnimon

   Vol 15 (1993)

  

 

  

  ΙΣΤΟΡΙΑ, ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΟΙ ΠΗΓΕΣ.
ΔΙΚΑΣΤΙΚΕΣ ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΕΣ ΣΤΟΝ ΜΕΣΑΙΩΝΑ 

  PIΚA ΜΠΕΝΒΕΝΙΣΤΕ   

  doi: 10.12681/mnimon.481 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΜΠΕΝΒΕΝΙΣΤΕ P. (1993). ΙΣΤΟΡΙΑ, ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΟΙ ΠΗΓΕΣ. ΔΙΚΑΣΤΙΚΕΣ ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΕΣ ΣΤΟΝ
ΜΕΣΑΙΩΝΑ. Mnimon, 15, 277–306. https://doi.org/10.12681/mnimon.481

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 24/01/2026 07:13:51



PIRA ΜΠΕΝΒΕΝΙΣΤΕ 

ΙΣΤΟΡΙΑ, ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΟΙ ΠΗΓΕΣ 
Δ Ι Κ Α Σ Τ Ι Κ Ε Σ Τ Ε Λ Ε Τ Ο Υ Ρ Γ Ι Ε Σ Σ Τ Ο Ν ΜΕΣΑΙΩΝΑ 

Θα μπορούσαμε, αν θέλαμε, να θεωρήσουμε την ιστοριογραφία των τελευταίων 

ετών υπό το πρίσμα της ανάλυσης των διαδοχικών πηγών που κινητοποίησε 

και των διαφορετικών τεχνικών με τις οποίες τα προσέγγισε. Ο ιστορικός λό­

γος (ο λόγος του ιστορικού, η ιστοριογραφία) εμπεριέχει κάθε φορά ένα μέρος 

των πηγών, ή του Αρχείου, «αποκωδικοποιεί και ερμηνεύει τα στοιχεία τους, 

επιλέγει ανάμεσα τους, τα απαριθμεί και τα ταξινομεί, κάνει και "ξεκάνει" γε­

γονότα, δομές, διαδικασίες, αιτίες και αποτελέσματα, και όλα αυτά για να πα­

ραγάγει ιστορίες»1. 

Είναι δυνατό η ιστορία να συναντήσει δημιουργικά την ανθρωπολογία στην 

επεξεργασία των πηγών; Η απάντηση είναι σαφώς θετική, αν σκεφτεί κανείς 

το Montaülou του Em. Le Roy Ladurie, τον Menochio του Carlo Ginzburg, 

ή ακόμη τους «θαυματουργούς βασιλιάδες» του Marc Bloch, για να αναφέρου­

με ελάχιστα μόνον παραδείγματα2. Ή δ η από το 1949 κάτω από τον τίτλο 

«Ιστορία και Εθνολογία»3 ο CI. Lévi-Strauss διακήρυττε ότι «κάθε καλό βι­

βλίο Ιστορίας [...] είναι εμποτισμένο με εθνολογία». Και τί παραπάνω μπορεί 

να πει κανείς από τον M. Godelier, όταν αυτός λέει ότι η Ιστορία και η Αν­

θρωπολογία είναι συμπληρωματικές επιστήμες που συντρέχουν στη γνώση της 

ιστορίας των ανθρώπινων κοινωνιών και ότι πρέπει να συνεχίσουν να συνδυα-

* Ευχαριστώ θερμά τον Παντελή Λέκκα και την Αλεξάνδρα Μπακαλάκη για τις συ­

ζητήσεις μας και τις παρατηρήσεις τους. Όταν γράφηκε αυτό το άρθρο δεν είχα υπόψη 

μου το βιβλίο της Esther Cohen, The Crossroads of Justice: Law and Culture in Late 

Medieval France, Leiden 1993, το οποίο θίγει πολλά από τα προβλήματα που πραγμα­

τεύεται η εργασία μου. 

1. Α. Ophir, «Des ordres dans l'archive», Annales E.S.C., 1990: 3, σ. 736. 
2. Em. Le Roy Ladurie, Montaülou, village occitan de 1294 à 1324, Παρίσι 1975, 

C. Ginzburg, Le fromage et les vers: l'univers d'un meunier du XVIe siècle, Παρίσι 1980, 
M. Bloch, Les rois thaumaturges, Παρίσι 1983. 

3. Εισαγωγή στο Anthropologie structurale, Παρίσι 1958. Βλ. επίσης Κ. Thomas, 
«History and Anthropology», Past and Present, 24 (1963), σ. 3-24. 



278 Ρίκα Μπενβενίστε 

ζονται και να αλληλοεμπλουτίζονται, για να επιτρέπουν τη συνεχή ανακάλυψη 

των κοινωνιών και να σταθμίζουν το τυχαίο και το αναγκαίο που συνθέτουν 

την ιστορική ύπαρξη των θεσμών και των ατόμων4. Μήπως λοιπόν παραβιά­

ζουμε πόρτες ανοιχτές; Επειδή οι προγραμματικές δηλώσεις ή και ο εκλεκτι­

κισμός των δύο επιστημών δεν λύνουν το πρόβλημα των σχέσεων τους, θα πρέ­

πει να δοκιμάσουμε τις δυνατότητες ή τα όρια της σύγκλισης με αφορμή ένα 

συγκεκριμένο πρόβλημα. 

Θα προσπαθήσω να απαντήσω στο ερώτημα κατά πόσο η ανθρωπολογία 

και η ιστορία μπορούν να συγκλίνουν στην επεξεργασία των πηγών, όταν το 

ιστορικό πρόβλημα που μας απασχολεί είναι αφενός η έννοια του δικαίου και 

οι παρεμβάσεις του, και αφετέρου η έννοια της εξουσίας και οι πρακτικές της. 

Ό τ α ν για κοινωνίες του παρελθόντος τίθενται ερωτήματα όπως: Πώς μπορού­

με να περιγράψουμε το δίκαιο στις διαφορετικές μορφές και στις διαφορετικές 

κοινωνίες στις οποίες απαντάται; Υπό ποίες συνθήκες και όρους είναι δυνατή 

η σύγκριση δικαιϊκών συστημάτων; Πώς συνδέεται το δίκαιο με τις άλλες όψεις 

του πολιτισμού και της κοινωνικής οργάνωσης; Τί συμβαίνει όταν δικαιϊκά συ­

στήματα διαφορετικών πολιτισμικών ομάδων έρχονται σε επαφή και ποια είναι 

η συνέπεια της πολλαπλότητας δικαιϊκών συστημάτων μέσα σε μία κοινωνία; 

Πώς αλλάζει το δίκαιο στον χρόνο; Τότε, νομίζω, η ιστορία συναντά, στο επί­

πεδο της προβληματικής τουλάχιστον, την ανθρωπολογία, ή και έναν συγκε­

κριμένο της κλάδο, τη «νομική ανθρωπολογία» (legal anthropology, a n t h r o ­

pologie juridique) 5 . 

Το κομβικό σημείο της συνάντησης είναι οι δικαιϊκές ρυθμίσεις και πρα­

κτικές ως εργαλεία ανάλυσης της κοινωνικοπολιτισμικής ζωής. Σε αυτή τη βά­

ση, επιχειρείται η συνολική αναζήτηση (totalization) ερμηνειών που συνδέουν 

τα διαφορετικά επίπεδα της κοινωνικής πραγματικότητας. Προς την κατεύθυν­

ση αυτή αποδίδεται ξεχωριστό ενδιαφέρον στις παραστάσεις του δικαίου, στην 

αναζήτηση δικαίου, στην επιβολή κοινωνικού ελέγχου, στη διατήρηση της κοι­

νωνικής τάξης και βεβαίως στη χρονική διάσταση όλων αυτών των στοιχείων: 

4. M. Godelier, «La constitution de l'Anthropologie sociale», Πανεπιστήμιο, ιδεο­
λογία και παιδεία. Ιστορική διάσταση και προοπτικές, τ. Β', Αθήνα 1989, σ. 649. Ειρήσθω 
εν παρόδω ότι το πρόβλημα δεν είναι αν το Montaillou είναι βιβλίο της histoire des menta­
lités, ή retrospective ethnography, ή anthropologie/ethnographie historique. Το ζή­
τημα είναι αν και με ποιους τρόπους παρέχει ερμηνεία της κοινωνικής οργάνωσης, των κοι­
νωνικών σχέσεων στο μεσαιωνικό χωριό. Πβ. Ν. Σκουτέρη-Διδασκάλου, «Annales, Past 
and Present, Review: τρία μαχητικά περιοδικά ιστοριογραφίας από τη σκοπιά της αν­
θρωπολογίας», Ο Πολίτης, 52 (1987), σ. 56-72. 

5. Βλ. μεταξύ άλλων «The ethnography of law», American Anthropologist/special 
publication, τ. 67, άρ. 6, μέρος 2 (december 1965) και Ν. Rouland, Anthropologie 
juridique, Παρίσι 1988. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 279 

στιγμές που η παρουσία του δικαίου, οι εκφράσεις του, οι κυρώσεις για πα­

ράδειγμα, γίνονται πιο έντονες εξαιτίας μιας σειράς παραγόντων που καθορί­

ζονται από πολιτισμικά ή κοινωνικά συμφραζόμενα τα οποία και καλούμαστε 

να εντοπίσουμε. 

Χωρίς να μας απασχολήσουν εδώ οι διαφορετικές θεωρίες ή τάσεις στο 

εσωτερικό της νομικής ανθρωπολογίας, μπορούμε να πούμε ότι στο επίκεντρο 

του ενδιαφέροντος της βρίσκονται οι διαδικασίες ρύθμισης των διαφορών και 

αποκατάστασης της τάξης σε κοινωνίες χωρίς κεντρική εξουσία. Οι μελέτες6 

στηρίζονται στην αντίληψη ότι το δίκαιο στις παραδοσιακές κοινωνίες συνίστα­

ται σε άρρητους κανόνες που η παραβίαση τους εγκυμονεί τον κίνδυνο της φυ­

σικής βίας από άτομα ή ομάδες εξουσιοδοτημένες από την κοινωνία7, αλλά και 

σε διαδικασίες διακανονισμού που μπορούν να θεωρηθούν και ως διαδικασίες 

κοινωνικού ελέγχου8. Έτσι , οι συγκρούσεις δεν αντιμετωπίζονται ως «παθολο­

γικές» καταστάσεις, αλλά ως φυσιολογικές διαδικασίες, αναπόφευκτες ή και θε­

τικές στο βαθμό που μπορούν να αποτελέσουν στοιχεία προόδου, και η τάξη 

εμφανίζεται ως προϊόν συμβιβασμού ή προσαρμογής9. Υπ αυτήν την έννοια, 

εννοώντας δηλαδή τους δικαιϊκούς κανόνες υπό μία ευρεία έννοια, ως νόρμες 

και ως διαδικασίες κοινωνικού ελέγχου, μπορούμε να τους αναζητήσουμε σε 

όλες τις κοινωνίες, ενώ παλαιότερα γινόταν λόγος για «κοινωνίες χωρίς δίκαιο». 

Αυτές οι παραδοχές μας οδηγούν και πάλι στην αναζήτηση των παραστά­

σεων του δικαίου, που προκαθορίζουν εν πολλοίς τον διακανονισμό της σύγ­

κρουσης και επηρεάζουν τη διαδικασία επίλυσης της διαφοράς. Το 1983, στο 

τέλος μιας συνάντησης ιστορικών και ανθρωπολόγων με γενικό θέμα Disputes 

and settlements, ο J . Bossy υποστήριξε πως από την εποχή της αποσύνθε­

σης της ρωμαϊκής εξουσίας τρεις εξαιρετικά δυνατές εικόνες κυριάρχησαν στην 

επίλυση των διαφορών στη Δύση: η εικόνα της αντεκδίκησης που επέβαλε την 

ανταπόδοση της προσβολής, η εικόνα της ευσπλαχνίας που απέκλειε την αντα­

πόδοση και η εικόνα ή ο «μύθος» του δικαίου ή του κράτους, σύμφωνα με την 

οποία οι προσβολές δεν θίγουν άτομα αλλά το ίδιο το δίκαιο ή το κράτος 1 0. Η 

συνολική τούτη θεώρηση είναι ενδιαφέρουσα, ακόμη και γοητευτική, θα μπο­

ρούσε όμως ενδεχομένως κανείς να αντιπροτείνει άλλες θεμελιώδεις πολιτισμι­

κές κατηγορίες που συγκροτούν τις αξίες και τις παραστάσεις του δικαίου και 

που είναι καθοριστικές στο διακανονισμό των συγκρούσεων. Το ερμηνευτικό 

6. Πβ. S. Roberts, Order and dispute. An Introduction to Legal Anthropology, 

Λονδίνο 1979. 

7. Πβ. E. A. Hoebel, «Qu'est ce que le droit», Droit et Cultures, (1989), σ. 158. 

8. Πβ. Β. Malinowski, Crime and Custom in savage society, Νέα Τόρκη 1926. 

9. Πβ. P. J. Bohannan, Law and Warfare, Λονδίνο 1967. 

10. J. Bossy, «Postscript», J. Bossy (εκδ.), Disputes and settlements: law and hu­

man relations in the West, Καίμπριτζ 1983, σ. 287-293. 



280 Ρίκα Μπενβενίστε 

αυτό σχήμα μένει πάντως να δοκιμαστεί σε συγκεκριμένες αναλύσεις. 

Ας δούμε μερικά ιστοριογραφικά παραδείγματα. Η επιλογή τους από τη 

μεσαιωνική ιστορία δεν είναι τυχαία. Ί σ ω ς ο Μεσαίωνας παρακινεί την ανθρω­

πολογική έρευνα επειδή ακριβώς είναι επαρκώς απρόσιτος στους συνήθεις τρό­

πους αντίληψης και κατανόησης. Γεγονός είναι πάντως ότι τις δύο τελευταίες 

δεκαετίες αυτή η προσπάθεια ευδοκίμησε στην πράξη 1 1 . 

Το 1973, στο κλασικό πια βιβλίο του Guerriers et Paysans12, ο G. Duby 

εξηγούσε ότι στο τέλος του 11ου αιώνα, —στο τελευταίο δηλαδή στάδιο του 

σχηματισμού της χωροδεσποτείας (seigneurie), της νέας πολιτικής και οικο­

νομικής μονάδας οργάνωσης—, τα δικαστήρια του κόμητος έχουν απολέσει την 

εκτελεστική ισχύ των αποφάσεων τους. Με άλλα λόγια, ο κόμης δικάζει μόνον 

αν το θελήσουν οι ιππότες. Οι ιδιωτικοί πόλεμοι γενικεύονται και όταν ασκεί­

ται φυσική βία οι ευγενείς καταφεύγουν στη βεντέττα. Την ίδια χρονιά, ο J . 

Bel lamy 1 3 παρατηρούσε ότι στην Αγγλία ο 15ος αιώνας υπήρξε η χρυσή επο­

χή των ιδιωτικών πολέμων μεταξύ των ευγενών, διότι ο μηχανισμός επιβολής 

της δημόσιας τάξης παρουσίαζε αδυναμίες, που εν πολλοίς οφείλονταν στην αδυ­

ναμία του ίδιου του βασιλιά. 

Το 1986, ο P. Geary 1 4 αναλύει τις μη δικαστικές οδούς επίλυσης των 

διαφορών μεταξύ 1050-1200. Οι συγκρούσεις, παρατηρεί, λύνονται με τον πό­

λεμο —για πολλούς δομικό στοιχείο της μεσαιωνικής κοινωνίας—, ή με την 

προσφυγή στη διαιτησία του κόμητος, του επισκόπου ή κάποιου αββά, που 

χάρη στις προσωπικές τους επιρροές συμφιλιώνουν τα δύο μέρη, όχι τόσο από 

σεβασμό προς το δίκαιο, όσο για να διαφυλάξουν την ειρήνη. Οι φιλονικίες εί­

ναι λειτουργικές: γεννούν ή εκφράζουν ανταγωνισμούς, αλλά και σχέσεις αλ­

ληλεγγύης, συνοχής στο εσωτερικό των αντιτιθέμενων ομάδων που αποτελούν­

ται από συγγενείς ή από άτομα που συνδέονται με φεουδο-βασαλική υποτέλεια. 

Μέχρι το 1200 οι διαφορές μεταξύ των εκπροσώπων των ανώτερων κοινωνι­

κών στρωμάτων δεν επιλύονται στα δικαστήρια. Εκεί δικάζονται μόνον οι δια-

11. Βλ. «Anthropologie et Histoire», L'histoire médiévale en France: bilan et 
perspectives, Παρίσι 1991, σ. 269-304. 

12. G. Duby, Guerriers et paysans. VHe-XIIe siècle, premier essor de l'économie 
européenne, Παρίσι 1973. (Το βιβλίο παρουσιάζει άλλωστε γενικότερο ανθρωπολογικό εν­
διαφέρον περιγράφοντας μια κοινωνία στην οποία η οικονομική ζωή δεν καθορίζει στο σύ­
νολο της την κοινωνική εξέλιξη αλλά συνιστά υπερδομή, που υποτάσσεται σε στόχους κοι­
νωνικούς —η λειτουργία της συγγένειας για παράδειγμα—, ή θρησκευτικούς, δηλαδή σε μη 
οικονομικές λογικές). 

13. J. Bellamy, Crime and Public Order in England in the Later Middle Ages, Λον­
δίνο 1973. 

14. P. Geary, «Vivre en conflit dans une France sans État: typologie des mé­
canismes de règlement des conflits (1050-1200)», Annales E.S.C., 41 (1986), σ. 1107-



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 281 

φορές μεταξύ αρχόντων και αγροτών. Με την ανάπτυξη όμως του κράτους, τον 

13ο και 14ο αιώνα, κομήτες, βασιλείς ή επίσκοποι επιχειρούν να ασκήσουν κα­

τασταλτική εξουσία όχι μόνον στους δουλοπάροικους ή στους δούλους, αλλά και 

στους ελεύθερους πολεμιστές, τους ευγενείς και τον κλήρο. 

Ένα τελευταίο παράδειγμα από το πρόσφατο βιβλίο του R. W. Kaeuper15. 

Ο συγγραφέας επισημαίνει ότι η κυβέρνηση της Αγγλίας όπου, αντίθετα με τη 

Γαλλία, οι βασιλείς είχαν άμεση δικαιοδοσία για τα πιο σοβαρά εγκλήματα στο 

Μεσαίωνα, ασχολήθηκε με τη βία της μεγάλης μάζας των κατώτερων κοινω­

νικών στρωμάτων. Η βία όμως των στρωμάτων που ακολουθούσαν τον ιππο­

τικό κώδικα, παρόλο που μπορούσε να ταράξει περισσότερο την ειρήνη, διέφευ­

γε τον χαρακτηρισμό του εγκλήματος και της συνακόλουθης καταστολής, επει­

δή η κυβέρνηση εξαρτιόταν από αυτήν ακριβώς την κοινωνική τάξη για τη διε­

ξαγωγή του πολέμου. Έτσι, ο σπουδαιότερος παράγοντας για τη διασφάλιση 

της δημόσιας τάξης ήταν η προσπάθεια του βασιλιά να περιορίσει τη βία που 

ασκούσαν εθιμικά και δικαιωματικά οι προνομιούχοι. Η προσπάθεια αυτή, που 

κορυφώθηκε τον 13ο και στις αρχές του 14ου αιώνα, συνιστά σαφώς νέο πα­

ράγοντα της έννοιας δημόσια τάξη. 

Ας σταματήσουμε εδώ τις αναφορές στην ιστοριογραφία. Κοινός τόπος 

όλων αυτών ή ανάλογων μελετών είναι ότι καταδεικνύουν τη σχέση ανάμεσα 

στην εξουσία, κεντρική ή μη, και τους τρόπους διακανονισμού ή καταστολής 

των συγκρούσεων. Συνδυάζουν με άλλα λόγια την ερμηνεία του κοινωνικού και 

του δικαστικού-πολιτικού, δεν ασχολούνται όμως επαρκώς ή ρητώς με τις πα­

ραστάσεις του δικαιϊκού που συνδέονται με τις δικαστικές πρακτικές. Δεν διε­

ρευνούν δηλαδή αρκετά τα ερωτήματα που θέτει η (νομική) ανθρωπολογία σχε­

τικά με τις αξίες και τις παραστάσεις που διαμορφώνουν τις αντιλήψεις περί 

δικαίου. 

Μπορούμε, πιστεύω, να προωθήσουμε τη δημιουργική πολυφωνία στην 

ιστορική προσέγγιση —στη συγκεκριμένη περίπτωση σε συνδυασμό με οπτι­

κές και αντικείμενα της ανθρωπολογίας—, αν υπάρξει εννοιολογική σαφήνεια 

και μεθοδολογική συμφωνία. Δεν εννοούμε συστήματα συνολικής ερμηνείας, 

αλλά αναλυτικές κατηγορίες όπως «το πολιτικό», ως σχέσεις εξουσίας με την 

ευρεία έννοια, όπως τις μελετά ο Foucault, δηλαδή σχέσεις ισχύος που ενυ­

πάρχουν στο χώρο όπου ασκούνται, είναι συστατικές της οργάνωσης του και 

είναι δυνατό να αποκρυσταλλώνονται σε θεσμούς, να υλοποιούνται σε κρατικούς 

μηχανισμούς ή στη διατύπωση του νόμου16. Προς αυτή την κατεύθυνση, η «νέα 

15. R. W. Kaeuper, War, Justice and Public Order: England and France in the 

Later Middle Ages, Οξφόρδη 1988. 

16. Πβ. M. Foucault, Histoire de la sexualité, ελλ. μτφρ. Ιστορία της σεξουαλικό­

τητας, τ. 1: Η δίψα της γνώσης, Αθήνα 1978, σ. 115-6. 



282 Ρίκα Μπενβενίστε 

πολιτική ιστορία» εισάγει στην έρευνα τις υλικές, οικονομικές, συμβολικές και 

φαντασιακές όψεις της εξουσίας ή των εξουσιών οι οποίες διέφευγαν του εν­

διαφέροντος της παλιάς πολιτικής ιστορίας17. Σε ένα τέτοιο πρόγραμμα, ανα­

φορικά με τον Μεσαίωνα, η θεώρηση της γλώσσας έχει πρωταρχική σημασία 

και απαιτεί μια προσπάθεια να κατανοηθούν οι προϋποθέσεις, το σημασιολο­

γικό πεδίο, τα συμφραζόμενα, οι υλικές συνθήκες, τα κοινωνικά, θεολογικά και 

ψυχολογικά σημεία αναφοράς ενός πολιτισμού αρκετά απομακρυσμένου από το 

δικό μας, ώστε να μη μας επιτρέπεται να λάβουμε κάτι ως δεδομένο18. 

Ενδεχομένως ένα τέτοιο πρόγραμμα μας προφυλάσσει από τα αδιέξοδα 

μιας άνευ όρων συγχώνευσης των μεθόδων της ιστορίας με αυτές των άλλων 

κοινωνικών επιστημών. Παρόμοια συγχώνευση εγκυμονεί τον κίνδυνο, όπως 

επισημαίνει ο Α. Gourevitch, να αγνοηθούν σημαντικές συνιστώσες των με­

σαιωνικών κοινωνιών —όπως η πολιτική ιστορία—, επειδή αυτές δεν παρου­

σιάζονται στις κοινωνίες που μελετούν οι ανθρωπολόγοι χρησιμοποιώντας την 

έννοια της δομής1 9. Και ίσως αυτό το νόημα έχει η κριτική του Romano στην 

«ιστορική ανθρωπολογία», και η επίκληση να εγκαταλειφθεί η διεπιστημονι­

κότητα για χάρη μιας γνησιότερα σφαιρικής προσέγγισης, της μετεπιστημονι-

κότητας (métadisciplinarité)20 . 

Αν συμφωνήσουμε σε ένα τέτοιο εγχείρημα, τότε μέριμνα μας καθίσταται 

η εννοιολόγηση του μη-συμβαντολογικού (στο πλαίσιο μιας histoire conceptua­

lisante: ιστορία που επιδιώκει την εννοιολόγηση των προβλημάτων της) όπως 

την ήθελε πριν από εικοσιπέντε χρόνια ο P. Veyne 2 1) και η «επανεννοιολόγη-

ση» και κατ' ακολουθίαν η «επαναπεριοδολόγηση» στην ιστοριογραφία. Επα-

ναπεριοδολόγηση στην προοπτική της «μακράς διάρκειας» που αφορά άμεσα 

στην πολιτική ιστορία, όταν αυτή δεν είναι συμβαντολογική, αλλά ενδιαφέρεται 

για έννοιες, θεσμούς και συμβολικές εκδηλώσεις. Η περιοδολόγηση αποκαθι­

στά σχέσεις ανάμεσα στο «γεγονοτολογικό» και το «εννοιολογικό» και υπ' αυ­

τήν την έννοια η αναφορά στο χρόνο κατευθύνει τον τρόπο που σκεπτόμαστε 

17. «L'espace français: histoire politique du début du Xle siècle à la fin du 
XVe», L'histoire médiévale en France..., ό.π., σ. 102. 

18. R. H. Bloch, Etymologies and Genealogies. A Literary Anthropology of the 
French Middle Ages, Σικάγο 1983. 

19. A. Gourevitch, «Marc Bloch and Historical Anthropology», Marc Bloch au­
jourd'hui: Histoire comparée et sciences sociales, επιμ. H. Atsma, A. Burguière, Πα­
ρίσι 1990, σ. 406. 

20. R. Romano, «H ιστορία σήμερα», Πού οοεόει η ιστορία; αναζητήσεις της σύγ­
χρονης ιστοριογραφίας, Αθήνα 1988, σ. 81, βλ. επίσης στο ίδιο «Ιστορία, Ανθρωπολογία, 
φολκλόρ», σ. 85-94. 

21. P. Veyne, «L'histoire conceptualisante». Faire de l'histoire, Ιίαρίσι 1974, τ. 
A', σ. 62-92 (ελλ. μτφρ. Το έργο της Ιστορίας). 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 

τα γεγονότα2 2. Εξάλλου, αν και η ανθρωπολογία συχνά θεωρείται a priori «ανι-

στορική», στην πραγματικότητα δεν οδηγεί αναγκαία στην «ακίνητη ιστορία», 

αλλά μπορεί να μας προσφέρει καινούρια χρονολογική προοπτική 2 3. 

Θα προσπαθήσω να κάνω πιο συγκεκριμένες τις παραπάνω προτάσεις και 

να προτείνω τρόπους να «δοκιμαστούν», με αφορμή το προηγούμενο πρόβλη­

μα, της έννοιας του δικαίου και των συνθετικών του αξιών και παραστάσεων 

στη μεσαιωνική εποχή. 

Το δίκαιο εννοείται ως όψη των σχέσεων εξουσίας, και κατ' επέκταση ως 

παράγοντας που διασχίζει, αναπαράγει ή μεταβάλλει τις κοινωνικές σχέσεις, 

αλλά και μεταβάλλεται από αυτές. Οι κανόνες του δικαίου στοιχειοθετούν έναν 

λόγο «δηλωτικό» θεμελιωδών αρχών, αξιών ή παραστάσεων, ενώ η ερμηνεία 

και η εφαρμογή τους από τα αρμόδια όργανα είναι ουσιαστικά λόγος «δρων» 

προς την εκάστοτε ρύθμιση των κοινωνικών σχέσεων. 

Ο προβληματισμός περί αξιών και παραστάσεων αφορά ουσιαστικά στην 

«ιστορικότητα» της έννοιας του δικαίου που τυχαίνει να είναι ταυτοχρόνως «ερ­

γαλείο» του ερευνητή, αλλά και αντικείμενο της ιστορικής μελέτης και παρά­

σταση για τους ανθρώπους της υπό μελέτη κοινωνίας, ή και «λέξη» των πη­

γών. Με αυτήν της την ιδιότητα, η έννοια φορτίζεται αναπόφευκτα από τη 

συγχρονική της πρόσληψη (η επισήμανση αυτή είναι άλλωστε θεωρητική προϋ­

πόθεση για τη μελέτη κάθε έννοιας που χρησιμοποιείται και από τον ιστορικό 

ή τον ανθρωπολόγο, και από τους ανθρώπους της κοινωνίας που μελετούν). 

Νομίζω πως δεν υπάρχει πλέον αμφιβολία ότι είναι ακραίος2 4 ο ισχυρισμός 

ότι η ιστορία είναι αφήγηση και συνεπώς μορφή μυθοπλασίας, αφού εξαιτίας 

της αυτοεμπλοκής του ο ιστορικός, που είναι και ο ίδιος βυθισμένος στην ιστο­

ρία, αναφέρεται στην πραγματικότητα (του)2 5. Οι ιστορικοί αναγνωρίζουν την 

ατελή αντιστοιχία ανάμεσα σε γεγονότα και ερμηνεία, γλώσσα και πραγματι­

κότητα. Αυτό σημαίνει ότι απλώς εφευρίσκουν, δημιουργούν και κατασκευά­

ζουν ένα παρελθόν, όχι όπως το γνώρισαν οι άνθρωποι της κοινωνίας που με­

λετούν, αλλά σύμφοονα με τις δικές τους συνειδήσεις; Θα είχαμε να αντιπρο­

τείνουμε ότι η «πραγματικότητα μιας ιστορικής κοινωνίας» δεν αποτελεί άχρο­

νο και υπερβατικό αντικείμενο. Η ιστορικότητα του ιστορικού και η περιπλο­

κή του μέσα στην κοινωνική συνύπαρξη δεν παρεμποδίζουν τη δημιουργία της 

ιστορικής επιστήμης, αντίθετα μάλιστα είναι όροι απαραίτητοι για την εγκα­

θίδρυση της. Η πειθαρχία της ιστορικής επιστήμης επιβάλλει την ετοιμότητα 

22. Πβ. Κ. Pomian, L'ordre du temps, Παρίσι 1984, σ. 161 κ.ε. 

23. Anthropologie et histoire..., ό.π., σ. 291. 

24. Πβ. G. McLennan, «Ιστορία και θεωρία», Θεωρία και κοινωνία, 3 (1990), 

σ. 177-221. 
25. Πβ. Ρ. Ricoeur, Η αφηγηματική λειτουργία, Αθήνα 1990. 



284 Ρίκα Μπενβενίστε 

να απορριφθούν ως λανθασμένες οι παραδοσιακές παραδοχές2 6. 

Επανερχόμαστε στην έννοια του δικαίου και αντλούμε το πρώτο επιχεί­

ρημα από την ανάλυση του δικαιϊκού λόγου όπως την επιχειρεί ο Ρ. Bourdieu 2 7 . 

Ο λόγος αυτός είναι και ιστορική πραγματικότητα, αφού μια απόφανση έχει 

υπόσταση, τόπο και χρόνο εκφοράς. Μπορούμε να αναρωτηθούμε για τις σχέ­

σεις της ορολογίας με τις έννοιες που δηλώνονται και συνδηλώνονται. Βέβαια, 

οι κατηγορίες της σκέψης που εκφράζει το δίκαιο συμμετέχουν στην παραγω­

γή της πραγματικότητας, μέσα στα όρια των υπαρχουσών δομών, αλλά το δί­

καιο είναι «ενεργός λόγος», έχει «συμβολική εξουσία» που «ανοίγεται στον κό­

σμο», τον επαναπεριγράφει και τον δημιουργεί, ονοματίζοντας, ταξινομώντας, 

παράγοντας πρακτικές, συμπεριφορές, ήθη, νέες κατηγορίες αντίληψης. Ο λό­

γος δεν μεταφέρει απλώς ανταγωνισμούς και συστήματα κυριαρχίας, αλλά εί­

ναι αυτός για τον οποίο και διά του οποίου διεκδικείται η εξουσία: εξουσία και 

γνώση συναρθρώνονται μέσα στον λόγο2 8. Ο δικαιϊκός λόγος δεν είναι απλώς 

«εργαλείο» ή «όπλο», αλλά και τρόπος έκφρασης με τον οποίο το δίκαιο γί­

νεται αποδεκτό ως φορέας οριοθέτησης, ρύθμισης και διαιτησίας. Το μέλημα 

του ιστορικού αφορά όχι μόνον στο νόημα αυτού ή εκείνου του κανόνα δικαίου, 

αλλά και σε αυτή την ίδια την παραγωγή δικαιϊκών νοημάτων μέσω του λό­

γου. Πρόκειται για θεώρηση που, παραπέμποντας στην ανάλυση του λόγου σύμ­

φωνα με τη μέθοδο του Foucault, φαίνεται να απαντά σε ανθρωπολογικά ερω­

τήματα και να αποδίδει στην έννοια του δικαίου την ιστορικότητα της. 

Για να επανέλθουμε στην προβληματική σχετικά με τις πηγές, σημειώ­

νουμε ότι θα μπορούσαμε να μιλήσουμε όχι μόνον για το «νομικό», κανονι­

στικό λόγο, του εθιμικού ή του γραπτού νόμου, αλλά για το δικαιϊκό λόγο γε­

νικότερα, όπως αυτός εμφανίζεται σε αγορεύσεις, στις αποφάσεις και στη νο­

μολογία, σε εκθέσεις, επιστολές ή εγκυκλίους, σε κείμενα λογίων κτλ. Και για 

να προχωρήσουμε ακόμη περισσότερο, μπορούμε να μιλήσουμε για τον κωδι­

κοποιημένο λόγο που προσφέρουν οι δικαστικές τελετουργίες (διάταξη του δικα­

στηρίου ή εκτελέσεις ποινών). Γίνεται, νομίζω, φανερή εδώ μια διεκδίκηση των 

ιστορικών που, σύμφωνα με τον J . Le Goff29, οφείλουν να μελετούν κάθε φαι­

νόμενο της ανθρώπινης δραστηριότητας, λαμβάνοντας υπόψη τις ιστορικές συν­

θήκες μέσα στις οποίες υπήρξε ή υπάρχει, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι οι συν­

θήκες αυτές το εξηγούν ή ότι υπάρχει κάποια μονοσήμαντη ιστορική αιτιότητα. 

26. Πβ. G. Himmelfarb, «Some reflections on the New History», The American 
Historical Review, 94:3 (1989), σ. 661-670. 

27. P. Bourdieu, «La force du droit: éléments pour une sociologie du champ 
juridique», Actes de la Recherche en Sciences Sociales, 64 (1986), a. 3-19. 

28. Πβ. M. Foucault, L'ordre du discours, Παρίσι 1971 (ελλ. μτφρ. H τάξη τον 
λύγου). 

29. J. Le Goff, Histoire et mémoire, Παρίσι 1988, σ. 349. 



δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 2 8 5 

Η προβολή λοιπόν μιας έννοιας —του δικαίου στην περίπτωση μας— στον 

παρελθόντα χρόνο, δια της μελέτης του λόγου, αναδεικνύει τις δυσκολίες εν-

νοιολόγησης και την απόρριψη του «αυτονόητου», όσον αφορά στο σημασιολο­

γικό τους περιεχόμενο. Έ τ σ ι είναι δυνατό να αποκαλυφθούν και οι ουσιαστικές 

διαφορές ανάμεσα στις σύγχρονες και στις ιστορικές κοινωνίες, και να απορ­

ριφθούν οι αντιλήψεις που θέλουν μονογραμμική την εξέλιξη των φαινομένου. 

Κατ' αυτόν τον τρόπο πιστεύω πως μπορούμε εντέλει να οδηγηθούμε σε μια 

νέα περιοδολόγηση στην ιστορία30. Στην κριτική των αποδομιστών που αμφι­

σβητεί τη δυνατότητα των ιστορικών να κατανοήσουν το παρελθόν όπως το 

γνώρισαν (το βίωσαν και το αντιλήφθηκαν) οι σύγχρονοι, δίνουν νομίζω απάν­

τηση οι προτάσεις του Α. Boureau για μια «histoire restreinte des menta­

lités))31. Εμπνευσμένο από το έργο του Foucault , το εγχείρημα του ορίζεται 

ως προσπάθεια να εντοπίσει, να υποδείξει και να περιγράψει τις αποφάνσεις 

που σχηματίζονται γύρω από μια λέξη, και να ανακατασκευάσει τις αποφάν­

σεις που υπονοούνται, αντλώντας τις από τη συνάντηση διαφορετικών λόγων 

και διαφορετικών πεδίων. Ο λόγος καθίσταται κατ' αυτόν τον τρόπο «ενοποιη­

τική δομή» στη μελέτη της πολυπλοκότητας του παρελθόντος. Και αν δεν απο­

καλύπτει πίστη και δοξασίες, όπως αποσκοπεί η ιστορία των νοοτροπιών, ανα­

γνωρίζει μια ιδιαίτερη μορφή λόγου και περιγράφει μια «γραμματική της συ­

ναίνεσης» γύρω από αξίες και παραστάσεις. Θα μπορούσαμε λοιπόν να προ­

τείνουμε τη μελέτη του δικαιϊκού λόγου, κανονιστικού, τελετουργικού, εικονο­

γραφικού, όπως εμφανίζεται σε διαφορετικά πεδία και σε διαφορετικές πηγές. 

Συνοψίζοντας θα λέγαμε ότι η ανθρωπολογία θέτει στο συγκεκριμένο υλικό 

των πηγών που διαθέτει ο ιστορικός ένα ερώτημα στο οποίο δεν έχουν απαν­

τήσει επαρκώς οι ιστορικοί (και το οποίο σπάνια απασχολεί τους νομικούς). 

Θίξαμε τρόπους ανάλυσης που θα ήταν δυνατό να επεξεργαστούμε ώστε να 

αντέχουν στην επιστημολογική κριτική και, με αφορμή την έννοια του δικαίου, 

προτείναμ,ε τη μελέτη του δικαιϊκού λόγου. Επειδή τέλος το έργο του ιστορι­

κού εγκλείει αναπόφευκτα το στοιχείο του φετιχισμού με το πραγματολογικό 

του υλικό, θα πρέπει να αντιπαραθέσουμε το επιχείρημα μας σε πηγές, να δο­

κιμάσουμε δηλαδή αν μια τέτοια προσέγγιση μπορεί να συμβάλει στην περι­

γραφή και την ερμηνεία των κοινωνικών παραστάσεων και πρακτικών όπως 

αυτές συγκροτούνται και αναπαράγονται στον χρόνο. Το πρόγραμμα αυτό δεν 

30. Με πόσο ελαφριά καρδιά οι συγγραφείς των πανεπιστημιακών εγχειριδίων της 
νομικής διατυπώνουν στην απαραίτητη «ιστορική εισαγωγή» την άποψη ότι η ποινή δια­
δέχεται την ανταποδοτική βεντέτα καθώς το ανθρώπινο πνεύμα θριαμβεύει έναντι της βαρ-
βαρότητος. 

31. Α. Boureau, «Propositions pour une histoire restreinte des mentalités», 
Annales E.S.C., 1986: 6, σ. 1491-1504. 



286 Ρίκα Μπενβενίστε 

απομακρύνεται από την προοπτική που έθεσε, πριν από αρκετά ήδη χρόνια, ο 

J. Le Goff για την πολιτική ιστορία των δομών της μακράς διάρκειας, που 

συνδέεται με την αντιφατική και κατά συνέπεια δυναμική δομή των κοινωνιών 

και στρέφει την προσοχή της στη μελέτη των διαφόρων σημειολογικά)ν συστη­

μάτων του πολιτικού: λεξιλόγιο, τελετουργίες, συμπεριφορές, νοοτροπίες32. 

ΟΙ ΔΙΚΑΣΤΙΚΕΣ ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΕΣ 

1. Το δικαστήριο: το σώμα και η θέση τον δικαστή 

Ο χώρος του δικαστηρίου είναι χώρος δημόσιος, δομημένος, ορίζεται από συμ­

βολικές σχέσεις που μπορούν να ερμηνευτούν και επειδή έχουν κοινωνική λει­

τουργία. Είναι «θέατρο» αλληλεπίδρασης κοινωνίας και θεσμών, ατόμων και 

ομάδων. Για τον Α. Giddens 3 3 η αλληλεπίδραση συντίθεται ως μεστή νοήμα­

τος (meaningful), ως ηθική τάξη και ως λειτουργία σχέσεων εξουσίας. Η γλώσ­

σα είναι το πρωταρχικό, αλλά οπωσδήποτε όχι το μοναδικό μέσο. Τελετές και 

τελετουργίες, διάταξη και συμβολισμοί, δίνουν νόημα στις σχέσεις εξουσίας, 

τις καταδεικνύουν, τις κατασκευάζουν, τις αναδιανέμουν και τις επικυρώνουν. 

Χωρίς να ισχυριζόμαστε ότι η νομική διαδικασία περιορίζεται σε αυτού του 

είδους τις συμβολικές σχέσεις, εδώ θα ασχοληθούμε με την ιστορικότητα ανά­

λογων τελετών ή τελετουργιών. 

Θα μπορούσαμε καταρχήν να μιλήσουμε για τον χώρο του δικαστηρίου ως 

«θέατρο» είτε με την έννοια που δίνει ο Goffman 3 4 στον κόσμο των κοινωνικών 

αλληλεπιδράσεων (έναν κόσμο-σκηνή συμβολικά φορτισμένων τελετουργικών 

πράξεων) είτε καλύτερα, με την έννοια που αποδίδει ο V. T u r n e r 3 5 στη διευ­

θέτηση του χώρου, στις δραστηριότητες, στα αντικείμενα, στις λέξεις, ως των 

μικρότερων μονάδων τελετουργικής συμπεριφοράς, ως συμβόλων τελετουργιών 

που τις θεωρεί «μετασχηματιστικές τελέσεις/παραστάσεις» (transformative 

performances), που αποκαλύπτουν μείζονες ταξινομήσεις, κατηγορίες και αν­

τιφάσεις των πολιτισμικών διαδικασιών. Ο Turner σημειώνει επίσης ότι οι 

τελετουργίες, εξ ορισμού, συνδέονται με κοινωνικές μεταβάσεις, με «κρίσεις», 

ενώ οι τελετές σχετίζονται με κοινωνικές καταστάσεις και θέσεις. Σύμφωνα με 

32. J. Le Goff, «L'histoire politique est-elle toujours l'épine dorsale de l'his­
toire?)), L'imaginaire médiéval, Παρίσι 1985, σ. 348 (το άρθρο πρωτοδημοσιεύθηκε στα 
αγγλικά το 1971 στο περιοδικό Daedalus, σ. 1-19). 

33. Α. Giddens, New Rules of Sociological Method, Έσσεξ 1976. 
34. E. Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life, Ν. Τόρκη 1959, και 

του ιδίου, Interaction Ritual: Essays on Face-to-Face Behavior, Ν. Υόρκη 1967. 
35. V. Turner, «The Anthropology as Performance», On the Edge of the Bush. 

Anthropology as Experience, Tuscon Arizona 1985, σ. 171. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 287 

την ανάλυση του, οι τελετουργίες είναι ένα είδος μετα-θεάτρου, μία «δραμα­

τουργική γλώσσα» της καθημερινής επικοινωνίας. 

Οι ανθρωπολογικές αυτές παρατηρήσεις έχουν ενδιαφέρον για τον μελε­

τητή του ποινικού φαινομένου, που είναι «εκ φύσεως πιο θεαματικό»3 6, αλλά 

και για τον ιστορικό των μεσαιωνικών κοινωνιών, αφού ο φεουδαλισμός θεω­

ρείται «κόσμος των gestae» 3 7 . Όπο^ς είναι γνωστό, η εξουσία φανερώνεται, 

πολύ συχνά, με θεατρική-τελετουργική μορφή: βασιλικές είσοδοι, πομπές, γιορ­

τές, δημόσιες εκτελέσεις38. Για τον Α. Gourevitch, ο μεσαιωνικός συμβολισμός 

είναι εργαλείο κοινωνικού ελέγχου και τρόπος «ανάγνωσης» του κόσμου: «Η 

συμβολική τυποποίηση της κοινωνικής ζωής αποτελεί συνιστώσα του μηχανι­

σμού κοινωνικού ελέγχου, διαμέσου του οποίου η ομάδα και η κοινωνία επι­

βάλλουν στα μέλη τους πρότυπα συμπεριφοράς και σκέψης... Ο συμβολισμός 
/ / / ι ι ι aq 

γίνεται έτσι τρόπος πνευματικής αφομοίωσης της πραγματικότητας» . 

Ο D u r k h e i m 4 0 έλεγε ότι δεν πρέπει ποτέ να προϋποθέτουμε τον συμβα­

τικό χαρακτήρα μιας πρακτικής ή ενός θεσμού. Ό τ α ν ο ιστορικός προσεγγίζει 

θέματα δικαστικών τελετουργιών, μπορεί να βρεθεί αντιμέτωπος με ένα «πα­

ράδοξο»: η διάταξη του δικαστηρίου—θέση της έδρας ή του κατηγορουμένου, 

και κάποια «σημεία», όπως τα ρούχα των δικαστών μοιάζουν σχεδόν «αχρο-

νικά» ή τουλάχιστον φαίνεται να αντιστέκονται σθεναρά στο χρόνο. Εύλογα 

τίθεται λοιπόν το ερώτημα αν το ίδιο συμβαίνει και με το νόημα που τους απο­

δίδεται. Εδώ θα ισχυριστούμε πως ο λόγος που περιβάλλει αυτές τις τελετουρ­

γίες, και θέλει να είναι κανονιστικός και ερμηνευτικός, είναι ιστορικός: οι ρη­

τές του αποφάνσεις, όσα συνδηλώνει και υποδηλώνει, μπορούν να αλλάζουν πε­

ριεχόμενο στη διαχρονία. Η περιγραφή αυτού του λόγου είναι περιγραφή μιας 

«γραμματικής της συναίνεσης» γύρω από αξίες και παραστάσεις που χαρακτη­

ρίζουν μια κοινωνία4 1. Η δικαστική γλώσσα αντιστοιχεί σε έναν λόγο που έχει 

ιστορικές συνθήκες εκφοράς και αναφοράς, που μπορούν να ανιχνευθούν στο 

περιεχόμενο του. Οι συνθήκες αυτές δεν τον «εξηγούν» ολοκληρωτικά, ή μονο­

σήμαντα, αλλά πάντως τον προσδιορίζουν. 

36. Πβ. Α. Garapon, L'âne portant des reliques. Essai sur le rituel judiciaire, Πα­
ρίσι 1985. 

37. Βλ. J. Le Goff, «Le rituel symbolique de la vassalité», Four un autre Moyen 
Age, Παρίσι 1977, σ. 349-420. 

38. Βλ. μεταξύ άλλων Β. Guenée - Fr. Lehoux, Les entrées royales françaises de 
1329 à 1515, Παρίσι 1968 και E. Cohen, «Symbols of culpability and the universal 
language of justice: the ritual of public executions in late medieval Europe», History 
of European Ideas, 11 (1989), σ. 407-416. 

39. A. Gourevitch, «Représentations et attitudes à l'égard de la propriété dans 
le haut Moyen Age», Annales E.S.C., 27:3 (1972), σ. 534. 

40. E. Durkheim, Les règles de la méthode sociologique, Παρίσι 1895. 

41. Πβ. A. Boureau, Propositions..., ό.π., βλ. και εδώ σ. 285. 



288 Ρίκα Μπενβενίστε 

Πριν επιχειρήσουμε να τεκμηριώσουμε την παραπάνω πρόταση με ανα­

φορά στην ύστερη μεσαιωνική κοινωνία, ας σταθούμε στην «αχρονικότητα» 

της παραγωγής τελετουργιών και συμβόλων. «Επιβίωσαν τυχαία»; Ή μήπως 

εκπληρούν ρόλο ο οποίος δεν διαφέρει σημαντικά από εκείνον που είχαν όταν 

πρωτοεμφανίστηκαν, συνιστούν με άλλα λόγια, θεμελιώδεις συνθήκες ύπαρξης, 

αναγκαίες τόσο ώστε η μετατροπή τους να είναι αδύνατη ή περιττή; 4 2 Ο G. 

Balandier αναφέρεται σε τέτοια αναγκαιότητα: η εξουσία, λέγει, δεν στηρίζε­

ται στη βίαιη κυριαρχία ή στην ορθολογική αιτιολόγηση, αλλά στην παραγωγή 

εικόνων, στη συνεχή διαχείριση και αναπαραγωγή τους και στην οργάνωση τους 

σε συστήματα συμβολικών τελετουργιών43. Ωστόσο, η ορθή αυτή παρατήρηση 

δεν εξηγεί τη διατήρηση συγκεκριμένων τελετουργιών. Ο Maurice Bloch 4 4 ασκεί 

κριτική τόσο στη μαρξιστική άποψη (η οποία αντιμετωπίζει την τελετουργία 

ως μέρος της ιδεολογίας που προκαθορίζει τη σκοπιμότητα της), όσο και στη 

φορμαλιστική εκείνη άποψη (η οποία αποκόπτει την τελετουργία από τα κοι­

νωνικά της συμφραζόμενα, θεωρώντας την λόγο περί της ανθρωπινής φύσεως, 

πολύπλοκο και ασαφή που μπορεί να γίνει αντικείμενο κοινωνικής εκμετάλλευ­

σης, αλλά που επαναλαμβανόμενος προστατεύει από το ((ακαθόριστο» των κοι­

νωνικών σχέσεων4 5). Ο Bloch επισημαίνει το θεωρητικό αδιέξοδο της μαρξι­

στικής ερμηνείας —που αποτυγχάνει να εξηγήσει τη δημιουργία τελετουργιών, 

περιορίζοντας την ερευνητική οπτική σε ζητήματα «λειτουργίας»—, αλλά και 

της ερμηνείας του Turner —που δεν μπορεί να αποκαταστήσει τη σύνδεση του 

κοινωνικού με το συμβολικό. Ο ίδιος ισχυρίζεται ότι είναι δυνατό να αποκα­

τασταθεί αιτιακή σχέση μεταξύ τελετουργίας και ιστορίας, υπό τον όρο ότι το 

νόημα και η φύση μιας τελετουργίας κατανοούνται μέσα από τον ιστορικό της 

σχηματισμό4 6. Με ανάλογο τρόπο ο J . Molino εντοπίζει ένα ψευδοδίλημμα: το 

συμβολικό δεν συνθέτει κάποιον διαφορετικό κόσμο, «μυστηριωδώς δημιουρ­

γικό», ούτε αποτελεί έναν φαντασιακό κόσμο, απλό καθρέφτισμα επιγείων συμ­

φερόντων. Το συμβολικό δεν είναι ούτε αμιγώς νοητικό ούτε αμιγώς υλικό. Η 

συμβολική λειτουργία επιζητεί μια, θα μπορούσαμε να πούμε, «θετική» επι­

στήμη του πολιτισμού: μια «υλική σημειολογία»47. Πιστεύουμε ότι αυτές οι 

παρατηρήσεις μπορούν να μας καθοδηγήσουν στην ανάλυση που θα επιχειρή­

σουμε παρακάτω. 

Δεν θα μας απασχολήσει η παραγωγή δικαστικών τελετουργιών και συμ-

42. Cl. Lévi-Strauss, Structures élémentaires de la parenté, Παρίσι 1967, σ. 73. 
43. G. Balandier, Le pouvoir sur scènes, Παρίσι 1980, σ. 23. 
44. M. Bloch, From, Blessing to Violence. History and Ideology in the Circumcision 

Ritual of the Merino of Magadascar, Καίμπριτζ 1986, σ. 7 κ.ε. 

45. Βλ. και Turner, The Anthropology as performance..., ό.π., σ. 40-41. 
46. M. Bloch, From Blessing..., ό.π., σ. 9-11. 

47. J. Molino, «Sur la situation symbolique», L'arc, 72 (1978), σ. 20-25. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 289 

βόλων καθεαυτή. Θα αρκεστούμε στην αρχική υπόθεση ότι τελετουργίες και 

σύμβολα συνθέτουν την αποδεκτή ηθική τάξη, κατασκευάζουν καθησυχαστικές 

συναινέσεις απέναντι στο νόμο, ενεργοποιούν δικαιώματα και υποχρεώσεις και 

συγχρόνως, διακηρύσσουν τη νομιμοποίηση και την ισχύ της εξουσίας. Επειδή 

όμως η τάξη των σημείων μιας τελετουργίας σχετίζεται με την τάξη του λό­

γου που την περιβάλλει, κύριο μέλημα μας είναι ο εντοπισμός, αφενός των ιστο­

ρικών συμβολικών και ιδεολογικών συνιστωσών του περί τελετουργίας λόγου, 

και αφετέρου των τυχόν επιδράσεων του στις κοινωνικές σχέσεις. Ο R. Η. 

Bloch 4 8 προτείνοντας μια ανθρωπολογία που βασίζεται στην πρακτική του κει­

μένου, θέτει από τη μια πλευρά το ζήτημα της «πρόσληψης» του κειμένου που 

συνδέεται με τον «ορίζοντα των προσδοκιών» που προκαλεί, και από την άλλη 

το συνολικό θέμα της χρήσης και της κοινωνικής λειτουργίας του. Η πρόσλη­

ψη του κειμένου περιλαμβάνει τους τρόπους με τους οποίους η κοινωνία ανά­

γει σε τελετουργία (αγνοεί, καταστέλλει, διακρίνει, καθιστά κοινό τόπο ή φε­

τίχ) το corpus των συμβολικών δυνατοτήτων που διαθέτει σε μια ορισμένη 

στιγμή. Η γραφή είναι το μέσο κοινωνικής σύγκρουσης και το πεδίο στο οποίο 

αυτή επιτελείται. Ο ιστορικός, λέει ο J . CI. Schmit t 4 9 , οφείλει να λάβει υπό­

ψη όλες τις διαμεσολαβήσεις ανάμεσα στις λέξεις που διαβάζει και στις κινή­

σεις του σώματος που χάθηκαν. Τα ερωτήματα που προκύπτουν από αυτή την 

επισήμανση είναι: Ποια ήταν τα νοητικά εργαλεία του συγγραφέα, οι στόχοι 

που επεδίωκε, το λεξιλόγιο που χρησιμοποίησε; Τί σήμαινε μια χειρονομία στο 

Μεσαίωνα; Πώς αποτελούσε αντικείμενο σκέψης, κρίσης, ερμηνείας, ταξινόμη­

σης; Υπήρχαν μία ή περισσότερες θεωρίες του gestus; Μέσα από ποιες κρίσεις, 

πολιτισμικά πρότυπα και στάσεις απέναντι, στο σώμα εκφράστηκαν αντιλήψεις 

για τις κοινωνικές σχέσεις; Ποια ήταν η συμβολική τους αποτελεσματικότητα, 

οι προϋποθέσεις νομιμότητας, οι σχέσεις με το λόγο; Η ανάλυση που θα επι­

χειρήσουμε οφείλει πολλά στις εργασίες των J . Cl. Schmit t και J . Le Goff 

που μελέτησαν τις ηθικές, θεολογικές και λειτουργικές συζητήσεις που έγιναν 

στο Μεσαίωνα γύρω από αυτούς τους συμβολισμούς. 

Θα μας απασχολήσει αρχικά ένα απόσπασμα από ένα απάνθισμα που 

αφορά στο εθιμικό δίκαιο του δουκάτου της Βουργουνδίας50, όπως πρέπει να 

ίσχυε στο τέλος του 14ου αιώνα, πριν από την επίσημη σύνταξη των εθίμων 

της περιοχής το 1459. Πηγές για τη σύνταξη αυτού του απανθίσματος ήταν οι 

αποφάσεις των δικαστηρίων, αλλά και αποσπάσματα από αντίστοιχες συνθέ­

σεις γειτονικών περιοχών. Στο συγκεκριμένο κώδικα που μας ενδιαφέρει επι-

48. R. Η. Bloch, Etymologies..., ό.π., σ. 12-13. 
49. J. Gl. Schmitt, La raison des gestes dans l'occident médiéval, Παρίσι 1990, 

σ. 22 κ.ε. 

50. Le coutumier bourguignon glosé, εκδ. J. Metman, Παρίσι 1982. 

19 



290 Ρίκα Μπενβενίστε 

διώκεται συνεχώς αντιπαράθεση με το ρωμαϊκό δίκαιο, ούτως ώστε να κατα­

δειχθούν ομοιότητες και διαφορές. Από το τέλος του 13ου αιώνα, σε πολλά μέρη 

στη Γαλλία, έχουμε ανάλογα εγχειρήματα καταγραφής των εθιμικών κανόνων 

με σκοπό την καθοδήγηση των δικαστών. Συνήθως πρόκειται για παράθεση κα­

νόνων που προέρχονται από διαφορετικές πηγές, μία από τις οποίες είναι βέ­

βαια και το ρωμαϊκό δίκαιο5 1. Αξίζει νομίζω να μεταφράσουμε το απόσπασμα 

που θα μας απασχολήσει: 

«Και πρέπει να γνωρίζουμε ότι ο δικαστής πρέπει να είναι καθιστός, επει­

δή, σύμφωνα με τον προφήτη, όταν το πρόσωπο είναι καθιστό τα μέλη του 

είναι πιο άνετα, η σκέψη του πιο μετριοπαθής, η κρίση του περισσότερο ικανή 

απ' ό,τι αν ήταν όρθιος, ξαπλωμένος ή γονατιστός. Και γι' αυτό ο δικαστής 

πρέπει να κάθεται και να αποδίδει δικαιοσύνη καθήμενος, διότι τότε η κρίση 

του είναι πιο μετριοπαθής και ικανή και εφαρμόζεται πιο δίκαια. Ό τ α ν ο δι­

καστής κάθεται, πρέπει να στέκεται άκαμπτος, χωρίς να γέρνει ούτε από εδώ 

ούτε από εκεί και αυτό σημαίνει ότι δεν πρέπει να κλίνει περισσότερο προς τη 

μια πλευρά από ό,τι προς την άλλη, ούτε να υποστηρίζει περισσότερο τη μία 

απο την άλλη πλευρά, ούτε από εύνοια, ούτε από αγάπη. Πρέπει να επιδει­

κνύει αυστηρή διάθεση προς αυτούς που δικάζονται, πράγμα που σημαίνει ότι 

όλες οι εύνοιες και οι επιρροές πρέπει να αίρονται και να μην αναγνωρίζει κα­

μία προς αυτήν την πλευρά. Ο δικαστής, ο οποίος κάθεται για να δικάσει, δεν 

θα πρέπει να παρεμποδίζεται από οποιαδήποτε δεσμά, δεν πρέπει δηλαδή να 

παρακωλύεται από αμαρτίες όπως η υπεροψία, διότι η υπεροψία παρεμποδίζει 

κάθε δίκαιο. Δεν πρέπει να παρακωλύεται από την αμαρτία του φθόνου, διότι 

από την αμαρτία του φθόνου έρχεται στον κόσμο ο θάνατος. Δεν πρέπει να πα­

ρακωλύεται καθόλου από την αμαρτία της φιλαργυρίας, από δωρεές ή από υπο­

σχέσεις, διότι δικαστής που δωροδοκείται είναι τυφλός όσον αφορά στη δικαιο­

σύνη. Δεν πρέπει να παρακωλύεται από το αμάρτημα της οργής, διότι αυτό 

παρεμποδίζει κάθε συμφωνία και εισάγει στην κακία όλα τα πρόσωπα που δε­

σμεύονται από αυτό το αμάρτημα της οργής. Ο δικαστής που παρακάθεται στη 

δίκη πρέπει να έχει την καρδιά και τη σκέψη ταπεινή και καλοκάγαθη για να 

αποδίδει χάρη και ευσπλαχνία εκεί όπου αρμόζει, διότι, σύμφωνα με τον προ­

φήτη, δικαστής χωρίς ευσπλαχνία δεν αξίζει τίποτα. Πρέπει να είναι φιλεύ­

σπλαχνος και πράος, διότι πρέπει να γνωρίζει ότι δεν είναι τόσο τέλειος, ώστε 

να μην έχει ανάγκη ευσπλαχνίας και χάρης για τις κακές του πράξεις. 

Ο δικαστής που εκδίδει απόφαση πρέπει να έχει τα μάτια του στραμμένα 

51. Βλ. μεταξύ άλλων J. Gilissen, La coutume: Typologie des sources du Moyen 
Age occidental, εκδ. L. Génicot, fase. 41, Brepols 1982, και M. Boulet-Sau tel, «La 
société et le droit», La France médiévale, εκδ. J. Favier, Παρίσι 1983, σ. 547-563. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 291 

προς τον ουρανό και αυτό σημαίνει, ότι έχει την καρδιά στον Θεό, αληθινή πί­

στη στο δίκαιο, χωρίς να σκέπτεται διόλου τις ματαιότητες του κόσμου. Διότι 

όποιος κοιτάζει ψηλά, προς τον ουρανό, σκέπτεται μάλλον τα επουράνια και 

όποιος κοιτάζει στη γη φέρνει στη μνήμη του τα επίγεια πράγματα. Γι' αυτό 

η κατανόηση του μπορεί δικαίως να παρεμποδιστεί. Το μέρος όπου κάθεται ο 

δικαστής πρέπει να είναι υψηλότερο από τις άλλες έδρες, διότι υπάρχει κυριαρ­

χία και ηγεμονία, πρέπει να κάθεται πιο ψηλά και αυτό μας το εικονογραφούν 

τα λόγια του Ευαγγελίου, όπου αναφέρεται ότι, όταν ο Κύριος ημών Ιησούς 

Χριστός θα έλθει να κρίνει, θα βρίσκεται πάνω σε έναν θρόνο, και αυτή η λέξη 

«θρόνος» μας παρέχει ερμηνεία, διότι είναι ένα πολύ υψηλό πράγμα, απ' όπου 

υπάρχει κυριαρχία και ισχύς και φαίνεται καλά, όταν ο Υιός του Θεού, μαζί 

η θεότης [Του], θα είναι εκεί για να δικάσει τους καλούς και τους κακούς. 

Έ τ σ ι πρέπει ο κοσμικός δικαστής να κάθεται πιο ψηλά από τους άλλους, για 

τους λόγους που αναφέρθηκαν»52. 

Κατ' αρχάς θα πρέπει να διευκρινίσουμε ότι η τάση που διαφαίνεται στο 

μεσαιωνικό εθιμικό δίκαιο να ενισχύονται τα επιχειρήματα με αναφορές στο 

ρωμαϊκό δίκαιο, σε παπικά διατάγματα, (οι δύο αυτές πηγές υποσημειώνονται 

ρητά), ή σε βιβλικά εδάφια (η αναφορά χωρίς να υποσημειώνεται είναι εξίσου 

συγκεκριμένη όπως θα δούμε, δεν αναιρεί την «ιστορικότητα» του περιεχομέ­

νου του). Έ σ τ ω με τη μορφή «συμπιλήματος», το δίκαιο αυτό είναι προορι­

σμένο να εφαρμόζεται και αποτελεί σε ένα βαθμό καθρέφτισμα συνθέσεων ή 

και των αντιφάσεων της μεσαιωνικής κοινωνίας: ο δικαιϊκός λόγος του Μεσαίω­

να δεν μπορεί παρά να είναι και θρησκευτικός και πολιτικός. Ισχύουν εδώ τα 

ίδια επιχειρήματα που υποστηρίζουν ότι αυτή την εποχή «λαϊκός πολιτισμός» 

και «εκκλησιαστική παιδεία» δεν συνιστούν στεγανά μεταξύ τους πεδία, άλλα 

ότι αντίθετα αλληλοκαθορίζονται καθώς στοιχεία του ενός διαπηδούν το άλλο. 

Η καταγραφή «εθιμικών κανόνων», λόγιο δημιούργημα, λαμβάνει υπόψη τις 

τοπικές «λαϊκές» πρακτικές, σε αυτές απευθύνεται και από αυτές επηρεάζε­

ται. Βέβαια, θα μπορούσε κανείς να πει ότι πρόκειται για παράθεση στερεό­

τυπων αξιών, όσον αφορά τουλάχιστο στις παραινέσεις προς τους δικαστές5 3, 

ωστόσο ο «στερεότυπος λόγος» συνιστά ιστορική πηγή και είναι μάλιστα εν­

δεχόμενο να συγκροτεί μια «οικουμενική δικαιϊκή γλώσσα» 5 4. 

Η εικόνα του δικαστηρίου όπως περιγράφεται στο κείμενο αναδεικνύει συμ­

βολισμούς που στοχεύουν να κάνουν την «ιδέα» της δικαιοσύνης ορατή, —μιαν 

αλήθεια ολοκληρωτικά δοσμένη στο βλέμμα. Η Βίβλος, και ιδιαίτερα η Παλαιά 

52. Le coutumier bourguignon..., ό.π., σ. 100-101. 
53. Πβ. J. Juvenal des Ursins, «audite illos», Écrits politiques de Jean Juvenal 

des Ursins, εκδ. P. S. Lewis, Παρίσι 1978, τ. 1, σ. 93-282. 

54. Πβ. Ε. Cohen, Symbols..., ό.π. 



292 Ρίκα Μπενβενίστε 

Διαθήκη, συνιστά το σύστημα των συμβολικών αναφορών της μεσαιωνικής Δύ­

σης5 5. Στη Βίβλο οι χριστιανοί εντοπίζουν τις κινήσεις τις οποίες περιγράφουν, 

αυτές πάνω στις οποίες διαλογίζονται ή και αυτές που μιμούνται, όχι όμως και 

μια θεωρία γι' αυτές5 6. 

Είναι ολοφάνερη στο κείμενο η επιμονή στη θέση του δικαστή και στη 

στάση του σώματος του. Οι κινήσεις του σώματος εξιδανικεύονται, αλλά και 

θεωρούνται ύποπτες, κάνουν έντονη την παρουσία τους, αλλά και οφείλουν να 

υποτάσσονται στους κανόνες της ηθικής και του τελετουργικού. Από τον Μ. 

Mauss, ο οποίος μιλά για την κοινωνική φύση του habitus, γνωρίζουμε πως 

δεν υπάρχουν «φυσικές κινήσεις», αλλά «τεχνικές του σώματος» πολιτισμικά 

και ιστορικά προσδιορισμένες57. Οι παρατηρήσεις αυτές είναι ιδιαίτερα σημαν­

τικές για τον Μεσαίωνα, εποχή κατά την οποία, όπως θα δούμε και παρακά­

τω, το gestus αποτελεί αντικείμενο πολιτικής, ιστορικής, ηθικής και θεολογι­

κής σκέψης58. To gestus ορίζεται ως η κίνηση και η όψη των μελών του σώ­

ματος που προσαρμόζονται σε κάθε δράση και στάση, δηλο!>νει δηλαδή τη ζωη­

ρότητα μάλλον όλων των μελών παρά μια μοναδική κίνηση5 9. Πέρα από τη γε­

νική άνθρωπο μορφική πρόσληψη του κόσμου και της κοινωνικής τάξης 6 0, το 

σώμα δεν είναι μόνον αποκαλυπτικό της ψυχής, αλλά και συμβολικός τόπος 

όπου ολοκληρώνεται —με κάθε της μορφή—, η ανθρώπινη υπόσταση. Ο άν­

θρωπος ορίζεται ως η ένωση σώματος και ψυχής, ενώ οι χειρονομίες και οι 

κινήσεις του αποτελούν εκφράσεις ψυχικών διεργασιών. Οι κινήσεις του σώ­

ματος, από τον Αυγουστίνο και εντεύθεν61, θεωρούνται ότι εκφράζουν τις κρυμ­

μένες αλήθειες της ψυχής, είναι εξωτερικά «σημεία» για τις αρετές και τις κα­

κίες του εσωτερικού κόσμου. Κατά συνέπεια, ο έλεγχος, η πειθαρχία του σώ­

ματος μπορεί να συμβάλει στη βελτίωση της ψυχής του. Η αντίθεση της σάρ-

55. Le Goff, Le rituel..., ό.π., σ. 350-1. 

56. J. CI. Schmitt, La raison..., ό.π., σ. 60. 

57. M. Mauss, «Les techniques du corps», Sociologie et Anthropologie, Παρίσι 
1983, σ. 365 κ.ε. Πβ. επίσης Ε. Goffman, Behavior in public places, Νέα Τόρκη 1963, 
και του ιδίου: Encounters, Ινδιανάπολις 1961, Relations in Public, Λονδίνο 1971, The 
Presentations of Self..., ό.π. και Interaction Ritual..., ό.π. 

58. J. CI. Schmitt, La raison..., ό.π., σ. 14. 

59. J. Cl. Schmitt, «Le geste, la cathédrale et le roi», L'arc, 72 (1978), σ. 9-12. 

60. Στο Policraticus (1150-1160) του Ιωάννη από το Salisbury η ιδέα της κοινωνίας 
ως σώματος πήρε μια από τις σαφέστερες μεσαιωνικές εκφράσεις: η κοινότητα, res publica, 
είναι σώμα που δέχεται μια ψυχή με τη θεϊκή χάρη, βλ. M. G. Pegg, «Le corps et l'au­
torité: la lèpre de Baudouin IV», Annales E.S.C., 1990: 2, σ. 265-288. Επίσης ο Ακι-
νάτης εγκαθιδρύει αναλογία μεταξύ της διακυβέρνησης του σώματος από τον Θεό, των αν­
θρώπων από τον βασιλιά και της ψυχής και του σώματος από τη λογική, βλ. J. Cl. Shmitt, 
La raison..., ό.π., σ. 127-8. 

61. J. Cl. Shmitt, La raison..., ό.π., σ. 80-81. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 293 

κας και του πνεύματος, σε συνδυασμό με την αντίληψη περί της αμαρτωλής 

φύσης του ανθρώπου, αποτελεί βασική αρχή της χριστιανικής πρόσληψης του 

κόσμου και κατ' επέκταση, της χριστιανικής ανάγνωσης των κινήσεων του σώ­

ματος. Σε αντίθεση με την αρχαιότητα (ακόμη και για δόγματα που αποδίδουν 

προνομιακή θέση στη ψυχή), με τον χριστιανισμό σημειώνεται μια τεράστια 

αλλαγή στην αυτο-πρόσληψη του ανθρώπινου: ορίζεται το σώμα ως φυλακή της 

ψυχής και μετατρέπεται το προπατορικό αμάρτημα της πνευματικής υπεροψίας 

σε σεξουαλικό αμάρτημα, θεωρώντας ότι ο δρόμος της πνευματικής τελειότη­

τας περνά από την καταστολή του σώματος, και ότι η σωτηρία είναι σωτηρία 

της ψυχής και του σώματος του χριστιανού62. Ο J. Cl. Schmitt περιγράφει την 

ιστορική διαδικασία σύμφωνα με την οποία μετά από μια προσωρινή «έκλει­

ψη» στον πρώιμο Μεσαίωνα, από τον 11ο και κυρίως κατά τον 12ο αιώνα, η 

έννοια του gestus επανέρχεται στο «λεξιλόγιο» των πνευματικών κατηγοριών 

και παραστάσεων: οι κινήσεις του σώματος κατονομάζονται, περιγράφονται, 

ταξινομούνται και καταδικάζονται63. Την εποχή ακριβώς που η Εκκλησία χά­

νει το μονοπώλιο της γραφής διακηρύσσει τις συμβολικές της εξουσίες και αυτό 

γίνεται διαμέσου των κινήσεων του σώματος64. Η Εκκλησία είναι άλλωστε ο 

κατεξοχήν, όχι όμως και ο μοναδικός, μηχανισμός εξουσίας για τον οποίο ο 

λόγος πάνω στο σώμα ήταν απαραίτητος65. Ο M. Bakhtine στον Rabelais™, 

παρατηρούσε ότι στη νεότερη εποχή οι αντιλήψεις περί σώματος, (σεξουαλική 

ζωή, ποτό και φαγητό), άλλαξαν ολοκληρωτικά νόημα: μεταφέρθηκαν στο πε­

δίο της καθημερινής ζωής, της ατομικής ψυχολογίας. Στο φως των αναλύσεων 

του Foucault, η επισήμανση αυτή φαίνεται μονομερής: ο πολλαπλασιασμός των 

λόγων που αφορούν στη σεξουαλικότητα και στο σώμα στη νεότερη εποχή, τα 

μετατρέπει σε αντικείμενα δημόσιας, κρατικής ενασχόλησης και ελέγχου67. Δεν 

πρέπει εξάλλου να λησμονούμε ότι σπάνια οι ιστορικές εξελίξεις είναι συνε­

χείς. Ο J. CI. Schmitt πολύ ορθά επισημαίνει ότι θα πρέπει να αποφύγουμε 

τη ψευδαίσθηση της γραμμικής «προόδου» στην ιστορία, σύμφωνα με την οποία 

62. Le Goff, «Corps et idéologie dans l'occident médiéval», L'imaginaire médié­
val, ό.π., σ. 123-126. 

63. J. Cl. Schmitt, La raison..., ό.π., σ. 135 κ.ε. Ο Gilles de Rome γράφει για τον 
μαθητή του, τον μελλοντικό βασιλιά Philippe le Bel: ονομάζουμε gestes όλες τις κινήσεις 
των μελών που επιτρέπουν να κρίνουμε τις κινήσεις της ψυχής, οι κακές κινήσεις αποκαλύ­
πτουν άνθρωπο τρελό, υπερόπτη, εκτός μέτρου, οι τεταγμένες, τίμιες κινήσεις είναι καθρέ­
φτης της σωφροσύνης και της καλωσύνης, ό.π., σ. 231. 

64. Ό.π., σ. 319. 
65. M. Foucault, Ιστορία της σεξουαλικότητας,... ό.π. 
66. M. Bakhtine, L'oeuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen 

Age et sous la Renaissance, Παρίσι 1970, σ. 319. 
67. M. Foucault, Ιστορία τη; σεξουαλικότητας..., ό.π. 



294 Ρίκα Μπενβενίστε 

ένα αναγκαίο πεπρωμένο θυσιάζει, με το θρίαμβο του ορθού λόγου και τη διά­

δοση της γραφής, τις κινήσεις του σώματος με τις συμβολικές τους αξίες68. 

Υπάρχουν περισσότερες από μία «λογικές» σε κάθε κοινωνία: στη μεσαιωνική 

κοινωνία που κυριαρχείται από την Εκκλησία η «θεολογική λογική» είναι πράγ­

ματι η ισχυρότερη, αυτή που απολαμβάνει το μεγαλύτερο γόητρο, χωρίς βε­

βαίως να είναι και η μοναδική. 

Ας επανέλθουμε στα συγκεκριμένα δεδομένα του κειμένου: Ο δικαστής 

πρέπει να είναι καθιστός. Στην Έξοδο (IH', 13), βρίσκουμε την πρώτη, ίσως, 

αναφορά σε αυτή την αντίληψη: «Και εγένετο μετά την επαύριον συνεκάθισε 

ο Μωϋσής κρίνειν τον λαόν παρειστήκει δε πας ο λαός Μωϋσή από πρωΐθεν 

έως δείλης». Η ύπτια στάση, που παραπέμπει ενδεχομένως σε συμβολισμούς 

της καταδικαστέας από τον χριστιανισμό οκνηρίας και η γονατιστή στάση —συ­

στατικό στοιχείο του συμβολισμού της φεουδοβασαλικής υποτέλειας—, που πα­

ραπέμπει στην υποταγή, δεν αρμόζουν στην εικόνα που οφείλει να δίνει ο δι­

καστής. Η βασική όμως αντίθεση στοιχειοθετείται, κατά τη γνώμη μου, ως 

προς την όρθια στάση, αν και αυτή δεν αναφέρεται ρητά. Το μεγάλο μειονέ­

κτημα της όρθιας στάσης είναι ότι δυσχεραίνει την απόλυτη ακινησία του σώ­

ματος. Κατά τον J. Le Goff, ο μεσαιωνικός χριστιανισμός θεωρεί τις κινήσεις 

του σώματος ύποπτες διότι ανακαλούν στη σκέψη δύο τομείς στους οποίους οι 

χριστιανοί δίνουν μάχη: το θέατρο ως αρχαία επιβίωση και την κατοχή από 

δαίμονες69. Και c J. CI. Schmitt εξηγεί ότι για τον χριστιανικό πολιτισμό του 

Μεσαίωνα η κινητικότητα είναι συνδεμένη με το παροδικό, το ασταθές (τρο­

χός της τύχης), με το επίγειο και την Ιστορία. Η κίνηση χαρακτηρίζει τη 

σάρκα, —τον πειρασμό της αμαρτίας—, την κακία και έρχεται σε αντίθεση με 

την ουράνια κανονική κίνηση ή και με την παντελή ακινησία, που είναι σημείο 

της (θεϊκής) αιωνιότητας. Η αντίθεση μεταξύ κίνησης και ακινησίας κρύβει 

φυσικά τη διαφορετική τους αποτίμηση αλλά και μια συγκεκριμένη ιεράρχηση, 

η οποία οργανώνει τις δοξασίες και την ιδεολογία: η ακινησία της θεϊκής ή 

της βασιλικής μεγαλειότητας είναι σημεία της υπέρτατης τελειότητας και οι 

κινήσεις ομολογία ηθικής και κοινωνικής υποταγής70. Έτσι λοιπόν ο λόγος για 

τις κινήσεις του σώματος αποκτά ηθικές διαστάσεις: ο καθορισμός μιας νόρ­

μας των κινήσεων, η κατάταξη τους σε καλές και κακές (πράγμα που επιδιώ­

κει και το κείμενο μας), είναι στην ουσία αφορμή για την ανάκληση οικουμε­

νικών αξιών. Μία από τις λέξεις-κλειδιά γύρω από τις οποίες αναπτύσσεται 

από την αρχαιότητα η ηθική σκέψη για τις κινήσεις του σώματος είναι η mo­

destia που υπονοεί τους όρους του μέτρου (modus) και του ορθού μέσου (me-

68. J. CI. Schmitt, La raison..., ό.π., σ. 359-360. 
69. J. Le Goff, «Les gestes du purgatoire», L'imaginaire..., ό.π., σ. 128. 
70. J. Cl. Schmitt, La raison..., ό.π., σ. 29. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 295 

diocritas). Από την αρχή του 13ου αιώνα στα διάφορα ρεύματα της εκκλη­

σιαστικής λογοτεχνίας, μαζί με τη modest ia και άλλους όρους όπως verecun-

dia, temperantia, αλλά και humïlitas, και pudicitia, εξαίρεται η αληθινή αρε­

τή των ιδεωδών κινήσεων του σώματος. Αυτές οι έννοιες εκφράζονται στη σχο­

λαστική θεολογία του Θωμά Ακινάτη και ο Ούγος του Αγίου Βίκτωρα, γύρω 

στα 1130, σε ένα δοκίμιο που προορίζεται για τη διαπαιδαγώγηση των νέων 

μοναχών τις κωδικοποιεί σε σύστημα7 1. Ακριβώς λοιπόν σ' αυτή την αντίληψη 

υπακούει το εθιμικό δίκαιο και θέλει τον δικαστή καθιστό, ώστε να εξασφαλί­

ζεται η «ορθή», δηλαδή η μετριοπαθής, κρίση. Η καθιστή στάση συνδέεται με 

το «πρόσωπο» του δικαστή και εξασφαλίζει την αρετή της απόφασης. Ο έλεγ­

χος του σώματος είναι αδιάσπαστα συνδεμένος με την αναγνώριση της εξου­

σίας πάνω στους ανθρώπους. 

Η μεσαιωνική εικονογραφία αναπαριστά αυτές τις αρχές. Στις μικρογρα­

φίες που απεικονίζουν τη βασιλική είσοδο σε μια πόλη παρατηρείται ακινησία 

του έφιππου, καθιστού δηλαδή, βασιλιά που δηλώνει την ανεπηρέαστη, απαθή 

στάση του μονάρχη απέναντι στους υποτελείς του σε αντίθεση με την κινητι­

κότητα της τελετής της εισόδου και της πομπής 7 2 . Στις μικρογραφίες η κα­

θιστή στάση, το σώμα σε πρόσοψη και το κεφάλι στα τρία τέταρτα γυρισμένο, 

είναι συνδεμένη με την ιδέα της εξουσίας. Πραγματικά και μυθικά πρόσωπα 

που έχουν στα χέρια τους τη διακυβέρνηση, βασιλείς που παρευρίσκονται σε 

μία εκτέλεση, αποφασίζουν για την τύχη ενός αιχμαλώτου ή για μια πολεμική 

επιχείρηση, πάπες και επίσκοποι που συμβουλεύουν τον βασιλιά ή που δικά­

ζουν, εμφανίζονται όλοι τους καθισμένοι73. 

Για την πρόβλεψη του κειμένου σύμφωνα με την οποία το σώμα του δι­

καστή δεν πρέπει να γέρνει προς τη μια από τις δύο πλευρές, εντοπίζουμε και 

πάλι έρεισμα στη Βίβλο. Στο Δευτερονόμιο ( Ι Ζ ' : 11), δεν αποκλίνει κανείς δε­

ξιά ή αριστερά από τη δικαστική απόφαση: «κατά τον νόμον και κατά την 

κρίσιν, ην αν είπωσί σοι, ποιήσεις, ουκ εκκλινείς από του ρήματος, ου εάν 

αναγγείλωσι σοι, δεξιά ουδέ αριστερά». Και αυτός ο κανόνας εμπνέεται από 

την αρχή της ακινησίας, αλλά παραπέμπει επίσης στο συμβολισμό του ζυγού 

της δικαιοσύνης74 και βέβαια συνθέτει την ορατή εικόνα της ισονομίας. Η ιδέα 

της ισονομίας εκφράζεται σε πολλά εδάφια της Παλαιάς Διαθήκης (βλ. π.χ. 

Έξοδος I P : 3, 8, Αεβιτικόν Ι Θ ' : 15, Δευτερονόμιο Α' : 15, 16, 17) και σε δύο 

71.'0.π.,σ. 204-205. 

72. L. Μ. Bryant, «La cérémonie d'entrée à Paris au Moyen Age», Annales 

E.S.C., 1986: 3, σ. 520. 

73. Ch. Raynaud, La violence an Moyen Age, Παρίσι 1990, σ. 144. 

74. Βλ. P. Μπενβενίστε, ((Αξίες, παραστάσεις και στερεότυπα στη μεσαιωνική δικαι­

οσύνη», Τα Ιστορικά, 12 (1990), σ. 75-92. 



296 Ρίκα Μπενβενίστε 

τουλάχιστον σημεία καταδικάζεται η δωροδοκία, που καταργεί αυτή την ισο­

νομία, με τα ίδια ακριβώς λόγια που μεταφέρει ο βουργουνδικός κώδικας: «και 

δώρα ου λήψη, τα γαρ δώρα εκτυφλοί οφθαλμούς βλεπόντων και λυμαίνεται 

ρήματα δίκαια» (Έξοδος Κ Γ ' : 8, βλ. και Δευτερονόμιο Ι Σ Τ ' : 19). Η μεσαιω­

νική δικαιοσύνη δεν είναι «τυφλή», είναι κυρίως «ορατή» για τον ικανό δικαστή 

που οφείλει μάλιστα να την αναζητήσει στρέφοντας το βλέμμα του προς τον 

ουρανό. Υπενθυμίζεται έτσι στους παριστάμενους αλλά και στον ίδιο τον δι­

καστή η θεϊκή προέλευση του δικαίου7 5, η πίστη ως προϋπόθεση της εφαρμο­

γής του (βλ. λ.χ. «και είπε τοις κριταίς: ίδετε τί υμείς ποιείτε, ότι ουκ αν-

θρώπω υμείς κρίνετε, αλλ' ή τω Κυρίω και μεθ' υμών λόγοι της κρίσεως» Πα­

ραλειπομένων Β', Ι Θ ' : 6), και αυτό γίνεται με μια τελετουργική κίνηση του 

σώματος την κρίσιμη στιγμή που εκδίδεται η απόφαση. Από όλες μάλιστα τις 

πιθανές κινήσεις του σώματος δίνεται έμφαση στο βλέμμα, στην κίνηση των 

ματιών, που μαζί με το πρόσωπο και τα χέρια είναι τα πιο «εκφραστικά» μέρη 

του σώματος 7 6. Στο μεσαιωνικό διάλογο ανάμεσα στο σώμα και τη λογική, το 

σώμα του δικαστή, ορατό σύμφωνα με τελετουργικούς κανόνες, διαμεσολαβεί 

ώστε η εικόνα της δικαιοσύνης να καταστεί «αληθινή», ορατή. Το σώμα του 

δικαστή αναφέρεται στη Δικαιοσύνη, σε ((ένα σώμα που δεν πεθαίνει ποτέ». 

Δεν θα επιμείνουμε στις αμαρτίες από τις οποίες πρέπει να είναι απαλ­

λαγμένος ο δικαστής ή στην αρετή της ευσπλαχνίας που οφείλει να εκδηλώνει, 

— στοιχεία που αποτελούν κατά στερεότυπο τρόπο 7 7 τις θεμελιώδεις αξίες πάνω 

στις οποίες οικοδομείται η ιδέα της μεσαιωνικής δικαιοσύνης, η εικόνα του βα-

σιλιά-δικαστή και κατ' επέκταση και το πορτρέτο του καλού δικαστή 7 8. Θα 

σταθούμε όμως στις φράσεις εκείνες του κειμένου που αναφέρονται στη θέση 

της έδρας του δικαστή. Ο Goff m a n 7 9 , εξηγεί ότι βασικό συστατικό της τε­

λετουργικής δραστηριότητας είναι η εξασφάλιση της υπακοής ή του σεβασμού 

που επιτυγχάνεται με τις «τελετουργίες αποφυγής» (avoidence rituals). Αυ­

τές οδηγούν το ενεργό υποκείμενο (τον δικαστή στην περίπτωση μας), να κρα­

τάει σε απόσταση τον δέκτη (όλους δηλαδή τους παριστάμενους στο δικαστή­

ριο). Η γενική όμως αυτή παρατήρηση αποκτά ξεχωριστό ιστορικό ενδιαφέρον 

για τις αντιλήψεις περί χοίρου στα συμφραζόμενα της μεσαιωνικής, χριστια­

νικής ιδεολογίας, η οποία εξιδανικεύει τις κατευθύνσεις «προς τα άνω» και «προς 

τα εσω»: το ιδεώδες που προτείνεται στον χριστιανό είναι αυτό της ανόδου και 

της εσωτερίκευσης80. Οι λέξεις του κειμένου «κυριαρχία» και «ηγεμονία» πα-

75. Ό.π. 

76. J. Gl. Schmitt, La raison..., ό.π., σ. 26. 

77. Βλ. μεταξύ άλλων Juvenal des Ursins, «audite illos...», ό.π. 

78. Ρ. Μπενβενίστε, «Αξίες...», ό.π. 

79. E. Goff man, Interaction Ritual..., ό.π., σ. 62 κ.ε. 

80. J. Le Goff, Les gestes du purgatoire..., ό.π., σ. 134. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 297 

ραπέμπουν και στις κοσμικές εξουσίες που εκδηλώνουν την ισχύ τους, οικο­

νομική και πολιτική, με υψηλούς πύργους ή με τα σύμβολα της απονομής της 

εσχάτης των ποινών, τοποθετημένα σε σημεία τέτοια ώστε να καθιστούν ορατό 

το δικαίωμα του άρχοντα στο θάνατο. Εκτενέστερη είναι πάντως η ρητή ανα­

φορά στο κείμενο του Ευαγγελίου (βλ. Κατά Ματθαίον 24-25, Κατά Μάρκον 

12-13, Κατά Λουκάν 12), κάνοντας για μια ακόμη φορά έντονο τον παραλλη­

λισμό με τη θεϊκή δικαιοσύνη, και ειδικότερα, με την Ημέρα της Κρίσεως81. 

Ο δικαστής οφείλει να είναι ορατός, αλλά και απόμακρος. Πρέπει λοιπόν να 

βρίσκεται σε υψηλό σημείο, σε θρόνο, όπως ακριβώς και ο βασιλιάς — εγκό­

σμιος ή επουράνιος. Η εικονογραφία είναι πιστή σε αυτές τις αρχές. Ο καλλι­

τέχνης τοποθετεί το πρόσωπο που κατέχει εξουσία, αναλόγως των περιστά­

σεων, είτε στον υψηλότερο πύργο της πόλης που μόλις κατέλαβε, είτε απομα­

κρυσμένο, καθισμένο σε θρόνο. Γενικότερα, η κάθετη, ως προς ένα σημείο ανα­

φοράς, τοποθέτηση των προσώπων δηλώνει θέση ισχύος ή την κοινωνική και 

ηθική ιεραρχία82. 

Η απόδοση ενός κειμένου στην ιστορία δεν εξαντλεί τις σημασιολογικές 

του ιδιότητες. Συνοψίζοντας μπορούμε πάντως να πούμε ότι στο τελετουργικό 

της δίκης η στάση και η θέση του δικαστή δηλώνουν την ηθική του οντότητα 

και τις σχέσεις εξουσίας που τον συνδέουν με την κοινωνία. Οι συμβολικές επι­

λογές, κατανοητές για τους δικαστές και όλους τους παριστάμενους, αντλούν 

το περιεχόμενο τους από την χριστιανική ιδεολογία, με πεδίο αναφοράς τη Βί­

βλο, και καταδεικνύουν τη σχέση ανάμεσα στη ((μηχανική του σώματος» και 

στην ικανότητα του πνεύματος ή τις αρετές της ψυχής. Η προσαρμογή του δι­

καστή σ' αυτά τα πρότυπα κάνει τη δικαιοσύνη που απονέμει το δικαστήριο 

πειστική, «αληθινή», απτή στην αίσθηση της όρασης. 

2. 7α «Τιμητικά Πρόστιμα» 

Στη μεσαιωνική δικαστική πρακτική τα πρόστιμα (emendae) συνοδεύουν αυ­

στηρότερες ποινές, χωρίς απαραίτητα να τις αντικαθιστούν. Emendare ετυμο­

λογικά σημαίνει ικανοποιώ: ικανοποίηση της κοινωνίας, του θύματος ή του δι­

καστηρίου, και ο όρος emenda σε ένα μεσαιωνικό κείμενο μπορεί να έχει μία 

από αυτές τις έννοιες. Διακρίνουμε τα χρηματικά πρόστιμα (amendes profi­

tables) και τα «τιμητικά πρόστιμα» (amendes honorables), τα οποία θα μας 

απασχολήσουν εδώ. Οι συμβολισμοί και η οικονομία αυτής της τελετουργικής 

ποινής μπορούν να αποτελέσουν πεδίο για τη διερεύνηση της αφετηρίας και της 

φύσης των ποινικών κυρώσεων στο Μεσαίωνα. 

Πριν προχωρήσουμε στην ανάλυση μιας συγκεκριμένης τελετουργίας ποι-

81. Πβ. S. Y. Edgerton, «Icons of justice», Past and Present, 89 (1980), σ. 23-38. 
82. Ch. Raynaud, La violence..., ό.π., σ. 142-143. 



298 Ρίκα Λίπενβενίστε 

νικών κυρώσεων, ας υπενθυμίσουμε ότι αδιάφορα από το αν και κατά πόσο οι 

νομικές πράξεις, (η επιβολή κυρώσεων στην περίπτωση μας), εναρμονίζονται 

με το γράμμα του νόμου, η δικαστική πρακτική έχει σημασία, επειδή το δίκαιο 

είναι προορισμένο για να εφαρμόζεται και, εν πάση περιπτώσει, η ιστορία εν­

διαφέρεται και για το βαθμό και για τους τρόπους εφαρμογής του. Τα δικα­

στικά αρχεία βρίσκονται στην καρδιά του πολιτικού συστήματος. Υπάρχουν, 

επειδή μια πρακτική εξουσίας τους δίνει ζωή. Μπορεί να μην αντικατοπτρί­

ζουν πιστά την πραγματικότητα, αλλά δεν παύουν να δείχνουν κάθε φορά μια 

ιδιαίτερη προσαρμογή των πρωταγωνιστών τους με τις υπάρχουσες μορφές κα­

ταναγκασμού, ή με νόρμες που επιβάλλονται ή εσωτερικεύονται. Μαρτυρούν με 

άλλα λόγια για τη συνύπαρξη ανάμεσα στην εξουσία και την ιδιωτική ζωή. 

Θα μπορούσαμε λοιπόν να πούμε ότι το δικαστικό αρχείο υποχρεώνει τον ιστο­

ρικό να προχωρεί σε «παράλληλη» ανάλυση της πρακτικής της εξουσίας και 

των συλλογικών παραστάσεων και συμπεριφορών. Μόνον υπό αυτήν την έννοια 

της «διπλής» ανάγνωσης μπορείς για παράδειγμα, να είναι ιστορική η θεώρηση 

η η αναθεώρηση της διαδοχής δύο μοντέλων βίας που φαίνεται να κυριάρχη­

σαν στις ευρωπαϊκές κοινωνίες: της αιματηρής αγριότητας, κοινού τόπου στον 

ύστερο Μεσαίωνα, εποχή «ευωδιάς ρόδων και αίματος»83, και της αργής, ατε­

λούς ποινικοποίησης της βίας υπό το καθεστώς της Απολυταρχίας84, — μπο­

ρούμε δηλαδή να προσεγγίσουμε, στη μακρά διάρκεια, ζητήματα όπως το πρό­

βλημα του «εκσυγχρονισμού» ή του «εκπολιτισμού των ηθών»85 στις ευρω­

παϊκές κοινωνίες. 

Σύμφωνα με τα αρχεία του Parlement de Paris, του ανώτατου δικαστη­

ρίου της Γαλλίας, από τον 14ο αιώνα, στο τέλος της αγόρευσης του ο δικη­

γόρος του κατηγόρου εκφράζει την επιθυμία ο κατηγορούμενος να «κάνει», να 

υποβληθεί δηλαδή, σε «τιμητικά πρόστιμα»86. Με διατύπωση λίγο-πολύ στε­

ρεότυπη, ο διάδικος γίνεται σκηνοθέτης ενός μεγάλου τιμωρητικού θεάματος, 

της τελετουργικής παραγωγής της ποινής. Με μια τελετουργία που ατιμάζει 

τον παραβάτη και αποσπά την ομολογία της ενοχής του, αποκαθίσταται και η 

τιμή αυτού που προσεβλήθη και η κοινοονική τάξη. Ας δούμε πώς διατυπώ­

νεται το αίτημα στην περίπτωση μιας ανθρωποκτονίας: 

83. Πρόκειται για την περίφημη έκφραση του J. Huizinga στο L'automne du Moyen 
Age, Παρίσι 1980. 

84. Πβ. R. Muchembled, L'invention de l'homme moderne: sensibilités, moeurs 
et comportements collectifs sous l'Ancien Régime, Παρίσι 1988. 

85. Πβ. Ν. Elias, La civilisation des moeurs, Παρίσι 1973. 
86. Βλ. αντίστοιχα Quaestiones Johannis Galli (εκδ. M. Boulet, Παρίσι 1944), όπου 

επιδιώκεται αφομοίωση του ρωμαϊκού δικαίου από το εθιμικό, τις qu. 148, 154, 160. Βλ. 
επίσης Cte Beugnot, Les Olim, Παρίσι 1839, τ. 1, σ. 238, III. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 299 

((...για τους παραπάνω λόγους κατέληξε (ο διάδικος), στην καταδίκη του 

εν λόγω de la Mote και στην υποχρέωση του να επανορθώσει και να προσφέ­

ρει ικανοποίηση (amender) για τις αναφερθείσες πράξεις του, ήτοι με τιμη­

τικά πρόστιμα στο Δικαστήριο, με υποκάμισο, κρατώντας στο χέρι ένα αναμ­

μένο δαδί και λέγοντας γονατιστός ότι ψευδώς και κακώς έπραξε και μετα-

νοώντας να φωνάξει έλεος...»87. 

Πρόκειται για τυπική διατύπωση του αιτήματος με μοναδική διαφορά ότι 

συνήθως το «θέαμα» λαμβάνει χώρα στο μέρος όπου τελέστηκε το έγκλημα, 

αποκαθιστώντας έτσι ένα είδος ισορροπίας με την προσβολή. Η δημόσια τι­

μωρία, σε χώρο και με τρόπο συμβολικό, εγχαράσσει το γεγονός της αποκα­

τάστασης στη συλλογική μνήμη μέσα από το κανάλι της τελετουργίας. Ένας 

όρος σημαντικός που κατέχει την εποχή εκείνη «ημι-νομική» υπόσταση, η «κα­

λή φήμη», εξηγεί το δημόσιο χαρακτήρα της ποινής. Στις μεσαιωνικές κοι­

νωνίες που στηρίζονται σε διαπροσωπικές σχέσεις αλληλεγγύης και περιθωριο­

ποιούν κάθε μοναχικό ον είτε ως «επικίνδυνο», είτε ως «τέλειο» (όπως ο κα­

λόγερος), μια κρυφή αποζημίωση δεν πλήττει την καλή φήμη, δεν είναι άρα 

αρκετά σοβαρή. Ακόμη και στο πλαίσιο της εκκλησιαστικής δικαιοσύνης, από 

τον 13ο αιώνα, πλάι στην ιδιωτική μετάνοια που γίνεται ενώπιον του εξομο­

λογητή, συνυπάρχουν από τη μία η πανηγυρική μετάνοια που τη ((διαχειρί­

ζεται» ο επίσκοπος, ο οποίος είναι σε θέση να την επιβάλλει για τα δημόσια 

αμαρτήματα των λαϊκών, και από την άλλη, η δημόσια μετάνοια με τη μορφή 

προσκηνύματος που επιβάλλεται στους λαϊκούς οι οποίοι δεν διέπραξαν σκαν­

δαλώδη δημόσια αμαρτήματα, ή στους ανώτερους κληρικούς, οι οποίοι υπέπε­

σαν σε σοβαρά αμαρτήματα 8 8. 

Ο ένοχος εμφανίζεται γυμνός, με ένα υποκάμισο (μερικές φορές διευκρι­

νίζουν χωρίς καπέλο, ή και ξυπόλυτος)8 9. Στις σωματικές ποινές ή στα βασα­

νιστήρια, στόχος της ποινικής αναπαράστασης είναι το σώμα: με τα βασανι­

στήρια, που αυξάνονται από τον 16ο αιώνα, η δικαιοσύνη χαράσσεται στο σώμα 

του ενόχου, και το αποτέλεσμα διαρκεί. Τον 13ο αιώνα, η Ιερά Εξέταση συν­

δέει τα βασανιστήρια με την ομολογία. Η χρήση των βασανιστηρίων, για να 

γίνει γνωστή η αλήθεια, δικαιολογείται από το γεγονός ότι το σώμα ομολογεί, 

καταγγέλλει τις παλιές και τις νέες διαθέσεις του ατόμου. Βασανίζουν το σώμα 

επειδή το «εξωτερικό» αποκαλύπτει το «εσωτερικό». Το βασανιστήριο θεω­

ρείται εμπειρία που απλώς επιβεβαιώνει αυτό που έχει ήδη παρατηρηθεί στο 

σώμα του ενόχου. Στην Ευρώπη, από το δεύτερο μισό του 12ου αιώνα, γενι-

87. Arch. nat. Χ2Α 22, fol. lr-2v (1437). 
88. C. Vogel, Le pécheur et la pénitence au Moyen Age, Παρίσι 1969. 
89. Βλ. π.χ. Quaestiones..., ό.π., qu. 148. 



300 Ρίκα Μπενβενίστε 

κεύεται η πρακτική του ακρωτηριασμού ως ποινής που επιβάλλεται από το 

κράτος. Είναι μέσο ισχυρό, διαρκές και ορατό που αποκλείει το άτομο από 

την κοινωνία, στερώντας του και την ικανότητα εκδίκησης9 0. 

Η σκηνοθεσία του γυμνού συνεπάγεται την παρέμβαση του βλέμματος του 

άλλου, που συμπάσχει, αποδοκιμάζει, θαυμάζει ή επιθυμεί, η γύμνια είναι μια 

μορφή ρήξης με τη συλλογική ζωή. Στον Μεσαίωνα εξηγεί η Regnier-Bohler 9 1 

το αρσενικό γυμνό παρουσιάζεται πάντα με όρους εξορίας από τον κόσμο των 

νόμων και της τάξης. Δηλώνει την καταστροφή της προηγούμενης τάξης που 

θεμελίωνε την κοινωνική συνοχή. Η γύμνια του αρσενικού μπορεί να θεωρηθεί 

ως μεταβατική κατάσταση. Με την εγκατάλειψη των ρούχων χάνονται τα ση­

μεία κοινωνικής ταυτότητας και οι νόμοι της κωδικοποιημένης συμπεριφοράς. 

Η διαδικασία ((από το γυμνό στο ντυμένο» και αντίστροφα, φορτίζεται με συλ­

λογικούς συμβολισμούς, είναι μεταφορά της επιθυμητής κοινωνικής ένταξης. 

Στα τιμητικά πρόστιμα το σώμα είναι απαλλαγμένο από όλα τα ρούχα, — τα 

«σημεία» και τις «αποδείξεις» της κοινωνικής του ένταξης. Η επιβολή λοιπόν 

του τιμητικού προστίμου συμβολίζει, διά της αποβολής των ενδυμάτων, την 

τελετουργική εκδίωξη και επανένταξη του ατόμου από την κοινότητα9 2. Η ευ­

γένεια συνεπάγεται και έναν συγκεκριμένο τρόπο ενδυμασίας που διαφοροποιεί 

τους ευγενείς από τις άλλες κοινωνικές ομάδες. Το αίτημα για τη θέαση του 

ευγενούς χωρίς υποκάμισο και καπέλο είναι αίτημα για τη θέαση του σε έκ­

πτωτη θέση. Οι τελετουργικές, (δηλαδή κοινά αναγνωρίσιμες), κινήσεις που 

απογυμνώνουν το σώμα καταργούν, συμβολικά, την ένταξη σε μια κοινωνική 

ομάδα. Στη μεσαιωνική εικονογραφία η γύμνωση υποβαθμίζει κυριολεκτικά και 

μεταφορικά. Στις μικρογραφίες ο νικητής υποχρεώνει τους εκπροσώπους της 

κατακτημένης πόλης να εμφανιστούν με υποκάμισο, να παραδοθούν δηλαδή άνευ 

όρων. Στις απεικονίσεις των βασανιστηρίων η γυμνότητα είναι λειτουργική και 

εξευτελιστική, επιβαρύνει την ποινή με την άσκηση συμπληρωματικής βίας 

πάνω στο σώμα. Αν πάλι οι καταδικασμένοι κρατάνε τα ρούχα, αυτό δεν συ­

νεπάγεται απαραίτητα κάποιο προνόμιο: οι αιρετικοί καταδικάζονται με τα ρού­

χα τους9 3. 

Το αναμμένο δαδί ανακαλεί βέβαια το συμβολισμό της φωτιάς. Στις νοη-

90. M. G. Pegg, Le corps et l'autorité..., ό.π. 

91. D. Regnier-Bohler, «Le corps mis à nu. Perception et valeur symbolique 
de la nudité dans les récits du Moyen Age», Europe, 654 (1983), σ. 51-62. 

92. Αλλωστε στο Μεσαίωνα «τα ράσα κάνουν τον παπά», αφού η περιβολή τους απο­
τελεί νομική απόδειξη ότι κάποιος δικαιούται τα προνόμια του κλήρου. Βλ. μεταξύ άλλων 
R. Genestal, Le Privilegium fori en France du décret de Grauen à la fin du XVe siècle, 
Παρίσι 1934. 

93. Gh. Raynaud, La violence..., ό.π., σ. 58-59. 



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 301 

τικές παραστάσεις, η φωτιά είναι ιερή, συνιστά ένα «διαβατήριο έθιμο» που 

σβήνει την προηγούμενη περίοδο ύπαρξης και καθιστά εφικτή μια καινούρια. 

Άλλωστε, αναφορικά με το Μεσαίωνα, ο J . Le Goff94 έδειξε ότι η ιδέα του 

καθαρτηρίου, που λαμβάνει συγκεκριμένο νόημα ως ενδιάμεσο της μετάβασης 

στον άλλο κόσμο μεταξύ 1170 και 1200, αναπτύσσεται σύμφωνα με το επί­

γειο δικαιϊκό πρότυπο που υιοθετεί ο χριστιανισμός. Η δοκιμασία της φωτιάς 

ισοδυναμεί με θεοδικία, η φωτιά είναι καθαρτήρια και τιμωρητική. Θα μπο­

ρούσαμε λοιπόν να πούμε ότι στην ύστερη μεσαιωνική δικαιοσύνη τα τιμητικά 

πρόστιμα επιβιώνουν της παλαιάς θεοδικίας και σχεδιάζουν την επίγεια δικαιο­

σύνη του 14ου και 15ου αιώνα με τα ίδια τα χρώματα της θεϊκής δικαιοσύνης. 

Η ποινική τελετουργία είναι locus purgatorius «αντίστοιχα» με το επουρά­

νιο. Και εδώ, ο κατηγορούμενος, αφού υποστεί κάποια βάσανα, απαλλάσσεται 

από το βάρος της ενοχής και επανεντάσσεται στην κοινωνία. 

Η γονατιστή στάση του σώματος, επιδεικνύει ταπείνωση. Με μία κίνηση 

που ταυτόχρονα καθορίζει και την άνιση πλέον σχέση μεταξύ παραβάτη και 

προσβεβλημένου, τιμωρείται η υπεροψία, η οποία κατέχει υψηλή βαθμίδα στην 

κλίμακα των μεσαιωνικών αμαρτιών. 

Ο λόγος, τέλος, που συνοδεύει απαραίτητα τις κινήσεις του σώματος, είναι 

απαραίτητος: εκφράζει την ομολογία, τη συναίνεση. Υπάρχει εδώ η μακρά πα­

ράδοση της εξιδανίκευσης του λόγου και της γλώσσας και η υπόδειξη ότι το 

σώμα είναι επιρρεπές στην αμαρτία 9 5. «Ψευδώς», «κακώς» (damnablement, 

λέξη που παραπέμπει βέβαια στην κόλαση), και τέλος η κραυγή «έλεος», στε­

ρεότυπες δηλαδή εκφράσεις, αποκαλυπτικές ίσως για τις μεσαιωνικές νοοτρο­

πίες: φόβος σχεδόν καταναγκαστικός για ο,τιδήποτε (αντικείμενο ή δοξασία) 

είναι ψευδές και πλαστό, πεποίθηση ότι κάτι μπορεί να είναι «εκ φύσεως» 

κακό, και εξιδανίκευση της ευσπλαχνίας που μπορεί να επιδείξει το δικαστήριο, 

εισάγουν θρησκευτικές συνιστώσες στην τελετουργία. Στάση του σώματος, λό­

γος, σύμβολα, — όλα τα στοιχεία της τελετουργίας παράγουν την ομολογία που 

πρέπει να αποσπαστεί από τον ένοχο. Στις μεσαιωνικές κοινωνίες «ομολογώ» 

(avouer), σημαίνει «δηλώνω», «αναγνωρίζω»: η αναγνώριση δεσμών δήλωνε 

την κοινωνική θέση του ατόμου, του εξασφάλιζε τη βοήθεια και την προστασία 

των συγγενών, των αρχόντων ή των υποτελών του. Με τη Σύνοδο του Λατε-

ρανού (1215) επιβάλλεται σε όλους τους χριστιανούς η ετήσια εξομολόγηση96. 

Έκτοτε η ομολογία υποτάσσει το άτομο στην αλήθεια των σκέψεων και των 

πράξεων του. Η ομολογία αποτελεί ιεροτελεστία του λόγου στην οποία η ανά-

94. J. Le Goff, La naissance du purgatoire, ΙΙαρίσι 1977. 
95. J. Cl. Schmitt, La raison..., ό.π., σ. 358. 
96. Πβ. J. Delumeau, L'aveu et le pardon. Les difficultés de la confession XHIe-

XVIIIe siècle, Παρίσι 1990. 



302 Ρίκα Μπενβενίστε 

δειξη της αλήθειας διαχέεται από σχέσεις εξουσίας και το υποκείμενο που μι­

λάει συμπίπτει με το υποκείμενο της πράξης που δηλώνεται97. 

Για να κατανοήσουμε πώς η ποινή «ατιμάζει» ή αποκαθιστά την τιμή, 

θα πρέπει πρώτα να αποσαφηνίσουμε την έννοια της μεσαιωνικής «τιμής». 

Πρώτα απ' όλα, οι ιδιότητες και οι συμπεριφορές που αφορούν στην τιμή και 

που εκδηλώνονται στα ανώτερα και πιο ολιγομελή κοινωνικά στρώματα, όχι 

μόνον δεν είναι σταθερές, αλλά πρέπει συνεχώς να επιβεβαιώνονται από το κοι­

νωνικό σύνολο. Η τιμή είναι στοιχείο κοινωνικής διάκρισης, προσδίδει κοινω­

νική σημασία, επιφάνεια και κύρος, και, συνεπώς, η απώλεια της συνεπάγε­

ται ταπείνωση, ευτελισμό, έκπτωση από την κοινωνική θέση. Η τιμή μπορεί 

να εσωτερικεύεται ως θρησκευτική ιδιότητα και η αποκατάσταση της να μην 

αντιστρατεύεται τον χριστιανικό κώδικα: η τιμωρία της υπεροψίας, που θεω­

ρείται πηγή όλων των κακών, δεν είναι άραγε απολύτως χριστιανική αντίδρα­

ση; Εξάλλου, όπως θα δούμε παρακάτω, οι εκκλησιαστικοί είναι οι μόνοι που 

διεκδικούν δικαίωμα απαλλαγής από αυτήν την τιμωρητική πρακτική. 

Ποιοι είναι όμως οι ανταγωνισμοί που αναδύονται από αυτό το παιχνίδι 

ανταλλαγής κέρδους και απώλειας της τιμής; Τα δικαστικά αρχεία μαρτυρούν 

ότι το σύστημα των τιμητικών προστίμων δεν συνδέεται με συγκεκριμένο εθι­

μικό κώδικα της Γαλλίας του ύστερου Μεσαίωνα. Από την Αμιένη, και την 

Πικαρδία, ώς την Τουλούζη στο Νότο, περνώντας από την Ορλεάνη ή τη Λι-

μόγη, οι διάδικοι μεριμνούν να αποκαταστήσουν την προσβολή της τιμής τους 

διαμέσου μιας δικονομικής πρακτικής, αναγνωρισμένης από το δικαστήριο, που 

νομιμοποιεί την ειρηνική αντεκδίκηση. Ο διάδικος αποσκοπεί στην προσωπική 

ικανοποίηση για την ύβρι που υπέστη και η δικαιοσύνη του παραχωρεί αυτή 

την ικανοποίηση με μια τελετουργία, που μοιάζει να είναι μετριασμένη επι­

βίωση (ή και ανταγωνιστική μορφή) του δικαιώματος στην εκδίκηση. Κλίνου­

με προς αυτή την ερμηνεία που ταιριάζει με τις αντιλήψεις για μια δικαιοσύνη 

που είναι και η ίδια εκδικητική98. Η τιμή εισάγεται στη δικονομία για να κα­

ταστεί μέσο διακανονισμού της σύγκρουσης και η ατομική όψη της τιμωρίας 

της υπεροψίας αντιστοιχεί και ταιριάζει με την κοινωνική όψη μιας δικαιοσύ­

νης που δεν μπορεί ή δεν θέλει να απαλλαγεί από την αρχή της εκδίκησης. 

Αυτή η γενίκευση, αλλά και «μετουσίωση» μιας αξίας ηθικής και κοινωνικής 

οδηγεί στην κοινωνική της διάχυση, στον «εκδημοκρατισμό» της, αφού και οι 

κοινοί θνητοί, όπως θα δούμε, διεκδικούν την αποκατάσταση της τιμής τους, 

δικαίωμα που παλαιότερα αποτελούσε αποκλειστικό προνόμιο των ευγενών. 

Συγγενική με τα τιμητικά πρόστιμα ποινή είναι οι «ατιμωτικοί πίνακες» 

(peintures infamantes) που αναρτώνται στις πύλες της πόλης ή στην εκκλη-

97. M. Foucault, Ιστορία της σεξουαλικότητας..., ό.π., σ. 80. 
98. Πβ. Ε. Cohen, Symbols..., ό.π., και Ρ. Μπενβενίστε, «Αξίες...», ό.π. 



Δικαστικές τελετονογίες στον Μεσαίωνα 303 

σία. Ο «αστός του Παρισιού» μας προσφέρει μαρτυρία για την ανάρτηση τέ­

τοιων πινάκων, προσβλητικών για τους άγγλους ιππότες, στις πύλες του Πα­

ρισιού το 1438" . Από τα αρχεία του Par lement πληροφορούμαστε ότι πρό­

κειται για πίνακες που αφηγούνται την υπόθεση που προκάλεσε τη δίκη και 

ότι ο κατήγορος περιγράφει λεπτομερώς την παράσταση που επιθυμεί, έτσι 

ώστε να αναδεικνύεται καλύτερα το κύρος του θύματος 1 0 0. Και εδώ διακρίνου­

με την ανάγκη να επιτευχθεί η αποκατάσταση της τιμής πάνω στο σώμα του 

ενόχου, έστω κι αν αυτό γίνεται συμβολικά, με την απεικόνιση του σώματος. 

Θα επιχειρήσουμε τώρα να εξετάσουμε τους ήρωες αυτής της τελετουρ­

γίας και τις καταστάσεις στις οποίες διακυβεύεται η τιμή. 

Άνδρες και γυναίκες, κοσμικοί και εκκλησιαστικοί, ευγενείς ή αστοί επι­

θυμούν την αποκατάσταση της τιμής τους με το εξευτελιστικό θέαμα των ενό­

χων. Πρέπει ωστόσο να διευκρινίσουμε περισσότερο τη γενική αυτή διαπίστω­

ση: οι ευγενείς γυναίκες είναι πάντοτε χήρες ή αδελφές δολοφονημένου θύμα­

τος, πράγμα που μας κάνει να σκεφτούμε ότι δεν πρόκειται ίσως για διεκδί­

κηση της δικής τους τιμής (που απειλείται και επικυρώνεται στο πεδίο της σε­

ξουαλικότητας), αλλά για την τιμή του συζύγου ή του αδελφού, την τιμή του 

lignage με άλλα λόγια. Ακόμη και ο βασιλιάς διαμέσου του επιτρόπου του 

μπορεί να απαιτήσει τιμητικά πρόστιμα, για να τιμωρήσει εγκλήματα που θί­

γουν την εξουσία του και την τιμή του όπως η κιβδηλεία ή η εκ μέρους των 

αξιωματούχων του κατάχρηση εξουσίας. Η τελετουργία ενισχύει και αυτή την 

εικόνα του βασιλιά-δικαστή. 

Οι εκκλησιαστικοί ζητούν απαλλαγή από αυτή την τελετουργία και τον 

εξευτελισμό που συνεπάγεται1 0 1. Μάλλον δεν πρόκειται εδώ απλώς για ένα προ­

νόμιο όπως τόσα άλλα που η μεσαιωνική κοινωνία αναγνωρίζει σε ορισμένες 

κοινωνικές κατηγορίες. Είναι σαφής η βούληση να συνδυαστεί η ανθρώπινη 

τιμή με το ιερό. Η τιμή του κληρικού οφείλεται στο Θεό και μόνον αυτός 

μπορεί να την ανακαλέσει. 

Τέλος, τα τιμητικά πρόστιμα αποτελούν το πεδίο στο οποίο συγκρούονται 

οι διεκδικήσεις ανθρο^πων που διαθέτουν διαφορετικό κεφάλαιο τιμής. Η τε­

λετουργία δεν αντιπαραθέτει μόνον τους ευγενείς μεταξύ τους, αλλά και τον βα­

σιλιά με τον κιβδηλοποιό, τον αρχιδιάκονο με τον σφαγέα (το κατεξοχήν ατι-

99. Journal d'un bourgeois de Paris de 1405 à 1449, επιμ. C. Beaune, Παρίσι 1990, 
σ. 378-379. 

100. Arch. nat. X2A 14, fol. 8v (Ιαν. 1401). Ο P. Burke αναλύει τους «υβριστικούς 
πίνακες» στην Ιταλία του 16ου και 17ου αιώνα, οι οποίοι δεν συνιστούν ποινή που επιβάλ­
λεται από το δικαστήριο, επιτελούν πάντως λειτουργία κοινωνικού ελέγχου* βλ. P. Burke, 
«L'art de l'insulte en Italie aux XVIe et XVIIe siècles», Mentalités, 2 (1989), σ. 49-62. 

101. «clericus tonsuratus non facit emendam honor ab Hem»: J. d'Ableiges, Le 
Grand Coutumier de France, εκδ. La Boulaye - R. Dareste, Παρίσι 1868, σ. 387. 



304 Ρίκα Μπενβενίστε 

μωτικό επάγγελμα στο Μεσαίωνα), τον αστό με τον ευγενή. Μπορούμε να σκε­

φτούμε ότι τέτοιου είδους αντιπαραθέσεις γίνονται εφικτές στο τέλος του Με­

σαίωνα και μαρτυρούν τη διάχυση ή τον «εκδημοκρατισμό)), όπως είπαμε πα­

ραπάνω, κάποιων αξιών ή και προτύπων συμπεριφοράς. 

Ας έλθουμε τώρα στην έρευνα των περιπτώσεων όπου διακυβεύεται η τιμή. 

Καταρχήν, παρ' όλη τη συχνότητα ανάλογων περιπτώσεων, πρέπει να σημειω­

θεί πως δεν περιστρέφονται όλες οι αντιδικίες γύρω από θέματα τιμής. Τα θύ­

ματα της απλής κλοπής, για παράδειγμα, δεν απαιτούν τιμητικά πρόστιμα. Τα 

τελευταία αφορούν μόνο σε αντιδικίες για μη υλικά αντικείμενα. Η λογοτεχνία 

παρέχει μια ενδιαφέρουσα μαρτυρία για αυτό το σημείο. Στη μελέτη του για 

την έκφραση της τιμής και της ντροπής στα μυθιστορήματα του Lancelot 1 0 2 

ο Y. Robreau επισημαίνει τη σημασιολογική και ιδεολογική εξέλιξη, όπου οι 

αφηρημένες έννοιες της λέξης αυξάνονται και εμφανίζονται συχνότερα, ενώ πα­

ράλληλα η γη παύει να είναι μοναδικό στήριγμα της τιμής (ο όρος honor δεν 

δηλώνει πια το φέουδο, δεν σημαίνει πια συχνά κάποιο αγαθό). Η ευγένεια, 

της οποίας οι προσδοκίες εκφράζονται στη λογοτεχνία, εξιδανικεύει την έννοια 

της τιμής, της αποδίδει όμως περισσότερο τη σημασία φήμης για γενναιότη­

τα, νομιμοφροσύνη, ή αυλική (courtoise) συμπεριφορά. Ό λ ε ς αυτές οι αρετές 

ενισχύουν τη συνείδηση της ταυτότητας των ευγενών απέναντι στην ανερχόμε­

νη αστική τάξη, με την υπογράμμιση εκείνου του στοιχείου που τους διακρίνει 

με σαφήνεια από τους κοινούς θνητούς —τη συγγένεια. 

Στη δικαστική πρακτική παρατηρούμε μια διαδικασία εξιδανίκευσης κατά 

την οποία η έννοια της τιμής γίνεται πιο αφηρημένη: όταν το πτώμα του «κατά 

σάρκαν φίλου» (ami charnel), του συγγενούς δηλαδή, δεν μπορεί πια να απαι­

τήσει εκδίκηση, επειδή αυτή παρεμποδίζεται από το ισχυρότερο πλέον κρά­

τος 1 0 3 . Οι συγγενείς πρέπει να ανταποδώσουν τον εξευτελισμό για να διατηρή­

σουν την κοινωνική αλληλεγγύη και τη συνοχή της οικογένειας, την ιδανική 

εικόνα του lignage. Η κλοπή κληρονομιάς, οι λεηλασίες που πλήττουν οικο­

γενειακή περιουσία, τα μόνα εγκλήματα κατά υλικών αγαθών που μπορούν να 

ενεργοποιήσουν την απόδοση τιμητικών προστίμων, ανακαλούν τον όρο της συγ­

γένειας: δεν πρόκειται για απλά υλικά αγαθά, αλλά για αγαθά που επιβεβαιώ­

νουν την οικογενειακή τ ιμή 1 0 4 . Βέβαια, οι πηγές μας παρέχουν στοιχεία για τα 

102. Y. Robreau, L'honneur et la honte: leur expression dans les romans en prose 
du Lancelot Graal (XHe-XHIe siècles), Γενεύη 1981. 

103. H μοναρχία από την εποχή του αγίου Λουδοβίκου προσπαθεί συστηματικά να 
απαγορέψει τους εκδικητικούς ιδιωτικούς πολέμους μεταξύ των ευγενών. Πβ. R. Cazelles, 
«La réglementation royale de la guerre privée de saint Louis à Charles V et la pré­
carité des ordonnances», Revue Historique de Droit Français et Étranger, (1960), σ. 
530-548. 

104. Σύμφωνα με τον E. Benveniste, στον Όμηρο διαπιστώνεται διαρκής συσχετι-



Δικαστικές τελετουργίες στον Μεσαίωνα 305 

ανώτερα κοινωνικά στρώματα, και οπωσδήποτε οι συγκρούσεις εξιδανικεύονται 

στις αγορεύσεις. Παράλληλα όμως με την εξιδανίκευση, το Par lement, γίνε­

ται, θέλοντας και μη, το μέσο δια του οποίου διαχέεται κοινωνικά η τιμή. Αυτό 

που κατείχαν οι ευγενείς ως ταξικό προνόμιο, διεκδικείται πλέον και από άλ­

λες κοινωνικές κατηγορίες. 

Η έννοια της τιμής, όπως εμφανίζεται στις πηγές μας, δηλώνει ορισμένο 

πολιτισμικό πρότυπο, το οποίο από τη μια συγκροτείται από αρχαϊκές, θρη­

σκευτικές1 0 5 ή λόγιες συνιστώσες, συχνά μεταξύ τους αντιφατικές, και, από την 

άλλη, αλλάζει πεδία αναφοράς και κοινωνική σημασία. Ί σ ω ς αυτή ακριβώς η 

εξέλιξη να είναι ο σημαντικότερος λόγος που καθιστά την τιμή «ζητούμενο» 

μιας τελετουργίας, η οποία στοχεύει να κρατήσει την κοινωνική ζωή μέσα σε 

κάποια όρια για να μη «γλυστράει στη θάλασσα της αβεβαιότητας»1 0 6. 

Τα τιμητικά πρόστιμα επιβιώνουν στο Παλαιό Καθεστώς με την τελε­

τουργία τους σχεδόν απαράλλακτη, αλλά το νομικό λεξικό του 18ου αιώνα μας 

πληροφορεί ότι η συγγνώμη ζητείται από τον Θεό, τον βασιλιά, τη δικαιοσύνη 

και τον προσβεβλημένο1 0 7. 

Η ανάλυση που προηγήθηκε μας οδηγεί στο συμπέρασμα ότι η επιβολή 

των τιμητικών προστίμων επιτελεί πολλές λειτουργίες και εγκλείει πολύσημους 

συμβολισμούς. Συνοψίζουμε. Η δημόσια τελετουργία αποκαθιστά την τάξη. Ο 

λαός που συμμετέχει ως θεατής επικυρώνει την επανόρθωση της προσβολής, 

εξασφαλίζει την εγχάραξή της στη συλλογική μνήμη. Η δικαστική παρέμβαση 

εκφράζεται με τελετουργικό τρόπο που υποκαθιστά τη «λαϊκή δικαιοσύνη». Η 

τελετουργία επιτρέπει στο δικαιϊκό λόγο να εκφράζει και την επιθυμία της 

ομάδας και το νομικό τυπικό 1 0 8 . Η διατήρηση της κοινωνικής τάξης συντελεί­

ται με την αποκατάσταση της συμβολικής τάξης. Η τελετουργία ερμηνεύει ή 

κατασκευάζει συμβολικά σχέσεις εξουσίας. Η εξουσία δεν στηρίζεται μόνον σε 

μηχανισμούς βίας, αλλά και σε μηχανισμούς συναίνεσης. Η τελετουργία έχει 

θρησκευτικές αναφορές και εξαγνίζει τον ένοχο. Η ποινή είναι ανταποδοτική, 

σμός του όρου «φίλος» με την έννοια «αιδώς» που οδηγεί ένα άτομο να υποστηρίξει έναν 

προσβεβλημένο συγγενή" βλ. Le vocabulaire des institutions européennes, Παρίσι 1969, τ. 

1,9.840-341. 

105. Ο Y. Robreau (L'honneur..., ό.π.) επισημαίνει επίσης ότι στα έργα θρησκευ­
τικού προσανατολισμού η έννοια ντροπή (honte) έχει το νόημα της αμαρτίας, ιδιαίτερα 
της ακολασίας. 

106. Βλ. V. Turner, The Anthropology as performance..., ό.π., σ. 40-41. 
107. Cl. J. de Ferrière, Dictionnaire de droit et de pratique, Παρίσι 1740. H έκ­

φραση διατηρείται στη λογοτεχνία όπου μεταφέρεται στο πεδίο των ερωτικών σχέσεων: «J'ai 
bien de l'impatience de la voir afin d'abjurer entre ses mains mes mauvaises opinions 
et s'il est besoin, faire amende honorable devant elle de tous les blasphèmes que j'ai 
écrits autrefois contre le mariage...» (Balzac, Lettres, liv. V). 

108. A. Garapon, L'âne..., ό.π., σ. 176. 

20 



306 Ρίκα ΛΙπενβενίστε 

έχει όμως ειρηνική και όχι βίαιη μορφή, είναι δημόσια και όχι ιδιωτική. Ο 

θεσμός του δικαστηρίου όχι μόνον διαχειρίζεται την ανταπόδοση, αλλά και επι­

βάλλεται με τον παραδειγματισμό και ελέγχει τέλος, τη διεκδίκηση του ηθικο-

κοινωνικού προνομίου της ποινής. Δημιουργείται έτσι εκείνος ο πρακτικός κώ­

δικας που επιτρέπει στους διαδίκους να μη συνδέουν την τιμή τους με τη βία 

που συνεπάγεται η βεντέτα. Ο θεσμός οργανώνει την επίλυση των ανταγωνι­

σμών με την αναπαραγωγή του τελετουργικού του. 

Η ανάλυση των δικαστικών τελετουργιών που επιχειρήσαμε επιβεβαιώνει 

την άποψη ότι η κατηγορία δίκαιο είναι συνιστώσα του συνόλου που ονομάζουμε 

μεσαιωνικό πολιτισμό. Όταν αναφαίνεται ο κίνδυνος των ομοιοτήτων, της εγ­

γύτητας, του «déjà vu» μιας εποχής που «ανήκει» στη δυτική ιστορία, τότε 

μοναδική αληθινή αναγκαιότητα είναι η αδιάκοπη αναθεώρηση της σχέσης του 

ερευνητή με την πηγή, ο επαναπροσδιορισμός της σχέσης του μεσαιωνολόγου 

με τον Μεσαίωνα. Και όπως επισημαίνει ο P. Zumthor, σε ένα τέτοιο εγ­

χείρημα δεν μπορούμε να μη λάβουμε υπόψη τον υψηλό βαθμό «σημειωτικό-

τητας» (sémioticité) του μεσαιωνικού πολιτισμού που αυτοπροσδιορίζεται ως 

ένα τεράστιο πλέγμα σημείων109. Οι έννοιες «δικαιοσύνη» και «ποινή» φορτί­

ζονται από το συγχρονικό τους περιεχόμενο, δηλαδή οι άνθρωποι του Μεσαίω­

να αντιλαμβάνονται τον κόσμο ως ολότητα, προσλαμβάνουν και χρησιμοποιούν 

τους όρους με συνέπεια ή αντιφάσεις και με τρόπους που δεν είναι απαραίτητα 

ίδιοι με τους δικούς μας ακόμη και σε θέματα που ανήκουν στο επικίνδυνο 

πεδίο του «αυτονόητου». Τα ερωτήματα που θέτουμε διαμορφώνουν τον κρι­

τικό εκείνο λόγο που χωρίς να αναδημιουργεί την «άλλη κοινωνία», την εισά­

γει στη σκηνή του παρόντος (μας)110. Οι έννοιες που συγκροτούν τις αξίες και 

τις παραστάσεις των περί δικαίου αντιλήψεων αναφέρονται σε ένα συμβολικό 

σύστημα σκέψης στο οποίο κυριαρχούν και επιβάλλουν τους όρους τους η θεϊ­

κή βούληση, οι χριστιανικές ηθικές αρετές και η ελέω Θεού βασιλεία, που εξα­

σφαλίζουν την κοινωνική τάξη και ιεραρχία. Οι αρχές αυτές είναι τα ερείσματα 

της ποινικής κατασκευής που οι άνθρωποι κατανοούν όχι μόνον εγκεφαλικά 

αλλά και ασυνείδητα. Δεν είναι λοιπόν δυνατό να μιλάμε για ανεξαρτησία του 

νομικού πεδίου και δεν υπάρχει υπερβατικό θεμέλιο στις ιστορικές μορφές του 

δικαιϊκού λόγου. 

Ιούλιος 1991 

109. P. Zumthor, Parler du Moyen Age, Παρίσι 1980, σ. 37. 
110. Ό.π.,σ. 99. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

