
  

  Μνήμων

   Τόμ. 14 (1992)

  

 

  

  Ο ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ TOΥ ΠΑΝΗΓΥΡΙΚΟΥ ΚΑΙ Ο
ΙΣΤΟΡΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 

  ΓΕΩΡΓΙΟΣ Β. ΛΕΟΝΤΑΡΙΤΗΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.492 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΛΕΟΝΤΑΡΙΤΗΣ Γ. Β. (1992). Ο ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ TOΥ ΠΑΝΗΓΥΡΙΚΟΥ ΚΑΙ Ο ΙΣΤΟΡΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ. Μνήμων, 14,
189–194. https://doi.org/10.12681/mnimon.492

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 19/02/2026 12:17:05



ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΕΙΣ 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ Β. ΛΕΟΝΤΑΡΙΤΗΣ 

Ο ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ TOT ΠΑΝΗΓΥΡΙΚΟΥ 
ΚΑΙ Ο ΙΣΤΟΡΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 

Ο πανηγυρικός λόγος* ως μνημονικό γεγονός είναι μια συμβολική λει­

τουργία η οποία αποκτά σημασία και δυναμική λειτουργικότητα αν συνδεθεί 

με κάτι, αν αναφερθεί σε κάτι, αν γίνει ενδεικτικός κάποιου ιστορικού δεδο­

μένου το οποίο υπερβαίνει το τώρα για να υπαχθεί σε κάτι πέρα από τον 

εαυτό του. Αυτή η υπέρβαση της μνημονικής λειτουργικότητας του ιστορικού 

Λόγου είναι ο μόνος τρόπος για να πάρει υπόσταση μια τελετουργική χειρο­

νομία, όπως είναι ο πανηγυρικός λόγος, αλλά ταυτοχρόνως να αναδείξει ολο­

κληρωμένη και αξιοποιημένη τη φύση του γεγονότος του παρελθόντος στο 

οποίο αναφέρεται μνημονικά η παρούσα στιγμή. Η μνήμη δεν είναι μόνο ιστο­

ρική επισήμανση και επιβεβαίωση αλλά γεγονός ιστορικής αυτοσυνειδησίας 

και υπευθυνότητας τόσο απέναντι στο παρόν όσο και απέναντι στη γενεσιουργό 

αφορμή της ιστορικής μνήμης και της προέκτασης της στο μέλλον. Η ιστο­

ρία, το ιστορικό γεγονός αυτό καθαυτό, έχει μόνο παρελθόν. Ο πανηγυρικός 

όμως, του οποίου η λειτουργία συνίσταται στην αναφορά στο παρελθόν, έχει 

υποχρέωση και απέναντι στο παρόν για το οποίο πρέπει να κάνει διαπιστώ­

σεις απορρέουσες από τη σχέση του με το δημιουργικό παρελθόν και τις τύ­

χες του λαού τις οποίες προετοίμασε το παρελθόν αυτό. Γιατί το παρόν εδραιο')-

νει τη σημασία του σαν προέκταση του παρελθόντος και συνέπεια της αυτο­

συνειδησίας του παρόντος μόνο μέσα στους προβληματισμούς ενός μελλοντι­

κού παρόντος. Έ τ σ ι ο πανηγυρικός λειτουργεί ως μια πολυδιάστατη, δυνα­

μική, όχι στατική, μνημοσύνη για να αναχθεί σε ερέθισμα αυτοσυνειδησίας. 

Βεβαίως, δύσκολα θα μπορούσε να υποστηριχθεί ότι η τελευταία αυτή ποιο­

τική διαφοροποίηση χαρακτηρίζει πάντα την τελετουργική λειτουργία. 'Ασχε­

τα όμως από τις ποιοτικές διαφοροποιήσεις, η τελετουργική επαναληπτικό-

τητα της απότισης φόρου τιμής στη μνήμη των χαμένων γενεών, δεν είναι 

μηχανιστική, ούτε στατική και αχρονική γιατί, παρ' όλο που το αντικείμενο 

* Λόγος στην αίθουσα τελετών του Πανεπιστημίου Αθηνών, στις 28-10-90, κατά 
τον εορτασμό της 28ης Οκτωβρίου 1940, 



190 Γεώργιος Β. Λεονταρίτης 

της αναφέρεται κατά κανόνα σε μια συγκεκριμένη συγκυρία καθοριστικής βε­

βαίως σημασίας μέσα στην εξελισσόμενη διαχρονία, το περιεχόμενο της κάθε 

άλλο παρά αχρονικό είναι, γιατί, εκτός από τη συμβολική του λειτουργία εκ­

φράζει με τη σειρά του τα μεταβαλλόμενα νοήματα που η εκάστοτε γενιά 

αποδίδει στο χρόνο. Με άλλα λόγια, η συνειδητή προσπάθεια κατανόησης και 

ερμηνείας της ιστορικότητας της συμβολιζόμενης συγκυρίας υπόκειται στην 

καθορισημότητα του χρόνου και του χώρου. Επί πλέον, ο τελετουργικός λόγος 

συχνά αποκρυσταλλώνει εξαντικειμενικευμένες ερμηνευτικές οι οποίες εντάσ­

σονται στα συλλογιστικά πλαίσια το̂ ν εκάστοτε γενεών. 

αΣτο χρόνο», γράφει ο Theodore Adorno, «το σήμερα, είναι κιόλας 

χθες». Αλλά κάθε «σήμερα» αποτελεί επίσης μια ευκαιρία να «οριοθετήσουμε 

το χρόνο, και να αποφασίσουμε κατά ποιο τρόπο θα εκφράζει όχι απλώς 

το χρόνο αλλά το δικό μας χρόνο. Η ιδέα αυτή του προορισμού ή του απώ­

τερου σκοπού είναι μια καλυμμένη μορφή κοινωνικού ελέγχου». Οι μεταβαλ­

λόμενες λοιπόν ερμηνείες το:>ν διαφόρων στιγμών του ιστορικού χρόνου υπό­

κεινται στην ίδια διαδικασία ανάλυσης γιατί είναι από μόνες τους παράγωγα 

ιστορικών διαδικασιών. Το ενδιαφέρον όμως είναι ότι οι μεταβαλλόμενες ερ­

μηνευτικές προσεγγίσεις είτε διαχρονικές είναι είτε συγχρονικές, εφ' όσον αυ­

τές εξαντικειμενικεύονται και θεμελιώνονται ως κανονιστικές αρχές, δεν οδη­

γούν στη σχετικότητα του χρόνου αλλά στην απολυτότητα. Έτσι οι ανα­

σκευές που έγιναν κατά καιρούς και οι δήθεν «απομυθοποιήσεις» καταλήγουν 

σε μια παραλλαγμένη ιδεολογοποίηση, και κατά συνέπεια σε μια μυθοποιη-

τική παραλλαγή που συνίσταται στο μύθο της απομυθοποίησης του μύθου. 

Προφανώς η μνήμη είναι επιλεκτική, και παρ' όλο που η αιτία της επι­

λεκτικότητας της δεν είναι πάντα έκδηλη, δεν είναι τυχαία και άσκοπη, ούτε 

αυθόρμητη και ασύνειδη. Πρόκειται για μια διαδικασία κοινωνικά υπερκαθο-

ρισμένη. Το κοινό στοιχείο που χαρακτηρίζει διισταμένες ερμηνευτικές προ­

σεγγίσεις στο παρελθόν έγκειται ακριβώς στη φύση αυτής της κοινωνικά υπερ-

καθορισμένης επιλεκτικότητας. Σ' αυτήν ακριβώς την επιλεκτικότητα οφεί­

λεται η περιοριστική αντίληψη του ιστορικού χρόνου, που στην περιστασιακή 

τελετουργία του πανηγυρικού λόγου λειτουργεί συμβολικά, ενίοτε μυθοπλα­

στικά. Ο πανηγυρικός λόγος λειτουργεί, μ' άλλα λόγια, ως πυξίδα στη δια­

δικασία της αναζήτησης μιας κάποιας ιστορικής ταυτότητας ή ως μια δια­

δικασία εξαντικειμενίκευσής του που εξασθενίζει την έννοια της ιστορικής 

αντικειμενικότητας. Σταδιακά η μνήμη των ανθρώπων μετασχηματίζεται, 

παίρνει τη μορφή της ιστορίας, η οποία με τη σειρά της, κάτω από ορισμένες 

συνθήκες, μεταβάλλεται σε μύθο. Βεβαίως οι σχέσεις που απορρέουν από τον 

εμπειρικό κόσμο δεν μπορούν να αποσπαστούν από τις ψυχοκοινωνικές συν­

θήκες της πράξης. Αλλά δεν είναι ασύνηθες μεταξύ των ιστορικών, ως θεμα­

τοφυλάκων της συλλογικής μνήμης της ανθρωπότητας, να υπερβούν το ρόλο 



Ο συμβολισμός τον πανηγυρικού Ι'.ι Ι 

τους αυτό, συμβάλλοντας έτσι στη δημιουργία μύθων που υποκαθιστούν την 

πραγματικότητα. Καλλιεργούν δηλ. μ' αυτό τον τρόπο οι ιστορικοί συνειδητά 

ή μη ένα τρόπο σκέψης που δεν αντανακλά την πραγματικότητα αλλά μια 

πλασματική εκδοχή της. 

Μια τέτοια πρακτική της ιστορικής λειτουργίας μπορεί να οδηγήσει στην 

πολιτική αλλοτρίωση του ατόμου-πολίτη, μια αλλοτρίωση που απορρέει από 

την μεταπλαστική λειτουργία του ιστορικού λόγου και όχι από την παραδειγ­

ματική διαδικασία της ιστορικής πράξης. Ουσιαστικά η προβληματική της 

ιστορίας, ως υποκατάστατου του παρελθόντος, συνίσταται στη σκέψη για την 

ιστορία και λιγότερο στην ιστορική γνώση. Αλλά ταυτοχρόνως, μέσο;» της 

εξαντικειμενικευμένης ερμηνευτικής, επιδιώκεται η κο^δικοποίηση της ιστο­

ρίας ως συστήματος συλλογικής ανάγκης, καθήκοντος, βεβαιότητας, πίστης 

και συνοχής για μια πολιτιστική συναινετική οντότητα — στοιχεία που με τη 

σειρά τους οικοδομούν, κωδικοποιούν και νομιμοποιούν την υποκειμενικότητα 

της ερμηνευτικής μέσω της μοναδικότητας και απολυτότητας του ιστορικού 

λόγου. Μ' αυτό τον τρόπο ο ιστορικός λόγος μετασχηματίζεται σε εργαλείο 

ευθυγράμμισης του ατόμου με καθολικές κανονιστικές αρχές, οι οποίες απο­

βλέπουν στην ιδεολογική συντήρηση και συνοχή των συλλογικών σχέσεων. 

Η ιστορία αποσπάται από το «παρελθόν». Το «παρελθόν», ακούσια ή εκού­

σια, αποτελεί αντικείμενο της μνήμης, η «ιστορία» όμως μπορεί να προβάλει 

μόνο την απομίμηση του αντικειμένου της μνήμης. Όταν η ιστορική σκέψη 

καθορίζεται από τις εκάστοτε κανονιστικές αρχές δημιουργείται η ψευδαί­

σθηση της αυτονομίας της ιστορικής κουλτούρας, και η πρακτική της προσλαμ­

βάνει δεοντολογική διάσταση σημαίνουσα, με τρόπο που εξασθενίζει τον κρι­

τικό λόγο. Υπ' αυτές τις συνθήκες η αντικειμενική παρουσία του παρόντος 

καθίσταται όλο και περισσότερο δυσπρόσιτη. Μόνο ο κριτικός λόγος μπορεί 

να αποκαλύψει το πραγματικό νόημα της πολιτιστικής δεοντολογικής επιβο­

λής χωρίς να προσφέρει εναλλακτικά σχήματα υπέρβασης. 

Στον πανηγυρικό λόγο ο ιστορικός αναφέρεται σε κάτι που υπήρξε. Δια­

κατέχεται από μια αναγνωριστική, ηθική και γνωστική οφειλή προς το πα­

ρελθόν, το χρέος της αναγνώρισης των νεκρών — μια οφειλή που τον καθιστά 

αναξιόχρεο οφειλέτη όταν από λειτουργική σκοπιμότητα εξαντικειμενικεύει τον 

ιστορικό λόγο σε βάρος της ολοκληρωμένης κριτικής γνώσης. Σε ανάλογες 

περιπτώσεις έχουμε να κάνουμε, για να χρησιμοποιήσω ένα χαρακτηρισμό 

του Michel Foucault, με μια ((υποτελή» γνώση, δηλαδή με μια ιστορική 

γνώση που περιστέλλει τη δυνατότητα μας να προσεγγίσουμε την αντικειμε­

νικότητα μέσα στα πλαίσια ενός περιορισμένου επικοινωνιακού συστήματος. 

Βεβαίως υπάρχουν ποικιλόμορφοι μηχανισμοί που συντελούν στη διατήρηση 

και αναπαραγωγή της «υποτελούς γνώσης», και το ενδιαφέρον είναι πως ακρι­

βώς αυτή η «γνώση» είναι εκείνη που ασκεί μια όχι και τόσο ευδιάκριτη 



192 Γεώργιος Β. Λεονταρίτης 

κανονιστική πολιτιστική επιρροή πάνω στο άτομο κατά τη διαδικασία του 

πολιτικού εγκοινωνισμού του. Γιατί η ισχύς ασκούμενη μέσω της ιστορίας 

δεν εμπεριέχει τη διαδικασία της εμφανούς επιταγής και πειθάρχησης. Έτσι 

ο ιστορικός λόγος αποτελεί εκδοχή θεσμοποιημένης ισχύος. Η «υποτελής» 

γνώση της θεσμοποιημένης ιστορίας μάς μεταφέρει από την ιστορική λογική 

στη λογική της εξουσίας που χαρακτηρίζει τα παντοειδή συστήματα κανονι­

στικών αξιών που κι αυτά με τη σειρά τους επανενεργούν μυθοποιητικά πάνω 

στην εμπειρική πραγματικότητα. 

Η φύση της κανονιστικής λειτουργίας του θεσμοποιημένου ιστορικού λόγου 

προσδιορίζει τη φύση και την ποιότητα της δυνατότητας του ατόμου να συνει­

δητοποιήσει τη σχέση του με τον περιβάλλοντα χώρο, και με την άσκηση και 

αναπαραγωγή της πολιτικής εξουσίας που προσδιορίζει το άτομο και ταυτό­

χρονα είναι φορέας της. Η κανονιστική αυτή διάσταση του θεσμοποιημένου 

ιστορικού λόγου σχετίζεται με τις πολυποίκιλες σχέσεις της εξουσίας στη 

διαδικασία της παραγωγής των επικοινωνιακών δομών του κοινωνικοπολιτι-

στικού συστήματος. Φυσικά, εδώ αναφερόμαστε στη μορφή εκείνη της εξου­

σίας που είναι συμφυής με την πολιτική κοινότητα και που επιδιώκει τη 

νομιμοποίηση της μέσω των επικοινωνιακών διαδικασιών. Ο έλεγχος όμως 

της εξουσίας προϋποθέτει την ελεύθερη πρόσβαση του ατόμου στις πηγές της 

πληροφόρησης: τη γνώση, την επιστήμη, μια επιστήμη απαλλαγμένη από την 

παραμορφωτική επίδραση της ποικιλόμορφα μεταμφιεσμένης «υποτελούς γνώ­

σης». 

Μια άλλη όψη του πανηγυρικού λόγου που μπορεί να ανιχνευθεί στους 

συμβολισμούς του, είναι η πολιτιστική του εσωστρέφεια, και κατ' επέκταση, 

ο αυτοπεριορισμός του κοινωνικοπολιτιστικού συστήματος που δεν ευνοεί την 

κατανόηση της ιστορίας ως πολλαπλότητας χωροχρονικών διαδικασιών, και 

εμποδίζει τη διαλεκτική της αυτογνωσίας. Αντιθέτως, οι τελετουργίες, οι 

συμβολισμοί και το κοινωνικοπολιτιστικό σύστημα αποτελούν ένα αξεδιάλυτο 

όλο στα πλαίσια του οποίου η ολοκληρωτική πολιτιστική εσωστρέφεια συνε­

πάγεται αυτομάτως και την ολοκληρωτική πραγματικότητα, η οποία χαρα­

κτηρίζεται από μιαν ευδιάκριτη δυσαρμονία μεταξύ του εμπειρικού κόσμου 

και των κοσμοαντιλήψεων που καλλιεργεί ο πολιτιστικός αυτός αυτοπεριορι­

σμός, μια δυσαρμονία που εμποδίζει την εξωτερίκευση της υποκειμενικότητας 

του στον ιστορικό χρόνο. 

Τέτοιου είδους αμυντικές κατηγορίες αυτοπεριορισμού εμποδίζουν την 

καλλιέργεια του κριτικού ιστορικού λόγου καθώς και την πρόσβαση μας στην 

αντικειμενικότητα του παρόντος ως παρόντος, ως προέκτασης του παρελθόν­

τος και ως στοιχείου εμμενούς του μέλλοντος. Το κάθε τι αποκτά νόημα μόνο 

σε σχέση με κάτι άλλο που υπερβαίνει τον εαυτό του έτσι ώστε η ολοκληρω­

μένη φύση του να αποκαλύπτεται μέσω αυτής της σχέσης. Το παρελθόν απο-



Ο συμβολισμός τον πανηγυρικού 193 

σπασμένο από τη διαλεκτική του τρίπτυχου παρελθόν-παρόν-μέλλον δεν εί­

ναι τίποτα άλλο παρά μια αφαίρεση. Η διαλεκτική αυτή καθίσταται αυτόδηλη 

εφ' όσον ο ιστορικός γράφει γύρω από το παρελθόν αλλά όχι για το παρελθόν 

δηλ. προσπαθεί να καταλάβει και να ερμηνεύσει το παρελθόν για χάρη του 

παρόντος. Υπ' αυτή την έννοια η πολιτιστική εσωστρέφεια του πανηγυρικού 

αποτελεί εξίσου μια χωροχρονική αφαίρεση. Σε τελευταία ανάλυση, η ίδια η 

ιστορικότητα του Λόγου μας οδηγεί αναπόδραστα στο συμπέρασμα ότι κύριο 

μέλημα της ιστορικής σκέψης πρέπει να γίνει η κριτική της υφισταμένης πραγ­

ματικότητας. Καθήκον λοιπόν του ιστορικού είναι να επιτύχει μια ισορροπία 

μεταξύ των ευθυνών του απέναντι των γεγονότων του παρελθόντος και των 

ευθυνών του απέναντι των προβληματισμών του παρόντος. Η ιστορία μπορεί 

να αποτελέσει κριτική του εμπειρικού κόσμου μόνο αν συγχρόνως κατορθώ­

σει την υπέρβαση του, έστω και θεο^ρητικά. Η ιστορία, έτσι, μετουσιώνεται 

σε κοινωνική πράξη. 

Και μια τελευταία παρατήρηση: η πολιτιστική εσωστρέφεια στην οποία 

αναφέρθηκα προηγουμένως, οδηγεί μερικές φορές στον πολιτιστικό απομονω­

τισμό" αλλά και άσχετα από την ακραία αυτή συνέπεια, η εσωστρέφεια ανα­

πόδραστα λειτουργεί περιοριστικά και κατά κάποιο τρόπο ιλλουζιονιστικά, 

αποκλείοντας την πολυδιάστατη θεώρηση των ιστορικών δεδομένων. Όπίος 

παρατήρησα στην αρχή της ομιλίας μου, το παρόν εδραιώνει τη σημασία του 

μόνο σαν συνέπεια της αυτοσυνειδησίας του παρόντος μέσα στους προβλημα­

τισμούς ενός μελλοντικού παρόντος. Υπ' αυτή την έννοια μπορούμε να ισχυ­

ριστούμε με κάποια βεβαιότητα πως μόλις σήμερα ολοκληρώνεται το νόημα 

του δευτέρου παγκοσμίου πολέμου και κατά συνέπεια και της 28ης Οκτω­

βρίου, με την τελική υπέρβαση των τελευταίων συνεπειών του, που αποτε­

λούν τους σημερινούς μας προβληματισμούς. Ποτέ όμως δεν θα μπορέσουμε 

να συλλάβουμε το πλήρες νόημα του εθνικού μας αγίόνα αν δεν τον περιβά-

λομε με το γενικότερο πλαίσιο της παγκόσμιας πάλης εναντίον του ναζιστι­

κού νεοβαρβαρισμού, και κατ' επέκταση εναντίον όλων των ολοκληρωτικών 

συστημάτων που γέννησε ο αιώνας μας. 

Υπάρχει όμως και μια άλλη διάσταση η σημασία της οποίας μας δια­

φεύγει αν περιοριστούμε στην εθνοκεντρική και εσο^στρεφή θεώρηση της με­

γάλης αυτής ιστορικής καμπής. Ο δεύτερος παγκόσμιος πόλεμος εσήμανε το 

τέλος της ευρωπαϊκής ηγεμονίας που είχε εγκαινιαστεί από τον πρώτο παγκό­

σμιο πόλεμο. Την κατάλυση της ευρωπαϊκής ηγεμονίας διαδέχεται μια συνει­

δητοποίηση που ώς τώρα ήταν ενταφιασμένη στον εθνοκεντρισμό και ευρω-

ποκεντρισμό του δυτικού ανθρώπου, η συνειδητοποίηση και αναγνώριση μιας 

παγκόσμιας αλληλεξάρτησης που μας αναγκάζει να απορρίψουμε παλιές αντι­

λήψεις και προκαταλήψεις. Η κατάρρευση της ευρωπαϊκής ηγεμονίας, η εμ­

φάνιση στην παγκόσμια σκηνή των Ασιατικών και Αφρικανικών λαών, η ανά-

13 



194 Γεώργιος Β. Αεονταρίτης 

δειξη νέων δυνάμεων σε θέσεις υπεροχής, η πόλωση της υδρογείου, όλα αυτά 

τα γεγονότα δεν μπορούσαν πια να βρουν την εξήγηση τους ξεκινώντας από 

παλιές προϋποθέσεις. Οι ιστορικές διαδικασίες που κορυφώθηκαν με το δεύ­

τερο παγκόσμιο πόλεμο διέσπασαν τη συνέχεια της ευρωπαϊκής ιστορικής 

παράδοσης που ήταν ώς τότε θεμελιωμένη στην αντίληψη μιας γραμμικής 

ιστορικής διαδικασίας θεωρημένης εθνοκεντρικά και ευρωποκεντρικά. Η ανα­

γνώριση της παγκόσμιας αυτής ιστορικής συνάρτησης αντανακλάται και δια­

θλάται σε όλους τους τομείς της ενσυνείδητης ανθρώπινης δραστηριότητας. 

Ώ ς τώρα το ευρωποκεντρικά και εθνοκεντρικό πλαίσιο αναφοράς είχε λει­

τουργήσει περιοριστικά. 

Είναι έκδηλο, πως για να συλλάβουμε το νόημα των τμημάτων πρέπει 

να συλλάβουμε το νόημα του συνολικού πλαισίου της μεγάλης αυτής ιστορικής 

καμπής* αλλά για να συλλάβουμε το νόημα του συνόλου πρέπει να προχωρή­

σουμε πέρα από τις απλές αναφορές των εθνοκεντρικών μας ενεργειών. Η 

συνειδητοποίηση ενός νέου τύπου λογικής, στην οποία κυριαρχεί η προσπά­

θεια συνολικής και όχι αποσπασματικής θεώρησης του εξωτερικού κόσμου, 

καθίσταται σήμερα αδήριτη ανάγκη για την εδραίο^ση της δικής μας αυτογνω­

σίας. Βεβαίως οι διάφοροι εθνο-πολιτισμοί εκφράζουν εσωτερικές κοσμοαντι­

λήψεις — υπ' αυτή την έννοια ο εθνο-πολιτισμός είναι κάτι το χωροχρονικά 

συγκεκριμένο. Αυτό δεν σημαίνει όμως πως οι εθνικές πολιτιστικές και κοι­

νωνικές μοναδικότητες που αναδύονται από μια τυπική συγκριτική θεοορηση 

των ιστορικών δεδομένων αποκλείουν την ανίχνευση των συνδετικών στοιχείων 

και συναρτήσεων μεταξύ των εσωτερικών κοσμοαντιλήψεων και του εξωτε­

ρικού κόσμου. Γιατί είναι επίσης έκδηλο πως οι πολιτιστικές μοναδικότητες 

συνυπάρχουν σήμερα με οικουμενικές πολιτιστικές τάσεις — φαινόμενα οικου­

μενικής πολιτιστικής διάχυσης και μετασχηματισμού που χαρακτηρίζουν την 

εποχή μας. Πρέπει να συνειδητοποιήσουμε πως σήμερα ολόκληρος ο κόσμος 

περνά από ριζικές αλλαγές" κάποιο μελλοντικό παρόν θα χαρακτηρίσει την 

εποχή μας ως μια βαθειά ιστορική τομή συγκρίσιμη με τη βιομηχανική επα­

νάσταση ή με το τέλος του μεσαίωνα. Βρισκόμαστε αντιμέτωποι με μια νέα 

λογική η οποία καθιστά απαραίτητη την πανεποπτική λειτουργία της ιστο­

ρικής μας συνείδησης" μια λογική η οποία μας διδάσκει πως ο χρόνος και ο 

χώρος δεν έχουν όρια, πως η ιστορία καθιστά ολόκληρη την ανθρωπότητα 

είδος συγγενικό, πως η ιστορία είναι για την ανθρωπότητα ό,τι είναι η μνήμη 

για τον άνθρωπο, και πως ένα γεγονός, σαν το μνημονευόμενο τούτη την ώρα, 

ετίμησε όχι μόνο τη συγκεκριμένη στιγμή, το συγκεκριμένο λαό, αλλά «έσω­

σε», αλληλέγγυα με άλλους λαούς, την αξιοπρέπεια του ανθρώπου καθώς 

προχωρεί ελευθερωτικά μέσα στην ιστορία. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

