
  

  Μνήμων

   Τόμ. 14 (1992)

  

 

  

  Η ΓΚΡΑΜΣΙΑΝΗ ΕΝΝΟΙΑ ΤΗΣ ΗΓΕΜΟΝΙΑΣ ΩΣ
ΕΡΓΑΛΕΙΟ ΣΤΗ ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΗΣ ΕΞΑΠΛΩΣΗΣ
ΤΟΥ ΠΡΟΤΕΣΤΑΝΤΙΣΜΟΥ ΣΤΑ ΕΥΡΩΠΑΪΚΑ
ΑΣΤΙΚΑ ΚΕΝΤΡΑ ΤΟΥ 16ου ΑΙΩΝΑ 

  ΚΩΣΤΑΣ ΓΑΓΑΝΑΚΗΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.498 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΓΑΓΑΝΑΚΗΣ Κ. (1992). Η ΓΚΡΑΜΣΙΑΝΗ ΕΝΝΟΙΑ ΤΗΣ ΗΓΕΜΟΝΙΑΣ ΩΣ ΕΡΓΑΛΕΙΟ ΣΤΗ ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΗΣ
ΕΞΑΠΛΩΣΗΣ ΤΟΥ ΠΡΟΤΕΣΤΑΝΤΙΣΜΟΥ ΣΤΑ ΕΥΡΩΠΑΪΚΑ ΑΣΤΙΚΑ ΚΕΝΤΡΑ ΤΟΥ 16ου ΑΙΩΝΑ. Μνήμων, 14,
247–284. https://doi.org/10.12681/mnimon.498

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/01/2026 00:16:19



ΚΩΣΤΑΣ ΓΑΓΑΝΑΚΗΣ 

Η ΓΚΡΑΜΣΙΑΝΗ ΕΝΝΟΙΑ ΤΗΣ ΗΓΕΜΟΝΙΑΣ 
ΩΣ ΕΡΓΑΛΕΙΟ ΣΤΗ ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ 

ΤΗΣ ΕΞΑΠΛΩΣΗΣ ΤΟΥ ΠΡΟΤΕΣΤΑΝΤΙΣΜΟΥ 
ΣΤΑ ΕΥΡΩΠΑΪΚΑ ΑΣΤΙΚΑ ΚΕΝΤΡΑ ΤΟΥ 16ου ΑΙΩΝΑ 

Σκοπός αυτού του άρθρου* είναι να προτείνε:, τη χρησιμοποίηση της 

γκραμσιανής αντίληψης της ηγεμονίας ως εννοιολογικού εργαλείου στη διε­

ρεύνηση της εξάπλωσης του Προτεσταντισμού καθώς και του αγώνα του, αρ­

χικά για τον εξοβελισμό του Καθολικισμού ως κυρίαρχης θρησκείας και ιδεο­

λογίας και, έπειτα, για την επιβίωση του ως της μεγαλύτερης οργανωμένης 

θρησκευτικής μειοψηφίας του ευρωπαϊκού 16ου αιώνα. 

Αφού παρουσιάσουμε συνοπτικά την έννοια της ηγεμονίας στο έργο του 

Antonio Gramsci, θα εξετάσουμε την κατάσταση του Καθολικισμού στη Γερ­

μανία και τη Γαλλία του 16ου αιώνα, διερευνώντας κατά πόσο εξακολουθούσε 

να ασκεί μια γκραμσιανή ηγεμονία, δηλαδή εάν εξακολουθούσε να αποτελεί 

θρησκεία γενικής αποδοχής και κοσμοθεωρία κοινωνικής συνοχής. Στο τρίτο 

κεφάλαιο θα ασχοληθούμε με το κοινωνικό ακροατήριο του Προτεσταντισμού, 

παρουσιάζοντας το κοινωνικό προφίλ των αστικών Προτεσταντικών κινημάτων 

σε Γερμανία και Γαλλία και τους λόγους που ώθησαν κάποιες κοινωνικές ομά­

δες σε μια ενθουσιώδη προσχώρηση στον Προτεσταντισμό, ενώ κατέστησαν 

άλλες εχθρικές ή, τουλάχιστον, απαθείς στο Προτεσταντικό κάλεσμα. Σαν υπο­

κεφάλαιο, θα κάνουμε ειδική αναφορά στο ερώτημα του κατά πόσο ο Προτε­

σταντισμός αποτέλεσε την ορθολογιστική απάντηση στη μυστικιστική εσχατο-

λογία του Καθολικισμού* αυτό συνδέεται άμεσα με τις κοινωνικές δυνάμεις που 

στρατεύθηκαν κάτω από τις Προτεσταντικές σημαίες και τη «διεκδίκηση της 

* II θεωρητική πρόταση του άρθρου θίγεται στην αδημοσίευτη διδακτορική μου 

διατριβή, Sixteenth-century civic communities and the advent of the Reformation : The 

Moeller initiative, the subsequent debate and current dominant interpretive trends in the 

social historiography of the urban Reformation in Germany and France, 60 κεφάλαιο, 

παρ. 11, σ. 423-424, Πανεπιστήμιο της Γλασκώβης, Μάιος 1988. Επιθυμο') να ευχαρι­

στήσω τον Αντώνη Αιάκο για τις παρατηρήσεις του πάνω σε μια πρώτη μορφή του άρθρου. 



2Ί8 Κώστας Γαγανάκης 

ηγεμονίας» από μεριάς του Προτεσταντισμού, αλλά συνάμα αποτελεί ερμηνευ­

τική προσέγγιση της Μεταρρύθμισης με σημαντικότατη επιρροή. 

Στο τέταρτο κεφάλαιο θα προσεγγίσουμε τη διάσπαση του Προτεσταντι­

κού κινήματος υπό το πρίσμα της γκραμσιανής οπτικής. Με γενικό τίτλο «Με­

ταρρύθμιση και Επανάσταση», το κεφάλαιο αυτό θα θίξει επίσης μια άλλη 

διάσταση του Προτεσταντισμού ως «επερχόμενης νέας τάξης πραγμάτων», 

αυτήν της χειραφέτησης των πληβείων και της αναβίωσης των μεσαιωνικών 

μιλεναριστικών αντιφεουδαρχικών κινημάτων, ιδιαίτερα στη Γερμανία του 16ου 

αιώνα. Τέλος, ένα πέμπτο κεφάλαιο θα συνοψίσει τα αίτια της αποτυχίας του 

Προτεσταντισμού να εξοβελίσει τον Καθολικισμό ως κυρίαρχη θρησκεία και 

ιδεολογία, πάντοτε με τους θεωρητικούς όρους της γκραμσιανής έννοιας της 

ηγεμονίας. 

Εδώ πρέπει να επισημάνουμε ότι η εξέταση του Προτεσταντικού εγχει­

ρήματος στην αστική Γερμανία και τη Γαλλία του 16ου ακονα δεν αποτελεί 

αυθαίρετη επιλογή· ο Προτεσταντισμός ήταν πρώτιστα ένα «αστικό προϊόν», 

αφού πρωτοεμφανίσθηκε στα αστικά κέντρα και στη συνέχεια εξαπλώθηκε στα 

αγροτικά περίχωρα τους, εκμεταλλευόμενος τις υπάρχουσες σχέσεις αλληλεξάρ­

τησης πόλης και υπαίθρου. Ιδιαίτερα στη Γαλλία, ο Προτεσταντισμός παρέ­

μεινε έκφραση των ιδεολογικών, θρησκευτικών και πολιτικών ανακατατάξεων 

του αστικού χοίρου, αδυνατώντας να προσελκύσει τις μάζες των χωρικών. 

Εξάλλου, οι δύο χώρες παρουσιάζουν σημαντικές ομοιότητες στην ανάπτυξη 

των αστικών τους συστημάτων, με πολλές και σημαντικές πόλεις και παράλ­

ληλες παραδόσεις αποκέντρωσης και αστικής αυτονομίας από την κεντρική μο­

ναρχική εξουσία. 

Σε αντίθεση με την ερμηνευτική πρόταση του Max Weber — η οποία 

περιορίζεται στην ταύτιση του Προτεσταντισμού με ορισμένα ανερχόμενα κοι­

νωνικά και επαγγελματικά στρώματα και καταλήγει σε μια στατική σύλληψη 

της κοινωνικής, πολιτισμικής, οικονομικής και πολιτικής πραγματικότητας του 

16ου αιώνα — η γκραμσιανή έννοια της ηγεμονίας φωτίζει καλύτερα τα αδιέ­

ξοδα του Καθολικισμού toc κυρίαρχης θρησκείας και ιδεολογίας* ιδιαίτερα φω­

τίζει την αποτυχία του Καθολικισμού να αποτελέσει τον αδιαμφισβήτητο συνε­

κτικό ιστό της κοινωνίας του 16ου αιώνα και να προσφέρει θεϊκή επικύρωση 

στο φεουδαρχικό πολιτικό και οικονομικό status quo. 

Κατά δεύτερο λόγο, η χρήση της γκραμσιανής ηγεμονίας προβάλλει πλη­

ρέστερα τη μεγάλη πρόκληση που αντιμετώπιζε ο Προτεσταντισμός ως ανερ­

χόμενη εναλλακτική μορφή θρησκείας και, συνακόλουθα, υποψήφια κυρίαρχη 

ιδεολογία των ανθρώπων του 16ου αιώνα. Στην προσπάθεια του υφαρπαγής 

της ιδεολογικής ηγεμονίας — που φαινομενικά μόνον διατηρούσε ο Καθολικι­

σμός — ο Προτεσταντισμός ήταν υποχρεωμένος να απαντήσει στα νέα συστή­

ματα αξιών και τις νέες ανάγκες των ανθρώπων του 16ου αιώνα, να τους 



Γκράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμοί) (16ος αι.) 249 

εφοδιάσει δηλαδή με μια κοινή ιδεολογία κοινωνικής συνοχής και ειρήνης κάτω 

από τα λάβαρα της νέας θρησκείας. Αντίθετα με τον καταρρέοντα Καθολικι­

σμό που είχε αποξενωθεί δογματικά, αλλά και κοινωνικά και πολιτισμικά από 

ένα τεράστιο τμήμα του κοινωνικού σώματος, ο Προτεσταντισμός έπρεπε να 

πραγματώσει μια γκραμσιανή ηγεμονία, να οπλίσει τους ανθρώπους της επο­

χής του με μια ενιαία, δυναμική, κοσμοθεωρία, ανεξάρτητα από κοινωνική θέση, 

επάγγελμα ή προσωπική παιδεία. Αυτό ήταν και το ζητούμενο για τον Προ­

τεσταντισμό και έδρασε καθοριστικά στη μορφοποίηση των επι μέρους δογμά­

των του, ιδιαίτερα του Καλβινιστικού ρεύματος. 

Ό π ω ς θα δείξουμε παρακάτω, η εφαρμογή της γκραμσιανής σκέψης εξε­

τάζει κατά τον πληρέστερο τρόπο τα αίτια της αποτυχίας του Προτεσταντι­

σμού ως κινήματος διεκδίκησης της ηγεμονίας, καταδεικνύοντας, αντίθετα με 

τον Weber που αρκείται σε μια «ουδέτερη» παρατήρηση, τη φυσιογνοψία του 

Προτεσταντισμού ως ιδεολογίας κοινωνικής και πολιτισμικής διάσπασης. Συλ­

λαμβάνει δηλαδή πιο ολοκληρωμένα τους μηχανισμούς κοινωνικής, πολιτισμι­

κής και κοινωνικής αλλαγής και διάσπασης που χρωμάτισαν το Προτεσταντικό 

κίνημα από τη γένεση του και το οδήγησαν στην αποτυχία. Σε τελευταία ανά­

λυση, το «βάπτισμα» της γκραμσιανής έννοιας της ηγεμονίας στην κοινωνική, 

πολιτισμική και ιδεολογική ιδιαιτερότητα του 16ου αιώνα αναδεικνύει σαφώς 

τον χαρακτήρα του Προτεσταντισμού πρώτιστα ως προϊόντος της εποχής του. 

παρά ως παράγοντα αλλαγής της κοινωνίας και ιδεολογίας, προσφέροντας έτσι 

μια ρεαλιστικότερη εικόνα της ιστορικής πραγματικότητας της Μεταρρύθμι­

σης από εκείνην που μας έδωσε ο Weber. 

Η διατύπωση «αποτυχία του Προτεσταντισμού» χρειάζεται κάποια διευ­

κρίνηση για να μην προσλάβει τον χαρακτήρα αυθαίρετης αξιολογικής κρίσης-

είναι εξάλλου κοινός τόπος ότι ο Προτεσταντισμός εδραιώθηκε ως η μεγαλύτερη 

θρησκευτική μειοψηφία της Ευρώπης του 16ου αιώνα, ενού με την ολοσχερή 

επικράτηση του στην Αγγλία, τη Σκανδιναυία και τις Κάτω Χο')ρες οδήγησε 

σε σημαντικότατες ανακατάξεις του ευρωπαϊκού πολιτικού χάρτη. Ωστόσο, στις 

εξεταζόμενες χώρες, ο Προτεσταντισμός δεν μπόρεσε να ξεπεράσει το καθε­

στώς της δυναμικής αλλά καταπιεζόμενης μειοψηφίας: Στη μεν Γερμανία επω­

φελήθηκε από την πολυδιάσπαση του κράτους και την αδυναμία επιβολής της 

αυτοκρατορικής εξουσίας στους φιλόδοξους περιφερειακούς φεουδάρχες αλλά 

δεν κατάφερε να εδραιωθεί σαν εθνική θρησκεία, ενώ στη Γαλλία, ιδιαίτερα 

μετά τους θρησκευτικούς πολέμους, το δικαίωμα ελεύθερης έκφρασης του Καλ-

βινισμού εξαρτώνταν από τις εκάστοτε πολιτικές συγκυρίες και κύρια από τη 

βούληση του μονάρχη. 

Πρέπει επίσης να επισημάνουμε ότι η εφαρμογή της γκραμσιανής έννοιας 

της ηγεμονίας στη διερεύνηση της εξάπλωσης του Προτεσταντισμού μπορεί να 

είναι μόνο σχετική και αναγκαστικά προσαρμοσμένη στην πραγματικότητα που 



250 Κώστας Γαγανάκης 

καλείται, να ερμηνεύσει,. Οι αποκλίσεις της κοινωνίας του ancien régime από 

τις κοινωνίες του 19ου και 20ού αιώνα που μελέτησε ο Gramsci είναι πολλές 

και σημαντικές και, ιδιαίτερα, οι σχέσεις εξουσίας στις κοινωνίες των πρώι­

μων ευρωπαϊκών χρόνων απέχουν πολύ από εκείνες που ανέλυσε και προσπά­

θησε να ανατρέψει ο Ιταλός στοχαστής. Πάντως η πολιτική και κοινωνική 

ιδιαιτερότητα του μεσαιωνικού και πρώιμου ευρωπαϊκού κράτους δεν είχε δια­

φύγει της προσοχής του Gramsci, ενώ η όλη του θεωρητική επεξεργασία για 

την ηγεμονία στο κράτος και την ιδιωτική κοινωνία δίνει τη δέουσα προσοχή 

σε ιδεολογικούς και πολιτικούς παράγοντες χωρίς να καταφεύγει στον ανιστό­

ρητο οικονομισμό πολλών Μαρξιστών ιστορικών της περιόδου: «Στο αρχαίο 

και το μεσαιωνικό κράτος και η πολιτικο-εδαφική συγκέντρωση και η κοινω­

νική... ήταν ελάχιστη. Το Κράτος, κατά κάποιον τρόπο, ήταν μια αυθόρμητη 

συνάθροιση κοινωνικών ομάδων και συχνά διαφορετικής ράτσας: μέσα στα πλαί­

σια της πολιτικο-στρατιωτικής πίεσης που μόνο κάποιες στιγμές εκδηλωνόταν 

οξυμμένη, οι κατώτερες ομάδες είχαν μια δικιά τους ζωή, ξεχωριστή, δικούς 

τους θεσμούς κλπ., και μερικές φορές αυτοί οι θεσμοί λειτουργούσαν σε επί­

πεδο κράτους, καθιστώντας το κράτος ομοσπονδία κοινωνικών ομάδων με δια­

φορετικές και καθόλου υποτελείς λειτουργίες, γεγονός το οποίο σε περιόδους 

κρίσης ανεδείκνυε εξαιρετικά ανάγλυφα το φαινόμενο του «δυϊσμού της εξου­

σίας»1. 

Α' Ο ΟΡΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΗΓΕΜΟΝΙΑΣ ΣΤΟΝ GRAMSCI 

Σύμφωνα με τον Ιταλό θεωρητικό, η επικυριαρχία μιας ομάδας ή κοινω­

νικής τάξης σε μια δεδομένη χρονική στιγμή εκφράζεται με δύο διαφορετι­

κούς τρόπους: Την «κυριαρχία» (dominio) ή εξαναγκασμό και τη «διανοη­

τική και ηθική ηγεσία» (direzione intellectuale e morale). Ο τελευταίος τύ­

πος επικυριαρχίας αποτελεί και την ηγεμονία. Με άλλα λόγια, ο έλεγχος που 

ασκεί η άρχουσα ομάδα ή τάξη στην κοινο^νία προσλαμβάνει δύο μορφές: Η 

1. Antonio Gramsci, Selections from Prison Notebooks, Λονδίνο, Lawrence & 
Wishart, 1986, σ. 53, υποσημείωση επιμελητή έκδοσης. Antonio Gramsci, // Risorgi­
mento, Αθήνα, Στοχαστής 1987, σ. 309-10. Για τον Gramsci, αυτές οι κοινωνίες απο­
τελούσαν μια πρίοτόγονη μορφή κράτους, στο οποίο οι άμεσες εμπειρίες των ανθρώπων 
δεν αναφέρονταν απευθείας στο κοινωνικό, οικονομικό και πολιτικό πλαίσιο ύπαρξης τους. 
Το κοινωνικό status quo, η ταξική διαστρωμάτωση πήγαζε κύρια από την αδράνεια, τη 
συνήθεια και την αδιαφορία, όχι από τη συναίνεση. Το σύστημα χαρακτηριζόταν από σκλή­
ρυνση. Δεν υπήρχε σχεδόν καμία επαφή ή κοινωνική κινητικότητα ανάμεσα στα κυρίαρχα 
και τα κυριαρχούμενα κοινωνικά στρώματα: Joseph V. Femia, Gramsci's Political 
Thought: Hegemony, Consciousness, and the Revolutionary Process, Οξφόρδη, Claren­
don Press, 1981, σ. 49. 



Γκράμσι και εξάπλωση τον ποοτεσταντιαμον (16ος αι.) 251 

άρχουσα τάξη επηρεάζει τη συμπεριφορά των υποτελών της εξωτερικά, μέσω 

αμοιβών και ποινών, αλλά την επηρεάζει εξίσου εσωτερικά, διαπλάθοντας τις 

προσωπικές σκέψεις στα πρότυπα των κυρίαρχων αντιλήψεων. 

Η ηγεμονία πραγματώνεται σε μια πραγματικότητα όπου μια κοινωνία, 

ένας λαός ομιλεί μια κοινή «ηθική και κοινωνική γλώσσα», όπου είναι κυ­

ρίαρχη μια μοναδική σύλληψη της πραγματικότητας, η οποία επηρεάζει όλους 

τους τρόπους σκέψης και συμπεριφοράς. Συνεπάγεται ότι ηγεμονία είναι επι­

κυριαρχία μέσω της συναίνεσης, παρά μέσω της επιβολής δια της ισχύος του 

εξουσιαστή στον εξουσιαζόμενο: «Η άσκηση μιας ηγεμονικής εξουσίας προ­

ϋποθέτει μια διανοητική, ηθική και φιλοσοφική συναίνεση από όλες τις μεγά­

λες ομάδες ενός έθνους. Επίσης προϋποθέτει μια συναισθηματική διάσταση, 

στη βάση του ότι οι πολιτικοί ηγέτες οι οποίοι επιδιώκουν την ηγεμονία οφεί­

λουν να αναφέρονται στα συναισθήματα του λαού και να μην εμφανίζονται ως 

ξένα στοιχεία, αποκομμένα από τις μάζες»2. 

Ενώ η κυριαρχία πραγματο^νεται κυρίως μέσω του καταναγκαστικού μη­

χανισμού του κράτους, η «διανοητική και ηθική ηγεσία» ασκείται μέσω της 

ιδιωτικής κοινωνίας, του συνόλου δηλαδή των εκπαιδευτικών, θρησκευτικών 

και συνεταιριστικών οργανώσεων και θεσμών. Αυτοί λειτουργούν ως μηχανι­

σμοί αναπαραγωγής του συστήματος και της κυρίαρχης κοσμοθεωρίας, δια­

πλάθοντας, άμεσα ή έμμεσα, τις συνειδήσεις των υποτελών και διαμορφώνον­

τας με αυτόν τον τρόπο τις δομές μέσω των οποίων οι άνθρωποι αντιλαμβά­

νονται αλλά και αποτιμούν την πραγματικότητα: «Η ηγεμονία, στην πιο ολο­

κληρωμένη της μορφή, πραγματώνεται όταν η διανοητική, ηθική και φιλοσο­

φική ηγεσία που απαρτίζεται από την ή τις κυρίαρχες τάξεις ή συνασπισμό 

αυτών, πετυχαίνει να αποτελεί αυτή και μόνον αυτή τη θεμελιώδη κοινή θεώ­

ρηση ολόκληρης της κοινωνίας. Οι άρχουσες ομάδες έχουν επίσης στη διά­

θεση τους τις δυνάμεις καταστολής του κράτους. Πρέπει επίσης να είναι ισχυ­

ρές και κυρίαρχες και στον οικονομικό τομέα. Σε οποιαδήποτε περίπτωση, οι 

άρχουσες ομάδες κυβερνούν ηγεμονικά μόνον όταν οι πολιτικές που ακολου­

θούν και εφαρμόζουν εμφανίζονται — και γίνονται αποδεκτές σαν τέτοιες — 

ως η επιδίωξη του γενικού καλού, η εξυπηρέτηση των συμφερόντων ολόκλη­

ρου του λαού, του έθνους»3. 

2. Gramsci, Selections from Prison Notebooks (στο εξής SPN), σ. 418. 

3. Gramsci, SPN, σσ. 181-82. Femia, Gramsci's Political Thought, σ. 24. Πρέ­

πει να τονισθεί ότι ο διαχωρισμός του «κράτους» από την «κοινωνία πολιτών» (civil so­

ciety) είναι εντελώς εμπειρικός' χονδρικά, το Κράτος αποτελούν οι δυνάμεις καταστολής, 

δηλαδή ο στρατός και τα σώματα ασφαλείας, η γραφειοκρατία, η πρόνοια και η εκπαίδευ­

ση, ενώ την ιδιωτική κοινωνία αποτελούν οι θρησκευτικές οργανο'ίσεις, τα MME μη ελεγ­

χόμενα απευθείας από το κράτος, σωματεία και κοινωνικές οργανο')σεις, όμιλοι τέχνης, 



252 Κώστας Γαγανάκης 

Ό τ α ν ο Gramsci αναφέρεται στη συναίνεση, εννοεί μια ψυχολογική κατά­

σταση η οποία περιλαμβάνει κάποια μορφή αποδοχής — όχι αναγκαστικά κα-

τηγορηματικής-της κοινωνικο-πολιτικής πραγματικότητας ή κάποιων ζωτικών 

σημείων αυτής της πραγματικότητας. Η Γκραμσιανή σύλληψη της συναίνεσης 

είναι εντελώς περιγραφική και εμπειρική: Μια ηγεμονική κατάσταση δεν περι­

λαμβάνει αναγκαστικά φιλελεύθερους θεσμούς και πρακτικές. Μάλιστα μπορεί 

να είναι ολοκληρωτική με την πλήρη σημασία της λέξης. Ο Gramsci διακρίνει 

διάφορες μορφές ή «επίπεδα» συναίνεσης, ανάλογα προς την πολιτική, ιδεο­

λογική και φιλοσοφική ωριμότητα της κοινωνίας και την ευκαμψία του καθε­

στώτος: Συναίνεση μέσω καταστολής, συναίνεση συνειδητή στη βάση μιας 

mininum συμφωνίας ή εξαιτίας της παντελούς απουσίας εναλλακτικοί τρό­

π ο ι σκέψης καθοός και μορφοίν κοινωνικής και πολιτικής οργάνωσης, απου­

σίας δηλαδή των διανοητικών εργαλείων, της «καθαρής θεωρητικής συνείδη­

σης» που θα επέτρεπαν στα εξουσιαζόμενα στρώματα να βιώσουν την κατα­

πίεση τους και να εναντιωθούν σ' αυτήν. Αυτή είναι και συνειδητό προϊόν της 

διαδικασίας αναπαραγωγής του συστήματος, όπως αυτή εκφράζεται στην εκ­

παίδευση, την εκκλησία, την οργάνωση των συνδικάτων κλπ., ακόμη και στο 

λεξιλόγιο μιας εποχής4. 

Ειδικότερα για την εποχή της Μεταρρύθμισης και Αναγέννησης, ο Gram­

sci επισημαίνει το ρόλο της θρησκείας ως δημιουργού συναίνεσης μέσα από 

την ταύτιση της εκκλησίας με την κοινωνία. Αυτό που διαφοροποιεί τις κοι­

νωνίες του ancien régime από τις μεταγενέστερες τους της επαναστατικής 

Ευρώπης είναι το θεοκρατικό πλαίσιο ύπαρξης και λειτουργίας τους, η ανα­

φορά κάθε διάστασης της εγκόσμιας τάξης στην υπερκόσμια. Έτσι , η Καθο­

λική εκκλησία εμφανίζεται ως ο μόνος παραγωγός ηγεμονικού μηχανισμού, 

λόγω της ανωριμότητας τοον κυρίαρχων στρωμάτων και της έλλειψης οργά­

νωσης από μέρους τους αντίστοιχου μηχανισμού νομιμοποίησης της εξουσίας 

στα μάτια των υποτελο^ν. Το σημείο όπου διαφοροποιείται η περίοδος της 

Αναγέννησης από τον Μεσαίωνα είναι η αυξανόμενη συνειδητοποίηση του ρό­

λου της θρησκείας ως ιδεολογίας νομιμοποίησης της εξουσίας, κάτι που, όπως 

θα δούμε, εμφανίζεται έντονα στην Προτεσταντική Μεταρρύθμιση: «Στην πο­

λιτική σκέψη της Αναγέννησης, η θρησκεία ήταν συναίνεση και η Εκκλησία 

ιδιωτική κοινωνία, ο ηγεμονικός μηχανισμός της άρχουσας ομάδας, επειδή 

αυτή δεν είχε το δικό της ηγεμονικό μηχανισμό, δηλαδή τη δική της ιδεολο­

γική και διανοητική οργάνωση, αλλά αντιμετώπιζε την παγκόσμια εκκλησια­

στική οργάνωση σαν τέτοια. Η μόνη διαφορά αυτής της πραγματικότητας από 

αθλητισμού και ψυχαγωγίας, κλπ. Βλέπε και Η. Bocock, Hegemony, Λονδίνο, Tavistock 
1986, σ. 21-37. 

4. Femia, Gramsci's Political Thought, σ. 35-45. 



Γκράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16oç αι.) 25;! 

εκείνην του Μεσαίωνα ήταν το γεγονός ότι η θρησκεία αντιμετωπιζόταν ως 

ένα i n s t r u m e n t u m regni» 5. 

Β' Η ΚΑΤΑΣΤΑΣΗ TOT ΚΑΘΟΛΙΚΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΓΕΡΜΑΝΙΑ ΚΑΙ ΤΗ ΓΑΑΛΙΑ 

ΤΟΥ 16ου ΑΙΩΝΑ 

/. Γερμανία: FI διάβρωση της ηγεμονίας τον Καθολικισμού στον αστικό χώρο 

α. Κοινωνικές και πολιτικές εντάσεις στις σχέσεις εκκλησίας-αστικών στρο^-

μάτων 

Πέρα από τη δεδομένη ηγεμονική θέση της εκκλησίας απέναντι στο αστι­

κό ποίμνιο, αισθητή ήταν η παρουσία του κληρικού σώματος στην πολιτική, 

κοινωνική και οικονομική καθημερινότητα των αστικών κέντρων της Γερμα­

νίας. Κάτω από την υψηλή προστασία επισκόπων-φεουδαρχών, ο αστικός κλή­

ρος έχαιρε πλήρους αυτονομίας από την κοινοτική δικαιοδοσία, αποτελώντας 

έναν πανίσχυρο, ανεξάρτητο οργανισμό που ενώ ζούσε στα πλαίσια της αστι­

κής κοινότητας, ουσιαστικά ήταν έξω από αυτήν. Η αυτονομία της εκκλησίας 

από την αστική κοινότητα αποτέλεσε το πρωταρχικό και βαθύτερο σημείο 

ρήξης στις σχέσεις του κλήρου με το λαϊκό σώμα. 

Στην κορυφή των αστικών κοινοτήτων, η παγκοσμιότητα της εκκλησίας 

συγκρούονταν με τις αυτονομιστικές, αποσχιστικές τάσεις των αστικών ολι­

γαρχιών. Επιπλέον, οι αστικές ολιγαρχίες διεκδικούσαν το μονοπώλιο στην 

κοινωνική πρόνοια, εκπαίδευση, περίθαλψη και αστυνόμευση των κοινοτήτων 

τους, συνακόλουθα επιδίωκαν την ενσωμάτωση του εκκλησιαστικού μηχανι­

σμού πρόνοιας και εκπαίδευσης στην αστική κοινότητα, με επιθυμητή κατά­

ληξη τη χειραγώγηση και υποταγή της εκκλησίας στη λαϊκή αστική εξουσία. 

Στη βάση της αστικής κοινωνικής πυραμίδας, οι σχέσεις εκκλησίας και 

κατώτερων κοινωνικών στρωμάτο^ν γνώρισαν ραγδαία επιδείνωση στις πρώ­

τες δεκαετίες του 16ου aiojva. Οι εντεινόμενοι κοινωνικοί ανταγωνισμοί, απόρ­

ροια της οικονομικής κρίσης και της σκλήρυνσης των αστικών καθεστώτων 

παρέσυραν και την εκκλησία, καθιστώντας την μισητό δυνάστη των κυριαρ­

χούμενων στρωμάτων. Ο εμφανής πλούτος και η κοσμική δύναμη της εκκλη­

σίας, η χλιδή και ο σκανδαλώδης τρόπος ζωής που χαρακτήριζαν την πλειο­

ψηφία των εκκλησιαστικών αξιωματούχων ήταν τα κύρια αίτια μιας διογκού­

μενης λαϊκής αγανάκτησης και εχθρότητας απέναντι στους υποτιθέμενους το­

ποτηρητές της Θείας Βούλησης στις αστικές κοινότητες. Αυτή η αντιπαλό­

τητα προσέλαβε γρήγορα και διαστάσεις ιδεολογικής αντιπαράθεσης. 

Στο βιβλίο-σταθμό στην ιστορία της γερμανικής Μεταρρύθμισης Reichs-

5. SPN, σ. 170, το απόσπασμα από το Note sul Machiavelli, sulla politica e sullo 

stato moderno, 1949, σ. 121-22. 



254 Κώστας Γαγανάκης 

stadi und Reformation (1962) ο ιστορικός Bernd Moeller διατυπώνει την 

άποψη ότι η ολομέτωπη σύγκρουση της εκκλησίας με τις αστικές κοινωνίες 

μπορεί να συνοψισθεί σε μια αντιπαράθεση της εκκλησιαστικής αυτονομίας και 

παγκοσμιότητας με τον αστικό κομμουναλισμό, τη συλλογική νοοτροπία των 

αστικών κοινωνιών του 16ου αιώνα, που θεωρούσε τις αστικές κοινωνίες — μαζί 

με τους εκκλησιαστικούς τους οργανισμούς — οργανικό σύνολο άρρηκτα δεμένο 

και συλλογικά υπόλογο απέναντι στο Θεό6. 

β. Ιδεολογική και πολιτισμική σύγκρουση του Καθολικισμού με τα κυρίαρχα 

και κυριαρχούμενα αστικά στρώματα 

Στη διάρκεια του 15ου και 16ου αιώνα, η εκκλησία έχασε σταδιακά την 

ιδεολογική της επικυριαρχία στα υψηλότερα αστικά στρώματα, αρχικά στην 

Ιταλία και τις Κάτω Χώρες — τις πιο αστικοποιημένες περιοχές της Πρώιμης 

Ευρώπης — και έπειτα στη Γερμανία και τις υπόλοιπες χώρες. Ο πολιτισμός 

της Αναγέννησης, με κυρίαρχη έκφραση τον ανθρωπισμό, οδήγησε στην απε­

λευθέρωση της συνείδησης από τα δεσμά της μεσαιωνικής εκκλησιαστικής ηθι­

κής αν και δεν αποτέλεσε ρήξη με τη δεδομένη θρησκευτική πρακτική και 

κουλτούρα. 

Ωστόσο, στο εσωτερικό του αστικού χώρου, ο ανθρωπισμός συνάντησε 

τον αστικό κομμουναλισμό των κυρίαρχων στρωμάτων και αυτή η επαφή όξυνε 

παραπέρα τον έντονο αντικληρικαλισμό. Ο ανθρωπισμός έδωσε στους αστούς 

ανταγωνιστές της Καθολικής εκκλησίας το αναγκαίο ιδεολογικό και γνωσιο­

λογικό οπλοστάσιο: Για πρώτη φορά απαγορευμένα θέματα όπως η χριστια­

νική διαγωγή, συνείδηση, αλλά και η ηθική διδασκαλία και η εκκλησιαστική 

οργάνωση αναλύθηκαν από λαϊκούς και, το κυριότερο, χρησιμοποιήθηκαν ως 

στοιχεία μιας νέας, ολοκληρωμένης και σφοδρής κριτικής της Καθολικής εκ­

κλησίας. Με την αμφισβήτηση της αποτελεσματικότητας της εκκλησίας ως 

διαμέσου ανάμεσα στο άτομο και τη Θεία Χάρη, ο αστικός κομμουναλισμός 

και ο ανθρωπισμός προετοίμασαν το έδαφος για τη Μεταρρύθμιση. 

Στον αστικό κόσμο όμως, ο Καθολικισμός, τόσο ως θρησκεία όσο ως 

θεσμοθετημένη οργάνωση και ιδεολογική κυριαρχία είχε να αντιπαλέψει και 

με τον ηθικό και πνευματικό κόσμο των χαμηλότερων και περιθωριακών στρω-

6. Μεταγενέστεροι ωστόσο μελετητές προσδιόρισαν με επάρκεια τον χαρακτήρα του 
«αστικού κομμουναλισμού» ως το κύριο όπλο του ιδεολογικού οπλοστασίου των αστικών 
ολιγαρχιών στην προσπάθεια τους εδραίωσης της ηγεμονίας στις κοινότητες τους. Χρησι­
μοποιώ τη, γαλλική, εμπλουτισμένη έκδοση του έργου Villes d'Empire et Réformation, 
Γενεύη, Droz 1966, σ. 25. Βλέπε επίσης, Β. Moeller, «The town in Church history: 
General presuppositions of the Reformation in Germany», The Church in Town and 
Countryside, Λονδίνο, Ecclesiastical History Society, 1979, σ. 263. 



Γκράμσι και εξάπλο)ση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 255 

μάτων, έναν κόσμο όπου δεισιδαιμονίες και επιβιώματα ενός παγανιστικού πα­

ρελθόντος έρχονταν σε επαφή με την κοινωνική και οικονομική εξαθλίωση, το 

φόβο του θανάτου που κυβερνούσε την καθημερινότητα των απλών ανθρώπων. 

Αποτέλεσμα, ένας ιδιότυπος, μιλεναριστικός αντικληρικαλισμός που αρνιόταν 

το δόγμα της επίσημης εκκλησίας — το οποίο θεωρούσε ακατάληπτο και ξένο — 

και εναντιοονόταν στην εγκόσμια κυριαρχία της Καθολικής εκκλησίας7. 

Χαρακτηριστική αυτής της πραγματικότητας είναι η εικόνα συγκεκριμέ­

ν ο ι αστικών κέντρο^ν της Γερμανίας, όπως μας τη δίνει η ιστορική έρευνα: 

Η ζωή στη Νυρεμβέργη των αρχών του 16ου αιώνα χαρακτηρίζεται από μια 

εντονότατη θρησκευτική δραστηριότητα, σαφώς διαποτισμένη από το πνεύμα 

της αστικής ελίτ. Οι δυό κύριες εκφράσεις της «αστικής ιδιοσυγκρασίας» συνι­

στούν μιαν εσωτερική αντίφαση της αστικής ιδεολογίας: Οι πλούσιοι, ισχυροί 

αστοί διακρίνονταν αφενός από μια ορθολογιστική και «ανοιχτόμυαλη» θεώ­

ρηση του κόσμου, αφετέρου από μια βαθειά θρησκευτικότητα, με σαφείς με­

σαιωνικές καταβολές. Αυτή η αντίφαση «ορθολογικού - μη-ορθολογικού» κατα­

δεικνύει σαφέστατα ότι οι άνθρωποι που συνδιαλέγονταν στις αίθουσες του 

Rathaus δεν είχαν ξεπεράσει φόβους και ιδεολογικές καταβολές που πήγαζαν 

από τη μεσαιωνική περίοδο* ο φόβος του θανάτου, το εφήμερο της επιβίωσης 

σε ένα αβέβαιο παρόν, ήταν η βασική προωθητήρια δύναμη πίσω από την 

κοινωνική πρόνοια και περίθαλψη, την ίδρυση πολυάριθμων θρησκευτικών ιδρυ­

μάτων, τις τελετές και λατρευτικές πομπές καθο^ς και τη λατρεία των κειμη­

λίων και λειψάνου της Καθολικής εκκλησίας8. 

Εξάλλου, η πλούσια θρησκευτική εκδοτική παραγοογή (15 εκδόσεις της 

Βίβλου ώς το 1500) καθώς και η πρόσκληση αρκετών Φραγκισκανών και 

Αυγουστινιανών κηρύκων από την ολιγαρχία φανέρο^ναν άλλη μια διάσταση 

της θρησκευτικότητας τοον κυρίαρχων αστικών στρωμάτων: τη διεκδίκηση 

μιας ενεργητικότερης συμμετοχής στη θρησκευτική ζωή και κουλτούρα και, 

τέλος, την αμφισβήτηση της μονοπώλησης του πνευματικού και θρησκευτικού 

από την Καθολική εκκλησία. 

Η μελέτη του Francis Rapp πάνο^ στους αστούς του Στρασβούργου εν­

τοπίζει κάποια θεμελιο!>δη χαρακτηριστικά της αστικής νοοτροπίας, τα οποία 

αποτελούσαν σημεία σύγκρουσης με την Καθολική εκκλησία: Πρώτα απ' όλα. 

7. Α. G. Dickens, Reformation and Society in sixteenth-century Europe, Λονδίνο, 
Thames & Hudson, 1966, σ. 45-48, «Intellectual and social forces in the German 
Reformation», The Urban Classes, the Nobility and the Reformation, W. Mommsen, 
P. Alter, R. W. Scribner (eds), Στουτγάρδη, Klett Cotta, 1979, σ. 13-15. 

8. Β. Vogler, «Institutions et Société à Nuremberg dans la première moitié du 
XVIe siècle», Hommage à Durer, Strasbourg et Nuremberg dans la première moitié du 
XVIe siècle, Στρασβούργο, Société Savante d'Alsace, 1971, σ. 53. 



25G Κώστας Γαγανάκης 

«η λατρεία της αποτελεσματικότητας» και εν γένει της προσπάθειας ως πρώ­

τιστης υποχρέωσης του ατόμου: Τα κυρίαρχα στρώματα του Στρασβούργου 

του 16ου αιώνα δεν ήταν διατεθειμένα να ανεχθούν την ύπαρξη μιας περιθο:»-

ριακής κοινωνίας που θα εξαρτούσε τη διαβίοοσή της από την αλληλεγγύη του 

ενεργού αστικού πληθυσμού. 

Οι περιθωριακοί πληθυσμοί των πόλεων της πρώιμης περιόδου (ζητιάνοι, 

άνεργοι μεροκαματιάρηδες και στρατιώτες, παρακμασμένοι κλάδοι τεχνιτών, 

μισθοφόροι, άρρωστοι και περιφερόμενοι αγροτικοί πληθυσμοί) αποτελούσαν 

έναν μόνιμο κίνδυνο διασάλευσης της αστικής τάξης και αυτό ωθούσε τις ολι­

γαρχίες στην εγκαθίδρυση κλειστά ελεγχόμενων συστημάτων κοινωνικής πρό­

νοιας, σε μια προσπάθεια περιορισμού των περιθωριακών στοιχείων. Σε αυτήν 

τους την προσπάθεια, οι αστικοί άρχοντες έρχονταν σε σύγκρουση με τον εκ­

κλησιαστικό μηχανισμό κοινοτικής αρωγής, προγενέστερο ιστορικά των αντί­

στοιχων αστικών. Βασικές κατηγορίες εναντίον της παρεμβολής της εκκλησίας 

σε θέματα πρόνοιας ήταν α) η εν γένει ανικανότητα και αναποτελεσματικό­

τητα το^ν εκκλησιαστικών μηχανισμών, και β) η ενθάρρυνση από μέρους της 

εκκλησίας της οκνηρίας και η διόγκωση του αριθμού των φτωχών. Αντίθετα 

με την εκκλησία, η αστική ελίτ του Στρασβούργου μπορούσε να κάνει τη 

διάκριση ανάμεσα στην «ελεημοσύνη» και την «αρωγή». 

Δεύτερη ερχόταν η ((επιθυμία της μάθησης και κατανόησης», η εμφά­

νιση δηλαδή μιας αυτόνομης αστικής κουλτούρας και η υπαγωγή της αστικής 

εκπαίδευσης στις αρμοδιότητες της ολιγαρχίας. Τρίτος ήταν ο «υπερτονισμός 

της αξιοπρέπειας)): Σε μια προσπάθεια εδραίωσης ενός αυτοσεβασμού των πο-

λιτοίν και συλλογικής αφοσίωσης και υπερηφάνειας για την πόλη, οι άρχοντες 

του Στρασβούργου εναντιώνονταν στην εκκλησία για το βεβαρυμένο της μη­

τρώο — που συχνά την καθιστούσε περιγελώ των κατοίκων — αλλά κύρια για 

την αυτονομία της απέναντι στην αστική δικαιοδοσία. Τέταρτος ήταν ο «κοι­

νοτικός πατριωτισμός» που στο πρόσωπο της εκκλησίας έβλεπε έναν ξένο οργα­

νισμό, εκούσια αποκομμένο από την αστική κοινότητα και τροχοπέδη στην 

παραπέρα πρόοδο και ενοποίηση της 9 . 

Είναι σαφές ότι, ενο!) δεν μπορούμε να ισχυρισθούμε ότι η Καθολική εκ­

κλησία είχε χάσει ολότελα την ιδεολογική της επικυριαρχία πάνω στους αστι­

κούς πληθυσμούς, ωστόσο αντιμετώπιζε μια ολοένα διογκούμενη και — το ση­

μαντικότερο — πιο συνειδητή αντίθεση των αστικο')ν στρωμάτων, εκφρασμένη 

κύρια σε δύο επίπεδα: Η νέα ανθρωπιστική κουλτούρα των αστικών ελίτ εμ­

φανιζόταν ανοότερη της εκκλησιαστικής που διέπονταν από τον μεσαιωνικό 

σχολαστικισμό και χαρακτηριζόταν από μιαν ανικανότητα προσαρμογής στα 

9. F. Rapp, Réformes et Réformation à Strasbourg - Eglise et Société dans le dio-
rese de Strasbourg, 1450-1525, Παρίσι, Ophrys, 1974, σ. 441-52. 



Γκράμσι και εξάπλωση του προτεσταντισμού (16ος αι.) 257 

νέα συστήματα αξιών των κυρίαρχων και ανερχόμενων αστικών στρωμάτων. 

Επιπλέον, με την έκρηξη της τυπογραφίας και τη «λαϊκοποίηση» των Γρα­

φών, υπήρξε μια εισβολή λαϊκών στο σο'̂ μα της εκκλησιαστικής θεολογικής 

σκέψης, με αποτέλεσμα μια έμπρακτη αμφισβήτηση της αποτελεσματικότη­

τας της εκκλησίας ως διαμέσου ανάμεσα στο άτομο και τη Θεία Χάρη. 

Σε ένα δεύτερο επίπεδο, αυτό των κυριαρχούμενων αστικών στρωμάτων, 

η όξυνση της κοινωνικής και οικονομικής κρίσης με την υποβάθμιση σημαντι­

κής μερίδας του αστικού κοινωνικού σώματος, κατέστησε την Εκκλησία πιο 

ευάλωτη απέναντι στη λαϊκή δυσαρέσκεια και δυσκόλεψε σημαντικά τους λιγο­

στούς δρόμους επικοινωνίας της δύσληπτης Καθολικής θρησκευτικής σκέψης 

και πρακτικής με τον ηθικό κόσμο και τις πνευματικές ανάγκες των απλών 

ανθρώπων της εποχής. Αυτός ο δισυπόστατος λαϊκός αντικληρικαλισμός, κοι-

νωνικο-πολιτικός και ιδεολογικός, εμφανίζεται με διαφορετική χρονικότητα στα 

αστικά κέντρα και δεν οδηγεί παντού στην εμφάνιση Προτεσταντικών κινη­

μάτων. Σημαντικός παράγοντας εδραίωσης ή παρεμπόδισης του αντι-καθολι-

κισμού — ή μάλλον, της μετεξέλιξης του αντικληρικαλισμού στον αντικαθολι-

κισμό των Προτεσταντών — ήταν η θέση της εκκλησίας στο εσωτερικό των 

αστικών κοινοτήτων και, κύρια, οι σχέσεις της με τους πιστούς όλων των 

στρωμάτων. Σε πόλεις όπου ο κληρικός πληθυσμός ήταν μικρός — και γι' αυτό 

δεν προκαλούσε αριθμητικά — και οι αξιωματούχοι της εκκλησίας είχαν στε­

νούς δεσμούς με τα κυρίαρχα στρίόματα — είτε μέσο:> της αστικής παρεμβο­

λής στη διοίκηση του εκκλησιαστικού οργανισμού είτε λόγω της ιδεολογικής 

και πολιτισμικής συγγένειας ανάμεσα σε φωτισμένους κληρικούς και στους 

ανθρωπιστές — η έκρηξη της Μεταρρύθμισης καθυστέρησε σημαντικά1 0. 

2. Γαλλία: Καθολικισμός και αστικός χώρος 

α. Η κουλτούρα των πόλεων 

Τα γαλλικά αστικά κέντρα της πρώιμης περιόδου είχαν διττό χαρακτήρα, 

ενός ανοιχτού και συνάμα κλειστού κόσμου: ανοιχτού λόγω της σχέσης τους 

με την ύπαιθρο και κλειστού επειδή ήταν οχυρωμένοι οικισμοί, θωρακισμένοι 

απέναντι στις πολλές εξωτερικές απειλές. Η συλλογική ψυχολογία των κατοί­

κων κυριαρχούνταν από τον φόβο της βίας, μιαν έντονη κοινωνικότητα κι ένα 

10. Τέτοια ήταν η περίπτωση του Κολμάρ όπου ο σχετικά μικρός κληρικός πληθυ­
σμός (250 σε μια κοινότητα περίπου 6.000 κατοίκων) και οι στενές σχέσεις των κληρικών 
του ναού του Αγίου Μαρτίνου με την αστική ελίτ καθυστέρησαν — αλλά δεν αποσόβησαν — 
την εμφάνιση αστικού Προτεσταντικού κινήματος. Κ. von Greyerz, The late city Refor­
mation in Germany - the case of Colmar, 1522-1628, Στουτγάρδη, F.Steiner, 1980, 
σ. 30-40. 

17 



258 Κώστας Γαγανάκης 

βαθύ θρησκευτικό συναίσθημα. Οι αστικές κοινότητες της πρώιμης περιόδου 

ήταν διευρυμένες οικογένειες, οργανικές ενότητες στις οποίες το άτομο ανα­

γνωριζόταν μόνο μέσω της συγκεκριμένης συνεισφοράς του στο σύνολο. Οι 

αστικές κοινότητες ζούσαν, εργάζονταν και εόρταζαν συλλογικά11. 

Οι διάφορες λαϊκές εορτές αποτελούν τον καλύτερο καθρέφτη του αστι­

κού πολιτισμικού και πνευματικού/θρησκευτικού κόσμου της πρώιμης περιό­

δου. Η εξέλιξη αυτών των εκδηλώσεων αποκαλύπτει τους τρόπους με τους 

οποίους επηρεάστηκε η αστική κουλτούρα από τις κοινωνικο-οικονομικές δια­

σπάσεις και την τάση προς απολυταρχικές κυβερνήσεις, φαινόμενα του 16ου 

αιώνα. Η διάσπαση της αστικής κοινωνικής συνοχής συνδυάσθηκε με μιαν 

αντίστοιχη της μεσαιωνικής αστικής πολιτισμικής ομοιομορφίας' είναι λοιπόν 

χρήσιμο να σταθούμε λίγο στο περιεχόμενο και το χαρακτήρα των λαϊκών 

εορτών, όπως μας τα δίνει η σημερινή ιστορική έρευνα. 

Οι λαϊκές εορτές μπορούν να χωρισθούν σε 4 βασικές κατηγορίες: α) θρη­

σκευτικές πομπές, β) αστικές πομπές, γ) γιορτές της νεολαίας, δ) «γιορτές της 

αφθονίας», σε καιρούς υπερεπάρκειας λαχανικού και κρέατος στην αστική αγο­

ρά. Σύμφωνα με τον Yves-Marie Bercé, η όλη συγκρότηση και οργάνωση 

των λαϊκών εορτών αποκαλύπτει δύο θεμελιώδη χαρακτηριστικά των κοινω­

νιών του 16ου και 17ου αιώνα: Τη βαθιά ανασφάλεια που προκαλούσαν οι 

φυσικές καταστροφές και οι εξωτερικές απειλές καθώς και τη σκληρυμμένη 

κοινωνική ιεραρχία, την ιεραρχική τοποθέτηση των κοινωνικών στρωμάτων 

σύμφωνα με ένα πρότυπο που εξέφραζε τη Θεία Πρόνοια και επικυρωνόταν 

μέσω των αστικών εθίμων12. 

Αφορμές για μαζικές και συχνά «άλογες» εκδηλώσεις, ot λαϊκές εορτές 

αποτελούσαν μόνιμο κίνδυνο διατάραξης της τάξης ή και ανατροπής του status 

quo. Κατά τον Bercé, έξι (6) ήταν τα εν δυνάμει επικίνδυνα στοιχεία αυτών 

των εκδηλώσεων για τις αστικές ολιγαρχίες: 1) Η συγκέντρωση μεγάλου πλή­

θους στους στενούς δρόμους και τις πλατείες των αστικών κέντρων, που καθι­

στούσε δύσκολη την αστυνόμευση τους και ανέφικτη την παρακολούθηση πιθα­

νών ταραχοποιών. 2) Υπήρχε μια μαζική εισροή ξένων επισκεπτών και εμπό-

11. P. Chaunu & R. Gascon, Histoire Economique et Sociale de la France, 1, Πα­

ρίσι, P U F , 1977, σ. 430-31. Χαρακτηριστική είναι και η επισήμανση του Philippe 

Ariès στο έξοχο, μετά θάνατον δημοσιευμένο έργο του, Histoire de la Vie Privée, 3, De la 

Renaissance aux Lumières, Παρίσι, Seuil, 1986, σ. 7-8: «Οι κοινοτικοί δεσμοί, οι οι­

κογενειακοί δεσμοί... τοποθετούσαν το άτομο ή την οικογένεια σε έναν κόσμο που δεν ήταν 

ούτε ιδιωτικός ούτε δημόσιος... Η κοινότητα η οποία αγκαλιάζει το άτομο — αστική γει­

τονιά, αγροτική κοινότητα, κωμόπολη — αποτελεί έναν γνωστό χώρο όπου ο καθείς γνω­

ρίζει τον καθένα και πέραν από τα όρια του οποίου κείται η terra incognita». 

12. Yves-Marie Bercé, Fête et Révolte-des mentalités populaires du XVIe au 

XVHIe siècle, Παρίσι, Hachette, 1976, εισαγωγή. 



Γκράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 259 

ρων που μπορούσε να οδηγήσει σε αναμετρήσεις και συμπλοκές. 3) Η μεγάλη 

κατανάλωση οινοπνεύματος. 4) Η εισροή πραγματευτάδων έφερνε και φορο-

συλλέκτες με συχνό αποτέλεσμα τη δυναμική αντίδραση των εμπόρων. 5) Η 

συμμετοχή στις πομπές οπλισμένων πολιτών καθώς και της πολιτοφυλακής 

συχνά κατέληγε σε συμπλοκές και βιαιοπραγίες. 6) Ο φόβος της εξωτερικής 

επίθεσης* σε καιρό εορτασμού, οι πόλεις ήταν διαίτερα ευάλωτες σε εξωτερι­

κές επιθέσεις, όπως φάνηκε στη Mende το 1579 όταν, με το τέλος της λει­

τουργίας της παραμονής των Χριστουγέννων, κάτοικοι και αρχές αντιλήφθη­

καν στην έξοδο τους από τις εκκλησίες ότι η πόλη είχε καταληφθεί από τους 

Ουγενότους13. 

Οι λαϊκές εορτές αντιπροσώπευαν για τους αστικούς άρχοντες ένα «φόβο 

του απρόσμενου». Ωστόσο, η παρέμβαση των ολιγαρχιών στο πνεύμα και το 

περιεχόμενο αυτών των εκδηλώσεων ήταν εύκολη και θεσμοθετημένη. Σε όλες 

τις εορτές οι άρχοντες (εξουσία) παρευρίσκονταν είτε φυσικά είτε συμβολικά. 

Από τον 15ο αιώνα κι έπειτα, υπήρξε μια συνειδητή προσπάθεια από μέρους 

της κεντρικής (μοναρχικής) αλλά και της τοπικής (αστικής) εξουσίας ιδιο­

ποίησης των κοινοτικών εορτασμών με στόχο την επικύρωση της, συνήθως 

μέσω της «θέωσής» της (βασιλικές είσοδοι στις πόλεις, εορτασμοί της αστι­

κής αυτονομίας, συμβολικές παραστάσεις σε παρελάσεις, κλπ.). 

Η παρέμβαση της αστικής εξουσίας τροποποίησε βαθιά το πνεύμα των 

λαϊκών εορτών: Κύρια, από έναν έμμεσο διάλογο κυβερνήσεων - υπηκόων, τις 

κατέστησε έκφραση της κουλτούρας της άρχουσας ομάδας, υποβιβάζοντας το 

λαό στη θέση του παθητικού συμμέτοχου και ακροατή των «υψηλών μηνυμά­

των» της κάθε εορτής. Στα χρόνια του 16ου αιώνα, οι αστικές ολιγαρχίες επι­

βλέπουν στενά την προετοιμασία και διεξαγωγή των εκδηλώσεων (κατασκευή 

αρμάτων, σχηματισμός παρέλασης, κλπ.), ενώ τα νεαρά μέλη των αριστοκρα­

τικών οικογενειών μπαίνουν επικεφαλής των διαφόρων κοινωνικών και επαγ­

γελματικών σχηματισμών. Επιπλέον, πολλές παραδοσιακές λαϊκές εκδηλώσεις 

απαγορεύθηκαν δια νόμου ως επικίνδυνες ή «ανεπίκαιρες» για τη νέα τάξη 

πραγμάτων: Το 1538 ο Φραγκίσκος ο 1ος απαγόρευσε τα «αββαεία των νέων», 

γιορτές νεολαίας στις γαλλικές Άλπεις, ως πιθανά όργανα Προτεσταντικής 

προπαγάνδας. Η ίδια αιτιολογία απαγόρευσε την εμφάνιση και ανάπτυξη δια­

φόρων βιβλικών θεμάτων στα άρματα των παρελάσεων. Από τη μεριά τους, 

οι Καλβινιστικές αρχές απαγόρευσαν πλήθος εκδηλώσεων όπως λ.χ. το καρνα­

βάλι, τις οποίες θεωρούσαν αφελείς, βλάσφημες και επικίνδυνες. Από το 1540 

κι έπειτα, σειρά νομοθετικών μέτρων διαπλάθει το χαρακτήρα και τη μορφή 

των αστικών εορταστικών εκδηλώσεων14. 

13. Bercé, Fête et Révolte, σ. 13-15. 
14. Bercé, Fête et Révolte, σ. 63-67. 



260 Κώστας Γαγανάκης 

Με την είσοδο του 16ου αιώνα, η πολιτισμική και ιδεολογική ομοιομορφία 

που χαρακτήριζε τις αστικές κοινωνίες του ύστερου Μεσαίωνα υποχωρεί, πα­

ραχωρώντας τη θέση της στην εμφάνιση δυο αντίθετων μορφο')ν κουλτούρας, 

της αριστοκρατικής και της λαϊκής. Ο Καλβινισμός ήρθε σε επαφή με ένα 

διαιρεμένο αστικό ακροατήριο: Οι αστικές διασπάσεις ήταν κοινωνικές, οικο­

νομικές, πολιτισμικές και πολιτικές και δεν μπορούν να ερμηνευθούν με υπε-

ραπλουστευτικά αντιθετικά σχήματα τα οποία προϋποθέτουν τη συνύπαρξη 

«αγρίων» και «πολιτισμένων» στις αστικές κοινωνίες της πρώιμης περιόδου. 

Μια τέτοια άποψη δίνει το έργο του σημαντικού Γάλλου ιστορικού των 

νοοτροπιών Robert Muchemblecl· η θεωρία του περί «αστικοποίησης της λαϊ­

κής κουλτούρας» — με την έννοια της βίαιης προσαρμογής της στις νόρμες 

και απαιτήσεις των αστικοον ελίτ — είχε μεγάλη απήχηση στους ιστορικούς 

της Μεταρρύθμισης όπως ο Pierre Chaunu και αξίζει να αναφερθούμε συνο­

πτικά στις σημαντικές της ατέλειες, γιατί ακριβώς η προσέγγιση Muchembled 

αποτελεί μια άκριτη εφαρμογή της έννοιας της — πολιτισμικής κυρίους — ηγε­

μονίας με παράλληλη αγνόηση των πολιτισμικών και ιδεολογικών ιδιαιτεροτή­

των του γαλλικού αστικού χώρου της πρώιμης περιόδου. 

Ο Muchembled εισάγει ένα γενικόλογο ερμηνευτικό σχήμα στη διερεύ­

νηση της πολιτισμικής και ιδεολογικής διάσπασης των αστικών κοινωνιών της 

περιόδου, αντιμετωπίζοντας την κουλτούρα ως «τη συμπεριφορά μιας ομάδας 

ατόμων, όσο αυτή τη διαφοροποιεί από άλλες ομάδες». Όπως τονίζει ο Jean 

Wirth στην απάντηση του στη θεωρία του Muchembled, η ερμηνεία του Γάλ­

λου ιστορικού προϋποθέτει την ύπαρξη μιας «αναπτυγμένης», «σοφής» κουλ­

τούρας, αποκλειστικής ιδιοκτησίας των κυρίαρχων κοσμικών και εκκλησιαστι­

κών στρωμάτων. Στην πραγματικότητα, είναι πολύ δύσκολο να διακρίνουμε τη 

λαϊκή από την εκκλησιαστική κουλτούρα, βασιζόμενοι στις διάφορες εκφράσεις 

τους (τελετουργικά, χοροί, κλπ.). Αυτό που ο Muchembled ονομάζει «λαϊκή 

κουλτούρα» εμπεριέχει στοιχεία (σεξουαλικές, μαγικές, θρησκευτικές και εορ­

ταστικές πρακτικές) που χαρακτήριζαν όλο το φάσμα της αστικής κοινωνίας. 

Τέλος, ο Muchembled παρουσιάζει τη σχέση «αστική τάξη - λαϊκά στρώ­

ματα» ως μονοδιάστατη, μια σχέση δηλαδή καθοδήγησης και ηγεμονίας μέσω 

καταστολής. Ωστόσο, πολλά παραδείγματα — όπως λ.χ. αυτό του Καρμελίτη 

ιεροκήρυκα Thomas Connecte που στα 1429 έγινε ο εκπρόσωπος των κυ­

ριαρχούμενων στρωμάτων με αποτέλεσμα την τελική εξόντωση του — απο­

δεικνύουν ότι η σχέση αυτή είχε τη δική της διαλεκτική και σίγουρα δεν ήταν 

ο πολιτιστικός και ιδεολογικός μονόδρομος του Muchembled. 

Ένας άλλος επικριτής αυτής της θεωρίας, ο Roger Chartier επισημαίνει 

ότι στη συλλογιστική του Muchembled η «λαϊκή κουλτούρα» συνήθως προσ­

διορίζεται απ' αυτό που δεν είναι, δηλαδή λόγια κουλτούρα και ο Τριδεντικός 

Καθολικισμός. Ο Muchembled συγχέει την κουλτούρα της υπαίθρου μ' αυτή 



Γκράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 261 

των πόλεων, ονομάζοντας τις «λαϊκή κουλτούρα» κι έτσι αντιμετωπίζει τον 

όρο ακριβώς όπως και οι λόγιοι της Αναγέννησης. Οι μελέτες του Chartier 

πάνω στη λαϊκή λογοτεχνία της εποχής — κυρίως την περίφημη bibliothèque 

bleue, είδος θρησκευτικής λογοτεχνίας που περιλάμβανε μύθους, μεσαιωνικά 

μυθιστορήματα αλλά και λόγιες διατριβές της εποχής — τον οδήγησαν στο 

συμπέρασμα ότι η λεγόμενη «λαϊκή κουλτούρα» περιείχε στοιχεία τα οποία 

ανάγονταν στην ευρύτερη κουλτούρα της περιόδου, φορέας της οποίας ήταν 

και τα ανώτερα στρώματα 1 5. 

Μια πιθανή ερμηνεία των γαλλικών αστικών διασπάσεων στηρίζεται στο 

συσχετισμό ιδεολογικών τάσεων, «κοσμοθεωριών», με συγκεκριμένες κοινωνι­

κές και πολιτικές επιδιώξεις. Για παράδειγμα, η ειδοποιός διαφορά ανάμεσα 

στον αστικό κορπορατισμό και τη «συλλογικότητα» του 16ου αιώνα και των 

αντίστοιχων εννοιών στις μεσαιωνικές κοινότητες έγκειται στο γεγονός ότι, 

στον 16ο αιώνα, «κορπορατισμός» και «συλλογικότητα» αναφέρονταν σε μια 

αυστηρά καθορισμένη ιεραρχική δομή η οποία ήταν εμφανώς διαφορετική από 

την παραδοσιακή συλλογικότητα των μεσαιωνικών αστικών κοινοτήτων. 

β. Θρησκευτικό συναίσθημα και διάβρωση της ηγεμονίας του Καθολικισμού 

στη Γαλλία του 16ου αιώνα: Η θέση της εκκλησίας στο εσωτερικό των 

αστικών κοινοτήτων 

Από τις δύο πρώτες δεκαετίες του 16ου αιώνα παρατηρείται μια εντονό­

τατη και ανοιχτή αμφισβήτηση του ρόλου, της ηγεμονίας αλλά και της διδα­

σκαλίας της εκκλησίας στα γαλλικά αστικά κέντρα, φαινόμενο που αποτελεί 

τομή στη θεώρηση του προ-αναγεννησιακού κόσμου ως «υπερβατικού βασι­

λείου» του Καθολικισμού και της χριστιανοσύνης γενικότερα. 

Η αιτιολόγηση της κατάλυσης της θρησκευτικής ομοιομορφίας και της 

κρίσης του Καθολικισμού είναι υπόθεση ρουτίνας για τους παραδοσιακούς ιστο­

ρικούς της εποχής: επίσκοποι μόνιμα απόντες από τις έδρες τους ή εντελώς 

διεφθαρμένοι, δραστήριοι κύκλοι ανθρωπιστών, καταχρήσεις της εκκλησιαστι­

κής εξουσίας και μια αστική τάξη εμφανώς δυσαρεστημένη από τη θρησκευτική 

πρακτική, διδασκαλία, αλλά και την ηθικότητα της εκκλησίας. Αυτό που συ­

νήθως υποβαθμίζεται είναι ότι η ιδέα της μεταρρύθμισης — στην οποία άλλω-

15. Robert Muchembled, Culture populaire et culture des élites dans la France 
moderne (XVe-XVIHe siècles), Παρίσι, Flammarion, 1978, σ. 189-90. Pierre Chaunu, 
«Niveaux de culture et Réforme», Bulletin de la Société de l'Histoire du Protestantisme 
Français, 1972, σ. 305-25. Jean Wirth, «Against the acculturation thesis», Κ. von 
Greyerz (ed.), Religion and Society in Early Modern Europe 1500-1800, Λονδίνο 1984, 
σ. 67-77. Roger Chartier, «Culture as appropriation: popular cultural uses in early 
modern France», S.Kaplan (ed.), Understanding Popular Culture - Europe from the 
Middle Ages to the Nineteenth Century, Νέα Υόρκη, 1984, σ. 229-236. 



2K2 Κώστας Γαγανάκης 

στε ανάγεται και το φαινόμενο της Μεταρρύθμισης — προϋπήρξε των ταραγ­

μένων χρόνων του 16ου αιώνα. Αυτό που πρέπει να εξετασθεί είναι το κατά 

πόσο η κατάσταση της εκκλησίας πριν τη Μεταρρύθμιση συμμορφώνεται με 

την αιτιότητα της προαναφερμένης ιστορικής ερμηνείας της εμφάνισης της 

Μεταρρύθμισης. 

Στα αστικά κέντρα της Γαλλίας του 16ου αιώνα (αλλά και της Ευρώπης 

γενικότερα) κλήρος και λαϊκοί είχαν μια στενή, πολυεπίπεδη επαφή σε καθη­

μερινή βάση. Πολύ πριν την εφεύρεση της τυπογραφίας και την εξάπλωση 

του αλφαβητισμού, οι ενορίες ήταν οι μοναδικοί πυρήνες αστικής κουλτούρας 

και πολιτιστικών δραστηριοτήτων. Μικρές κοινότητες καθοδηγούμενες από ιε­

ρείς και υπαγόμενες στη δικαιοδοσία του τοπικού επίσκοπου, οι ενορίες ήταν 

ο χώρος όπου συνυπήρχαν εκκλησιαστικές και λαϊκές δραστηριότητες και μορ­

φές οργάνωσης. Οι αστικές ενορίες υπήρξαν η σαφέστερη εκδήλωση της πνευ­

ματικής αλλά και κοινωνικής εξουσίας του αστικού εκκλησιαστικού οργα­

νισμού16. 

Μέσα σ' αυτό το πλαίσιο λειτουργίας εγγράφεται η σταδιακή άνοδος του 

κοσμικού αστικού στοιχείου η οποία και κατέληξε σε μορφές αυτόνομης οργά­

νωσης στα άμεσα προ-μεταρρυθμιστικά χρόνια. Σύμφωνα με τον Chevalier, 

οι αδελφότητες συνιστούν την κύρια εξέλιξη της λαϊκής θρησκευτικότητας. 

Επαγγελματικές αδελφότητες, συχνά ταυτόσημες με τις συντεχνίες, αλλά και 

θρησκευτικές αδελφότητες, ανοιχτές σε όλους ή κλειστές (σύστημα ελεγχόμε­

νης στρατολόγησης)' η χρυσή εποχή της εμφάνισης τους στα αστικά κέντρα, 

ανάμεσα στα 1450 και τα 1550. Ο Chevalier αναφέρει την περίπτωση του 

Bordeaux, το οποίο απέκτησε 57 λαϊκές αδελφότητες στην περίοδο 1350-

1500. Προτού οδηγηθούν στη συρρίκνωση και το μαρασμό εξαιτίας των εμφυ­

λίων πολέμων, οι αστικές λαϊκές αδελφότητες είχαν πραγματώσει σημαντικό­

τατο βαθμό αυτονομίας απέναντι στην ηγεμονία της εκκλησίας1 7. 

Σε ό,τι αφορά τον αστικό κλήρο, μια «ελεύθερη πόλη» (bonne ville) 

10,000 κατοίκων είχε τουλάχιστον 500 κληρικούς, ενώ αρκετές υπερέβαιναν 

αυτόν τον αριθμό, ανάλογο με το πλήθος και τη σπουδαιότητα των εκκλησια­

στικών τους ιδρυμάτων και θεσμών: Στο τέλος του 14ου αιώνα, το 4 % του 

συνολικού πληθυσμού της Toulouse ήταν κληρικοί. Ο Chevalier διατυπώνει 

16. G. Duby & R. Mandrou, Histoire de la Civilisation Française, 1, Moyen Age -
XVle siècle, Παρίσι, A. Colin, 1968, σ. 288-291. Β. Chevalier, Les bonnes villes de 
France, Tours, Aubier Montaigne 1982, a. 248-49. Ο Chevalier επισημαίνει την ύπαρ­
ξη της «fabrique», λαϊκής αδελφότητας υπό την επίβλεψη του επισκόπου, επιφορτισμένης 
με τη συντήρηση των εκκλησιαστικών κτηρίων, ως λαϊκής οργάνωσης η οποία προ­
αναγγέλλει τη σταδιακή χειραφέτηση των πιστών από τον έλεγχο του κλήρου. 

17. Chevalier, Les bonnes villes, a. 250-54. 



Γκράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 263 

δύο κύριους λόγους για την υπέρ συγκέντρωση κληρικών στα αστικά κέντρα: 

Καταρχήν, η μεγάλη πλειοψηφία των εκκλησιαστικών θώκων και αξιωμάτων 

(benefices) βρισκόταν στις πόλεις. Κατά δεύτερο λόγο, οι κληρικοί στρατο­

λογούνταν κυρίως από τα αστικά κέντρα και ιδιαίτερα από την ελίτ, επειδή 

τα χαμηλότερα κοινωνικά στρώματα της πόλης και της υπαίθρου δεν ήταν σε 

θέση να εξαγοράσουν μια θέση στο εκκλησιαστικό σώμα. 

Στην κορυφή της εκκλησιαστικής πυραμίδας, οι επίσκοποι ήταν περισ­

σότερο πολιτικά παρά θρησκευτικά πρόσωπα. Φεουδάρχες ευγενείς με στενούς 

πελατειακούς δεσμούς με το μονάρχη, είχαν προ πολλού εγκαταλείψει το αστι­

κό τους ποίμνιο στους κατώτερους κληρικούς. Σημαντική ήταν επίσης η απου­

σία των διορισμένων εφημερίων από τις ενορίες τους με αποτέλεσμα το βάρος 

της κατήχησης και λατρευτικής πρακτικής να πέφτει στους ώμους κατώτε­

ροι κληρικών με ελάχιστες ή ανύπαρκτες γνσώεις. Μόνον τα μοναχικά τάγ­

ματα — και ιδιαίτερα οι Φραγκισκανοί — έχαιραν κάποιας εκτίμησης, κύρια 

λόγω του μεγάλου κοινωνικού τους έργου. Ωστόσο, οι κάτοικοι των πόλεων 

τους αντιμετώπιζαν με καχυποψία εξαιτίας του θρησκευτικού σχολαστικισμού 

και της εκφρασμένης αντίθεσης τους στις διάφορες εκδηλώσεις της λαϊκής θρη­

σκευτικής κουλτούρας18. 

Σημαντικότατη θα μπορούσε να είναι η συμβολή των αστών διαφωτιστών 

στην παλινόρθωση του πληγμένου κύρους της εκκλησίας, αν αυτή ενσωματω­

νόταν οργανικά στους εκκλησιαστικούς θεσμούς. Ο αποκλεισμός των ανθρω­

πιστών από τον εκκλησιαστικό οργανισμό οδήγησε στην εμφάνιση μιας δυνα­

μικής, αυτόνομης αστικής θρησκευτικής κουλτούρας, βαθμιαία ανταγωνιστι­

κής προς τον κατεστημένο Καθολικισμό19. 

Η πνευματική ηγεμονία του Καθολικισμού είχε διαβρωθεί και στα δύο 

άκρα της αστικής κοινωνικής πυραμίδας: Για τα λαϊκά στρώματα, ο αυστηρός 

εκκλησιαστικός κώδικας πειθαρχίας και ηθικής ερχόταν σε κατάφωρη αντί­

θεση με τον τρόπο ζο^ής πολλών κληρικών. Οι καταχρήσεις της πνευματικής 

εξουσίας από μέρους της επίσημης εκκλησίας την υποβίβαζε περισσότερο στα 

μάτια των Γάλλων της πόλης και της υπαίθρου. Στην άλλη πλευρά, η ηθική 

των κληρικών και, το σημαντικότερο, η αποστασιοποίηση της κοσμικής θρη­

σκευτικότητας από τη θεολογία του Καθολικισμού με την εμφάνιση του αν-

θροοπισμού έφερε τα ίδια αποτελέσματα. 

Παρά τις αγωνιώδεις προσπάθειες φωτισμένων μεταρρυθμιστικών κληρι­

κών να φέρουν το δόγμα και τη λατρευτική πρακτική της εκκλησίας στο ύψος 

18. Chevalier, Les bonnes villes, σ. 242-47. 
19. V. Chomel, Pouvoir royal et croissance urbaine - Histoire de Grenoble, Gre­

noble, Privat, 1976. 



264 Κώστας Γαγανάκης 

των νέων συνθηκών20, ο Καθολικισμός είχε περάσει σε ένα στάδιο ύφεσης στα 

αστικά κέντρα της Γαλλίας του 16ου αιώνα. Αναξιόπιστη ηθικά αλλά και δογ­

ματικά, προκαλώντας μιαν ολοένα διογκούμενη δυσαρέσκεια των αστικών ελίτ 

— με τις οποίες συγκρούονταν συχνά για την ανακατανομή της αστικής εξου­

σίας — και θύμα συχνών εχθρικών βασιλικών παρεμβάσεων, η Εκκλησία μπο­

ρούσε πλέον να ελπίζει μόνο στην αβέβαιη στήριξη των αμόρφωτων μαζών στη 

μάχη της με τα ανώτερα αστικά στρώματα. Αν και οι περισσότεροι υψηλό­

βαθμοι αντίπαλοι της εκκλησίας επαναπροσδιόρισαν τη θέση τους, τρομοκρα­

τημένοι από την έκρηξη των εμφυλίων πολέμων, η πολύπλευρη αμφισβήτηση 

της ιδεολογικής και κοσμικής ηγεμονίας του Καθολικισμού διεύρυνε περισσό­

τερο το χάσμα στην αστική κοινωνική και ιδεολογική συνοχή, κάτι που δεν 

άφησε ανεκμετάλλευτο ο επερχόμενος Καλβινισμός21. 

Γ' ΤΟ ΑΣΤΙΚΟ ΑΚΡΟΑΤΗΡΙΟ TOT ΠΡΟΤΕΣΤΑΝΤΙΣΜΟΥ 

1. Γερμανία 

Σε μια κοινωνία όπου η κοινωνική και πολιτική ιεραρχία εκλαμβάνονταν 

ως έκφραση της Θείας Βούλησης, ήταν φυσικό η θεολογία να αποτελεί έναν 

πρωτεύοντα τρόπο ερμηνείας της ανθρο!)πινης πραγματικότητας* αναπόφευκτα, 

20. Χαρακτηριστική η περίπτωση του Guillaume Briçonnet, Επισκόπου της Meaux, 

ο οποίος και κήρυσσε τη Βίβλο στα γαλλικά, ενώ είχε συσπειρώσει γύρω του ομάδα δια­

νοουμένων με σκοπό τη ριζική ανανέωση τόσο της τοπικής όσο και της ευρύτερης Καθο­

λικής εκκλησίας. Οι προσπάθειες του Briçonnet συνάντησαν τη σκληρή κριτική αντιδρα­

στικών εκκλησιαστικών κύκλων, ενώ κορυφαία στελέχη του «κύκλου της Meaux» όπως 

οι Lefèvre d'Etaples (μεταφραστής των Γραφών στη γαλλική γλώσσα) και Guillaume 

Farei αποτέλεσαν τους πρώτους απόστολους του Προτεσταντισμού στη Γαλλία. Βλέπε το 

εξαιρετικό πορτρέτο που δίνει ο Lucien Febvre στο «Idée d'une recherche d'histoire 

comparée: le cas Briçonnet», Au coeur religieux du XVle siècle, Παρίσι, Bibliothèque 

Générale de l'École des Hautes Études en Sciences Sociales, β' έκδοση, 1983, σ. 

193-215. 

21. Χαρακτηριστική αυτής της κατάστασης είναι η έξαρση των καταγγελιών εναντίον 

αθέων ή αιρετικών στα κείμενα της εποχής. Ο αθεϊσμός αποτελούσε περισσότερο άρνηση 

της έννοιας της «θείας οικονομίας» ποινών και αμοιβών, άρνηση αποδοχής της παρέμβα­

σης της θείας Πρόνοιας στην καθημερινότητα του ανθρώπου. «Άθεος», «θεΐστής», «επι-

κουριανός», «ελευθέριος», χαρακτηριστικοί όροι της εποχής που απέχουν από τη σημερινή 

τους έννοια. Πληθώρα συγγραφέων συμπεριλαμβανομένου και του Καλβίνου καταφέρονται 

εναντίον του «αθεϊσμού» και των «επικουριανών» τους οποίους και παρουσιάζουν ως συ­

νειδητά άθεους. Αν και στη μεγάλη πλειοψηφία της η σχετική λιβελλογραφία χρησιμοποιεί 

τον όρο «αθεϊσμός» για να τρομοκρατήσει τον ιδεολογικό / δογματικό αντίπαλο (Καθολι­

κοί - Καλβινιστές) ή να εξαναγκάσει στην αποδοχή της δικής της πρότασης, το πρόβλημα 

του αθεϊσμού πρέπει να διερευνηθεί σε βάθος. 



Γκράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 2GÔ 

αλλαγές στη θρησκευτική πίστη, ιδιαίτερα αυτές που εισήγαγε ο Λούθηρος, 

προκάλεσαν βαθιές και αλυσσιδωτές αντιδράσεις22. 

Το ασαφές κοινωνικό περιεχόμενο του πρώιμου Λουθηρανικού μηνύματος 

το κατέστησε ιδιαίτερα ελκυστικό στα ανερχόμενα κοινωνικά στρώματα. Κα­

ταρχήν, η διδασκαλία του Λούθηρου για την ανάγκη αγάπης του φτωχού με­

ταμορφώθηκε από τα κυριαρχούμενα κατώτερα αστικά στρώματα σε νομιμο­

ποίηση του διεκδικητικού τους αγώνα, ιδιαίτερα της υπέρβασης της διχοτο-

μίας πλούσιος/φτωχός. Η Λουθηρανική θεολογία εξελίχθηκε έτσι σε πολιτική 

θεολογία, επειδή εμφανίσθηκε αμφισβητώντας το Καθολικό δόγμα που στην 

πράξη νομιμοποιούσε την ανισότητα, την καταπίεση και την εκμετάλλευση τοον 

φτωχών και ανίσχυρων. Προτού διατυπωθεί από τον Λούθηρο η θεωρία των 

δύο βασιλείων (θεϊκού - κοσμικού) και αποκρυσταλλωθεί ο κοινωνικός και πο­

λιτικός του συντηρητισμός, ο Λουθηρανισμός εμφανίσθηκε στα γερμανικά αστι­

κά κέντρα ως θεολογία κοινωνικής ανατροπής. 

Από την πλευρά τους, οι αστικές ολιγαρχίες είδαν στο Λουθηρανισμό ένα 

πιθανό δυναμικό όπλο στον αγώνα τους για την ενσωμάτωση του αστικού εκ­

κλησιαστικού οργανισμού στην κοινότητα, την ιδιοποίηση του ηγεμονικού ρό­

λου της εκκλησίας και την τελική ενοποίηση της κοινότητας κάτω από τη 

μοναδική αρχή τους. 

Ωστόσο, η προοπτική μιας ανεξέλεγκτης μεταρρυθμιστικής κίνησης ήταν 

ορατή στην πλειοψηφία το^ν γερμανικών αστικών κέντρων και μεγάλη προ­

σοχή δόθηκε από τις ολιγαρχίες στη διάδοση του Λουθηρανισμού και κατά 

κύριο λόγο στην κοινωνικοποίηση του Λουθηρανικού μηνύματος από τις μάζες. 

Είχε δηλαδή καταστεί σαφές από τις πρώτες κιόλας μέρες της Μεταρρύθμι­

σης ότι ο Λουθηρανισμός έβρισκε δύο κύριες διαφορετικές αναγνώσεις, από τα 

δύο άκρα της αστικής ιεραρχικής κλίμακας. Το Λουθηρανικό Ευαγγέλιο μπο­

ρούσε να εξυψώσει τις ολιγαρχίες στα μάτια των υπηκόων τους αλλά. ταυτό­

χρονα, μπορούσε και να τις καταδικάσει, αφήνοντας τις έκθετες στο υποβόσκον 

κύμα της λαϊκής δυσαρέσκειας. Στην κατεύθυνση αυτή οι πολλοί, αυτόκλητοι 

ή εκλεγμένοι από το λαό, κήρυκες του Λουθηρανισμού ήταν δυνάμει επικίν­

δυνοι για τα αστικά καθεστο!)τα. Στα χρόνια 1523-24, μια σειρά νομοθετικών 

διαταγμάτων που εκδόθηκαν στη Ζυρίχη, Βορμς, Βασιλεία, Βέρνη, Μυλούζη, 

Κοστάντσα και Στρασβούργο καθόριζαν τον τρόπο διδασκαλίας του Λουθηρα­

νικού Ευαγγελίου, απαγορεύοντας στους Λουθηρανούς κήρυκες να αναφέρονται 

σε οτιδήποτε άλλο πέραν «του πνεύματος των Γραφών». Αυτοί οι νόμοι ήταν 

η απόδειξη της προσπάθειας ελέγχου και χειραγο^γησης το^ν αστικών μεταρ-

Ί2. Hans-Christoph lìiiblack, «Martin Luther and the urban social experience», 
The Sixteenth Century Journal, XVI, 1, 1985, σ. 32. 



266 Κώστας Γαγανάκης 

ρυθμιστικών κινημάτων από μέρους των ολιγαρχιών23. 

0 κοινωνικός και γεωγραφικός χάρτης της εξάπλωσης του Προτεσταντι­

σμού στο γερμανικό αστικό χώρο των πρώτων δεκαετιών του αιώνα αντα­

νακλά τις κοινωνικο-πολιτικές ιδιαιτερότητες του Προτεσταντικού κινήματος. 

Ο Βορράς και η Ανατολή πέρασαν στον Λουθηρανισμό, υπό την ηγεμονία 

πριγκηπικών πόλεων όπως το Γκέττινγκεν, το Μαγδεβούργο, το Λουνεβούργο 

και το Μπρούνσβικ. Λουθηρανικές ήταν επίσης οι επαρχίες της Φραγκονίας 

και της Θουρινγκίας με προεξάρχουσες τις πόλεις της Νυρεμβέργης, της Φραγκ­

φούρτης και της Βορμς. Αντίθετα, οι νοτιο-ανατολικές και νότιες επαρχίες πέ­

ρασαν στον Ζβιγκλιανισμό και τον Μπουσεριανισμό: Το Στρασβούργο και η 

Αλσατική Δεκάπολις. η περιοχή της Σουαβίας με κέντρα την Κονστάντσα και 

την Αυγούστα24. 

Οι νεότερες γενιές των ιστορικών της γερμανικής Μεταρρύθμισης συγκλί­

νουν στην άποψη ότι οι δογματικές διαφοροποιήσεις των Ζβίγκλιου και Μπού-

σερ από τον Λούθηρο αναφέρονταν τελικά «στην αναδόμηση ολόκληρης της 

κοινωνίας», ξεπερνώντας κατά πολύ τη φάση της εκκλησιαστικής και δογμα­

τικής ανανέο^σης στην οποία περιορίζονταν ο Λουθηρανισμός. Σε αντίθεση με 

τους παλαιότερους, εκκλησιαστικούς ιστορικούς της Μεταρρύθμισης που υπερ­

τόνιζαν τις δογματικές διαφορές ανάμεσα στους πρωταγωνιστές του Προτε­

σταντισμού, οι νεότεροι ιστορικοί καταδεικνύουν με σαφήνεια τις σημαντικό­

τατες κοινωνικο-πολιτικές διαφοροποιήσεις στο εσωτερικό του γερμανικού Προ­

τεσταντικού κινήματος, οι οποίες και προσδίδουν στον Προτεσταντισμό μιαν 

άλλη, ευρύτερη ιστορική διάσταση πέραν της θεολογικής, αυτήν μιας νέας, 

επερχόμενης «τάξης πραγμάτων», μιας κοσμοθεωρίας που μέσα από τη σύγ­

κρουση της με το κοσμικό και δογματικό οικοδόμημα του Καθολικισμού, πρό­

σφερε στους ανθρο>πους του 16ου αιώνα νέες δυνατότητες θρησκευτικής πρα­

κτικής, κοινωνικής, οικονομικής και πολιτικής οργάνωσης, ανάλογες προς τις 

εκάστοτε κοινοονικο-πολιτικές συνθήκες και τις απαιτήσεις των κοινωνικών δυ­

νάμεων που στρατεύθηκαν υπό τις σημαίες της Μεταρρύθμισης25. 

23. Thomas Brady jr., Turning Swiss - Cities and Empire, 1450-1550, Καίμπριτζ, 

CUP, 1985, σ. 152-158. Αυτήν ακριβώς τη διάσταση απέτυχε να εντοπίσει και εκτιμή­

σει ο πρωτοπόρος ιστορικός της Μεταρρύθμισης Bernd Moeller στο έργο του. Βλ. το 

χαρακτηριστικό παράδειγμα των διαβουλεύσεων της ((Μεταρρυθμιστικής Επιτροπής» του 

αστικού συμβουλίου της Αυγούστας, Philip Broadhead, «Politics and expediency in 

the Augsburg Preformation», P. Brooks (ed.), Reformation Principle and Practice -

Essays in honour of A. G. Dickens, Αονδίνο, Scolar Press, 1980, σ. 55-70. 

24. A. G. Dickens, The German Nation and Martin Luther, Αονδίνο, E. Arnold, 

1974, σ. 190. 

25. Σ ' αυτή την άποψη συγκλίνουν σήμερα και ιστορικοί της «παραδοσιακής» πτέ­

ρυγας της γερμανικής ιστοριογραφίας της Μεταρρύθμισης, με κορυφαίο τον εκκλησιαστικό 



Γκράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 267 

Συγκεκριμένα, η βεβιασμένη αποσαφήνιση του θολού ιδεολογικού περιε­

χομένου της «ιεροσύνης και ισοπολιτείας όλο^ν των πιστών» από πλευράς του 

Λούθηρου, αποσαφήνιση που προσέλαβε τη μορφή επαναδιατύπωσης επικυρω­

τικής για την εγκόσμια τάξη πραγμάτων, φανερώνει τη μεγάλη κοινωνική και 

πολιτική απομόνωση του ηγέτη της Μεταρρύθμισης από τα ρεύματα του αστι­

κού κομμουναλισμού και ρεπουμπλικανισμού που συγκλόνιζαν τις ώριμες αστι­

κές κοινωνίες του γερμανικού Νότου. Επιπλέον, εάν προβάλουμε τις διάφορες 

δογματικές αποκλίσεις του Προτεσταντισμού στον πολιτικό χάρτη της γερ­

μανικής αυτοκρατορίας, οι κοινωνικο-πολιτικές ρίζες της δογματικής διαφορο­

ποίησης ανάμεσα στο Βορρά και το Νότο καθίστανται πιο σαφείς. 

Ο Bob Scribner έχει επισημάνει ότι η δυνατότητα σχηματισμού ενός 

λαϊκού Προτεσταντικού κινήματος εξαρτώνταν από «τον κοινωνικό χώρο ανά­

πτυξης και δράσης» που του επέτρεπαν οι δεδομένες αστικές ιεραρχικές σχέσεις 

— δηλαδή, το βαθμό κοινωνικοπολιτικού ελέγχου και της ηγεμονίας που ασκού­

σαν οι ελίτ στις κοινότητες των αστών2 6. Οι αστικές ιεραρχικές σχέσεις καθώς 

και οι πολιτικές και ιδεολογικές παραδόσεις των πόλεων υπερκαθόριζαν την 

προσχώρηση των αστικών κινημάτων στο ένα ή το άλλο μεταρρυθμιστικό 

στρατόπεδο. 

Μια αρχική παρατήρηση αναφορικά με την κοινωνική απήχηση της Με­

ταρρύθμισης στην αστική Γερμανία είναι ότι αυτή εμφανίσθηκε σαν εν δυνά­

μει σύμμαχος των αστικών ελίτ, στην προσπάθεια τους ενσωμάτωσης και 

εδραίωσης ολοκληρωτικού ελέγχου στους τομείς της αστικής ζωής (ιδιαίτερα 

την παιδεία, πρόνοια και περίθαλψη) που υπάγονταν παραδοσιακά στον έλεγχο 

και τη διαχείριση της εκκλησίας. Οι θεολογίες της Μεταρρύθμισης συνάντησαν 

αρχικά τον παραδοσιακό αντικληρικαλισμό και εραστιανισμό των αρχουσο')ν 

τάξεων με συνέπεια, στο πρώτο στάδιο εξάπλωσης της, η Μεταρρύθμιση να 

αντιμετωπίζεται μάλλον ευνοϊκά από τους κρατούντες στις γερμανικές πόλεις 

και επαρχίες, ακόμη και από την κεντρική διοίκηση των Αμψούργων που δεν 

διάκεινταν φιλικά απέναντι στον Ρωμαιοκαθολικό Π ά π α 2 7 . 

Ωστόσο, οι Λουθηρανικές διακηρύξεις ήταν επικίνδυνες για τα κοσμικά 

καθεστώτα της εποχής, ακριβώς λόγω του ασαφούς κοινωνικού και πολιτικού 

τους περιεχομένου, το οποίο έδινε λαβή για παρερμηνείες από επίδοξα κοινω-

ιστορικό Heiko Oberman. Βλέπε ιδιαίτερα το βιβλίο του, Masters of the Reformation -

The emergence of a new intellectual climate in Europe, Καίμπριτζ, CUP, σ. 294. 

26. Bob Scribner, «Why was there no Reformation in Cologne?», Bulletin of 

the Institute of Historical Research, XLIX, 1976, 217-241, σ. 241. 

27. Ο A. G. Dickens ήταν από τους πρώτους ιστορικούς που επισήμαναν τον κεφα­

λαιώδη ρόλο του «εραστιανισμού», δηλαδή της τάσης των ελίτ να επεκτείνουν το κράτος 

τους σε βάρος της εκκλησίας: Reformation and Society in Sixteenth-century Europe, 

Λονδίνο, Thames & Hudson, 1966, a. 22-23. 



268 Κώστας Γαγανάκης 

νικά μεταρρυθμιστικά κινήματα. Η γρήγορη εμφάνιση ριζοσπαστικών μεταρ­

ρυθμιστικών κινημάτων στα αστικά κέντρα, με διεκδικήσεις πέραν της δογμα­

τικής ανανέωσης, έκανε τις αστικές κυβερνήσεις να συνειδητοποιήσουν ότι η 

υπόθεση της Μεταρρύθμισης (του περιεχομένου, της έκτασης, της ιδεολογίας 

της) δεν έπρεπε επ' ουδενί λόγω να αφεθεί ανεξέλεγκτη, για να αποφευχθούν 

ολέθριες εξελίξεις στο εσωτερικό των αστικών ιεραρχικών συστημάτων. Έ π ρ ε ­

πε δηλαδή η Μεταρρύθμιση να εδραιωθεί σαν μια διαδικασία «από τα πάνω» 

και αυτό ίσχυσε για όλες τις εκφράσεις του Προτεσταντικού κινήματος, «συν­

τηρητικές» (Λουθηρανική) και «προοδευτικές» (Ζβιγκλιανική και Μπουσερια-

νική). 

Ο πολιτικός συντηρητισμός του Λούθηρου ταίριαζε στις απαιτήσεις των 

συντηρητικών ελίτ της βόρειας Γερμανίας, όπως επίσης και στις επιδιώξεις 

των περιφερειακών ηγεμόνων. Διαποτισμένοι από το πνεύμα του Έρασμου 

και παραδοσιακοί αντίπαλοι της Εκκλησίας ως εγκόσμιας δύναμης, οι Γερμα­

νοί αστοί αριστοκράτες και φεουδάρχες αντιμετώπισαν ευμενώς το κάλεσμα του 

Λούθηρου για μια άμεση, «εσωτερική» σχέση του πιστού με τον Θεό, χωρίς 

την ανάγκη παρεμβολής εκκλησιαστικού οργάνου. Ό μ ω ς γι' αυτούς, «μεταρ­

ρύθμιση» σήμαινε πρώτα απ' όλα εξυπηρέτηση των δικών τους ιδεολογικών 

ανησυχιών και πολιτικο-κοινωνικών επιδιώξεων, γι' αυτό και τη συγκράτησαν 
ι ι ι ι·\ 9Ά 

κατο^ απο τον ασφυκτικό τους έλεγχο . 

Η πολιτική θεολογία του Ζβίγκλιου έφερε τα χαρακτηριστικά του νότιου 

αστικού πνεύματος: Η έκκληση του για την ένο^ση της αστικής και εκκλησια­

στικής κοινότητας στην κοινή προσπάθεια για την υλοποίηση του Βασιλείου 

του Θεού επί της γης, ξεπερνούσε κατά πολύ τις αντίστοιχες διδαχές του 

Λούθηρου. Οι Ζβιγκλιανοί πάστορες ήταν απλοί πολίτες των αστικών κέντρων, 

με ίδια δικαιώματα και υποχρεώσεις με τους συμπολίτες τους, από τους οποίους 

και αναδεικνύονταν στο λειτούργημα τους. Αντίθετα, οι Λουθηρανοί κήρυκες 

αναγορεύονταν και με τη σύμφωνη γνώμη ανώτερης αρχής από τις αστικές 

κοινότητες, ακολουθώντας το επισκοπικό μοντέλο της Καθολικής εκκλησίας. 

Ο Ζβιγκλιανισμός ήταν μια περισσότερο συμμετοχική και κοινωνικοποιημένη 

θεολογία της Μεταρρύθμισης και είχε τεράστια απήχηση στις νότιες «δημο­

κρατίες των συντεχνιών», το^ν οποίων οι καταστατικοί χάρτες διακρίνονταν 

28. Η αντίληψη των αστικών ολιγαρχιών για το ποιόν και την έκταση της μεταρ­

ρύθμισης διαφαίνεται καθαρά στη συζήτηση ανάμεσα στους Dr Christoph Scheurl, γραμ­

ματέα της αστικής ολιγαρχίας της Νυρεμβέργης, τον Παπικό απεσταλμένο Καρδινάλιο 

Campeggio και τον Αρχιδούκα Φερδινάνδο το 1524. Βλέπε το σχετικό άρθρο του Philip 

Bedd, «The lawyers, dr Christoph Scheurl, and the Reformation in .Nuremberg», 

L. Buck &W. Zophy (eds), The Social History of the Reformation, Οχάιο, Ohio State 

UP, 1972, σσ. 53-68. 



Γκράμσι κοα εξάπλο>ση τον προτεσταντισμού (10ο; αι.) 269 

από την αντιπροσωπευτικότατα των θεσμών και μια έστω τυπική συμμετοχή 

των πληβείων στον έλεγχο της αστικής εξουσίας. 

Ο Ζβιγκλιανισμός του Νότου συνάντησε εξάλλου και μια σημαντικότατη 

πολιτική παράδοση αυτονομίας και αποσχιστικών τάσεοον απέναντι στην κεν­

τρική αυτοκρατορική εξουσία. Αν και ο Πόλεμος των Χωρικών ανάγκασε τις 

νότιες ολιγαρχίες να μετατοπισθούν προς μια φιλομοναρχική κατεύθυνση για 

να επιβιώσουν, μπορούμε να διακρίνουμε μια ταύτιση του Ζβιγκλιανισμού με 

το αυτόνομο «αστικό» πνεύμα του Νότου σε αντίθεση με το «φεουδαλικό» Λου­

θηρανισμό του αστικού Βορρά, χωρίς ωστόσο να καταφεύγουμε σε παρακινδυ-

νευμενες γενικεύσεις και κατηγοριοποιήσεις-3. 

Ο Πόλεμος των Χωρικών στη Γερμανία επέφερε σημαντικότατες κοινω-

νικο-πολιτικές ανακατατάξεις στον αστικό yapo και την ύπαιθρο, με κυριότερη 

τη συντριβή του Ζβιγκλιανισμού και του νότιου αστικού ρεπουμπλικανισμού από 

τις συντηρητικές Λουθηρανικές δυνάμεις. Η κατάρρευση του αστικού μετώπου 

του γερμανικού Νότου κατέδειξε σαφέστατα τη θεμελιώδη αδυναμία υπέρβα­

σης του φεουδαλικού διοικητικού συστήματος και την υποτέλεια των πόλεων 

της αυτοκρατορίας στις φεουδαρχικές και αυτοκρατορικές δυνάμεις. Ανέδειξε 

όμως έναν ακόμη πρωταγωνιστή της Μεταρρύθμισης, το μιλεναριστικό Ανα-

βαπτιστικό κίνημα, φέρνοντας στην επιφάνεια επιδιώξεις, απαιτήσεις και στό­

χους των καταπιεσμένων και απόκληρων της εποχής, των χωρικών, που απο­

τελούσαν και την πλειοψηφία των κατοίκων της αυτοκρατορίας. Έδειξε έτσι 

μια άλλη διάσταση της Μεταρρύθμισης ως «νέας τάξης πραγμάτων»: Τη Με­

ταρρύθμιση-Επανάσταση, τη λαϊκή, επαναστατική ανάγνωση του Λουθηρανι­

κού μηνύματος. Σε τελική ανάλυση, κατέδειξε την πολυδιάσπαση του Προτε­

σταντικού κινήματος και την αδυναμία εδραίωσης του ως νέας κυρίαρχης ιδεο­

λογίας, νέας «ηγεμονίας» στη θέση του παραπαίοντος Καθολικισμού. 

2. Γαλλία 

Ο ιδεολογικός και πολιτισμικός κατακερματισμός του γαλλικού αστικού 

χώρου σήμαινε ότι ο Προτεσταντισμός δεν βρήκε ένα συμπαγές και ενοποιη­

μένο σώμα αιρετικών αντιλήψεων πάνω στις οποίες θα μπορούσε να οικοδομή­

σει τη δική του ολοκληρωμένη αντιπρόταση. Αυτό που χαρακτήριζε τα αστικά 

κέντρα του 16ου αιώνα ήταν «μια μεγαλειοόδης θρησκευτική αναρχία» — για 

29. Για παράδειγμα, οι Λουθηρανοί ηγέτες της Erfurt υιοθέτησαν μια ριζοσπαστική 

αντί-ολιγαρχική στάση σε προφανή αντίθεση με το πιστεύω τους ενώ, από την άλλη, ο 

Ζβιγκλιανός πάστορας Wolfgang' Musculus έδωσε στην ολιγαρχία της Αυγούστας το δι­

καίωμα ανάδειξης των παστόρων: Bob Scribner, «Civic unity and the Reformation in 

Erfurt», Past <|· Present, 66, 1975. P. Broadhead, «Politics and expediency...», ó.rr. 



•ΓΛ) Κώστας Γαγανάκης 

να χρησιμοποιήσουμε την εύστοχη περιγραφή του Febvre — ένα συνονθύλευμα 

διαφοροποιήσεων από τον Καθολικισμό που στο σύνολο τους είχαν μάλλον ατο-

μικιστικό-ιδιωτικό, παρά συλλογικό χαρακτήρα. 

Πέρα από την προφανή ιδεολογική και θρησκευτική διαφοροποίηση των 

ελίτ από τα κυριαρχούμενα στρώματα, οι πιθανότητες υιοθέτησης μιας ενιαίας 

αντίθεσης στον Καθολικισμό στο εσωτερικό ενός συγκεκριμένου κοινωνικού 

στρώματος ήταν ελάχιστες: Η μελέτη του Bernard Chevalier πάνω στην 

εξάπλωση του Καλβινισμού στην Tours έδειξε ότι η ελίτ ήταν βαθιά διχασμένη 

σε θέματα εκκλησιαστικής και θρησκευτικής μεταρρύθμισης. Τα μεσοαστικά 

στρώματα, οι μεσαίοι έμποροι και αστικοί αξιωματούχοι διάκεινταν μάλλον 

αρνητικά απέναντι σε κάθε προσπάθεια επίσημης εισαγωγής της Μεταρρύθμι­

σης — την οποία και θεωρούσαν αυστηρά εσωτερική υπόθεση του κάθε ατό­

μου — ενώ τα μέλη των «μεγάλων οικογενειών», η κορυφή της αστικής ελίτ, 

ήταν ενθουσιώδεις οπαδοί της. 

Επίσης, ο George H u p p e r t έδειξε στη μελέτη του για το σώμα των 

τηβεννοφόρων αξιωματούχων ότι η εμπλοκή των αστικών ελίτ στον εκκλησια­

στικό μηχανισμό — μέσω της αγοράς οφικίων — τις κατέστησε πρόθυμους 

υποστηρικτές μιας εσωτερικής εκκλησιαστικής αναδιοργάνωσης, σίγουρα όμως 

όχι και της Μεταρρύθμισης, όπως ιδιαίτερα εξελίχθηκε μετά τον Πόλεμο των 

Χωρικών στη Γερμανία. Είναι σαφές ότι η διαφοροποίηση απέναντι στον Κα­

θολικισμό δεν ήταν ενιαία ούτε και αναγκαστικά «Προτεσταντική» με την έν­

νοια ότι επιδίωκε μια ριζική ρήξη με τον Καθολικισμό μέσω σχίσματος. Η 

μόνη ίσως περίπτωση μαζικής αν και απομονωμένης αίρεσης εντοπίζεται στα 

περίχωρα της Provence και του C o m t a t Venaissin 3 0. 

Απέναντι στο πολυδιασπασμένο αστικό κοινό, ο Προτεσταντισμός βρήκε 

ένα σημαντικότατο όπλο κι έναν σπουδαίο όσο κι απρόσμενο σύμμαχο: Τη διά­

δοση της τυπογραφίας και, κατ' επέκταση, της ανάγνωσης και τον Καθολικό 

μεταρρυθμιστικό κλήρο. Στο βιβλίο του Οι Χιορικοί τον Languedoc ο Ladurie 

αναφέρεται στη «γλωσσολογική επανάσταση» του ύστερου 15ου - ύστερου 16ου 

αιώνα, δηλαδή την εξάπλωση της γαλλικής γλώσσας στο Νότο και τον εξο­

βελισμό της τοπικής οξιτανικής. Τα στοιχεία που συγκεντρώνει ο Γάλλος ιστο­

ρικός πιστοποιούν ότι ο Προτεσταντισμός ακολουθούσε κατά πόδα τη γαλ­

λική γλώσσα στην εκστρατεία της κατάκτησης της χώρας 3 1 . 

30. Β. Chevalier, Tours Ville Royale 1356-1520, σ. 548-551. G. Huppert, Les 

Bourgeois Gentilshommes, Σικάγο, The University of Chicago Press, 1977, σ. 154. 

D. Nicholls, «The nature of popular heresy in France, 1500-1542», The Historical 

Journal, 26, 2, 1983, σ. 261-275. 

31. Le Roy Ladurie, The Peasants of Languedoc, Ιλλινόις, University of Illinois 

Press, 1974, σ. 149-150. Η εξάπλωση του Προτεσταντισμού στην περιοχή του Langue-



Γκοάμσι και εξάπλωση του προτεσταντισμού (16ος αι.) 271 

Η τυπογραφία δημοσιοποίησε για πρώτη φορά αιρετικές προτάσεις, κοι­

νωνικοποιώντας έτσι εσωτερικές σκέψεις και σιωπηρούς σχεδιασμούς σε ένα 

περιορισμένο αριθμητικά αλλά ισχυρό κοινωνικά και πολιτικά ακροατήριο. Από 

αυτήν την άποψη, η δυνατότητα ανάγνωσης μπορούσε να είναι κάλλιστα «έν­

δειξη αμφισβήτησης του Καθολικισμού καθώς και οδός προσηλυτισμού στη 

νέα θρησκεία»32. 

Παρά τις εμφανείς αδυναμίες του Καθολικισμού και τις πολλές θετικές 

προϋποθέσεις ανάπτυξης ενός μαζικού αιρετικού κινήματος διεκδίκησης της 

ηγεμονίας, η κοινωνική γεωγραφία του Προτεσταντισμού πιστοποιεί την απο­

τυχία του να αναδειχθεί ως νέα συλλογική ιδεολογία των γαλλικών αστικών 

κοινοτήτων. Από τη γένεση της, η Μεταρρύθμιση δεν υπήρξε υπόθεση μιας 

μόνο κοινωνικής ομάδας' ωστόσο δεν βρήκε καθολική απήχηση στη γαλλική 

κοινωνία, αντίθετα με τους ισχυρισμούς του Emile Léonard και άλλων επι­

φανών Γάλλων ιστορικών της. 

Συγκεκριμένες κοινωνικές κατηγορίες, είτε είναι ολότελα απούσες από 

τους Προτεσταντικούς καταλόγους, είτε διαδραμάτισαν μόνον ένα επιφανειακό 

ρόλο, παραμένοντας ώς το τέλος επιφυλακτικές απέναντι στο κάλεσμα του 

Καλβίνου. Συνοπτικά, μπορούμε να διαπιστώσουμε ότι, στη Γαλλία του 16ου 

αιώνα, δεν υπήρξε καμία επιτυχής σύζευξη του Προτεσταντισμού με την «αστι­

κή κοινότητα» γιατί ακριβώς δεν υπήρχε μια αστική κοινότητα συμφερόντων, 

ιδεωδών και επιδιώξεων. 

Νωρίτερα σ' αυτό το άρθρο επισημάναμε, ειδικά για τη γαλλική Μεταρ­

ρύθμιση, ότι η απόπειρα του Προτεσταντισμού να εκτοπίσει τον Καθολικισμό 

ως κυρίαρχη θρησκεία και εκκλησιαστική οργάνωση εξαρτώνταν από την ικα­

νότητα του να αναπληρώσει το ιδεολογικό — θρησκευτικό κενό της καταρρέου­

σας Καθολικής πίστης και να οπλίσει τους Γάλλους με μια νέα δυναμική και 

καθολική κοσμοθεωρία, ανεξάρτητα από κοινωνική θέση, επάγγελμα και προ­

σωπική κατάρτιση. Με άλλα λόγια, ο Προτεσταντισμός έπρεπε να υπερβεί τις 

εγγενείς κοινωνικο-οικονομικές, πολιτικές και πολιτισμικές διασπάσεις των 

αστικών κοινοτήτων, με έναν τρόπο που θα διασφάλιζε την κοινωνική συνοχή 

και ειρήνη και θα απέτρεπε το διχασμό και το χάος. 

Η κοινωνική σύνθεση των γαλλικών αστικών μεταρρυθμιστικών κινημά-

doc ακολουθεί ακριβώς το γεωγραφικό δρόμο διάδοσης της γαλλικής γλώσσας, δηλαδή το 
τρίγωνο Ροδανού-ΟβνβΐίΠΘΒ-Κάτω Languedoc, της μόνης γαλλόφωνης νότιας περιοχής 
στη δεκαετία του 1550. 

32. Nicholls, «The nature of popular heresy», ό.π. σ. 265-266. Στην πρώιμη πε­
ρίοδο εξάπλωσης του Προτεσταντισμού στη Γαλλία, οι εκδόσεις του κινήματος ήταν ελά­
χιστες και μόνο χάρη στην τρανταχτή ανικανότητα των διωκτικών αρχών κατάφεραν οι 
Καλβινιστές να διατηρήσουν και διευρύνουν τον αρχικό μικρό πυρήνα εκδοτών και τυπο­
γράφων τους. Για το ρόλο του μεταρρυθμιστικού κλήρου βλέπε παραπομπή 20. 



Κώστας Γαγανάκης 

των κινείται προς μιαν αντίθετη κατεύθυνση. Ό π ω ς τονίζει ο Mark Green-

grass, «η νέα θρησκεία εμφανίσθηκε βαθιά διασπαστική για το αστικό περι­

βάλλον». Τα κέντρα ισχύος των αστικών Προτεσταντικών κοινοτήτων, συχνό­

τατα στις γειτονιές των τεχνιτών και των μικρο-μεσαίων εμπόρων και αστών 

αναδεικνύουν τις κοινωνικές δυνάμεις που κατεξοχήν στήριξαν τον Προτεσταντι­

σμό. Ο υπόλοιπος αστικός πληθυσμός παρέμεινε στην πλειοψηφία του αδιά­

φορος ή και εχθρικά διακείμενος προς τη Μεταρρύθμιση. Με την ταύτιση του 

με συγκεκριμένες κοινωνικές και επαγγελματικές ομάδες, ο Προτεσταντισμός 

ενεπλάκη πολύ γρήγορα στους ενδοαστικούς ανταγωνισμούς, αντιπαλότητες και 

πολιτισμικές αντιθέσεις με άμεση συνέπεια να αποτύχει να πείσει τους Γάλ­

λους ότι αποτελούσε μια θρησκεία καθολική και κοινωνικής συνοχής33. 

Σε μια περίοδο γενικότερης διάσπασης του αστικού κοινωνικο-πολιτικού 

και πολιτισμικού χώρου, ο Προτεσταντισμός έδρασε ως καταλύτης, οδηγών­

τας τη χώρα σε «μιαν εποχή ιδεολογικού πανδαιμόνιου, ανατροπής όχι μόνο 

των αξιών αλλά και της γλώσσας», όπως αυτή εκφράσθηκε τραγικά στους 

θρησκευτικούς πολέμους34. 

Ο βαθιά διχαστικός ρόλος του γαλλικού Προτεσταντισμού εξηγείται εάν 

ανατρέξουμε στις ιδιομορφίες της κοινωνικής του διαστρωμάτωσης, ιδιαίτερα 

στην αριθμητική υπεροχή των μεσαίων στρωμάτων των «honorables» — γραμ­

ματείς, νομικοί, ελεύθερα επαγγέλματα, αστικοί και δικαστικοί υπάλληλοι, τε­

χνολογικά προηγμένοι τεχνίτες, αρχιμαστόροι, κ.ά. — και την πολύ χαμηλή 

αντιπροσώπευση των χαμηλότερων στρωμάτων τίον μεροκαματιάρηδων, εργα­

τών της υπαίθρου και άλλων περιθωριακών κοινωνικών ομάδων. Χωρίς να κα­

ταλήγουμε στην πλάνη της θεωρίας του «εκπολιτισμού», μπορούμε να ισχυρι­

σθούμε ότι η γαλλική Μεταρρύθμιση, έντονα χρωματισμένη από «αστικά» χα­

ρακτηριστικά, όχι μόνον απέτυχε να προσελκύσει τα αναλφάβητα κατώτερα 

στρώματα αλλά διεύρυνε παραπέρα το πολιτισμικό χάσμα ανάμεσα στις με­

σαίες τάξεις και τον απλό λαό 3 5. 

Επιπλέον, η διάσπαση των αστικών Προτεσταντικών κινημάτων σε δύο 

αντιμαχόμενα στρατόπεδα — όπως και στη Γερμανία — πιστοποιεί ότι ο Προ­

τεσταντισμός ουσιαστικά υπέκυψε στις κοινωνικο-οικονομικές και πολιτικές δι­

αιρέσεις των αστικοιν κοινωνιών του 16ου αιώνα: Η διαμάχη ανάμεσα σε ένα 

ριζοσπαστικό Καλβινιστικό ρεύμα, κύρια στελεχωμένο από τεχνίτες και ένα 

μετριοπαθές, στελεχοψένο από μεσοαστούς στις πόλεις Meaiix και Agen κα-

33. Mark Greengrass, The French Reformation, Οξφόρδη, Blackwell, 1987, σ. 

55-56. 

34. D. Kelley, The beginning of ideology - consciousness and society in the French 

Reformation, Καίμπριτζ, GUP, 1981, σ. 340. 

35. Β. Chevalier, Les bonnes villes de France, σ. 303-306. 



Γκράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 273 

ταδεικνύει μια πόλωση στο εσωτερικό του Προτεσταντικού κινήματος, πόλω­

ση που ακολουθούσε το γενικότερο μοτίβο των αστικών διαιρέσεων. Η εμφά­

νιση ριζοσπαστικών κι επαναστατικών κινημάτων, εκφρασμένη με έξαρση της 

εικονοκλαστικής βίας και με καταστροφές ακίνητης περιουσίας, είχε σαν άμεση 

συνέπεια την απομάκρυνση από το Καλβινιστικό στρατόπεδο της πλειοψηφίας 

των υψηλόβαθμων κοινωνικοί στρωμάτων και ιδιαίτερα των τηβεννοφόρων 

αξιωματούχων του κράτους. Έτσι , αυτό που αρχικά εμφανίσθηκε σαν ένα αρρα­

γές μειονοτικό κίνημα γρήγορα διαλύθηκε κάτω από το βάρος των δικών του 

αντιφάσεων ο Καλβινισμός δεν ήταν σε θέση να θεραπεύσει τις γαλλικές αστι­

κές κοινωνίες από τις εγγενείς τους διασπάσεις και ανταγωνισμούς επειδή δεν 

μπορούσε να απαλλαγεί ο ίδιος από αυτούς3 6. 

Η πολλαπλότητα πολιτισμικών, κοινωνικο-πολιτικών και οικονομικών ανα­

ζητήσεων στο εσωτερικό του γαλλικού Προτεσταντικού κινήματος διαμόρφωσε 

και τη δογματική του πολυμορφία, εν μέρει απόρροια της «θρησκευτικής αναρ­

χίας» και των ατομικιστικών αιρέσεων που είχαν προηγηθεί της εμφάνισης 

του Καλβινισμού. Στην πράξη, πίσω από το έντεχνα διαμορφωμένο ((αρραγές 

Καλβινιστικό» προσωπείο, ο γαλλικός Προτεσταντισμός διακρινόταν από πλη­

θώρα θεολογικοί απόψεων και θεωριών εκκλησιαστικής οργάνωσης. Μόνο μετά 

τα γεγονότα της Νύχτας του Αγίου Βαρθολομαίου διαμορφώθηκε μια αυστηρά 

Καλβινιστική εκκλησία από κοινού με το εθνικό κόμμα των Ουγενότων — πο­

λιτική έκφραση του γαλλικού Προτεσταντισμού. 

Έ ν α κίνημα με απώτερο στόχο την κατάληψη του κράτους και την εγκα­

θίδρυση μιας νέας χριστιανικής λατρείας δεν είχε την πολυτέλεια εσο^τερικών 

δογματικών διαφοροποιήσεων γι' αυτό και όλες οι προσπάθειες των Καλβινι-

στικών Διευθυντηρίων (consistoires), εθνικών και επαρχιακών συνόδων, και 

τέλος, του ηγετικού πυρήνα στη Γενεύη, επικεντρώθηκαν στον εκμηδενισμό 

των εσωτερικών δογματικών διαφωνιών: Η περίπτωση Morelli, όπου ολόκλη­

ρος ο Καλβινιστικός εκκλησιαστικός μηχανισμός αμφισβητήθηκε έμπρακτα από 

μια εναλλακτική ecclesia populus αναβαπτιστικών αποκλίσεων, δεν υπήρξε η 

μοναδική περίπτωση διαφοροποίησης που συντάραξε τη γαλλική Καλβινιστική 

Εκκλησία. Δεκάδες άλλες περιπτώσεις, αρκετές σχετιζόμενες με την επιρροή 

του Morelli, απασχόλησαν σειρά εθνικο'>ν συνόδο^ν. Ανάμεσα στα 1562 και το 

1601, 65 πάστορες — το ένα δέκατο του Καλβινιστικού εκκλησιαστικού σώ-

36. Α. Ν. Galpern, The Religions of the people in sixteenth-century Champagne, 
Χάρβαρντ, 1976, σ. 124-130. Ιδιαίτερα για τη στάση των αστών, βλέπε G. Huppert, Les 
bourgeois gentilshommes, ό.π., σ. 153-155. Για τις πόλεις Meaux και Agen, βλέπε Η. 
Heller, «Famine, Revolt and Heresy at Meaux, 1521-1525», Archiv für Reformations­
geschichte, 68, 1977, σ. 133-157, όπως και The Conquest of Poverty - the Calvinist 
Revolt in sixteenth - century France, Leiden, E. J. Brill, 1986, σ. 70-111. 

18 



274 Κώστας Γαγανάκης 

ματος — αποβλήθηκαν από την Εκκλησία στη βάση δογματικών παρεκλίσεων. 

κακής διαγο:>γής και άλλων συναφών κατηγοριών3 7. 

Σε μια παράλληλη ανάπτυξη με τη γερμανική Μεταρρύθμιση, ο γαλλικός 

Προτεσταντισμός υπήρξε πρώτιστα ένα αστικό προϊόν και αναπόφευκτα η πο­

λιτική του θεολογία απαντούσε στις απαιτήσεις των αστικών κοινοτήτων της 

εποχής. Ο Καλβινισμός έδεσε την τύχη του με εκείνη των αυτόνομων αστικο')ν 

κοινοτήτων της χώρας και σε μεγάλο βαθμό προδίκασε τη μοίρα τους αναφο­

ρικά με την προσπάθεια προάσπισης της αστικής αυτονομίας από την αντεπί­

θεση των φεουδαρχικών δυνάμεων αλλά και της κεντρικής εξουσίας. 

Στη διάρκεια των θρησκευτικών πολέμων, έντονος είναι ο Προτεσταντι­

κός ρεπουμπλικανισμός των αστικοί κέντρων ενάντια στην κεντρική εξουσία 

— ακόμη και στο θεσμό της μοναρχίας. Σε αντίθεση όμως με το γερμανικό 

ρεπουμπλικανικό Προτεσταντισμό που εξέφραζε κυρίαρχες πολιτικές αντιλή­

ψεις των αστικών ελίτ, ο γαλλικός ρεπουμπλικανικός Προτεσταντισμός ήταν 

περισσότερο μια επιλογή ανάγκης απέναντι σε ένα εχθρικό, Καθολικό στέμμα. 

Μετά το αποτυχημένο πανεθνικό πραξικόπημα του 1562, οι Ουγενότοι ήρθαν 

αντιμέτωποι με τον Καθολικό βασιλέα, την ηγεμονία του οποίου δεν μπορού­

σαν παρά να αμφισβητήσουν. Η δεκαετία του 1560 και ιδιαίτερα αυτή του 1570 

σημαδεύθηκαν από έντονες Προτεσταντικές κινητοποιήσεις στην κατεύθυνση 

δημιουργίας ενός εναλλακτικού πολιτικού s tatus quo, ενός αντι-κράτους το 

οποίο θα αμφισβητούσε έμπρακτα την άσκηση εξουσίας από τον Καθολικό βα­

σιλέα και θα παγίο^νε νομοθετικά τον Καλνιβισμό στις ελεγχόμενες από τους 

Ουγενότους ζο^νες (ιδιαίτερα στο Midi). 

Ο ρεπουμπλικανισμός των Γάλλων Καλβινιστών ήταν περισσότερο προϊόν 

προπαγάνδας παρά έκφραση δεδομένης πολιτικής τους βούλησης. Η προπα­

γανδιστική μηχανή του κινήματος προέβαλλε στους Γάλλους την εικόνα μιας 

νέας τάξης πραγμάτων, εναλλακτικής στον Καθολικισμό και το βασιλικό συγ­

κεντρωτισμό: «Μια εξαγνισμένη, καθαρμένη από τελετουργίες και απο-πολιτι-

κοποιημένη πίστη' δεύτερον, ένα νομικό καθεστο')ς αντίστοιχα απαλλαγμένο από 

ξένους και "τυραννικούς" κανόνες και ανοιχτό στην τοπική αυτονομία" τέλος, 

έναν κοινωνικό οργανισμό ευρείας λαϊκής βάσης, ελεύθερο από διώξεις (φορο­

λογικές και θρησκευτικές) καθώς και από κάθε μορφή τυραννίας»38. 

Παρ' όλα αυτά η απήχηση που είχε ο Καλβινισμός στις αστικές κυβερνή­

σεις, ιδιαίτερα κάτω από το συντριπτικό βάρος των γεγονότων του 1572, ήταν 

πολύ περιορισμένη- ο Καλβινισμός απέτυχε να προσφέρει μια βιώσιμη εναλ­

λακτική πολιτική λύση στη γαλλική μοναρχία, ακόμη και στις περιοχές του 

37. D. Nicholls, ((Social change and early Protestantism in France», ό.π., 

σ. 279-308. Janine Garrisson, Protestants du Midi, ό.π., σ. 143-145. 

38. D. Kelley, The beginning of ideology, ό.π., σ. 342-343. 



Γκοάμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισ/ιού (16ος αι.) 275 

Midi όπου προσπάθησε να δημιουργήσει το δικό του ομόσπονδο κράτος. Παρ' 

όλες τις εμφανείς αδυναμίες της μοναρχίας, η Προτεσταντική επιτυχία στο 

Νότο της χοίρας υπήρξε βραχύβια. 

Αναφορικά με τη σχέση πόλης-στέμματος, ειδικότερα την αστική αυτο­

νομία απέναντι στη βασιλική επέκταση, η δύναμη επιρροής του Καλβινισμού 

στη διαμόρφωση της πολιτικής των πόλεων ήταν σημαντικά μικρότερη από 

εκείνην της μοναρχίας. Οι περιπτώσεις των ελεγχόμενων από τους Προτε­

στάντες Lyon, La Rochelle και Montpellier είναι ενδεικτικές της αδυναμίας 

του Καλβινισμού να υπερκεράσει την πίεση της κεντρικής εξουσίας. Με την 

έκρηξη των θρησκευτικών πολέμων, ο Καλβινισμός φανερώθηκε ως απόλυτα 

ασυμβίβαστος με την αστική αυτονομία. Στη Γαλλία του 16ου αιοονα, Προτε­

σταντισμός και αστική αυτονομία απέβησαν αλληλοαναιρούμενες προοπτικές 

λόγω της εντατικοποίησης της βασιλικής πίεσης3 9. 

3. Προτεσταντισμό; : Ορθολογική απάντηση στην εσχατολογία τον Καθολι­

κισμού ; 

Έχουμε επισημάνει πως, ιδωμένος από την γκραμσιανή σκοπιά της «διεκ­

δίκησης της ηγεμονίας» από τον Καθολικισμό, ο Προτεσταντισμός έπρεπε να 

εμφανισθεί και εδραιωθεί σαν ιδεολογία καθολικής αποδοχής και κοινωνικής 

συνοχής μέσα από τους νέους ορίζοντες που πρότεινε στους ανθρο'^πους του 

16ου αιώνα. Το «μέγα ζητούμενο» για τους ηγέτες του μεταρρυθμιστικού κι­

νήματος ήταν να συσπειρώσουν το σύνολο της κοινωνίας της εποχής τους κάτο^ 

από τα λάβαρα του «αληθινού λόγου του Ευαγγελίου», αποκαθαίροντας το κοι­

νωνικό σώμα από τις «βλασφημίες, δεισιδαιμονίες και προλήψεις» του Καθολι­

κισμού, απελευθερώνοντας εν τέλει τον άνθρωπο από την τυραννική εξάρτηση 

του από τη θρησκεία και την εκκλησία που αποτελούσε — για τους Προτε­

στάντες προπαγανδιστές — το κύριο μέσο συντήρησης της εγκόσμιας Παπικής 

εξουσίας. 

Σημαντικότατη ερμηνευτική τάση στη γαλλική ιστοριογραφία της Μεταρ­

ρύθμισης συγκλίνει σε αυτή την άποψη, με κάποιες πάντως ερμηνευτικές αδυ­

ναμίες. Ακολουθώντας το παράδειγμα του Lucien Febvre που — σαν αντίπο­

δας στην ερμηνεία του Henri Hauser — πρώτος ταύτισε τη Μεταρρύθμιση 

με τις ιδεολογικές αναζητήσεις, κοσμικές και μεταφυσικές επιδιώξεις των νέων 

ανερχόμενων στρωμάτων (τα οποία ο Γάλλος ιστορικός ονομάζει μάλλον γενι-

39. R. Gascon, Grand commerce ei vie urbaine au XVIe siècle- Lyon et ses mar­
chands, 1, ό.π., σ. 516-519. A. Jouanna, uLa première domination des réformés à 
Montpellier», ό.π., σ. 152-154. J. P. Meyer, «La Rochelle and the failure of the French 
Reformation», Sixteenth - Century Journal, XV, 2, 1984, 169-183, σ. 170-180. 



276 Κώστας Γαγανάκης 

κόλογα «μπουρζουαζία» της εποχής) νεότεροι σημαντικοί Γάλλοι ιστορικοί, με 

κορυφαίο εκπρόσωπο τον J e a n Delumeau, είδαν στην Προτεσταντική Μεταρ­

ρύθμιση — αλλά και στην Καθολική Αντιμεταρρύθμιση του Τριδέντου — την 

απαρχή της εδραίωσης του «νέου ευρωπαϊκού ορθολογισμού» του 17ου-18ου 

αιώνα. Ο Προτεσταντισμός ήταν η ορθολογιστική απάντηση στη μεσαιωνική 

εσχατολογική φοβία του Καθολικισμού, την τυραννική νοητική παρουσία του 

Καθαρτηρίου και της Ημέρας της Κρίσης στην καθημερινότητα των ανθρώπων 

του 16ου αιώνα4 0. 

Η ερμηνευτική αυτή προσέγγιση ενισχύθηκε πρόσφατα — και σε μεγάλο 

βαθμό αποκαταστάθηκε σε μια πιο ρεαλιστική θεωρητική βάση — από τον 

Denis CroLizet, το έργο του οποίου Les Guerriers de Dieu χαιρετίσθηκε από 

τη διεθνή ιστορική κοινότητα ως «το μεγαλύτερο γεγονός της δεκαετίας στην 

ιστοριογραφία της Μεταρρύθμισης»41. Με οπτικές δανεισμένες από την κοινω­

νική ανθρωπολογία και την κοινωνιολογία των θρησκειο>ν, ο Γάλλος ιστορικός 

αντιστρέφει την κατεστημένη εικόνα του Καθολικισμού ως αμυνόμενης θρη­

σκείας και του Προτεσταντισμού ως επιτιθέμενης, επισημαίνοντας ότι, παρά 

τις μεγάλες δογματικές και οργανωτικές/εκτελεστικές ανεπάρκειες του Καθο­

λικισμού, η θρησκεία (εκφρασμένη μέσα από μια βαθιά θρησκευτικότητα) βά­

ραινε αφόρητα στη συνείδηση των Γάλλων της περιόδου. Κύριο χαρακτηριστικό 

της, η «βασιλεία της εσχατολογίας», η θεωρούμενη αμεσότητα της συντέλειας 

του κόσμου και της έλευσης του Θεού-Κριτή, εκφρασμένη μέσα από πληθώρα 

αστρολογικών και προφητικών πραγματειών (Nostradamus, Richard, Rous-

sat, κ.ά.) τόσο στη λαϊκή, όσο και στην αριστοκρατική λογοτεχνική παραγωγή 

της εποχής. Ο Προτεσταντισμός, με προεξάρχοντα τον Καλβίνο, απαντά κατα­

δικαστικά στη μεσαιωνική εσχατολογική φοβία, απελευθερώνοντας με τη θεο­

λογία του τον άνθρωπο από τη θέση του παθητικού υποχειρίου του Θεού και 

προσδίδοντας του μια νέα, «ορθολογιστικότερη» κοσμοθεωρία και αντίληψη 

ζωής 4 2 . 

Η σύγκρουση των δύο κόσμων έρχεται με τους θρησκευτικούς πολέμους, 

στους οποίους ο Crouzet διακρίνει με μεγάλη ευστοχία τη διαφοροποίηση της 

Καθολικής από την Προτεσταντική βία, παρουσιάζοντας την πρώτη σαν τελε-

40. Jean Delumeau, La peur en Occident, XIVe-XVIHe siècles. Une cité assiégée, 
Παρίσι, 1978, Le péché et la peur. La culpabilisation en Occident XIIIe-XVHIe siècles, 
Παρίσι, 1983, και «Réforme, pessimisme du XVIe siècle et eschatologie», στο συλλο­
γικό Les Réformes-Enracinement socio-culturel, Colloque International, Tours, 1982. 

41. Denis Crouzet, Les Guerriers de Dieu-La violence au temps des troubles de 
religion, vers 1525 - vers 1610, 2 τόμοι, Παρίσι, Champ Vallon 1990. Βλέπε την κριτική 
παρουσίαση του έργου από τον Mark Greengrass, «France's wars of irréligion», The 
French Historian, 5, 2, Δεκέμβριος 1990. 

42. Denis Crouzet, Les Guerriers de Dieu, 1, ό.π., σ. 103-150. 



Γκοάμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 277 

τουργική έκφραση, μυστικιστική τελετουργία υλοποίησης της Θείας τιμωρίας 

επί των αιρετικών - οπαδών του διαβόλου, και τη δεύτερη σαν «ορθολογιστι­

κή» απάντηση στην Καθολική βία, ορθολογιστική με την έννοια της άμεσης 

και επιβεβλημένης από τα γεγονότα επιλεκτικής εξόντωσης αντιπάλων (σε 

αντίθεση με τις εκτεταμένες σφαγές στις οποίες προχωρούσαν οι Καθολικοί). 

Ο Καθολικός τρόπος θανάτωσης των αιρετικών, συνήθως με λιθοβολισμό από 

νεαρά παιδιά (θεωρούμενα αμόλυντα από το μικρόβιο της αίρεσης λόγω του 

αγνού της ηλικίας τους) ανάγεται κατά τον Crouzet σε μια μυστικιστική σύλ­

ληψη της εκτέλεσης ως υλοποίησης της θείας βούλησης. Ο Γάλλος ιστορικός 

εξετάζει πληθώρα τέτοιων περιστατικών και μέσα από τις αποκρουστικές τους 

λεπτομέρειες προσδίδει στη φρικαλεότητα της βίας μιαν ηθική, θρησκευτική 

διάσταση, άμεσο προϊόν των εσχατολογικών φοβιών τού Καθολικισμού43. 

Αυτή ακριβώς η εσχατολογική αντίληψη οδηγεί στο σχηματισμό της θεο­

κρατικής «Λίγκας των Καθολικών Δυνάμεων» και στην «τυραννομαχική» λο­

γοτεχνία, τη δικαίωση δηλαδή της εξόντωσης του φαύλου βασιλιά ως προδότη 

απέναντι στη Θεία Βούληση. Με άλλα λόγια, οδηγεί στην επιβολή ενός θεο­

κρατικού κράτους επί του εγκόσμιου, όπου υπέρτατος άρχων είναι ο Θεός και 

όχι ο μονάρχης, τη ζωή του οποίου μπορεί να αφαιρέσει ο οποιοσδήποτε θνη­

τός εκτελώντας θεϊκή αποστολή, σε περίπτωση που αυτός (Ερρίκος Γ') οδη­

γεί τη χώρα στο σατανικό χάος, αψηφώντας τις εντολές του Υψίστου44. 

Απέναντι σε αυτό το φρικιαστικό όραμα του Καθολικισμού, ο Προτε­

σταντισμός αντιτείνει τη δική του, αμυντική και έλλογη βία, εκφρασμένη με 

εκτελέσεις-αντίποινα και συστηματικές καταστροφές εκκλησιών και ιερά)ν κει­

μηλίων σε μια συνειδητή προσπάθεια απάλειψης των ορατών μέσων επικράτη­

σης της Καθολικής εσχατολογίας. Ειδικά σε ό,τι αφορά το εικονοκλαστικό 

μένος των Προτεσταντών, ο συγγραφέας αναγνωρίζει μιαν άλλη, κοινωνική 

διάσταση των εκτεταμένων καταστροφών: Αυτήν της εκδίκησης των φτωχών 

απέναντι στους πλούσιους δυνάστες μέσω της καταστροφής των οικογενειακών 

τους τάφων, της σύλλησης ιερών και της αποψίλωσης των εκκλησιών από κάθε 

πολύτιμο μέταλλο και λίθο4 5. 

Τελικά, ο Προτεσταντισμός είναι ο συντριπτικά ηττημένος από την ανα­

μέτρηση, αλλά συμβάλλει δυναμικά με την παρέμβαση του στην εδραίωση του 

ορθολογικού πνεύματος — ταυτισμένου με τον βασιλικό απολυταρχισμό — που 

επέρχεται αμέσως μετά τη δολοφονία του Ερρίκου Δ' το 1610, χρονολογία 

που κατά το συγγραφέα σηματοδοτεί και το τέλος των θρησκευτικών αναταρα­

χών στη χώρα. 

43. Crouzet, Les Guerriers de Dieu, 1, ό.π., σ. 320-391. 
44. Crouzet, Les Guerriers de Dieu, ό.π., σ. 435-495. 

45. Crouzet, ό.τ:., τ. 1ος, σ. 578-594 και συμπεράσματα, σ. 762-773. 



278 Κώστας Γαγανάκης 

Η προσέγγιση αυτή, βασισμένη σε μιαν ουμανιστική και σχεδόν γραμ­

μική αντίληψη της ιστορικής εξέλιξης, οριοθετεί μεν σωστά τον Προτεσταντι­

σμό ως εν δυνάμει κυρίαρχη ιδεολογία — προάγγελο νέας τάξης πραγμάτων, 

διαφοροποιώντας τον από την ιδεολογία του Καθολικισμού, υποβαθμίζει ωστόσο 

αυτή τη φύση του Προτεσταντισμού ως προϊόντος — άρα και εκφραστή — των 

ιδεολογικών ρευμάτων της εποχής του. Δεν αφήνει δηλαδή κανένα περιθώριο 

ιστορικής ερμηνείας του σημαντικότατου μιλεναριστικού, εσχατολογικού Προ­

τεσταντικού κινήματος των Αναβαπτιστών που — αν και δεν συντάραξε τη 

Γαλλία — αναδείχθηκε σαν μια από τις κυρίαρχες εκφράσεις του Προτεσταντι­

σμού στη Γερμανία και την Αγγλία. Ο Πόλεμος των Χωρικών της Γερμανίας, 

η ανάδειξη της προφητικής φυσιογνωμίας του Thomas Müntzer επικεφαλής 

των Αναβαπτιστών και το θεοκρατικό Προτεσταντικό βασίλειο του Munster 

δεν αποτελούν απλώς μιαν — αναμφισβήτητη — κοινωνικο-οικονομική ανάγνω­

ση του Προτεσταντισμού από τους δυναστευόμενους και απόκληρους των ευρω­

παϊκών κοινωνιών του 16ου αιώνα, όπως την παρουσιάζουν ο Friedrich Engels 

και οι ιστορικοί της τέως Λαοκρατικής Δημοκρατίας της Γερμανίας46. Απο­

τελεί και απτή απόδειξη της ουσιαστικής υποταγής του Προτεσταντισμού στα 

μεσαιωνικά προφητικά και εσχατολογικά ρεύματα τα οποία — θεωρητικά — 

ήρθε για να εξαλείψει προετοιμάζοντας τον κόσμο για την «έλευση του σύγ­

χρονου ευρωπαϊκού ορθολογισμού». 

Εξαιρετικής σπουδαιότητας είναι η σχετική διατύπωση του Norman Gohn, 

ερμηνευτική τόσο για τη διάσπαση του Προτεσταντικού κινήματος σε μετριο­

παθείς και μιλεναριστές, όσο και για την υποταγή του Προτεσταντισμού στις 

ίδιες ακριβώς εσχατολογικές αντιλήψεις και κοινωνικο-οικονομικές διεκδική­

σεις που συντάρασσαν το εγκόσμιο και υπερκόσμιο οικοδόμημα του Καθολικι­

σμού πολύ πριν από την έλευση του Λούθηρου: «Το Καθολικό δόγμα παρείχε 

ένα αμετάβλητο πεδίο στα πλαίσια του οποίου όλοι οι χριστιανοί είχαν συνη­

θίσει να προσανατολίζονται, ενώ η Καθολική εκκλησιαστική οργάνωση παρείχε 

ένα σύστημα εξουσίας από το οποίο (οι χριστιανοί) είχαν συνηθίσει να εξαρτών­

ται. Αυτές οι ίδιες οι επιθέσεις εναντίον διεφθαρμένων κληρικών, η ίδια η κα­

τακραυγή που προκλήθηκε από το Μέγα Σχίσμα αποδεικνύουν το πόσα πολλά 

απαιτούσαν οι άνθρωποι από την Εκκλησία. Για αρκετούς αιώνες, και παρά 

τις πολλές της αδυναμίες, η Εκκλησία της Ρώμης ασκούσε μια σημαντικό­

τατη κανονιστική λειτουργία στην ευρωπαϊκή κοινωνία. Η σφοδρότατη επί­

θεση του Λούθηρου, ακριβώς επειδή ήταν πολύ αποτελεσματική, διατάραξε 

46. F. Engels, The Peasant War in Germany, Μόσχα, Progress Publishers, 1977, 
Max Steinmetz, «Theses on the Early Bourgeois Involution in Germany, 1476-
1535», Scribner & Benecke (eds), The German Peasant War of 1525. New Viewpoints, 
Λονδίνο, Allen & Unwin, 1979. 



Γχράμσι και εξάπλωση τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 279 

αυτή τη λειτουργία. Σαν αποτέλεσμα, προκάλεσε, ταυτόχρονα με μιαν αίσθηση 

απελευθέρωσης, μιαν αίσθηση αποπροσανατολισμού το ίδιο διαδεδομένη. Επι­

πλέον, η Λουθηρανική Μεταρρύθμιση δεν μπορούσε να ελέγξει όλες τις ανησυ­

χίες που η ίδια είχε απελευθερώσει στις μάζες. Εν μέρει εξαιτίας του περιεχο­

μένου της διδασκαλίας του για τη σωτηρία, εν μέρει εξαιτίας της συμμαχίας 

του με τις κατεστημένες κοσμικές δυνάμεις, ο Λούθηρος απέτυχε να αποσπά­

σει τη στήριξη και αφοσίωση μεγάλου μέρους του "κοινού λαού". Στις ταραγ­

μένες και αποπροσανατολισμένες μάζες αναπτύχθηκε, σε αντίθεση τόσο στον 

Ρωμαιοκαθολισμό όσο και τον Λουθηρανισμό, το κίνημα που οι αντίπαλοι του 

ονόμασαν Λναβαπτισμό — από πολλές πλευρές διάδοχος των μεσαιωνικοί σε-

χτών αλλά πολύ ευρύτερος τους))47. 

Δ' ΜΕΤΑΡΡΥΘΜΙΣΗ ΚΑΙ ΕΠΑΝΑΣΤΑΣΗ: Η ΔΙΑΣΠΑΣΗ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΥ ΠΡΟ­

ΤΕΣΤΑΝΤΙΚΟΥ ΚΙΝΗΜΑΤΟΣ 

\[ εμφάνιση ριζοσπαστικών, λαϊκών ΙΙροτεσταντικών κινημάτων στα αστι­

κά κέντρα αλλά και την ύπαιθρο της Γερμανίας από την αρχή της δεκαετίας 

του 1520 και ιδίως ο Πόλεμος των Χωρικών του 1525 σηματοδοτούν τη διά­

σπαση του Προτεσταντικού κινήματος, το οποίο ώς τα τότε είχε καταφέρει 

να παρουσιάσει ένα σχετικά αρραγές κοινό μέτωπο πατρικίων/πληβείων απέ­

ναντι στην ηγεμονία της Ρωμαιοκαθολικής εκκλησίας. Ό π ο κ ήδη επισημά­

ναμε, αυτή η διάσπαση δεν ήταν απόρροια συγκεκριμένων πολιτικών επιλογών 

της μιας ή της άλλης πλευράς αλλά, βαθύτερα, μιας άλλης ιδεολογικής, κοινω­

νικής και οικονομικής ανάγνωσης του Λουθηρανικού μηνύματος από τα κατα­

πιεζόμενα στρώματα της πόλης και της υπαίθρου. 

Ο Γερμανός ιστορικός Peter ßlickle επισημαίνει ότι η Λουθηρανική δι­

δασκαλία της «ιεροσύνης και ισοπολιτείας όλων των πιστών» οδήγησε στη 

χειραφέτηση των δυναστευόμενων της γερμανικής κοινωνίας, δίνοντας τους για 

πρώτη φορά δικαίωμα ισότιμης θέσης με τα ανο')τερα κοινωνικά στρώματα. 

Επιπλέον, με την αποδυνάμωση του φεουδαλισμού από τη θεϊκή του νομιμο­

ποίηση, ο Λουθηρανισμός εμφανίσθηκε σαν επαναστατική διέξοδος στον αγώ­

να των καταπιεζόμενοι στρωμάτων ενάντια στη φεουδαλική καταπίεση και 

εκμετάλλευση: «Μέσω του Θεϊκού Νόμου, οι ανάγκες των χωρικών μπορού­

σαν να προβληθούν σαν ηθικά δικαιωμένες απαιτήσεις (Τα 12 Άρθρα των εξε-

47. Norman Conn, The Pursuit of the Millenium, Αονδίνο, Palladin, 1984, 
σ. 252-253. 

48. Peter Buckle, «The Peasant War as the Revolution of the Common Man -
Theses», Scribner & Benecke (eds), The German Peasant War of 1525, σ. 20. Στην 
ίδια συλλογή, ((Revolution of 1525», σ. 142. 



280 Κώστας Γαγανάκης 

γερμένων χωρικών). Η υλοποίηση του Θεϊκού Νόμου, για τους χωρικούς αδια­

πραγμάτευτο αίτημα... άφηνε την κοινωνική και πολιτική τάξη απολύτως ακά­

λυπτη». Σε άλλο άρθρο του, ο Buckle τονίζει ότι «οποιαδήποτε αιτήματα που 

μπορούσαν να αναχθούν στις Γραφές ήταν απολύτως νομιμοποιημένα. Τα κοι­

νωνικά στεγανά που χώριζαν τους αστούς από τους χωρικούς παραμερίσθηκαν 

και το ζήτημα του μελλοντικού πολιτικού και κοινωνικού καθεστώτος παρέ­

μενε ανοιχτό))48. 

Κατά τον Blickle, τα γεγονότα του 1524-25 θα πρέπει να ερμηνευθούν 

σαν το επαναστατικό κίνημα του «Κοινού Ανθρώπου» (Gemeiner Mann), των 

πολιτικά περιθωριοποιημένων, κοινωνικά καταπιεσμένων και οικονομικά κα-

ταδυναστευομένων της πόλης και της υπαίθρου. Οι συμμαχίες των κατώτε­

ρων αστικών στρωμάτων με τους εξεγερμένους χωρικούς ήταν το αποτέλεσμα 

είτε της σύμπτωσης στόχων και επιδιώξεων είτε, όπου δεν υπήρχε σαφής ταύ­

τιση απόψεων, της από κοινού στράτευσης τους στο ριζοσπαστικό μήνυμα της 

«Θεϊκής Δικαιοσύνης», στράτευσης που επισκίαζε τις επί μέρους διαφορές. 

Τέτοιες συμμαχίες ανέδειξαν κυρίως τα μικρά, ημιαγροτικά περιφερειακά και 

μικρά διοικητικά κέντρα στη Βυττεμβέργη, τη Θουρινγκία και το Τυρόλο. 

Μεγαλύτερα περιφερειακά αστικά κέντρα συνήθως απέφευγαν την ανοιχτή σύ­

ναψη συμμαχίας με τους χωρικούς της υπαίθρου τους, ενώ στις Αυτοκρατορι­

κές πόλεις ήταν αποκλειστικά τα χαμηλότερα, ημι-αγροτικά κοινωνικά στρώ­

ματα που συμμάχησαν με τους χωρικούς κάτω από τη σημαία του Ευαγγελίου4 9. 

Η προσέγγιση του Blickle, «γέφυρα» ανάμεσα στην ορθόδοξη μαρξιστική 

ερμηνεία και τη δυτική ιστοριογραφία της Μεταρρύθμισης50, αποτελεί την εγ­

κυρότερη και γενικά αποδεκτή διατύπωση για τον ιστορικό χαρακτήρα και τη 

δημιουργία του επαναστατικού Προτεσταντικού κινήματος αν και διακρίνεται 

από κάποιες άκριτες γενικεύσεις, στις οποίες πρέπει να αναφερθούμε λόγω της 

άμεσης σχέσης τους με τη συζήτηση μας. 

Η διαφορετική ανάγνωση του Λουθηρανικού μηνύματος από τους κατα­

πιεζόμενους της πόλης και της υπαίθρου ήταν εξάλλου κάτι το γνωστό στους 

σχολιαστές της εποχής: Αμέσως μετά τη σφαγή των εξεγερμένων χωρικών 

του Zwickau το 1525, το μέλος της αστικής ολιγαρχίας H e r m a n n Mühlpfort 

συνέταξε μια έκθεση στην οποία κατηγορεί ευθέως τον Λούθηρο ότι νομιμο­

ποίησε τα εξοντωτικά αντίποινα σε βάρος των ηττημένων, ενώ ταυτόχρονα 

δικαιολογεί τους χωρικούς για την «παρερμηνεία» από μέρους τους της Λου­

θηρανικής σκέψης, εντοπίζοντας τα αίτια της εξέγερσης στην αμείλικτη εκ­

μετάλλευση των χωρικών από τους φεουδάρχες ευγενείς. 

49. Blicble, The Revolution of 1525 - The German Peasants' War from a New 
Perspective, Νέα Υόρκη, The John Hopkins UP, σ. 115-124. 

50. Βλέπε υποσημείωση 46. 



Γκράμσι και εξάπλωση του προτεσταντισμού (16ος αι.) 281 

Τρεις είναι οι βασικές ερμηνευτικές αδυναμίες της θέσης Blickle: Καταρ­

χήν, η άκριτη χρήση του όρου «Κοινός Άνθρωπος», συχνότατα εμφανιζόμενου 

στη λογοτεχνία της εποχής. Άλλοι ερευνητές διαπίστωσαν ότι ο όρος δεν απο­

τελούσε κοινωνική περιγραφή μιας συγκεκριμένης μερίδας του κοινοτικού σώ­

ματος, δεν αντανακλούσε δηλαδή μια συγκεκριμένη ιστορική οντότητα. Μάλ­

λον, αποτελούσε όρο γενικής χρήσης στο λεξιλόγιο του ύστερου Μεσαίωνα και 

σαν τέτοιος χρησιμοποιούνταν και από τις αστικές ολιγαρχίες σαν μέρος του 

ιδεολογικού τους οπλοστασίου απέναντι σε απείθαρχους πολίτες. ((Κοινός άν­

θρωπος», «κοινότητα», μπορούσαν κάλλιστα να είναι οι εξεγερμένοι των πό­

λεων αλλά και οι αστικές ολιγαρχίες μέσω της ταύτισης τους με το σύνολο 

της αστικής κοινωνίας. 

Κατά δεύτερο λόγο, ο ßlickle δέχεται a priori ότι οι συμμαχίες αστικών 

στοιχείων με τους εξεγερμένους χωρικούς ήταν προϊόν γνήσιας και αυθόρμητης 

συστράτευσης κάτω από τα λάβαρα του Προτεσταντισμού, ακόμα και σε περι­

πτώσεις όπου τα κοινωνικο-οικονομικά αιτήματα των συνασπισμένων ήταν 

ασυμβίβαστα. Οι έρευνες του Βρετανού Tom Scott στην περιοχή του Άνω 

Ρήνου και στο Φράιμπουργκ καταλήγουν στο συμπέρασμα ότι οι συμμαχίες 

ανάμεσα σε αστούς και χωρικούς ήταν ((συμμαχίες ανάγκης» ή «συμμαχίες 

συμφέροντος». Οι πρώτες ήταν απλά μορφές αλληλοϋποστήριξης ανάμεσα σε 

ομάδες με διισταμένες επιδιώξεις αλλά και κοινωνικο-οικονομικές καταβολές. 

Οι δεύτερες, αφορούσαν συμπράξεις μόνον ανάμεσα σε αγροτικά στοιχεία των 

πόλεων και τους χωρικούς των περιοχών τους, σε μια προσπάθεια από κοινού 

αντιμετώπισης του τοπικού φεουδάρχη. Οι συμπράξεις αστο'̂ ν και χωρικών 

ήταν στην πλειοψηφία τους εφήμερες και διαλύονταν με τους πρώτους ισχυ­

ρούς κλονισμούς και πιέσεις της φεουδαρχικής αριστοκρατίας. 

Τέλος, αναφορικά με το ιδεολογικό περιεχόμενο των προγραμματικών δια­

κηρύξεων τ<»ν επαναστατικών Προτεσταντικοί κινημάτων, ο Blickle υπερτί­

μησε την «επαναστατικότητα» του λόγου των εξεγερμένων αστών και χωρικών. 

Η μελέτη του Paul Russell πάνω σε πλήθος συγγραφέο^ν λαϊκών προπαγανδι­

στικών φυλλαδίων στη νοτιοδυτική Γερμανία του 1520 καταλήγει σε δύο βα­

σικά συμπεράσματα σχετικά με τη θεωρητική εξίσωση: «Μεταρρύθμιση = Επα­

νάσταση»: Καταρχήν, ο Russell υπογραμμίζει την παραδοσιακή — με έκδη­

λες τις μεσαιωνικές της καταβολές — φύση των κοινωνικο-πολιτικών αιτημά­

των της εξέγερσης. Οι διεκδικήσεις αστών και χωρικών χαρακτηρίζονταν από 

έναν αμυντισμό, μια φυγή σε ένα ιδεατό παρελθόν, αντίδραση των δυναστευό-

μενων του 16ου αιώνα απέναντι στη διαφαινόμενη συρρίκνωση των λιγοστών 

προνομίων τους και, κυρίως, την υποχώρηση της αστικής αυτονομίας απέναντι 

στην επίθεση του απολυταρχικού κράτους. Η «Επανάσταση του Κοινού Αν­

θρώπου» δεν ήταν διόλου επαναστατική, από την άποψη ότι αποτελούσε μια 

δυναμική επιστροφή σε ένα μεσαιο^νικό κομμουναλιστικό παρελθόν. Ακόμα κι 



282 Κώστας Γαγανάκης 

όταν αμφισβητούσε ολοκληρωτικά το φεουδαρχικό σύστημα — όπως στις περι­

πτώσεις των Gaismair και Müntzer — δεν ήταν σε θέση να αντιπροτείνει ένα 

βιώσιμο εναλλακτικό κοινωνικο-οικονομικό πρόγραμμα. 

Κατά δεύτερο λόγο, ενισχύοντας τη γενικότερη προσέγγιση του Buckle, 

ο Russell τονίζει ότι οι συμμαχίες αστών και χωρικών της δεκαετίας του 1520 

αναμφίβολα αποτελούσαν αντίδραση στις βαθιές δομικές αλλαγές που συντε­

λούνταν στη γερμανική αγροτική οικονομία και κοινωνία. Από αυτήν την άπο­

ψη, ο Blickle επιτίθεται ορθά στο μονοδιάστατο του ορισμού «Πόλεμος των 

Χωρικών», επειδή η όλη εξέγερση συνιστούσε μιαν ευρύτερη κοινωνική κατα­

κραυγή ενάντια στο νέο απολυταρχισμό και, το σημαντικότερο, εκδηλώθηκε 

πιο έντονα στα αστικά κέντρα παρά στην ύπαιθρο. 

Ενισχυτική αυτής της άποψης είναι η πρόσφατη ιστορική παραγωγή πάνω 

στην προσωπικότητα του Αναβαπτιστή ηγέτη Thomas Müntzer, κατ' εξοχήν 

«επαναστατικής φυσιογνωμίας» στην ορθόδοξη μαρξιστική γραφή της δεκαε­

τίας του 1960. Μαρξιστές και μη μαρξιστές ιστορικοί συγκλίνουν τώρα στην 

άποψη ότι ο Αναβαπτιστής ηγέτης αποτελούσε περισσότερο περίπτωση μεσ­

σιανικού θεολόγου σε σχετική απομόνωση από τις κοινωνικο-οικονομικές πραγ­

ματικότητες της εποχής του. Ο εσχατολογικός θεοκρατικός χαρακτήρας των 

διακηρύξεων του Müntzer αδυνατούσε να προτείνει εναλλακτική μορφή κοινω­

νικής, οικονομικής και πολιτικής οργάνωσης στη φεουδαρχία51. 

51. Bob Scribner, «The Reformation as a Social Movement», W. Mommsen, 
P. Alter, R. W. Scribner (eds), The Urban Classes, the Nobility and the Reformation -
Studies on the Social History of the Reformation in England and Germany, Στουτγάρδη, 
Klett Cotta, 1979, σ. 76-77. Lyndal Roper, «The "Common Man", "the Common 
Good", "Common Women": Gender and meaning in the German Reformation 
commune», Social History, 12, 1, 1987, σ. 1-21. Tom Scott, «Reformation and 
Peasants' War in Waldshut and environs: a structural analysis» Archiv für Refor­
mationsgeschichte, 69-70, 1986, σ. 82-102 και 140-168. Freiburg and the Breisgau -
Town-country relations in the age of the Reformation and the Peasants' War, Οξφόρδη, 
Clarendon Press, 1986, σ. 190-232. 

Στην εξαίρετη ιστοριογραφική του επισκόπηση του Πολέμου των Χωρικών στο 
Historical Journal, XII, 2-3, 1979, σ. 693-720 και 721-730, ιδιαίτερα στο β' μέρος, 
ο Scott αναπτύσσει την πληρέστερη μέχρι τώρα κριτική της θεωρίας του Blickle: κατ' αυ­
τόν, η μεγαλύτερη αδυναμία του Γερμανού ιστορικού είναι η υπερτίμηση της δύναμης της 
ιδεολογίας να υπερβεί τις κοινωνικές διαφορές και τον σκληρό οικονομικό ανταγωνισμό 
πόλης και υπαίθρου. 

Paul Russell, Lay Theology in the Reformation - Popular pamphleteers in South­
western Germany, 1521-1525, Καίμπριτζ, CUP, 1986, σ. 218-219. Tom Scott, «The 
Volksreformation of Thomas Müntzer in Allstedt and Mulhausen», Journal of Eccle­
siastical History, 24, 2, 1983, σ. 194-213. Σχετικά με την πρόσφατη μαρξιστική και 
μη μαρξιστική εργογραφία πάνω στον Müntzer, βλέπε το άρθρο του James Stayer, «Tho-



Γκράμσι και εξάπλωσΐ] τον προτεσταντισμού (16ος αι.) 28IÌ 

Η συνάντηση του Προτεσταντισμού με τις ιδιαίτερες κοινωνικο-οικονομι-

κές συνθήκες και επιδιώξεις των χαμηλότερων αστικών κοινωνικοί στρωμά­

των και των χωρικών οδήγησε στην τελική εμφάνιση και εδραίωση ενός δια­

κριτού ρεύματος στην Προτεσταντική Μεταρρύθμιση, αυτού που οι ιστορικοί 

αποκαλούν «κοινοτική» ή «λαϊκή» Μεταρρύθμιση (Gemeindereformation. 

Volksreformation) σε άμεση αντιπαράθεση με την επίσημη, «από τα πάνοο» 

μεταρρυθμιστική πολιτική των αστικών ολιγαρχιών και περιφερειακών ηγεμό­

νων (Ratsreformation). Η εξέλιξη αυτή, που συρρίκνωσε τις επιτυχίες του 

Προτεσταντισμού στη Γερμανία ενώ τον εξουδετέρωσε τελείως στη Γαλλία, 

καταδεικνύει αφενός το κοινωνικο-οικονομικό υπόβαθρο της θρησκευτικής ανα­

ταραχής και αφετέρου τη ριζική αδυναμία του Προτεσταντισμού να εδραιωθεί 

στις συνειδήσεις των ανθρώπων του 16ου αιώνα ως νέα κυρίαρχη ιδεολογία 

κοινωνικής συνοχής. Ιδωμένη από την γκραμσιανή σκοπιά της «διεκδίκησης 

της ηγεμονίας», η Προτεσταντική αποτυχία φωτίζεται πλήρως σε όλα της τα 

επίπεδα και τις εκφράσεις52. 

Επιπρόσθετα, ο οπισθοδρομικός χαρακτήρας των διεκδικήσε^ον των εξε­

γερμένων (φυγή προς ένα ιδεατό κομμουναλιστικό παρελθόν, μεσσιανισμός, θεο­

κρατία) καταδεικνύει ότι οι άνθροοποι του 16ου αιώνα, συμπεριλαμβανομένων 

και των «φωτισμένων» Προτεσταντών, δεν είχαν αποτινάξει τα διανοητικά δε­

σμά του ύστερου Μεαίωνα, παραμένοντας προσηλωμένοι στις εσχατολογικές 

αντιλήψεις που διαπότιζαν το δογματικό σώμα αλλά και τη λατρευτική πρα­

κτική της Καθολικής θρησκείας, έναν διανοητικό και ηθικό κόσμο που θεωρη­

τικά ήρθε να συντρίψει ο Προτεσταντισμός5 3. 

Ε' Η ΑΠΟΤΥΧΙΑ TOT ΠΡΟΤΕΣΤΑΝΤΙΣΜΟΥ ΙΔΩΜΕΝΗ ΑΠΟ ΤΟΝ GRAMSCI 

Η αποτυχία της Προτεσταντικής απόπειρας υφαρπαγής της ηγεμονίας του 

Καθολικισμού μπορεί να συνοψισθεί στα εξής σημεία, υπό το πρίσμα της 

γκραμσιανής οπτικής: 

mas Müntzer in 1989: Α Review Artide», The Sixteenth- Century Journal, XXI, 4, 
χειμώνα; 1990, σ. 655-670. 

52. Bob Scribner, The German Reformation, Αονδίνο, Macmillan, 1986, σ. 40. 
To ιδεώδες της κοινοτικής, λαϊκής Μεταρρύθμισης υπέστη θανάσιμο πλήγμα με την κατα­
στολή της εξέγερσης των χωρικών του 1525, παρά τις προσπάθειες αρκετών αστικών 
συντεχνιών να προασπίσουν τις εφήμερες κατακτήσεις τους. Από αυτήν την άποψη, η 
Κοινοτική Μεταρρύθμιση υπήρξε πράγματι η «χαμένη θρησκεία» στην ιστορία της Με­
ταρρύθμισης. 

53. Ν. Cohn, The Pursuit of the Millenium, ό.π., σ. 284-285. To πρωτοπόρο αυτό 
έργο έμεινε παραδόξως ανεκμετάλλευτο από πολλούς ιστορικούς της .Μεταρρύθμισης ώσπου 
να επιβεβαιωθεί πανηγυρικά από τα πορίσματα της έρευνας στη δεκαετία του 1980. 



284 Κώστας Γαγανάκης 

1. Στο εσωτερικό του αστικού χώρου του 16ου αιώνα, ο Προτεσταντι­

σμός δεν προσφέρει μια κοσμοθεωρία κοινωνικής συνοχής και καθολικής απο­

δοχής. Αντίθετα, είναι φορέας διάσπασης και περαιτέρω διαίρεσης, κύρια πο­

λιτισμικής. 

2. Δεν προτείνει εναλλακτικό πολιτικό/διοικητικό σύστημα" ιδιαίτερα στη 

Γαλλία, ο Προτεσταντισμός αποτυγχάνει παταγωδώς να προσελκύσει την πλειο­

ψηφία των τηβεννοφόρων αξιωματούχων, πρώτιστο μέλημα των οποίων είναι 

η διατήρηση της συνοχής του κράτους και η εδραίωση της κεντρικής, απολυ­

ταρχικής μοναρχικής εξουσίας. 

3. Ο Προτεσταντισμός εκφράζει τις ανησυχίες και επιδιώξεις νέων, ανερ­

χόμενων κοινωνικών στρωμάτων, ωστόσο είναι ανώριμος να «σπάσει το φεου­

δαλικό κέλυφος» και υποτάσσεται στις διασπάσεις της εποχής του. Από αυτή 

τη σκοπιά, δεν αποτελεί προάγγελο του «καπιταλιστικού πνεύματος» όπως 

ισχυρίζεται ο Weber. 

4. Σε ιδεολογικό επίπεδο, ο Προτεσταντισμός δεν καταφέρνει να «ορθο-

λογικοποιήσει» τον άνθρωπο, υποκύπτοντας τελικά στις εσχατολογικές φοβίες 

που επιδίωκε να εξαλείψει. 

Η χρήση της γκραμσιανής θεωρίας της ηγεμονίας συντελεί σε μια πολύ­

πλευρη και ολοκληρωμένη εικόνα της εμφάνισης, εξάπλωσης και τελικής απο­

τυχίας του Προτεσταντισμού να επιβληθεί ως η νέα αποκλειστική θρησκεία της 

Ευρώπης, με σαφείς αναφορές τόσο στο ιδεολογικό επίπεδο — διεκδίκησης της 

ηγεμονίας και τις ανεπάρκειες του Προτεσταντισμού, όσο και στο κοινωνικο­

οικονομικό — στις διασπάσεις των Προτεσταντικών κινημάτων και στο πολι­

τικό, την αδυναμία αντικατάστασης του status quo με μια νέα τάξη πραγμά­

των. Η «Ουράνια Πολιτεία» των Προτεσταντών παρέμεινε στη σφαίρα της 

ουτοπίας, ωστόσο ο Προτεσταντισμός εδραιώθηκε ως η μεγαλύτερη βολοντα-

ριστική θρησκεία του 16ου αιώνα και συνέβαλε σταδιακά, επηρρεασμένος πρώ­

τιστα από τις κοινωνικές, πολιτικές και οικονομικές ανακατάξεις, στην έλευση 

του ευρωπαϊκού καπιταλισμού. 

Ως εννοιολογικό εργαλείο, η γκραμσιανή έννοια της ηγεμονίας οδηγεί στη 

σύγκλιση κοινωνικών ανθρωπολόγων, πολιτισμικών, κοινωνικών και πολιτικών 

ιστορικών αλλά και μαρξιστών και μη-μαρξιστών σε μια ολόπλευρη ανάλυση 

των πολλαπλών διασπάσεων του Αναγεννησιακού κόσμου και της έλευσης της 

Μεταρρύθμισης. Παρουσιάζει τελικά τον Προτεσταντισμό όχι ως «από μηχα­

νής θεό» και «προάγγελο μιας νέας τάξης πραγμάτων» αλλά, πρώτιστα, ως 

προϊόν και εκφραστή των ρευμάτων της εποχής του, προσφέροντας μια δυνα­

μική στην ιστορική ερμηνεία που αδυνατούν να δώσουν «κλειστές» φονξιοναλι-

στικές ερμηνείες όπως αυτή του Weber. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

