
  

  Μνήμων

   Τόμ. 22 (2000)

  

 

  

  ΑΡΧΑΙΟΣ ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΦΙΛΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ
ΣΤΗ ΒΡΕΤΑΝΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΟΓΡΑΦΙΑ TOΥ 19ου
ΑΙΩΝΑ. ΟΙ ΠΟΛΙΤΙΚΕΣ ΚΑΙ ΗΘΙΚΕΣ ΔΙΑΣΤΑΣΕΙΣ
ΤΟΥ «ΕΘΝΙΚΟΥ» ΚΑΙ ΟΙ ΕΥΡΥΤΕΡΕΣ
ΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΕΣ ΣΗΜΑΣΙΟΔΟΤΗΣΕΙΣ ΤΗΣ
ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ 

  ΜΑΡΓΑΡΙΤΑ ΜΗΛΙΩΡΗ   

  doi: 10.12681/mnimon.585 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΜΗΛΙΩΡΗ Μ. (2000). ΑΡΧΑΙΟΣ ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΦΙΛΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ ΣΤΗ ΒΡΕΤΑΝΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΟΓΡΑΦΙΑ TOΥ 19ου
ΑΙΩΝΑ. ΟΙ ΠΟΛΙΤΙΚΕΣ ΚΑΙ ΗΘΙΚΕΣ ΔΙΑΣΤΑΣΕΙΣ ΤΟΥ «ΕΘΝΙΚΟΥ» ΚΑΙ ΟΙ ΕΥΡΥΤΕΡΕΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΕΣ
ΣΗΜΑΣΙΟΔΟΤΗΣΕΙΣ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ. Μνήμων, 22, 69–104. https://doi.org/10.12681/mnimon.585

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/02/2026 18:19:37



ΜΑΡΓΑΠΤΛ ΜΗΛΙΩΡΗ 

ΑΡΧΑΙΟΣ ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΦΙΛΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ 
ΣΤΗ ΒΡΕΤΑΝΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΟΓΡΑΦΙΑ TOT 19ου ΑΙΩΝΑ 

ΟΙ ΠΟΛΙΤΙΚΕΣ ΚΑΙ ΗΘΙΚΕΣ ΔΙΑΣΤΑΣΕΙΣ ΤΟΥ «ΕΘΝΙΚΟΥ» 
ΚΑΙ οι Ε Υ Ρ Ύ Τ Ε Ρ Ε Σ Π Ο Λ Ι Τ Ι Σ Μ Ι Κ Έ Σ ΣΗΜΑΣΙΟΔΟΤΗΣΕΙΣ 

ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ 

/. Εισαγωγικές παρατηρήσεις 

II ανάλυση του βρετανικού ιστορικού λόγου για την Ελλάδα και τους Έλληνες, 

που θα επιχειρήσουμε εδώ, ξεκινάει από ένα ευρύτερο ενδιαφέρον για τις λει­

τουργίες της ιστορικής γραφής και για τους τρόπους που αυτή συγκροτεί και 

συνδέει μεταξύ τους ταυτότητες, εθνικές και υπερεθνικές, πολιτικές και πολιτι­

σμικές. Πιο συγκεκριμένα όμως στο άρθρο αυτό θα εξετάσουμε τις λειτουργίες 

αυτές μέσα στα πλαίσια δύο διακριτών κατηγοριών βρετανικών ιστορικών κει­

μένων των πρώτων και των μέσων δεκαετιών του 19ου αι.: Ιστορίες της Αρχαίας 

Ελλάδας αφενός και Ιστορίες των μετά την αρχαιότητα Ελλήνων αφετέρου1. 

Ο κοινός παρονομαστής αυτών των δύο κατηγοριών ιστορικών κειμένων 

είναι η ενασχόληση τους με τον ελληνικό 'τόπο'* ενασχόληση που συγκροτεί, 

γύρω από τα κείμενα αυτά, ένα πεδίο ιδιαίτερα πρόσφορο για τη διερεύνηση 

των παραπάνω ιστοριογραφικών ζητημάτων. Πρόσφορο γιατί, σ' αυτή την πε­

ρίοδο, τόσο η βρετανική ιστοριογραφία του αρχαίου ελληνισμού, όσο και η βρε­

τανική ιστοριογραφία που ασχολείται με τους μετά την αρχαιότητα Έλληνες, 

αντιμετωπίζουν μεν την ελληνικότητα ως έννοια με 'εθνικά' συμφραζόμενα, 

παράλληλα όμως διερευνούν και τις οικουμενικές και 'ευρωπαϊκές' της σημα­

σίες. Θίγουν έτσι, δια του παραδείγματος, το ζήτημα της σχέσης μεταξύ εθνι­

κής και υπερεθνικής (πολιτισμικής) ιστορικής εμπειρίας. 

Ωστόσο, πέρα από αυτό το πρώτο επίπεδο ιστοριογραφικού ενδιαφέροντος, 

η συγκριτική εξέταση βρετανικών Ιστοριών της Αρχαίας και της Νεότερης Ελ­

λάδας συντείνει επίσης και στη διευκρίνιση των ορίων μεταξύ του πολυσυζη­

τημένου λόγου περί ελληνικής αρχαιότητας και του φιλελληνισμού, πράγμα που 

αποτελεί τον απώτερο στόχο της έρευνας μας. 

1. Το άρθρο αυτό βασίζεται στη διδακτορική μου διατριβή πάνω στο βρετανικό φι­
λελληνισμό του δέκατου ένατου αιώνα, και ιδιαίτερα στα κεφάλαια 1 /.at 5, τα οποία εξε-



70 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

Πράγματι,, οι δύο κατηγορίες ιστορικών κειμένων που θα μας απασχολή­

σουν συμμετέχουν, αντίστοιχα, σε δύο ευρύτερους λόγους περί ελληνικότητας, 

οι οποίοι θεμελιώνονται τον 19ο αιώνα πάνω σε διακριτές θεωρητικές προ­

ϋποθέσεις και έχουν διακριτούς διερευνητικούς και ιδεολογικούς σκοπούς. Από 

τη μια μεριά, οι βρετανικές Ιστορίες της Αρχαίας Ελλάδας που θα εξετάσουμε 

αποτελούν αναπόσπαστο τμήμα ενός ευρύτερου βρετανικού λόγου περί αρχαίου 

ελληνικού κόσμου και αρχαίου ελληνικού πολιτισμού' ενός λόγου, ο οποίος επι­

διώκει να αναδείξει τμήμα αυτού του κόσμου και αυτού του πολιτισμού σε 

εναλλακτικό, και, πολλές φορές, σε ιδανικό φορέα αξιών συνδεδεμένων με τη 

νεοτερικότητα2. Από την άλλη, τα ιστορικά κείμενα που αφορούν τους μετά 

την αρχαιότητα Έλληνες συμμετέχουν σε έναν ευρύτερο βρετανικό φιλελληνικό 

λόγο, συγκροτούν δηλαδή μια ιστοριογραφία «φιλελληνική». 

Αξίζει επίσης να διευκρινίσουμε πως στο πλαίσιο αυτής της εργασίας ο 

φιλελληνισμός πρέπει να νοηθεί ως λόγος που αφορά πρωταρχικά τους Νεοέλ­

ληνες. Ως λόγος δηλαδή που επιδιώκει, καταρχήν, να περιγράψει και να γνω­

στοποιήσει την ηθική και την πολιτική ταυτότητα των Νεοελλήνων ως έθνους, 

καθώς και να διαγράψει τον ρόλο τους στην Ευρώπη και την Εγγύς Ανατολή. 

Ως παραφυάδα, αλλά και ως προνομιούχα διερευνητική περιοχή αυτού του ευρύ­

τερου φιλελληνικού λόγου, η βρετανική φιλελληνική ιστοριογραφία του 19ου 

αιώνα ξεκινάει από την de facto αναγνώριση της νεοελληνικής διάστασης της 

ελληνικότητας και επιδιώκει να την ερμηνεύσει κοιτώντας προς τα πίσω. Έτσι , 

διαχωρίζεται από την ιστοριογραφία του αρχαίου ελληνισμού, όχι μόνο θεμα­

τικά, αλλά επίσης εξαιτίας του διαφορετικού τρόπου με τον οποίο ο φιλέλλη­

νας ιστορικός ορίζει τη σχέση της δικής του συγχρονίας με το χρόνο του γνοο-

στικού του αντικειμένου. 

Ό π ω ς θα δούμε στη συνέχεια, οι σημαντικότερες Ιστορίες της Αρχαίας Ελ­

λάδας που γράφονται στη Βρετανία των μέσων του 19ου αιώνα είναι Ιστορίες 

κλασικιστικές, χαρακτηρίζονται δηλαδή από τη συρρίκνωση του γνωστικού τους 

αντικειμένου γύρω από τον 5ο π.Χ. αιώνα. Στο επίπεδο της σημασιοδότησης 

της αρχαίας ελληνικής ιστορικής εμπειρίας, αυτό συνεπάγεται και τη σημασιο­

λογική περιχαράκωση του αρχαιοελληνικού παραδείγματος μέσα στα όρια της 

πόλης-κράτους, μέσα στις κοινωνικές και πολιτικές συντεταγμένες της αθηναϊ­

κής ιστορικής εμπειρίας και μέσα στα ερμηνευτικά πλαίσια που εκπηγάζουν 

τάζουν τις βρετανικές ερμηνείες της αρχαιοελληνικής και της νεοελληνικής ιστορίας αντί­
στοιχα. Βλ. Margarita Miliori, The Greek Nation in British Eyes; Aspects of a British 
Discourse on Nationality, Politics, History and Europe, ανέκδοτη διδακτορική διατριβή, 
Οξφόρδη 1998, σ. 16-61,203-244. 

2. Χρησιμοποιώ εδώ τον όρο «ιστοριογραφία του αρχαίου ελληνισμού» για να περι­
γράψω αυτή την κατηγορία ιστορικών κειμένων, ακριβώς για να επισημάνω τη λειτουργία 
τους μέσα στα πλαίσια αυτού του ευρύτερου λόγου περί ελληνικής αρχαιότητας. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 71 

από την πολιτική αντίθεση Αθήνας - Σπάρτης. Παράλληλα, το κύριο ιστοριο­

γραφικό πρότυπο πάνω στο οποίο δομείται η ιστορία της Αρχαίας Ελλάδας 

σ' αυτά τα κείμενα είναι ένα οργανικό μοντέλο «εθνικής» ανάδυσης, ακμής, πα­

ρακμής και πτώσης. Είναι δηλαδή ένα ιστορικό μοντέλο κλειστό ως προς τη 

χρονική του προοπτική, το οποίο παραπέμπει στη συγχρονία του ίδιου του βρε­

τανού ιστορικού μονάχα μέσα από την κατασκευή ενός αλληγορικού παρόντος, 

πάνω στο οποίο ο ιστορικός μπορεί να προβάλλει αναλογικά το δικό του πραγ­

ματικό παρόν. 

Αντίθετα, ο χρόνος της φιλελληνικής ιστοριογραφίας δεν είναι κυκλικός, 

αλλά ευθύγραμμος. Καθώς η ιστορία των Νεοελλήνων δεν είναι μια ιστορία 

κλειστή και αποστασιοποιημένη από τη βρετανική συγχρονία του 19ου αιώνα, 

ο φιλέλληνας ιστορικός δεν αναγκάζεται να καταφύγει στην αλληγορία, προκει­

μένου να μιλήσει για τη σχέση του γνωστικού του αντικειμένου με το δικό του 

κοινωνικό, πολιτικό και πολιτισμικό περιβάλλον. Απεναντίας, συσχετίζει το δικό 

του παρόν με το υποκείμενο της ιστορικής του αφήγησης μέσα στο πλαίσιο 

μιας κοινής ευρύτερης ιστορίας, η μελλοντική διάσταση της οποίας παραμένει 

ανοιχτή. 

Η διάκριση αυτή μεταξύ των θεωρητικών προϋποθέσεων, που εμπλέκον­

ται στη συγγραφή Ιστοριών της Αρχαίας Ελλάδος αφενός και «φιλελληνικών» 

Ιστοριών αφετέρου, μάς βοηθά να κατανοήσουμε τους διαφορετικούς τρόπους 

με τους οποίους σημασιοδοτείται η ελληνικότητα μέσα στις δύο αυτές κατη­

γορίες ιστορικών κειμένων. Επίσης, μια τέτοια θεώρηση συμβάλλει και στην 

ευρύτερη κατανόηση της σχέσης του πολυσυζητημένου ευρωπαϊκού λόγου περί 

ελληνικής αρχαιότητας με το φιλελληνικό λόγο, καθώς επιτρέπει τη σύγκριση 

το)ν δύο λόγων στο επίπεδο της ιστοριογραφίας, χωρίς όμως να επιβάλλει και 

την υπαγωγή του φιλελληνισμού σε μια, διευρυμένη έστω, προβληματική του 

λόγου περί ελληνικής αρχαιότητας. 

Όπως θα δούμε στη συνέχεια, από τη σύγκριση αυτή προκύπτει ότι, παρά 

τους κοινούς τόπους και τα αμοιβαία δάνεια, οι όροι με τους οποίους η ιστοριο­

γραφία του αρχαίου ελληνισμού και η φιλελληνική ιστοριογραφία συσχετίζουν 

την εθνική ιστορική εμπειρία των Ελλήνων με την ιστορία του υπερεθνικού 

πολιτισμικού συνόλου, στο οποίο παραπέμπει η ελληνικότητα (την «Ευρώπη», 

ή τη «Δύση»), διαφέρουν σημαντικά. Έτσι, η συγκριτική τους εξέταση ανα­

δεικνύει τη σχετική αυτονομία του φιλελληνισμού από το λόγο περί ελληνικής 

αρχαιότητας, καθώς και την ανεξάρτητη εμπλοκή του με το πολιτικό και ιδεο­

λογικό παρόν της βρετανικής κοινωνίας των μέσων του 19ου αιώνα. Παράλ­

ληλα, δείχνει τον τρόπο που ο φιλελληνισμός της εποχής αυτής εντάσσει στο 

βρετανικό λόγο περί ευρωπαϊκής ταυτότητας παραμέτρους τις οποίες ο κλα­

σικισμός της περιόδου αυτής τείνει να εξοβελίσει. 



72 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

2. Ιστορίες της Αρχαίας Ελλάδας στη Βρετανία τον πρώτον μισού του 19ον 

αιώνα και η αλληγορία τον κλασικισμού 

α. Η Ιστορία της Αρχαίας Ελλάδας του William Mitford 

Ας δούμε πρώτα πώς εξελίσσεται η ιστοριογραφία του αρχαίου ελληνισμού στη 

Βρετανία του πρώτου μισού του 19ου αιώνα και πώς σημασιοδοτείται η ελλη­

νικότητα μέσα σ' αυτά τα πλαίσια. II διερεύνηση μας πρέπει να ξεκινήσει από 

τον William Mitford, ο οποίος έγραψε την Ιστορία του κατά τη διάρκεια της 

Γαλλικής Επανάστασης και των Ναπολεόντειων Πολέμων, με διακηρυγμένο 

σκοπό την ανασκευή των κλασικών (ρωμαϊκών) και των συγχρόνων του (γαλ­

λικών) επιχειρημάτων υπέρ της δημοκρατίας, καθώς και την παράλληλη επίρ­

ρωση της υπερηφάνειας των βρετανών αναγνωστών του για τη δική τους, α­

ποκλειστικά «αγγλική», πολιτική παράδοση3. 

Η Ιστορία της Ελλάδας του Mitford αποτέλεσε το πλέον έγκυρο και δη­

μοφιλές εγχειρίδιο μελέτης της αρχαίας ελληνικής ιστορίας στη Βρετανία από 

το γύρισμα του αιώνα και μέχρι και τη δεκαετία του 1820. Επίσης, τα δύο 

πιο σημαντικά έργα της ιστοριογραφίας του αρχαίου ελληνισμού που γράφτη­

καν στο πρώτο μισό του 19ου αιώνα στη Βρετανία, η Ιστορία της Ελλάδας 

του αγγλικανού θεολόγου Connop Thirlwall 4 και αυτή του George Grote 5 , 

γράφτηκαν με σκοπό να ανασκευάσουν τη μιτφορντιανή ερμηνεία της αρχαίας 

ελληνικής ιστορίας. Έ τ σ ι οι διαφορές μεταξύ του δικού του έργου και των 

έργων αυτών των δύο μεταγενέστερων ιστορικών αποκρυσταλλώνουν με ενάρ­

γεια τις μετεξελίξεις της ιστοριογραφίας του αρχαίου ελληνισμού στη Βρετα­

νία, κατά την τέταρτη και πέμπτη δεκαετία του 19ου αιώνα. 

Η σημαντικότερη ιστοριογραφική συνεισφορά του Mitford ήταν ότι ανέ­

δειξε κατά τρόπο πειστικό ορισμένες ουσιαστικές πολιτικές και κοινωνικές ασυ­

νέχειες μεταξύ της αρχαιοελληνικής και της νεότερης ευρωπαϊκής ιστορικής εμ­

πειρίας. Οι σημαντικότερες σχετικές επισημάνσεις του αφορούν την εξάρτηση 

όλων των αρχαιοελληνικών οικονομιών από το θεσμό της δουλείας, καθώς και 

το μικρό μέγεθος των πόλεων-κρατών σε σχέση με τα ευρωπαϊκά κράτη των 

3. William Mitford, The History of Greece [5 τόμοι, 1784-1818], συγκεντρωτική 
έκδοση, 8 τόμοι, Λονδίνο 1929. Οι προθέσεις του συγγραφέα, οι οποίες διακηρύσσονται ρητά 
σε διάφορα σημεία του έργου του, συνοψίζονται από τον αδελφό του Lord Redesdale στο 
εισαγωγικό σημείωμα της έκδοσης του 1829 (Mitford, ό.π, τ. Α', σ. vii-xlii). 

4. Connop Thirlwall, A History of Greece, 8 τόμοι, Λονδίνο 1835-44. 
5. George Grote, A History of Greece from the Earliest Period to the Close of the 

Generation Contemporary with Alexander the Great [1846-56], νέα έκδοση, 12 τόμοι, 
Λονδίνο 1884. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία του 19ον αι. 73 

νεοτέρων χρόνων6. Κατά τον Mit ford, το μικρό μέγεθος των πολιτικών σχη­

ματισμών της ελληνικής αρχαιότητας'οφειλόταν στην «πρώιμη» (αμέσως μετά 

την ομηρική εποχή) κατάργηση της βασιλείας στον ελλαδικό χώρο, μια εξέ­

λιξη την οποία ο ιστορικός θεωρεί άρρηκτα συνδεδεμένη με τη μετέπειτα εγ­

γενή αδυναμία του αρχαίου ελληνικού κόσμου να ενωθεί στο πλαίσιο μιας ενιαίας 

πολιτικής τάξης7. 

Στην Ιστορία του Mitford οι διαφορές αυτές παραπέμπουν σε δύο δια­

κριτά, αλλά συγκρίσιμα ιστορικά πεδία, καθώς και σε δύο διακριτές διαδικα­

σίες εκπολιτισμού. Ο ιστορικός χρόνος της ελληνικής αρχαιότητας αντιπαρα­

βάλλεται, eoe χρόνος αυτοτελής και παράλληλος, με τον ιστορικό χρόνο που 

αντιστοιχεί στην ανάδυση της νεότερης Ευρώπης από τη μεσαιωνική «βαρβα­

ρότητα». Έτσι, η κλασική εποχή, από τον 6ο μέχρι τον 4ο αιώνα, προβάλλεται 

στην Ιστορία του ως το αρχαιοελληνικό ανάλογο της δικής του συγχρονίας, 

δηλαδή της Ευρο^πης του Διαφωτισμού και των Ναπολεόντειων Πολέμων. 

Παρ' όλα αυτά, η Ιστορία του παρουσιάζει τη «νεοτερικότητα» της κλασικής 

Ελλάδας ως μια νεοτερικότητα αφύσικη και ανεκπλήρωτη, καθώς ο Mitford 

επιμένει πως ο αρχαιοελληνικός κόσμος παρέμεινε «βάρβαρος» στον πολιτικό 

και τον κοινωνικό τομέα8. 

Με δεδομένο αυτό το ευρύτερο ερμηνευτικό πλαίσιο, ο Mitford υποστήριξε 

τη συγγένεια των ομηρικών βασιλείων αφενός και της μακεδόνικης μοναρχίας 

αφετέρου με το βρετανικό πολίτευμα9, ενισχύοντας με αυτόν τον τρόπο τη 

σήμανση του βρετανικού πολιτεύματος ως «αυθεντικού», δηλαδή ως προϊόντος 

μιας αυθόρμητης και φυσικής εξέλιξης — σε αντίθεση με τη δημοκρατία10. Πα-

6. Mitford, ό.π., τ. Α', σ. 248-49. Κατά τη γνώμη του, ο θεσμός της δουλείας υπο­

νόμευσε την αμοιβαία εξάρτηση πλούσιων και φτωχών, διαρρηγνύοντας έτσι την κοινωνική 

συνοχή και την κοινωνική ησυχία. 

7. Στο ίδιο, τ. Α', σ. 55-56. 

8. Βλ. χαρακτηριστικά το σχόλιο του Mitford σ' ένα χωρίο από τον Ησίοδο, στο 

ίδιο, τ. Α', σ. 119: «Ολόκληρο αυτό το χωρίο απεικονίζει με εντυπωσιακό τρόπο αυτούς 

τους μέσους χρόνους, ανάμεσα στην εποχή της βαρβαρότητας, όταν ο Ορφέας κυβερνούσε 

τα αγρίμια με το τραγούδι... και τη δοξασμένη εποχή της τελειοποίησης της ρητορικής και 

της φιλοσοφίας, η οποία θα έπρεπε να είχε οδηγήσει σε μια κατάσταση πολιτικής ηρεμίας, 

που όμως δυστυχώς δεν επικράτησε ποτέ στην Ελλάδα». 

9. .Γτο ίδιο, τ. ΣΤ, α. 81-84. 

10. Στο ίδιο, τ. Α', σ. 364: «Η Ιστορία μάς προσφέρει ελάχιστα παραδείγματα ση­

μαντικής βελτίωσης σε πολιτεύματα πολιτισμένων κρατών... Το αγγλικό πολίτευμα απο­

τελεί μοναδικό φαινόμενο όσον αφορά τη σταδιακή του βελτίωση. Ωστόσο, τα υλικά πάνω 

στα οποία είναι θεμελιωμένο, υλικά που προέρχονται από τα γερμανικά δάση, μπήκαν σε 

τάξη από τον Άλφρεντ τον Μεγάλο σε καιρούς βαθύτατης βαρβαρότητας...»' και στο ίδιο, 

τ. Σ Τ ' , σ. 83-84: «Επομένως ο χρόνος, ο οποίος δεν καταστρέφει πάντοτε, αλλά ενίοτε βελ­

τιώνει τους ανθρώπινους θεσμούς, τους πρόσφερε ένα πλεονέκτημα, το οποίο, στα ομηρικά 

χρόνια, δεν φαίνεται να είχε αποκτήσει ακόμα σταθερές βάσεις οπουδήποτε αλλού. Η λαϊκή 



74 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

ρόλη δηλαδή την εμφατική διακήρυξη της ασυνέχειας μεταξύ αρχαίου και σύγ­

χρονου κόσμου, προβολές από τον δεύτερο στον πρώτο γίνονται και αντιστοι­

χίες κατασκευάζονται στην Ιστορία του. Έτσι , η Μακεδονία του Φιλίππου, ο 

οποίος ως «πεφωτισμένος μονάρχης)) ενοποιεί, τελικά, την Ελλάδα και βοηθά 

τον ελληνικό κόσμο να ξεπεράσει τις εγγενείς αδυναμίες της κλασικής εποχής, 

παραπέμπει στη σύγχρονη του Βρετανία, η οποία αποτελεί έναν πόλο μοναρ­

χικής σταθερότητας μέσα σε μια ταραγμένη Ευρώπη. Αντίστοιχα, η δημοκρα­

τική και ιμπεριαλιστική Αθήνα παραπέμπει στη Γαλλία των Ναπολεόντειων 

Πολέμων1 1. Τέλος, η Σπάρτη υπόκειται στο έργο του σε μια ποικιλία σημάν­

σεων: Ό τ α ν το βάρος πέφτει στην πολιτική και στη στρατκοτική της αντί­

θεση με την Αθήνα, η Σπάρτη παρουσιάζεται ως εκπρόσωπος των ολιγαρχι­

κ ο ί και, κατά συνέπεια, των λιγότερο «ένοχων» τάξεων της αρχαιοελληνικής 

κοινωνίας, η οποία σπαράσσεται από τις συγκρούσεις που της επιβάλλει ο δη­

μοκρατικός ιμπεριαλισμός της Αθήνας. Άλλοτε όμως, όταν η έμφαση δίνεται 

στους νόμους του Αυκούργου, η Σπάρτη παρουσιάζεται στο έργο του Mitford 

με όρους ρουσσωϊκούς, σαν ουτοπία1 2. 

Πώς όμως δομείται η σχέση μεταξύ των εθνικών και των ευρωπαϊκών 

σημασιοδοτήσεων της ελληνικότητας στην Ιστορία του Mitford; Καταρχήν, το 

γενικό ερμηνευτικό του σχήμα υποδηλώνει ότι το νεότερο αντίστοιχο της αρ­

χαιοελληνικής ιστορίας ως συνόλου δεν είναι κάποια συγκεκριμένη εθνική ιστο­

ρία των νεότερων χρόνων, αλλά η ιστορία ολόκληρου του ευρωπαϊκού χώρου. 

'Αλλωστε, μόνο μέσα από αυτό το γενικότερο πλαίσιο μπορούν να εξαχθούν 

τα συγκεκριμένα πολιτικά του συμπεράσματα σχετικά με τη Γαλλία και τη 

Βρετανία. Ή δ η , δηλαδή, αν δούμε την Ιστορία του από την πλευρά των μηνυ­

μάτων που εκπέμπει άμεσα και έμμεσα περί της εθνικής ταυτότητας των Βρε­

τανών, γίνεται σαφές ότι η αντιστοιχία μεταξύ αρχαίας Ελλάδας και Ευρώπης 

εξυπηρετεί στο έργο αυτό έναν εθνικό βρετανικό λόγο, ο οποίος δεν κοιτάζει 

προσήλωση στο πολίτευμα και στη βασιλική οικογένεια, η οποία αποτελεί το πιο σίγουρο 
στήριγμα της πολιτικής τάξης και το πιο αποθαρρυντικό εμπόδιο στην περιπέτεια της επα­
νάστασης, επικράτησε μεταξύ των Μακεδόνων». 

11. Οι παραλληλισμοί, άμεσοι και έμμεσοι, μεταξύ αρχαίας Αθήνας και ναπολεόντειας 
Γαλλίας είναι συχνοί. Βλ. χαρακτηριστικά την απόδοση ευθυνών για τον Πελοποννησιακό 
πόλεμο στο δημοκρατικό ιμπεριαλισμό της Αθήνας, στο ίδιο, τ. Λ', σ. 3. Επίσης, το σχόλιο 
του Mitford για τη δίκη των στρατηγών της ναυμαχίας των Αργινουσών, στο ίδιο, τ. Γ', 
σ.459-463. 

12. Για τον Mitford η αρετή των Σπαρτιατών είναι μεν πραγματική αρετή, αλλά 
δεν μτζορζί να έχει εφαρμογές στο σύγχρονο του πολιτικό κόσμο. Για την ιστορία του σπαρ­
τιατικού προτύπου ως μοντέλου αρετής στη Βρετανία του 18ου αιώνα, καθώς και για τα 
ρουσσωΐκά συμφραζόμενα που αρχίζει να αποκτά στο γύρισμα του αιώνα, βλ. Elizabeth 
Rawson, The Spartan Tradition in European Thought, Οξφόρδη 1969, σ. 344-357. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία του 19ου αι. 75 

μόνο εντός του βρετανικού πολιτικού σώματος, αλλά και έξω απ' αυτό, στον 

ευρύτερο ευρωπαϊκό χίόρο, για να αποκτήσει ιδεολογικά ερείσματα. 

Απ' την άλλη μεριά όμως είναι σαφές ότι ο Mitford θεωρεί όλους τους 

Έλληνες ένα «έθνος». Η ελληνικότητα των Μακεδόνων παραδείγματος χάριν 

δεν αμφισβητείται στο έργο του' αντίθετα, ο έπαινος της Μακεδονίας στηρίζεται, 

σε μεγάλο βαθμό στο γεγονός ότι ο Φίλιππος επιτέλεσε έργο εθνικής ενοποίη­

σης. Είναι χαρακτηριστικό επίσης από την άποψη αυτή, ότι ο Mitford θεωρεί 

τον Πελοποννησιακό πόλεμο «εμφύλιο πόλεμο»13. Ποιους στόχους εξυπηρετούν 

λοιπόν τα ((εθνικά» συμφραζόμενα της ελληνικότητας στην Ιστορία αυτή; 

Αυτό που πρέπει να προσέξουμε εδώ είναι ότι, παρά την απόρριψη της 

αρχαιοελληνικής «πολιτικής», ο Mitford είναι θαυμαστής της ελληνικής αρ­

χαιότητας σε θέματα φιλολογικά και αισθητικά, τα οποία εν πολλοίς θεωρεί 

ζήτημα «ορθού γούστου». Θεωρεί δηλαδή την αρχαία ελληνική γραμματεία, και 

ακόμα περισσότερο την αρχαία ελληνική τέχνη, οκ ιδανικά πνευματικά και καλ­

λιτεχνικά επιτεύγματα, ικανά να αποτελέσουν αδιασάλευτα κριτήρια της εξέ­

λιξης του πνευματικού πολιτισμού ανά τους αιώνες14. Επίσης, θεωρεί την πο­

λεμική αρετή των Ελλήν&>ν αιώνιο σύμβολο ((πατριωτισμού)). Αυτές οι θετικές 

σημάνσεις της ελληνικότητας στο έργο του αντικατοπτρίζουν ένα πρώιμο στά­

διο στην εξέλιξη του βρετανικού λόγου περί ελληνικής αρχαιότητας· ένα στά­

διο κατά το οποίο ορισμένες πτυχές του αρχαίου ελληνικού πολιτισμού, αλλά 

όχι και η αρχαιοελληνική κοινωνική και πολιτική εμπειρία στο σύνολο της, γί­

νονται αντικείμενα εξιδανίκευσης. Ωστόσο, μέσα στο έργο του Mitford, όπου 

οι «αρνητικές» σημασιοδοτήσεις του αρχαιοελληνικού τόπου είναι τόσο έντο­

νες, αυτές οι θετικές σημασίες της ελληνικότητας θα έμεναν αναγκαστικά έωλες, 

εάν δεν επιστρατευόταν η συνεισφορά ενός ιδιαίτερου, «ενεργητικού πνεύματος», 

σύμφυτου με την εθνική υπόσταση των αρχαίων Ελλήνων, για να καλύψει το 

ερμηνευτικό κενό. Μεταφέρω εδώ ένα χαρακτηριστικό απόσπασμα, που αφορά 

τα αίτια και τα αποτελέσματα των Περσικών πολέμων: 

«Αν η ιδιοσυγκρασία του λαού της χαρακτηριζόταν από αδράνεια, η Ελ­

λάδα ίσως να παρέμενε άγνωστη επί μακρόν... Ωστόσο, η αδράνεια δεν ήταν 

στο χαρακτήρα ούτε του λαού ούτε το̂ ν κυβερνήσεων της Ελλάδας... κι έτσι 

ορισμένα περιστατικά, που στην αρχή φαίνονταν ασήμαντα, ...οδήγησαν σύν­

τομα σ' αυτούς τους πολέμους, οι οποίοι, εξαιτίας γεγονότων που έρχονται σε 

αντίθεση με κάθε ανθρώπινη προσδοκία και πρόβλεψη, ανέβασαν το όνομα της 

Ελλάδας στην κορυφή της στρατιωτικής δόξας. Κι έτσι, δίνοντας νέα και δυ­

νατή ώθηση στην ιδιοσυγκρασία και στο πνεύμα του λαού, συνεισέφεραν τα μά-

13. W. Mitford, ό.π., τ. Δ', σ. 3. 
14. Στο ίΟιο, τ. Β', σ. 288-289. 



76 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

λίστα α αυτά τα καταπληκτικά επιτεύγματα του νου, σε όλους τους τομείς της 

επιστήμης και της τέχνης, αναδεικνύοντας τους Έλληνες αυτής της εποχής και 

της επόμενης στο πιο σημαντικό κόσμημα της ιστορίας της ανθρωπότητας»1 5. 

Έτσι , οι αναφορές στο «ενεργητικό πνεύμα» το^ν Ελλήνων «εξηγούν», μέσα 

στο έργο του Mitford, εκείνα τα γεγονότα και εκείνα τα χαρακτηριστικά της 

αρχαίας ελληνικής ιστορίας που θεωρούνται «καταπληκτικά)) και «απρόβλε­

πτα)). Με άλλα λόγια, η έννοια της εθνικής ιδιαιτερότητας των Ελλήνων εξυπη­

ρετεί τους ιστοριογραφικούς σκοπούς του Mitford ως υποκατάστατο μιας αμι­

γώς ιστορικής ερμηνείας: σε αυτήν αποδίδονται οι «εξαιρετικές» και οι «ανε­

ξήγητες» πτυχές της αρχαιοελληνικής ιστορίας, τα επιτεύγματα εκείνα που 

θεωρείται ότι υπερβαίνουν τις συγκεκριμένες ιστορικές παραμέτρους μέσα στις 

οποίες αναπτύχθηκε ο αρχαίος ελληνικός πολιτισμός. 

β. Η ανασκευή τον μιτφορντιανον παραοείγματος και οι ρητορικές λειτουργίες τον ((εθνι­

κού» μέσα στην αρχαιοελληνική ιστοριογραφία των μέσων τον αιώνα : Connop Thirlwall 

και George Grote 

Οι λόγοι που η Ιστορία του Mitford αρχίζει να θεωρείται σκανδαλωδώς ανε­

παρκής στους κύκλους των προοδευτικοί βρετανών διανοουμένων από την τρίτη 

δεκαετία του 19ου αιώνα και μετά είναι ποικίλοι και έχουν να κάνουν με αλλα­

γές που συμβαίνουν στην εκπαίδευση, στις κλασικές σπουδές, αλλά και στην 

ευρύτερη κοινωνία της Βρετανίας' αλλαγές που δεν έχουμε τη δυνατότητα να 

εξετάσουμε εδώ επαρκώς. Θα έλεγα, ωστόσο, ότι κοινός παρονομαστής όλων 

των κριτικών που δέχεται ο Mitford αυτή την εποχή είναι ότι από την Ιστορία 

του απουσιάζει η ιστορική εξήγηση των ελληνικών επιτευγμάτων στη φιλοσο­

φία και στην τέχνη. 

«Ένας συγγραφέας που αφήνει ανεξερεύνητη την ιστορία των ιδεών των 

Ελλήνων, σίγουρα αδυνατεί να αποτιμήσει, έστω και στοιχειωδώς, τη θέση 

τους μέσα στην ιεραρχία της ανθρώπινης προόδου», εξανίσταται ο μετέπειτα 

ιστορικός της αρχαίας Ελλάδας George Grote από τις σελίδες του Westminster 

Review το 1826,1 6 και στο σημείο αυτό η κριτική του στον Mitford μοιάζει 

να υπαινίσσεται ένα αίτημα να απεκδυθεί η αρχαιοελληνική εμπειρία εντελώς 

τα πολιτικά της συμφραζόμενα. Ό λ η όμως η υπόλοιπη επιχειρηματολογία του 

Grote επιβεβαιώνει πως το αίτημα του κάθε άλλο παρά αυτό είναι. Αντίθετα, 

το κύριο του μέλημα, τόσο εδο'), όσο και αργότερα στην Ιστορία του, είναι να 

αποδείξει ότι οι δημοκρατικοί θεσμοί της Αθήνας αποτέλεσαν τον κινητήριο 

μοχλό του ελληνικού «θαύματος». Στην πραγματικότητα δηλαδή το αίτημα 

15. Στο ίοιο, τ. Λ', σ. 456-457. 

16. George Grote, «Institutiones of Ancient Greece», Westminister Review, 5 

(Απρ. 1826), 281. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον J9ov αι. 77 

του Grote, όπως και πολλών άλλων φιλελευθέρων διανοουμένων της εποχής 

αυτής στη Βρετανία, είναι να χάσει το αρχαιοελληνικό παράδειγμα τη δισημία 

του: να πάψει να είναι φορέας θετικών αισθητικών και πνευματικών αξιο')ν από 

τη μια μεριά και αρνητικών πολιτικών αξιών από την άλλη, και να αναδειχθεί 

σε έναν σημασιολογικά ενιαίο «τόπο», όπου συναντώνται προοδευτικές κοινω­

νικές, πολιτικές και πολιτιστικές αξίες1 7. 

Η πρώτη αξιόλογη απόπειρα ανασκευής του Mitford από φιλελεύθερη οπτική 

γωνία ήταν η Ιστορία τη; Ελλάδας του Connop Thirlwall, η οποία εκδόθηκε 

σε 8 τόμους μεταξύ του 1835 και του 1844, στο πλαίσιο της μη ακαδημαϊκής, 

αλλά έγκυρης σειράς Cabinet Cyclopedia. Ο Thirlwall, ο οποίος υπήρξε δρα­

στήριο μέλος της ακαδημαϊκής κοινότητας του Cambridge μέχρι την παραί­

τηση του για ιδεολογικούς λόγους το 1834, ήταν ένθερμος γερμανιστής και, 

μαζί με ένα σημαντικό αριθμό βρετανών διανοουμένου της τρίτης και της τέ­

ταρτης δεκαετίας του 19ου αιώνα, υποστήριξε τη ριζική μεταρρύθμιση των κλα­

σικοί σπουδών στη βάση γερμανικών μεθοδολογικών μοντέλων. Η Ιστορία του 

είναι εν πολλοίς μια Ιστορία του αρχαίου ελληνικού «έθνους»,18 η οποία ακο­

λουθεί ένα κυκλικό οργανιστικό ιστοριογραφικό σχήμα ανάπτυξης, ακμής, πα­

ρακμής και πτώσης. 

Ας σημειώσουμε εδώ ότι το σχήμα αυτό εφαρμόζει πιστά τη φιλοσοφική 

περιοδολόγηση της Ιστορίας, που αναπτύχθηκε θεωρητικά από τον Thomas 

Arnold, ως παράρτημα της έκδοσης του Θουκυδίδη, το 1835 1 9. Σύμφωνα 

με τον Arnold, η οικουμενική Ιστορία, η οποία παραμένει προνοιακή Ιστορία, 

διαρθρώνεται σε αλλεπάλληλους κύκλους εθνικών ιστοριών. Αυτό επιτρέπει στον 

φιλοσοφικά ενημερωμένο ιστορικό να διακρίνει παρόμοια στάδια ανάπτυξης με­

ταξύ διαφορετικοί εθνών. Έ τ σ ι , μπορεί να συγκρίνει τα κοινοτικά και πολι­

τικά δεδομένα δύο διακριτών ιστορικών κοινωνιών, εφόσον αυτές βρίσκονται σε 

ανάλογα στάδια οργανικής εξέλιξης2 0. 

17. Πβ. και Τ. Β. Macaulay, «On Mitford's History», Knight's Quarterly Maga­
zine, 1824, αναδημοσιευμένο στα Complete Works of Τ. B. Macaulay, έκδοση Albany, 12 
τόμοι, Λονδίνο 1898, τ. ΙΑ', σ. 365-393. 

18. Χαρακτηριστικά, οι όροι «ελληνικό έθνος» και «εθνικός» (national) εμφανίζονται 
και στους τίτλους των κεφαλαίων του Thirlwall. Βλ. C. Thirlwall, A History of Greece..., 
τ. Α', κεφ. 4, σ. 79 κ.ε., «The Hellenic Nation», κεφ. 10, σ. 371 κ.ε., «National Institu­
tions and Forms of Government». 

19. Thomas Arnold, Θουκυδίδης: The History of the Peloponnesian War by Thu-
cydides [1835], 3η έκδοση, 3 τόμοι, Οξφόρδη 1947, τ. Α', σ. 503-524. Για τη θεωρία της 
Ιστορίας που διαμορφώνει ο Arnold διαβάζοντας Vico, και την οποία εφαρμόζει ο Thirl­
wall, βλ. την κλασική μελέτη του Duncan Forbes, The Liberal Anglican Idea of Hi­
story, Καίμπριτζ 1952. 

20. Σύμφωνα με τον Arnold, η Βρετανία μετά το 1688 βρισκόταν σε ανάλογη φάση 



78 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

Εφαρμόζοντας αυτό το μοντέλο στην Ιστορία του, ο Thirlwall κατορθώ­

νει να αντιστρέψει την ερμηνεία του Mitford ως προς τον «αφύσικο» χαρα­

κτήρα της πολιτειακής εξέλιξης του αρχαιοελληνικού κόσμου. Η κατάλυση της 

μοναρχίας και η εγκαθίδρυση δημοκρατικοί πολιτευμάτων θεωρούνται τώρα 

στάδια μιας φυσιολογικής διαδικασίας κοινωνικής και πολιτικής προόδου, ενώ 

η Αθήνα, απαλλαγμένη από τα συμφραζόμενα βίας και αναρχίας που της προ­

σέδιδε ο Mitford, καταλαμβάνει εδώ κεντρικότερη θέση μέσα στην ελληνική 

ιστορία. Αξίζει να σημειωθεί, ωστόσο, ότι η ανασκευή της αρνητικής εικόνας 

της Αθήνας δεν είναι ακόμα πλήρης στο έργο αυτό: ο Thirlwall κρατάει τις 

αποστάσεις του από την αθηναϊκή δημοκρατία της μετά τον Περικλή περιό­

δου21 και συνεχίζει να θεο^ρεί την Αθήνα υπεύθυνη για το ξέσπασμα του Πε­

λοποννησιακού πολέμου, γεγονός που μέσα στο ερμηνευτικό του σχήμα αντι­

προσωπεύει την αρχή του τέλους του ελληνικού πολιτισμού22. 

Εκ πρώτης όψεως λοιπόν, η Ιστορία του Thirlwall φαίνεται να υπάγει 

την αρχαιοελληνική περίπτωση σε κάποιους ευρύτερους ιστορικούς νόμους. 

Ωστόσο, αυτή η υπαγωγή είναι σε μεγάλο βαθμό φαινομενική. Πράγματι, ενώ, 

από τη μία μεριά, η εξελικτική πορεία των Ελλήνων φαίνεται να ακολουθεί 

σε γενικές γραμμές τα ίδια στάδια με την εξελικτική πορεία όλων των εθνών, 

από την άλλη, ο ιστορικός αποδίδει την εξαιρετική ταχύτητα με την οποία οι 

Έλληνες «προοδεύουν» στην εξαιρετική ικανότητα για πρόοδο, που εγγενώς 

τους χαρακτηρίζει ως έθνος. Παραδείγματος χάριν, σχολιάζοντας την κατάλυση 

των μοναρχικών πολιτεύματος των ηρωικών χρόνων και την εγκαθίδρυση πο­

λιτειών, ο Thirlwall αναγνωρίζει ότι η αφορμή αυτής της πολιτικής αλλαγής 

ήταν η αναστάτωση που ακολούθησε τον τρωικό πόλεμο. Υποστηρίζει όμο ς̂ 

ότι η πραγματική της αιτία «βρισκόταν πολύ βαθύτερα... στο χαρακτήρα του 

λαού — στην ενεργητικότητα και στην ευκολία προσαρμογής που τον απέτρεψε 

από το να μείνει στάσιμος, ακόμα και στην παιδική του ηλικία, μέσα στο κα­

λούπι των ανατολίτικων θεσμών, και από το να εγκαταλείψει ο,τιδήποτε κι αν 

άρχισε προτού περάσει απ' όλα του τα στάδια»23. Και βέβαια, αυτό το «προο­

δευτικό» ελληνικό πνεύμα, το οποίο αποτελεί τον κινητήριο μοχλό και την απώ­

τατη αιτία όλων το̂ ν ιστορικών εξελίξεων σε κάθε τομέα, είναι φυλετικά προσ­

διορισμένο και αμιγώς ευρωπαϊκό: 

«...η ιδιαίτερη σφραγίδα που ξεχώρισε τους Έλληνες από όλα τα άλλα έθνη 

με την Ελλάδα του Θουκυδίδη. Και οι δύο περίοδοι ήταν περίοδοι «άνδρωσης» της κοινω­
νίας κατά τις οποίες το «κοινό» αναδεικνύεται και συμμετέχει στη νομή της πολιτικής εξου­
σίας. Βλ. Τ. Arnold, ό.π., τ. Α', σ. 519 και τ. Γ', σ. χίν. 

21. C. Thirlwall, A History of Greece..., τ. Α', σ. 409-411. 
22. Στο ίδιο, τ. Γ, σ. 119-120. 
23. Στο ίδιο, τ. Α',σ. 395. 



. [ρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 79 

στον κόσμο τους εντυπώθηκε από τη μικρή φυλή που πρώτη εισήγαγε ανά­

μεσα τους το όνομα Έλληνες. Οδηγούμαστε λοιπόν να θεωρήσουμε αυτούς τους 

ανθρώπους όχι ως ξένους, όπως τους υποτιθέμενους Αιγυπτίους, Λίβυους και 

Φοίνικες επήλυδες, αλλά μάλλον ως κλάδο της πελασγικής οικογένειας που αντι­

προσώπευε το καλύτερο και καθαρότερο της αίμα...» 2 4. 

Βλέπουμε, δηλαδή, ότι, ενο') η ελληνικότητα γίνεται αντιληπτή με σαφείς 

όρους εθνικής ιδιαιτερότητας στην Ιστορία του Thirlwall, οι ευρύτερες ευρω­

παϊκές της σημασίες επίσης τονίζονται. Έτσι , η εννοιολογική δισημία του ελ­

ληνικού «τόπου», ο οποίος παραπέμπει στις ιδιαιτερότητες του ελληνικού έθνους 

αφενός και στην υπεροχή του (υπερεθνικού) ευρωπαϊκού πνεύματος αφετέρου, 

ενισχύεται. 

Επίσης, η οργάνωση της αρχαιοελληνικής ιστορίας πάνω σε εθνικές βάσεις 

κάνει ευκολότερο τον εξοβελισμό της Μακεδονίας και των συμφραζομένων της 

από τον ελληνικό «τόπο» στην Ιστορία αυτή. Ο Thirlwall περιγράφει τους 

Μακεδόνες ως «ξένους» στους τελευταίους τόμους της Ιστορίας του, ισχυρίζε­

ται ότι οι εκστρατείες του Αλέξανδρου ανήκουν «στην ιστορία του κόσμου μάλ­

λον, παρά στην ιστορία της Ελλάδας» 2 5 και παρουσιάζει την ανταρσία του 

Ά γ η εναντίον της Μακεδονίας το 330 π.Χ. ως εθνικοαπελευθερίοτικό αγώνα 2 6 . 

Με αυτόν τον τρόπο το αρχαιοελληνικό παράδειγμα αποκτά μεγαλύτερη σημα­

σιολογική συνοχή, καθώς το κατεξοχήν «παρόν» της αρχαιοελληνικής ιστορι­

κής εμπειρίας ταυτίζεται με την κλασική εποχή, με την Αθήνα και τη Σπάρτη. 

Η ιστορία του αρχαίου ελληνισμού επικεντρώνεται ακόμα περισσότερο γύ­

ρω από την Αθήνα του 5ου αιώνα π.Χ. στην Ιστορία της Ελλάδας του George 

Grote, η οποία εκδίδεται σε 12 τόμους μεταξύ του 1845 και του 1856. Ο 

Grote, ο οποίος υπήρξε ένας από τους στενότερους συνεργάτες του B e n t h a m 

στη δεκαετία του 1820 και ηγέτης της πτέρυγας των ριζοσπαστών στο αγ­

γλικό κοινοβούλιο στη δεκαετία του 18302 7, εισάγει σημαντικές καινοτομίες 

τόσο στην περιοδολόγηση της αρχαιοελληνικής ιστορίας ως συνόλου, όσο και 

στην ερμηνεία του ιδιαίτερου ρόλου της Αθήνας μέσα σε αυτήν. 

24. Στο ίδιο, τ. Α', σ. 85. Πβ. τα επιχειρήματα του Martin Bernal για τον εξοβελι­
σμό των ανατολικών επιρροών από το αρχαιοελληνικό παράδειγμα από τους γερμανούς ελ­
ληνιστές της περιόδου και την επίδραση των ιδεών τους στη Βρετανία στο Black Athena; 
The Afroasiatic Roots of Classical Civilization, τόμος Α', 2η έκδοση, Λονδίνο 1991, σ. 
281-336. 

25. C. Thirlwall, A History..., τ. ΣΤ', σ. 120. 
26. Στο ίδιο, τ. ΣΤ', σ. 257. 

27. Για βιογραφικά στοιχεία του Grote βλ. κυρίως Μ. L. Clarke, George Grote: A 
Biography, Λονδίνο 1962, αλλά και William Thomas, The Philosophic Radicals: Nine 
Studies in Theory and Practice 1817-1841, Οξφόρδη 1979, σ. 406-438. 



80 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

Καταρχήν, ο Grote ταυτίζει τη χρονολογία εκκίνησης της «ιστορικής πε­

ριόδου» με την πρώτη Ολυμπιάδα (776 π.Χ.), υποστηρίζοντας ότι τα ομηρικά 

χρόνια είναι περίοδος απροσπέλαστη από την επιστημονική ιστορία2 8. Δεύτε­

ρον, ακόμα και μέσα σε αυτά τα ήδη περιορισμένα χρονολογικά όρια, υποστη­

ρίζει ότι όλη η περίοδος μέχρι την εποχή του Πεισίστρατου δεν αποτελεί παρά 

μια περίοδο προετοιμασίας για τα επόμενα στάδια της ελληνικής ιστορίας. Τέ­

λος—και εδώ οι καινοτομίες που εισάγει στο ζήτημα της περιοδολόγησης συ­

ναντιούνται με την επανερμηνεία της αθηναϊκής δημοκρατίας που επιτελείται 

στο έργο του— ο Grote μεταθέτει τη στιγμή της γένεσης της αθηναϊκής δη­

μοκρατίας από τον Σόλωνα στον Κλεισθένη29. Αυτό συνεπάγεται και τη μετα­

τόπιση των χρόνων της ακμής της στην περίοδο που μεσολαβεί μεταξύ του 

Περικλή και του Δημοσθένη. Είναι αυτές οι επιλογές που, μαζί με την υπερά­

σπιση του θεσμού του εξοστρακισμού30 και της προσωπικότητας του Κλέωνα,3 1 

δίνουν το στίγμα της μετατόπισης των συμφραζομένων του αθηναϊκού πολι­

τεύματος προς μια πιο ριζοσπαστική του ερμηνεία στην Ιστορία του Grote. 

Εξίσου καινοτόμα είναι, εξάλλου, και η ερμηνεία του των Πελοποννησια­

κών πολεμούν. Παρόλο που αυτοί οι πόλεμοι συνεχίζουν να σημασιοδοτούν στο 

έργο του την αρχή του τέλους για την ελληνική ιστορία, ο Grote απαλλάσσει 

πλήρως την Αθήνα από την ευθύνη για το ξέσπασμα τους 3 2. Ακόμα και για 

τη μετατροπή της συμμαχίας της Δήλου σε αθηναϊκή ηγεμονία, ο Grote υπο­

στηρίζει πως ευθύνονταν οι ίδιες οι σύμμαχες πόλεις: η έλλειψη πολεμικής αρε­

τής μεταξύ των πολιτών τους τις ώθησε να εξαγοράσουν οικειοθελώς τη συμ­

μετοχή τους στους κοινούς αμυντικούς σκοπούς της συμμαχίας, πληρώνοντας 

φόρο υποτέλειας3 3. Έτσι , με τον εξαγνισμό της αθηναϊκής πολιτικής από τις 

«ιμπεριαλιστικές» και επεκτατικές προθέσεις που της προσέδιδαν προγενέστεροι 

ιστορικοί, η ανασκευή του αρχαιοελληνικού παραδείγματος ολοκληρώνεται. Ό -

28. G. Grote, A History of Greece..,, τ. Α', σ. ix-x. Πβ. και στο ίδιο, τ. Α', σ. 331 
κ.ε., όπου ο Grote αναπτύσσει θεωρητικά τη διάκριση μεταξύ μυθικής και θετικιστικής 
συνείδησης, στηριζόμενος στον Vico και στον Comte. 

29. Πβ. στο ίδιο, τ. Γ', σ. 123-128, όπου σχολιάζει τους νόμους του Σόλωνα, και 
ατο ίδιο, τ. Δ', σ. 54-91, όπου πραγματεύεται τις μεταρρυθμίσεις του Κλεισθένη. 

30. Στο ίδιο, τ. Γ , σ. 147 και τ. Δ', σ. 82-89. 

31. Στο ίδιο, τ. ΣΤ', σ. 26-27, 258-265. Πβ. C. Thirlwall, A History..., τ. Γ , 
σ. 186-187. 

32. G. Grote, A History of Greece..., τ. Ε', σ. 357. 

33. Στο ίδιο, τ. Ε', σ. 154-155. Στο σημείο αυτό ο Grote κάνει επίσης έναν παραλ­
ληλισμό μεταξύ της «οικειοθελούς» υποταγής των συμμάχων στην Αθήνα και της εξίσου 
((οικειοθελούς» υποταγής των ινδών ηγεμόνων στη Βρετανία. Και στις δύο περιπτώσεις, 
αυτό που δικαιώνει τη συγκέντρωση εξουσίας στα χέρια της ισχυρότερης δύναμης είναι η 
στρατιωτική της υπεροχή, δηλαδή η ικανότητα της να παράσχει ασφάλεια στον υποτελή 
«σύμμαχο». 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 81 

πως γράφει ο J o h n S t u a r t Mill, με τον Grote η ιστορία της αρχαίας Ελλάδας 

γίνεται ένα «έπος με ήρωα την Αθήνα ως συλλογική προσωπικότητα» 3 4. 

Παράλληλα, το αρχαιοελληνικό ιδεώδες αποκτά συγκεκριμένες πολιτικές 

και κοινωνικές ρίζες, εδραιώνεται πάνω στους παιδευτικούς θεσμούς της αθη­

ναϊκής δημοκρατίας και στην πολιτική αυτονομία της πόλης-κράτους. Ο Grote, 

ακόμα πιο εμφατικά απ' ό,τι ο Thirlwall, θα αποκλείσει από τον ελληνικό 

«τόπο» τη Μακεδονία, τον Φίλιππο και τον Αλέξανδρο, υποστηρίζοντας ότι η 

αυτοκρατορία του Αλέξανδρου ήταν «ασιατική» και ότι η ζωή του ελληνισμού 

τελειώνει με την υποταγή των πόλεων-κρατών από τον Φίλιππο 3 5 . «Ο Ελλη­

νισμός, με την πρέπουσα έννοια του όρου», γράφει, «ήταν το σύνολο των συνη­

θειών, των συναισθημάτων, των πράξεων και των σκέψεων που εκφράστηκαν 

από τους Έλληνες κατά την περίοδο της αυτονομίας τους... Δεν πέρασε ποτέ 

στην Ασία... Η ζωτική του δύναμη, το δημιουργικό του πνεύμα, η ικανότητα 

του για αυτοοργάνωση και η ενεργητική του προδιάθεση για πολιτική συμ­

μετοχή καταπνίγηκαν και σταδιακά έσβησαν»3 6. 

Πώς προσεγγίζεται λοιπόν η έννοια της ελληνικότητας μέσα στην ιστοριο­

γραφία της ελληνικής αρχαιότητας; Και τί σημαίνουν τα «εθνικά» της συμ­

φραζόμενα μέσα σε αυτά τα πλαίσια; Οι βρετανικές Ιστορίες της Αρχαίας Ελ­

λάδας που γράφονται στο γύρισμα και στο πρώτο μισό του 19ου αι. δεν ανή­

κουν, βέβαια, στην κατηγορία των «εθνικών» ιστορικών αφηγήσεων. Αποτε­

λούν, ωστόσο, τμήμα μιας γενικότερης προσπάθειας εθνικού επαναπροσδιορι­

σμού3 7. Η απόρριψη από τον Mitford όλων των «κλασικών» πολιτειακών προ­

τύπων και η σχροφί] του προς τη γηγενή, βρετανική πολιτική παράδοση δηλώ­

νει πως η στροφή από τη Ρώμη στην Ελλάδα στο πλαίσιο των κλασικών σπου­

δών διαπλέκεται με μια διαδικασία ευρύτερου επανακαθορισμού των ορίων με­

ταξύ κλασικής ιστοριογραφίας αφενός και εθνικής ιστοριογραφίας αφετέρου3 8. 

34. J. S. Mill, «Grote's History of Greece», Edinburgh Review, 48 (Οκτώβριος 

1853), 431. 

35. G. Grote, A History of Greece..., τ. ΙΑ', σ. 328-329, 376 και τ. IB', σ. 85-96. 

36. Στο ίδιο, τ. IB', σ. 91-92. 

37. Το ζήτημα αυτό θίγεται, αν και δεν εξαντλείται, στην αγγλόφωνη βιβλιογραφία 

περί «Ελληνισμού». Βλ. κυρίως, Frank Turner, The Greek Heritage in Victorian Britain, 

Λονδίνο 1981, σ. 1-3, M. Bernal, Black Athena, σ. 209-223, Christopher Stray, Classics 

Transformed : Schools, Universities and Society in England 1830-1960, Οξφόρδη 1998, 

σ. 23-29. 

38. Αξίζει να σημειωθεί εδώ ότι ο σημαντικότερος εκπρόσωπος της βρετανικής «εθνι­

κής» ιστοριογραφίας των μέσων του 19ου αιώνα, ο Τ. Β. Macaulay, ασκεί μεν δριμεία κρι­

τική στον Mitford για τον τρόπο που ερμηνεύει τα πολιτικά συμφραζόμενα της αρχαιοελ­

ληνικής εμπειρίας, συμφωνεί όμως με τις απόψεις του όσον αφορά την ακαταλληλότητα της 

αρχαίας ελληνικής και λατινικής γραμματείας ως πεδίου άντλησης σύγχρονων πολιτικών 

συμπερασμάτων, καθώς και όσον αφορά τον αμιγώς «αγγλικό» χαρακτήρα του πατριωτι-

6 



82 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

Την εποχή που γράφουν ο Thirlwall και ο Grote, αυτά τα νέα όρια έχουν 

πλέον εμπεδωθεί μέσα στη βρετανική ιστοριογραφία. Η επιστροφή για διδα­

κτικούς σκοπούς στην κλασική ιστορία γίνεται με νέους όρους και με δεδομένη 

τη διάκριση «αρχαίων» και «νεοτερικών» πολιτικών πραγμάτων. Ωστόσο, η 

κλασική ιστοριογραφία μπορεί ακόμα να προσφέρει διδάγματα μέσω της πα­

ραβολής, καθώς και μέσω της δυνατότητας της να στεγάσει μια εναλλακτική 

ουτοπία. Επίσης, στο βαθμό που ο αρχαιοελληνικός κόσμος συνεχίζει να αντιμε­

τωπίζεται μέσα στη βρετανική ιστοριογραφία ως το κλασικό ανάλογο της νεό­

τερης ευρωπαϊκής ιστορίας στην ολότητα της, μπορούμε να πούμε ότι η κλασι­

κή ιστοριογραφία αυτής της εποχής συμπληρώνει τη λειτουργία της εθνικής 

ιστοριογραφίας, βοηθώντας στον επαναπροσδιορισμό του ευρύτερου συνόλου, μέ­

ρος του οποίου θεωρείται το έθνος (στην περίπτωση αυτή το βρετανικό έθνος). 

Σύμφωνα με αυτήν την τελευταία άποψη, αυτό που διακυβεύεται μέσα από 

τη διαδικασία επανερμηνείας της αρχαιοελληνικής ιστορίας δεν είναι η βρε­

τανική ταυτότητα, αλλά η ταυτότητα ολόκληρου του ευρωπαϊκού πολιτισμού. 

Το ενδιαφέρον, ωστόσο, είναι ότι αυτή η διαδικασία επαναπροσδιορισμού του 

αρχαιοελληνικού παραδείγματος ως κατεξοχήν «ευρωπαϊκού» συνάδει με την 

επανοργάνωσή του σε μορφή εθνικού αφηγήματος. Και το ερώτημα που προ­

κύπτει είναι, ποιο ρόλο παίζουν οι «εθνικές» σημάνσεις της ελληνικότητας μέσα 

σε αυτά τα πλαίσια; Με άλλα λόγια, εφόσον ο προσδιορισμός της «εθνικής» 

ταυτότητας των αρχαίων Ελλήνων δεν είναι αυτοσκοπός στην περίπτωση αυτή, 

ποιες είναι οι ρητορικές λειτουργίες του «εθνικού» μέσα στις ευρύτερες αφηγη­

ματικές παραμέτρους της ιστοριογραφίας του αρχαίου ελληνισμού; 

Η δική μου απάντηση σε αυτό το ερώτημα είναι ότι τα «εθνικά» συμφρα­

ζόμενα της ελληνικότητας επιτελούν εδώ μια διττή αφηγηματική λειτουργία: 

παίζουν ένα ρόλο ομογενοποιητικό αφενός και διαμεσολαβητικό αφετέρου. Κα­

ταρχήν, η «εθνοποίηση» του αρχαιοελληνικού παραδείγματος συμβάλλει ση­

μαντικά στην ομογενοποίησή του και στην ιεράρχηση των επιμέρους «τόπων» 

στο εσωτερικό του. Έτσι, όχι μόνο κάποια από τα προγενέστερα συμφραζόμενα 

του απεμπολούνται εντελώς (η «πεφωτισμένη δεσποτεία» του Φίλιππου και 

του Αλέξανδρου για παράδειγμα, η οποία, όπως είδαμε, υπήρξε καίριας σημα­

σίας στην ερμηνεία του Mitford), αλλά και πολιτικές και πολιτιστικές αξίες 

παραδοσιακά συνδεδεμένες με την Αθήνα και τη Σπάρτη παραμένουν μεν εντός 

του παραδείγματος, επανιεραρχούνται όμως και επαναξιολογούνται, καθώς πα­

ρουσιάζονται ως αξίες συνεπακόλουθες διαφορετικών σταδίων εξέλιξης, μέσα 

σε μια ενιαία διαδικασία εθνικής προόδου. 

σμού των νεότερων Βρετανών. Βλ. Τ. Β. Macaulay, «On Mitford's History», στα Com­
plete Works of T. B. Macaulay, τ. ΙΑ', σ. 365-393 και T. Β. Macaulay, «History» [Edin­
burgh Review, 1828], στο ίδιο, τ. Ζ', σ. 167-220. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ου αι. 83 

Όταν, παραδείγματος χάριν, ο Thirl wall σχολιάζει τους θεσμούς του Λυ­

κούργου, γράφει ότι «τα θεμέλια της δωρικής κοινοπολιτείας ανήκουν στην πα­

λιά ελληνική κοινωνική δομή» και ότι «οι κατακτητές της Πελοποννήσου, με 

το πολεμικό τους πνεύμα, διατήρησαν τις πολιτικές πεποιθήσεις των προγό­

νων τους, οι οποίες ήταν οι πεποιθήσεις ολόκληρου του ελληνικού έθνους»39. 

Έτσι, καταφέρνει να εντάξει τη δο^ρική και «ανελεύθερη» Σπάρτη στο πλαίσιο 

της ελληνικής ιστορίας ως εκπρόσωπο μιας ξεπερασμένης, απολιθωμένης εκ­

δοχής του ελληνικού πνεύματος. Παράλληλα, αυτό του επιτρέπει να παρουσιά­

σει στη συνέχεια τα κοινωνικο-πολιτικά χαρακτηριστικά των πόλεων της Ιω­

νίας και της δημοκρατικής Αθήνας ως μεταγενέστερες, και άρα εξελιγμένες 

ιστορικές εκφάνσεις του ίδιου πνεύματος, το οποίο αναδεικνύεται σε κινητήρια 

δύναμη της ελληνικής ιστορίας ως όλου. 

Δεύτερον, μέσα από ένα πολλαπλό παιχνίδι προβολών και ταυτίσεων, που 

στήνεται στο πλαίσιο της «αναμορφωμένης» αρχαιοελληνικής ιστοριογραφίας 

των μέσων του 19ου αιώνα, τα «εθνικά» συμφραζόμενα της ελληνικότητας δια­

μεσολαβούν μεταξύ μιας σειράς επιμέρους αξιών (κοινωνικού, ηθικού και αισθη­

τικού χαρακτήρα) και ενός συνολικότερου φιλελεύθερου οράματος, το οποίο απο­

σκοπεί να συνδυάσει αυτές τις αξίες και να τις επενδύσει με την ηθική βαρύ­

τητα της αρετής του «πατριωτισμού». Έτσι, το «εθνικό» πνεύμα των Ελλή­

νων, το οποίο στο ιστοριογραφικό επίπεδο αναδεικνύεται σε απώτερη κινητή­

ρια δύναμη ολόκληρης της αρχαίας ελληνικής ιστορίας, επιτελεί επίσης μια συγ-

κεραστική λειτουργία στο ιδεολογικό επίπεδο, καθώς υποδηλώνει ότι η πνευ­

ματική και η καλλιτεχνική υπεροχή είναι έννοιες αλληλένδετες με τη φιλελεύ­

θερη πολιτική οργάνωση και με τις αξίες μιας κοινωνίας προσανατολισμένης 

στο εμπόριο, στην ατομική ελευθερία και την επιχειρηματική δράση. 

Χαρακτηριστικός, από αυτή την άποψη, είναι ο τρόπος που ο Thirlwall 

ερμηνεύει την ακμή των ιωνικών πόλεων κατά τον 7ο αιώνα στην Ιστορία 

του40. Καταρχήν, ο ιστορικός αποδίδει την άνθηση της γλυπτικής, της λυρι­

κής ποίησης και της φιλοσοφίας στην Ιωνία στον συναγωνισμό μεταξύ του 

ανερχόμενου «κοινού» (το οποίο ταυτίζεται με τις μεσαίες τάξεις) και μιας 

ολιγαρχίας που στήριζε τις πολιτικές της αξιώσεις αποκλειστικά στην οικονο­

μική της υπεροχή. Με αυτό τον τρόπο, οι κοινωνικοπολιτικές και οι πνευμα­

τικές διαστάσεις της ιστορικής εμπειρίας των Ιώνων συνδέονται. Στο ίδιο κε­

φάλαιο ο Thirlwall υποστηρίζει επίσης, πως η βαθύτερη αιτία αυτής της κοι-

νωνικο-πολιτικής τάξης πραγμάτων ήταν το πνεύμα εμπορικής επιχειρηματι­

κότητας που διέκρινε τους Έλληνες της Ιωνίας, και, τέλος, σχολιάζει πως αυτό 

το πνεύμα, όταν δεν αξιοποιούνταν σε μακρινούς τόπους, έβρισκε διέξοδο στις 

39. C. Thirlwall, Λ History..., τ. Α', σ. 337. 
40. Στο ίδιο, τ. Β', σ. 104-116. 



84 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

τέχνες που ομόρφαιναν τόσο τη δημόσια όσο και την ιδιωτική τους ζωή. Έτσι, 

μέσα από μια διαδικασία κυκλικής, θα λέγαμε, σημασιοδότησης —σύμφωνα με 

την οποία η κάθε πτυχή της δραστηριότητας των Ιώνων ερμηνεύει και αξιο­

λογεί τις άλλες— η ιστορία των πόλεων της Ιωνίας μετατρέπεται σ' έναν πο­

λύπλευρο φορέα αλληλένδετων ((προοδευτικών» αξιών. 

Είναι φανερό, νομίζω, από τα παραπάνω, ότι στο πλαίσιο της «αναμορφω­

μένης» αρχαιοελληνικής ιστοριογραφίας των μέσων του 19ου αιώνα, οι αξίες 

αυτές αντλούν τη βαρύτητα τους από τη σύνδεση τους με ένα κοινό και εξιδα­

νικευμένο κέντρο, το «αρχαίο ελληνικό πνεύμα». Αυτό, με τη σειρά του, ανα­

δεικνύεται σε σύμβολο της νεοτερικής ιδέας της προόδου. Πώς όμως εμποτί­

ζεται αυτό το συμβολικό κέντρο με την ύψιστη ηθική αρετή του πατριωτισμού ; 

Και τι σημαίνει «πατριωτισμός» μέσα στα συμφραζόμενα της ιστοριογραφίας 

του αρχαίου ελληνισμού; 

Η άποψη μου είναι ότι, παρόλο που μπορεί κανείς να διακρίνει το στα­

διακό χτίσιμο του αρχαίου ελληνικού ιδεώδους ως πατριωτικής αρετής και στα 

τρία έργα που εξετάσαμε εδώ, η Ιστορία του Grote είναι αυτή που ουσιαστικά 

εμπλουτίζει το αρχαιοελληνικό παράδειγμα με εκείνες τις σημασίες που το με­

τατρέπουν σε σύμβολο μιας βρετανικής φιλελεύθερης εκδοχής του πατριωτισμού. 

Στην Ιστορία του Grote, η ελληνικότητα διατηρεί όλα τα συμφραζόμενα 

πολεμικής αρετής που παραδοσιακά της αποδίδονταν, και τα οποία απηχούνται, 

παραδείγματος χάριν, στην εξύμνηση της νίκης των Ελλήνων στους Περσικούς 

Πολέμους από τον Mitford και τον Thirlwall. Απόδειξη η έμφαση που επα-

λαμβανόμενα δίνει ο Grote στην υπεροχή της Αθήνας έναντι άλλων πόλεων σε 

θέματα στρατιωτικά41 και η καίρια σημασία που έχει μέσα στην Ιστορία του 

η υπεράσπιση της συμμαχίας της Δήλου42. Ωστόσο, το ιδανικό του «ελληνι­

σμού» εμπλουτίζεται εδώ και με άλλα στοιχεία, τα οποία το φέρνουν εγγύτερα 

τόσο στις φιλελεύθερες αξίες της εποχής του Grote (αξίες σχετικές με την 

πρόοδο, τον πολιτικό πλουραλισμό και την ατομική ελευθερία) όσο και στις πα­

ραδοσιακές βρετανικές αντιλήψεις περί πατριωτισμού, σύμφωνα με τις οποίες 

ο πατριωτισμός αποτελεί μια κατεξοχήν «πολιτική» αξία. 

Έτσι, όταν ο Grote σχολιάζει ότι η εικόνα της Αθήνας που παρουσιάζεται 

από τον Περικλή στον Επιτάφιο «υποδηλώνει τόσο την εξέχουσα ανάπτυξη 

της ιδιωτικής επιχειρηματικής δράσης και του εμπορίου, όσο και της λαϊκής 

συμμετοχής στα κοινά και της στρατιωτικής τέχνης [...], την ανάπτυξη των 

41. Για παράδειγμα βλ. G. Grote, A History of Greece..., τ. Ε', σ. 97. 
42. Αρκεί να σημειώσουμε εδώ ότι ο Grote θεωρεί τη συμμαχία αυτή ως τη μόνη 

δυνατότητα που είχε ποτέ ο ελληνικός κόσμος να ενωθεί για να αποκρούσει τις ξένες επι­
βουλές, δηλαδή την περσική διαφθορά αφενός και τον δεσποτισμό του Φιλίππου αφετέρου. 
Βλ. στο ίδιο, τ. Η', σ. 80. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 85 

γραμμάτων, των τεχνών και των διάφορων ψυχαγωγικών δραστηριοτήτων»43, 

παρουσιάζει στο αναγνωστικό του κοινό ένα πολυδιάστατο μοντέλο αρετής, που 

περικλείει τόσο τα παραδοσιακά συμφραζόμενα της ανδρείας, όσο και νεοτε-

ρικές φιλελεύθερες αξίες44. Το σπουδαιότερο όμως από τα 'νέα' συμφραζόμενα 

που ο ελληνισμός αποκτά στο έργο του, είναι ένα ιδιαίτερο είδος πολιτικού 

ήθους, το οποίο ο Grote ονομάζει «συνταγματική ηθική» και το ορίζει ως εξής: 

«[Ήταν] ένας εξαιρετικός σεβασμός για τους θεσμούς του πολιτεύματος, ο 

οποίος επέβαλλε υπακοή στις αρχές εκείνες που δρούσαν στο όνομα και στο 

πλαίσιο αυτών των θεσμών, υπακοή, ωστόσο, η οποία συνδυαζόταν με τη συνή­

θεια του ελεύθερου διαλόγου, με μια δράση που περιοριζόταν μόνο από το συγ­

κεκριμένο έλεγχο των νόμων, και με το ανεξέλεγκτο δικαίωμα κριτικής των 

αρχών σ' όλες τους τις δημόσιες πράξεις».45 

Αυτός ο ορισμός της συνταγματικής ηθικής, η οποία για τον Grote απο­

τελεί τον ίδιο τον ηθικό πυρήνα του ελληνισμού, βρισκόταν πολύ κοντά στο 

είδος της αρετής που το σύγχρονο του βρετανικό κοινό έβλεπε ως πυρήνα της 

δικής του εθνικής πολιτικής παράδοσης. Αυτό, άλλωστε, φαίνεται και από την 

πολύ συχνή παράθεση του ορισμού σε βιβλιοκρισίες του έργου του Grote4 6. 

Το τελευταίο ζήτημα που μένει να εξεταστεί εδώ είναι πώς η δισημία του 

ελληνικού «τόπου», ο οποίος αμφιρρέπει μεταξύ «εθνικών» και ευρύτερων «ευ­

ρωπαϊκών» συμφραζομένων μέσα στην ιστοριογραφία του αρχαίου ελληνισμού, 

εξυπηρετεί και εμπλουτίζει την πολυδιάστατη αρετή του πατριωτισμού, που 

προβάλλει ο Grote στον «ελληνισμό». 

Καταδεικνύεται, πιστεύω, από τα παραπάνω ότι το ιδανικό του «ελληνι­

σμού» στον Grote λειτουργεί σε σχέση με τρεις συμβολικούς τόπους, οι οποίοι 

ανοίγουν, σαν ομόκεντροι κύκλοι, γύρω από ένα κοινό πυρήνα: τους παιδευτι­

κούς δημοκρατικούς θεσμούς της αθηναϊκής πολιτείας. Ο πρώτος συμβολικός 

τόπος είναι η πόλη-κράτος, δηλαδή το πολιτικό σώμα ιδωμένο από τα μέσα, 

43. Στο ίδιο, τ. Ε', σ. 439. 
44. Πβ. εδώ την πραγμάτευση της σχέσης του «ελληνισμού» ως στροφής από τη 

Ρώμη στην Ελλάδα μέσα στο πλαίσιο των κλασικών σπουδών, με την ανασκευή των παρα­
δοσιακών ουμανιστικών αντιλήψεων περί «πολιτειακής αρετής» από τον Frank Turner, 
«Why the Greeks and not the Romans in Victorian Britain», στο M. L. Clarke, J. C. 
Eade (εκδ.), Rediscovering Hellenism; The Hellenic Inheritance and the English Ima­
gination, Καίμπριτζ 1989, σ. 61-81, καθώς και τη συμβολή της Linda Dowling, Hellenism 
and Homosexuality in Victorian Oxford, Λονδίνο 1994, σ. 59-62. 

45. G. Grote, A History of Greece..., τ. Δ', σ. 81. 
46. Βλ. χαρακτηριστικά C. G. Lewis, «Grote's History of Greece», Edinburgh 

Review 91 (Ιανουάριος 1850), 129-131 και W. Η. Smith, «Grote's History of Greece», 
Blackwood's Magazine, 62 (Αύγουστος 1847), 144-145. 



86 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

απ' την πλευρά των πολιτών του. Σε σχέση με αυτόν τον τόπο, ο «ελληνισμός» 

είναι συνώνυμος της ορθής πολιτικής συνείδησης, της συνείδησης του πολίτη. 

Δεύτερον, ένας ευρύτερος «τόπος» ορίζεται από τις εθνικές διαστάσεις της 

ελληνικότητας, τα «πανελλήνια συμφέροντα», όπως τα λέει ο Grote, τα οποία 

καλείται να υπηρετήσει η Αθήνα. Ας σημειώσουμε εδώ ότι, σε μεγάλο βαθμό, 

είναι στη βάση αυτών των διαστάσεων της ελληνικότητας που δικαιώνονται οι 

δημοκρατικοί θεσμοί της Αθήνας, ως θεσμοί «παιδευτικοί». Δηλαδή, η εξιδανί­

κευση του ήθους του αθηναίου πολίτη στον Grote δικαιώνεται κυρίως μέσω 

της ικανότητας του πολίτη αυτού να ηγείται και πέρα από τα όρια της πόλης 

του, να υπερβαίνει δηλαδή τα στενά όρια του πρώτου επιπέδου του πατριωτι­

σμού (που αντιστοιχεί στην πόλη-κράτος) για να υπηρετήσει «το πανελλήνιο». 

Τι είναι όμως αυτό το «πανελλήνιο», αν όχι ένας ακόμα μεταφορικός και 

μεταβατικός τόπος, τα όρια του οποίου διαχέονται σ' έναν συμβολικό τόπο ακό­

μα ευρύτερο, αυτόν που αντιπροσωπεύουν οι ευρωπαϊκές και οι «δυτικές» δια­

στάσεις της ελληνικότητας;47 Σύμφωνα με τα ηθικά διδάγματα της βρετανι­

κής ιστοριογραφίας του αρχαίου ελληνισμού των μέσων του 19ου αιώνα, ο πα­

τριωτισμός ταυτίζεται με ένα είδος εθνικής συνείδησης ικανό να μεταφράσει 

τις φιλελεύθερες αξίες της ατομικής και της πολιτικής ελευθερίας σε μια φιλο­

δοξία πολιτικής και πολιτισμικής ηγεμονίας για την υπεράσπιση των κοινών 

ιδανικών του ευρωπαϊκού πολιτισμού, Ιδωμένο από αυτή την οπτική γωνία, το 

ιστοριογραφικό παιχνίδι των παραβολών μεταξύ Ελλάδας και Ευρώπης, Αθή­

νας και Βρετανίας, το οποίο διαμεσολαβείται από τις εθνικές σημασιοδοτήσεις 

της ελληνικότητας, αποκτά διακριτές ιδεολογικές προεκτάσεις, τις οποίες υπη­

ρετεί μέσα από την κατασκευή μιας παραδειγματικής αλληγορίας. 

3. Η φιλελληνική ιστοριογραφία και η ιστορική ταυτότητα των Νεοελλήνοη> 

α. Οι θεωρητικές προϋποθέσεις της φιλελληνικής ιστοριογραφίας 

Ας περάσουμε τώρα στη δεύτερη κατηγορία κειμένων που θα μας απασχολή­

σουν εδώ, στη φιλελληνική ιστοριογραφία στη Βρετανία των μέσων του 19ου 

αιώνα. Σε αντίθεση με την ιστοριογραφία του αρχαίου ελληνισμού, το πρωταρ­

χικό κινητήριο έναυσμα της ιστοριογραφίας αυτής δεν είναι ο επαναπροσδιορι­

σμός της ευρωπαϊκής και της βρετανικής νεοτερικότητας σε σχέση με την αρ-

47. Οι «οριενταλιστικές» πτυχές του έργου του Grote, μέσω των οποίων γίνεται η 
ταύτιση «ελληνισμού» και «δυτικού πνεύματος», είναι ιδιαίτερα έντονες στον τρίτο τόμο της 
Ιστορίας του, όπου αφιερώνει δώδεκα κεφάλαια σε μια «επισκόπηση» των λαών με τους 
οποίους ήρθαν σε επαφή οι Έλληνες. Βλ. ιδιαίτερα G. Grote, A History of Greece, τ. Γ', 
σ. 304-338, όπου συγκρίνει τους πολιτισμούς των Ασσυρίων, των Φοινίκων και των Αιγυ­
πτίων με τον ελληνικό πολιτισμό. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανικί] ιστοριογραφία τον 19ον αι. 87 

χαιοελληνική κληρονομιά, αλλά μάλλον ορισμένα επίκαιρα ερωτήματα πολιτι­

κής και ηθικής φύσης που αφορούν τους Νεοέλληνες ως νεοσύστατο πολιτικό 

σώμα. Τέτοια ερωτήματα είναι μεταξύ άλλων και τα εξής: Είναι οι Νεοέλλη­

νες ικανοί να αυτοκυβερνηθούν ; Διαθέτουν το κατάλληλο πατριωτικό ήθος που 

απαιτεί η πολιτική ελευθερία; Ποια η σχέση τους με την Ευρώπη και ποιος 

ο ιστορικός και πολιτικός τους ρόλος σε σχέση με την οθωμανική ανατολή; 

Θα μπορούσαμε επίσης να πούμε ότι κεντρικός στόχος της «φιλελληνικής» 

ιστοριογραφίας είναι να φωτίσει τη νεοελληνική «εθνική προϊστορία»: να διευ­

κρινίσει, δηλαδή, τους ιστορικούς παράγοντες που προηγούνται και «εξηγούν» 

τη σύσταση του νεοελληνικού έθνους, το οποίο, ως νέο συλλογικό υποκείμενο, 

εγκαινιάζει, με την Επανάσταση, τη (μελλοντική) πολιτική και «διεθνή» του 

ιστορία. Η διερεύνηση της ιστορίας των Νεοελλήνων από αυτή την οπτική γω­

νία ξεκινάει με τις Ιστορίες της Ελληνικής Επανάστασης που εκδίδονται στις 

αρχές του 1830, όπως η δίτομη Ιστορία της Ελληνικής Επανάστασης του Tho­

mas Gordon 4 8 και η Ιστορία τον πολέμου της ανεξαρτησίας στην Ελλάδα του 

Thomas Keightley 4 9 . Σύντομα, βέβαια, συναντιέται με τη συμπληρωματική 

οπτική της επιβίωσης των απογόνων του «αρχαίου ελληνικού έθνους» ανά τους 

αιώνες. 

Στην Ιστορία του ο Gordon κάνει αρκετές αναφορές στο οθωμανικό πα­

ρελθόν των Νεοελλήνων και ο Keightley αφιερώνει δύο εισαγωγικά κεφάλαια 

στους κλέφτες και τους αρματολούς, βασισμένα στον Faurie l 5 0 . Αναφορές στην 

αρχαία καταγωγή των Ελλήνων επίσης υπάρχουν εδώ, αλλά οι φιλέλληνες ιστο­

ριογράφοι της εποχής της Επανάστασης περιορίζονται στο να επισημάνουν 

ομοιότητες στη θεμελιώδη ιδιοσυγκρασία των αρχαίων και των νεότερων Ελ-

λήνο^ν51. 

Αυτές οι επισημάνσεις είναι σημαντικές και πράγματι θέτουν το ερώτημα 

της ιστορικής συνέχειας μεταξύ των αρχαίων και των νεότερων Ελλήνων. Είναι 

σημαντικό όμως να τονίσουμε εδώ, πως το ότι θέτουν το εροττημα δεν σημαίνει 

ότι το απαντούν κιόλας. Οι μελετητές που θεωρούν ότι τέτοιου είδους αναφο-

48. Thomas Gordon, History of the Greek Revolution, 2 τόμοι, Λονδίνο και Εδιμ­
βούργο 1832. 

49. Thomas Keightley, History of the War of Independence in Greece, 2 τόμοι, 
Εδιμβούργο 1830. t 

50. Στο ίδιο, τ. Α', σ. 3-33. 

51. Βλ. για παράδειγμα Τ. Gordon, History..., τ. Α', σ. 32: «Αυτοί που γνωρίζουν 
καλύτερα τους Έλληνες δεν μπορούν παρά να προσέξουν τα πολυάριθμα και εντυπωσιακά 
στοιχεία ομοιότητας που τους συνδέουν με τους προγόνους τους: διαθέτουν την ίδια αεικί­
νητη και ενεργητική ιδιοσυγκρασία, συνδυασμένη με μια δίψα για γνώση και πρόοδο, την 
ίδια διάθεση συναγωνισμού στις δραστηριότητες τους, την ίδια αγάπη για το καινούργιο και 
την περιπέτεια, την ίδια αλαζονεία και ευγλωττία, την ίδια ασίγαστη φιλοδοξία και ευελιξία». 



88 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

ρές «στους αρχαίους», μέσα στο φιλελληνικό λόγο της εποχής, αποδεικνύουν 

από μόνες τους την εξάρτηση του φιλελληνισμού από το λόγο περί ελληνικής 

αρχαιότητας, προϋποθέτουν —κατά τη γνώμη μου λανθασμένα— ότι στη Βρε­

τανία του πρώτου μισού του 19ου αιώνα επικρατούν έντονα ντετερμινιστικές 

και φυλετικά προσδιορισμένες αντιλήψεις περί εθνικότητας. Ωστόσο, το «έθνος» 

στη Βρετανία αυτής της εποχής δεν αποτελεί μια αντικειμενικά προσανατολι­

σμένη νοητική κατηγορία. Κάθε άλλο μάλιστα : σε αυτή την περίοδο ο «εθνι­

κός χαρακτήρας» αποτελεί μια κατεξοχήν δίσημη έννοια και η λέξη «εθνικό­

τητα» (nationality) χρησιμοποιείται στα κείμενα της εποχής ως όρος περι­

γραφικός μαζί και ηθικός. Θα έλεγα μάλιστα, ότι η ηθική του διάσταση, δη­

λαδή η ύπαρξη ή μη «πατριωτικού φρονήματος» μεταξύ των μελών μιας κοι­

νότητας, αποτελεί κυρίαρχο κριτήριο εθνικής ύπαρξης ή ανυπαρξίας για τη βρε­

τανική κοινή γνώμη της περιόδου. Συγχρόνως, ο εθνικός χαρακτήρας θεωρεί­

ται ιστορικά μεταβλητός, τουλάχιστον όσον αφορά τις ηθικές του διαστάσεις, 

και η πολιτική ιστορική εμπειρία ενός λαού θεωρείται καταλυτική από αυτή 

την άποψη. 

Δεν είναι περίεργο λοιπόν που, δίπλα στις συχνές ρητορικές αναφορές στους 

αρχαίους προγόνους των Νεοελλήνων, άλλο τόσο συχνές είναι και οι προσπά­

θειες υπέρβασης αυτής της ρητορείας μέσα στο βρετανικό φιλελληνικό λόγο. 

Εκτός από έναυσμα της φιλελληνικής ιστοριογραφίας, μια τέτοια απόπειρα απο­

τελεί, άλλωστε, και τη βάση πάνω στην οποία χτίζεται ο μύθος της «εμπειρο­

γνωμοσύνης» των βρετανών φιλελλήνων: η φιλελληνική εμπειρία, η αποκτη­

μένη μεταξύ των «νεότερων», αντιπαραβάλλεται στον ρομαντικό και άκαρπο 

ιδεαλισμό των φιλελλήνων-«αρχαιολατρών»52. Αυτό δεν σημαίνει, βέβαια, ότι 

όσοι βρετανοί φιλέλληνες εμπλέκονται τελικά σε μια ιστορική διερεύνηση της 

νεοελληνικής ταυτότητας, δεν συναντούν στο δρόμο τους τον ίσκιο των Αρχαίων, 

ούτε ότι καταφέρνουν να αντιπαρέλθουν επιτυχώς τις περιπλοκές που συνεπά­

γεται η αντιφατική σημασιοδότηση των πολλαπλών ελληνικών ταυτοτήτων. 

Στην πραγματικότητα, η δυσκολία προκύπτει μόλις ο φιλέλληνας-ιστορικός, 

επεκτείνοντας τη γέφυρα της συνέχειας προς τα πίσω, συναντήσει το πολι­

τικό κενό που αντιπροσωπεύει εκείνη την εποχή το Βυζάντιο. 

Μια πρώιμη και εν πολλοίς ανεπαρκής απόπειρα να γραφτεί η μετά την 

αρχαιότητα ελληνική ιστορία είναι η Ιστορία της Νεότερης Ελλάδας του James 

52. Αυτό είναι χαρακτηριστικό όχι μόνο της φιλελληνικής ιστοριογραφίας, αλλά του 
φιλελληνικού λόγου γενικά, και χαρακτηρίζει τους προλόγους των περισσότερων φιλελλη­
νικών, όσο και των «ανθελληνικών» πονημάτων που γράφονται στη Βρετανία κατά τη διάρ­
κεια της Ελληνικής Επανάστασης. Κατά συνέπεια, η απόρριψη του υποτιθέμενου «ρομαντι­
κού μύθου» του φιλελληνισμού αναδεικνύεται σε ένα από τα συστατικά στοιχεία του φιλελ­
ληνικού λόγου, θεωρούμενου ως λόγου που επιδιώκει να ορίσει και, μέσο) αυτού του ορι­
σμού, να ελέγξει τις σημασίες της ελληνικής νεοτερικότητας. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 89 

Emerson, που εκδίδεται, το 183053. Η Ιστορία του Emerson αντλεί από ένα 

άνισο συνονθύλευμα υλικού, όπου την πρωτοκαθεδρία έχουν οι δυτικές πηγές 

—είτε κείμενα ταξιδιωτο^ν είναι αυτά είτε υλικό που προέρχεται από την πε­

ρίοδο των σταυροφοριών— μαζί με κάποιες λιγότερο «ακαδημαϊκές» αφηγή­

σεις που αφορούν στο οθωμανικό παρελθόν των Νεοελλήνων. Στο έργο αυτό η 

παρουσίαση της περιόδου μεταξύ της ρωμαϊκής κατάκτησης και των σταυρο­

φοριών είναι εξαιρετικά ελλιπής — όλη η περίοδος μεταξύ της εισβολής του 

Αλάριχου το 395 και της κατάληψης της Κωνσταντινούπολης από τους Λατί­

νους το 1204 παρουσιάζεται σε ένα και μοναδικό κεφάλαιο54. Πέρα από αυτή 

τη σοβαρή χρονολογική του ανισορροπία, το έργο πάσχει επίσης από έντονη 

θεματική αποσπασματικότητα. Κεφάλαια αμιγούς πολιτικής ιστορίας ή κεφά­

λαια που ασχολούνται με χρονολογικά σύντομες και τοπικής εμβέλειας ιστορι­

κές συγκυρίες, εναλλάσσονται με κεφάλαια μεγαλύτερου ιστορικού βάθους, τα 

οποία εξετάζουν πτυχές της πνευματικής ιστορίας των Ελλήνων στη μακρά της 

διάρκεια. Με λίγα λόγια, ο Emerson αποτυγχάνει να οργανώσει την ιστορία 

της Νεότερης Ελλάδας πάνω σε ένα ενιαίο αφηγηματικό σχήμα. 

Το απογοητευτικό αυτό αποτέλεσμα είναι σε μεγάλο βαθμό συνέπεια της 

παραδοσιακής αντίληψης του Emerson για την «Ανατολική Ρωμαϊκή Αυτοκρα­

τορία», την οποία θεωρεί, ακολουθώντας τον Gibbon, ως μια πολιτικοκοινω­

νική οντότητα άσχετη με την «Ιστορία της Ελλάδας». Η Ελλάδα παραμένει 

για τον Emerson τόπος πρωταρχικά ταυτισμένος με την κλασική αρχαιότητα, 

και μόνο δευτερευόντως με τους Νεοέλληνες. Γράφει ότι, μετά το κλείσιμο των 

αθηναϊκών σχολών από τον Ιουστινιανό τον 6ο αιώνα, ((η Ελλάδα μετατρά­

πηκε σε σκήνωμα του εαυτού της, σ' ένα άχρηστο και φθαρμένο κουφάρι του 

υψηλού, αλλά απόντος πλέον πνεύματος της. Μέχρι την άλωση της Κωνσταν­

τινούπολης απ' τους Λατίνους το 1204, η Ιστορία της είναι κενή»55. 

Είναι σημαντικό να επισημάνουμε εδώ ότι αυτή η αντίληψη της ελληνι­

κής ιστορίας, ως ιστορίας που διακόπτεται τον 6ο aitóva για να ξαναρχίσει 

μόνο με την Επανάσταση, δεν συνεπάγεται και τη διάρρηξη της συνέχειας στο 

επίπεδο της εθνικής ιδιοσυγκρασίας του θεμελιώδους «χαρακτήρα» των Ελλή­

νων. Παραδείγματος χάριν, στο κεφάλαιο περί Φαναριωτών ο Emerson υπο­

στηρίζει ότι σε τίποτα δεν διαφέρουν οι σύγχρονοι του παρατρεχάμενοι της Πύ­

λης από τους «παρασίτους» της ρωμαϊκής εποχής56. Κι από τους Έλληνες της 

ρωμαϊκής περιόδου το πέρασμα στην κλασική Ελλάδα δεν είναι δύσκολο, ειδικά 

53. James Emerson, History of Modern Greece from its Conquest by the Romans, 
B.C. 146, to the Present Time, 2 τόμοι, Λονδίνο 1830. 

54. Στο ίδιο, τ. Α', α. 48-79. 
55. Στο ίδιο, τ. Α', σ. 55-56. 
56. Στο ίδιο, τ. Β', α. 47-71. 



90 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

αν αναλογιστούμε ότι την εποχή που γράφει ο Emerson η εικόνα της κλασικής 

περιόδου δεν είναι ακόμα πλήρως εξιδανικευμένη. Έ τ σ ι μιλώντας ακόμα για 

τους Φαναρκότες γράφει: 

«Στον ανταγωνισμό τους για τα προνόμια που τους υπόσχονται οι αφέντες 

τους, εκφράζουν το ίδιο πάθος για εξουσία και την ίδια αγωνία για την εξου­

δετέρωση των αντιπάλων τους, που οι πρόγονοι τους, 2000 χρόνια πρίν, εξέ­

φρασαν σε πολύ ευρύτερη κλίμακα» 5 7. 

Η χαράκτηρολογική συνέχεια του ελληνικού έθνους θεωρείται λοιπόν δε­

δομένη, αλλά η αντίληψη της κοινωνικής, πολιτικής και πολιτισμικής του συ­

νέχειας σκοντάφτει καταρχήν πάνω στην έλλειψη νοηματικής σύνδεσης μεταξύ 

«Βυζαντίου)) και ((Ελλάδας)), καθώς και πάνω στη γενικότερη πολιτική και 

πολιτισμική απαξίωση της «ανατολικής)) Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας στα μάτια 

των Βρετανών. 

β. Η κατασκευή της νεοελληνικής ταυτότητας στην Ιστορία τον George Finlay 

Ας περάσουμε τώρα στο σημαντικότερο έργο της βρετανικής φιλελληνικής ιστο­

ριογραφίας του 19ου αιώνα, την Ιστορία της Ελλάδας του George Finlay 5 8 . 

Έχοντας υπηρετήσει ως εθελοντής στον πόλεμο της ανεξαρτησίας, ο Finlay 

είναι μονίμως εγκατεστημένος στην Ελλάδα από το 1828. Επίσης, παίζει ένα 

διττό ρόλο ως προς την εξέλιξη του βρετανικού φιλελληνισμού, αφού εκτός από 

ιστορικός είναι και πολιτικός σχολιαστής των ελληνικών πραγμάτων. Το 1836 

δημοσιεύει το πρίότο του σχετικό πόνημα, Το ελληνικό βασίλειο και το ελλη­

νικό έθνος59, το οποίο αποτελεί μια εμπεριστατωμένη κριτική της συγκεντρω­

τικής διοίκησης της αντιβασιλείας. Στο έργο αυτό ήδη διαφαίνεται η κεντρική 

σημασία που αποδίδει ο Finlay στο θεσμό των τοπικών κοινοτήτων, ως σήμα 

κατατεθέν της ελληνικής ταυτότητας και ως φυτώριο πολιτικής αρετής. Επί­

σης, από το 1842 αρχίζει να δημοσιεύει στο Blackwood's Magazine άρθρα περί 

ελληνικών θεμάτων, τα οποία είναι χαρακτηριστικά των ζητημάτο^ν που τον 

απασχόλησαν σε όλη τη διάρκεια της ζωής του: η διαφθορά και η σπατάλη 

του οθωνικού κράτους, οι καταστροφικές συνέπειες του συγκεντρωτισμού για 

το ελληνικό ήθος και της αγροτικής φορολογίας για την οικονομία της Ελλά­

δας — σταδιακά επίσης, η διαφθορά της ελληνικής πολιτικής και πνευματικής 

ηγεσίας και η αναδυόμενη εθνική ιδεολογία του αλυτρωτισμού6 0. 

57. Στο Ιδιο, τ. Β',σ. 51. 
58. George Finlay, The History of Greece from its Conquest by the Romans to the 

Present Time B.C. 147 to A.D. 1864 [Εδιμβούργο 1844-61], συγκεντρωτική και συμπλη­
ρωμένη έκδοση του II. F. Tozer, 7 τόμοι, Οξφόρδη 1877. 

59. George Finlay, The Hellenic Kingdom and the Greek Nation, Λονδίνο 1836. 

60. Βλ. ενδεικτικά George Finlay, «The Bankruptcy of the Greek Kingdom», 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 91 

Ζώντας στην Ελλάδα, ο Finlay προσβλέπει τόσο σε ένα ελληνόφίονο, όσο 

και. σε ένα αγγλόφωνο κοινό. Έ τ σ ι , παρόλο που το έργο του είναι σαφώς επη­

ρεασμένο από την ελληνική αγωνία να επικυρωθεί η συνέχεια με τους Αρχαίους, 

οι δύο ιστορικοί, που επιλέγει 6)ς βασικούς συνομιλητές του, είναι κεντρικά 

πρόσωπα της βρετανικής ιστοριογραφίας: ο Edward Gibbon και ο George 

Grote. Ή δ η στον πρόλογο του πρώτου τόμου της Ιστορίας του σχολιάζει τη 

σχέση του έργου του με το έργο του Gibbon, λέγοντας ότι το υλικό του είναι 

το ίδιο με αυτό της Παρακμής και της πτώσης της ρωμαϊκής αυτοκρατορίας, 

αλλά πρόκειται να το πραγματευτεί από διαφορετική οπτική γωνία, αυτή του 

ιστορικού του ελληνικού λαού6 1. Στον κοινό πρόλογο των πέντε πρώτων τό­

μων της Ιστορίας του, το 1855, σχολιάζει και τη σχέση της με την Ιστορία 

του Grote, γράφοντας: 

« Για να αποκτήσει γνώση της πολιτικής, το σημερινό γένος των Ελλήνων οφεί­

λει να μελετήσει την ιστορία του ως κατακτημένου έθνους... Η εθνική αλαζο­

νεία έχει προς το παρόν διαφθείρει τόσο πολύ την κοινή γνώμη των Αθηνών, 

ώστε ένας άγγλος συγγραφέας της Ιστορίας της Ελλάδας υπό ξένη κυριαρχία 

μπορεί να προσβλέπει σε περισσότερους αναγνώστες από ότι ένας Έλληνας. 

Όσοι γνωρίζουν τα έργα του Grote μπορεί να ενδιαφέρονται να μάθουν κάτι 

για τις πολιτικές αλλαγές που υποβίβασαν τον κοινωνικό πολιτισμό της Ελ­

λάδας»6 2. 

Έτσι, πέρα από το να γίνει τιμητής της σύγχρονης του γενιάς ελλήνων δια­

νοουμένων, ο Finlay ελπίζει να «διδάξει» το ιδεατό ελληνικό του κοινό, ανα­

δεικνύοντας την ιστορία των μετά την αρχαιότητα Ελλήνων σε παράδειγμα πο­

λιτικού ήθους προς αποφυγήν. Ό σ ο για το αγγλόφωνο του κοινό, η διδαχή 

είναι λιγότερο άμεση, αλλά επίσης πολιτικής φύσεως: Η Ιστορία του Finlay 

θα αποκαλύψει τι συμβαίνει σ' ένα λαό, όταν οι πολιτικοί του θεσμοί και το 

ήθος του απομακρύνονται από το πνεύμα της ελληνικής αρχαιότητας, όπως το 

περιγράφει ο Grote. 

Είναι λοιπόν η ιστορική ερμηνεία του Finlay μια ερμηνεία ετερόφωτη, η 

οποία επιβεβαιώνει την εξάρτηση των βρετανικών αντιλήψεων περί Νεοελλή­

νων από τις σημασιολογικές περιπέτειες του αρχαιοελληνικού παραδείγματος; 

Το κύριο ερο')τημα που πρέπει να απαντηθεί εδώ είναι κατά πόσο το πνεύμα 

Blackwood's Magazine, 54 (Σεπτ. 1843), 345-362, «Greece Again», Blackwood's Ma­

gazine, 67 (Μάιος 1850), 526-539, «King Otho and his Classic Kingdom», Blackwood's 

Magazine, 76 (Οκτ. 1854), 304-321, «The Fall of King Otho», Blackwood's Magazine, 

94 (Νοέμ. 1863), 586-609. 

61. G. Finlay, The History of Greece..., τ. Α',σ. xxiii. 

62. Στο ίοιο, τ. Α', σ. xvi-xvii. 



92 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

της ελληνικής αρχαιότητας, όπως το αντιλαμβάνεται ο Finlay, είναι ταυτό­

σημο με το πνεύμα του «ελληνισμού», όπως το ορίζει ο Grote. 

Όπως είδαμε παραπάνω, ο «ελληνισμός» του Grote είναι κάτι πολύ συγ­

κεκριμένο ιστορικά και εξαρτάται απόλυτα από την ύπαρξη του θεσμικού πλαι­

σίου της πόλης-κράτους. Για τον Finlay, αντίθετα, «το πνεύμα της ελληνικής 

αρχαιότητας» ξεχειλίζει από τα συγκεκριμένα θεσμικά πλαίσια της καταγω­

γής του και αναδεικνύεται σε διιστορική αρετή. Αναδεικνύεται επίσης σε πα­

ράγοντα ιστορικής εξέλιξης, όχι μόνο εθνικής, αλλά και οικουμενικής εμβέ­

λειας, τουλάχιστον στον βαθμό που η ιστορία της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας 

αντιμετωπίζεται ως ιστορία οικουμενικής σημασίας. Έτσι, ήδη στον πρώτο 

τόμο της Ιστορίας του, ο Finlay όχι μόνο υποστηρίζει ότι οι Έλληνες χρω­

στούν την επιβίωση τους ως έθνος στους θεσμούς τους οποίους κληρονόμησαν 

από τους προγόνους τους, αλλά επίσης αποδίδει τη διάσωση ολόκληρου του 

ανατολικού τμήματος της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας από τις βαρβαρικές επι­

δρομές στην εκεί επιβίωση των αρχαιοελληνικών πολιτικών παραδόσεων: 

«Οι λαοί της Δυτικής Αυτοκρατορίας... αντιμετωπίζονταν γενικά ως κατώ­

τερα όντα και το πλαίσιο των εθνικών τους θεσμών καταστράφηκε παντού. 

Έτσι οι κάτοικοι των δυτικών επαρχιών, στερημένοι από κάθε δεσμό εθνικής 

ενότητας, έμειναν εκτεθειμένοι στις εισβολές των πολεμικών φύλων... [Αντί­

θετα, στην Ανατολή]... η εκτελεστική εξουσία της ροψαϊκής κυβέρνησης τρο­

ποποιήθηκε εξαιτίας ενός συστήματος εθνικών θεσμών, το οποίο έδινε, ακόμα 

και στον πληθυσμό της υπαίθρου, κάποιο έλεγχο πάνω στις τοπικές τους υπο­

θέσεις... και παρόλο που οι τοπικοί θεσμοί των Ελλήνων αποδείχθηκαν λιγό­

τερο ισχυροί από το συγκεντρωτικό δεσποτισμό των κατακτητών τους, διέθε­

ταν μεγαλύτερη ζωτική δύναμη))63. 

Έχουμε εδώ ένα χαρακτηριστικό παράδειγμα της επανερμηνείας του αρ­

χαιοελληνικού πολιτικού ιδεώδους από τον Finlay, μέσα από το οποίο μπο­

ρούμε επίσης να διακρίνουμε τις προβολές που κάνει ο ιστορικός πάνω στο 

αντικείμενο του εξαιτίας της φιλελληνικής του ιδιότητας. Οι θεσμοί που απο­

τελούν την κληρονομιά της αρχαιότητας στο ελληνικό έθνος δεν είναι πλέον 

εδώ ταυτόσημοι με την πολιτική οντότητα της πόλης-κράτους. Από θεσμοί του 

άστεος, έχουν μετατραπεί σε θεσμούς κατεξοχήν της υπαίθρου, ενώ η πολιτική 

τους εμβέλεια περιορίζεται τώρα στη διευθέτηση «τοπικών» υποθέσεων. Με 

λίγα λόγια, μοιάζουν ήδη, από τον καιρό της πτώσης της Δυτικής Αυτοκρα­

τορίας, με τις οθωμανικές κοινότητες, τις οποίες ο Finlay, ως φιλέλληνας και 

επικριτής του οθωνικού συγκεντρωτισμού, έχει αναγάγει σε κλειδί της πολιτι­

κής αναγέννησης των Νεοελλήνων στα «πολιτικά» του γραπτά. 

63. Στο iato, τ. Α', σ. xxi-xxii. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 93 

Ως προς την αποτίμηση του Βυζαντίου, ο Finlay συνεχίζει να το θεωρεί 

πολιτική συνέχεια της Ρώμης. Ωστόσο, σε σχέση με προγενέστερες βρετανι­

κές αντιλήψεις, η εικόνα του Βυζαντίου στην Ιστορία του έχει πολλές θετικές 

πλευρές. Ο Finlay θεωρεί, παραδείγματος χάριν, την εποχή των Ισαύρων ως 

περίοδο αναγέννησης της αυτοκρατορίας64 και θαυμάζει τη ρωμαϊκή κληρονο­

μιά στους τομείς της νομοθεσίας και της διοίκησης. Ο ιστορικός υποστηρίζει 

ότι το Βυζάντιο συνεχίζει επάξια και συντηρεί αυτή την κληρονομιά. Επίσης 

ο Finlay θεωρεί τον πολιτισμό του Βυζαντίου μέχρι τον 10ο αιώνα σαφώς 

ανώτερο από αυτόν των Δυτικών λαών65. Παρ' όλα αυτά, οι προτιμήσεις του 

μεταξύ του «ρωμαϊκού» προτύπου διακυβέρνησης, το οποίο εκπροσωπεί το Βυ­

ζάντιο, και του «ελληνικού» είναι σαφείς. Το Ρωμαϊκό παράδειγμα είναι στα­

τικό και καταπνίγει κάθε δυνατότητα προόδου, τόσο στο κοινωνικό και στο 

οικονομικό, όσο και στο πολιτικό και ηθικό επίπεδο66. Έτσι, ο Finlay απο­

δίδει τη σταδιακή παρακμή και την τελική πτώση του Βυζαντίου στο συντη­

ρητικό προσανατολισμό της αυτοκρατορίας και στην κατάπνιξη του «προοδευ­

τικού» ελληνικού πνεύματος, όχι μόνο στην πολιτική και στην κοινωνία, αλλά 

και μέσα στις ίδιες τις συνειδήσεις των υπηκόων της. Σχολιάζει την κατάκτηση 

της Κωνσταντινούπολης από τους Σταυροφόρους ως εξής: 

«Οι Έλληνες περηφανεύονταν για το συντηρητικό, ή. όπως έλεγαν, το ρω­

μαϊκό τους πνεύμα. Με το να μένουν δεισιδαιμονικά προσκολλημένοι σε απαρ­

χαιωμένους τύπους, απέρριπταν τα μέσα με τα οποία θα μπορούσαν να διορ­

θώσουν ένα καταστροφικό πολιτικό καθεστώς και αρνούνταν να βελτιώσουν την 

κατάσταση τους ακολουθώντας τις μεταρρυθμιστικές οδούς των δυτικοιν εθνών, 

τα οποία ήδη αναδύονταν από την κοινωνική τους παρακμή»67. 

Η καταδίκη του «ρωμαϊκού» μοντέλου διακυβέρνησης και η επίρρωση, 

μέσα από την αντιδιαστολή, της διιστορικής αξίας του ((ελληνικού» πολιτικού 

προτύπου προκύπτει λοιπόν από τον τρόπο με τον οποίο ο Finlay αφηγείται 

την ιστορία του Βυζαντίου. Έτσι η Ιστορία του, παρόλο που δεν είναι ιστο­

ρία του αρχαίου ελληνισμού, σχολιάζει, αλλά και αξιοποιεί για τους δικούς της 

σκοπούς, τα πορίσματα ενός ευρύτερου λόγου περί ελληνικής αρχαιότητας. 

Ας περάσουμε όμως στον τρόπο που η Ιστορία του συγκροτεί το ίδιο το 

αντικείμενο της, δηλαδή την ιστορική ταυτότητα των Νεοελλήνων. Ο Finlay 

θεωρεί ότι το πρόπλασμα του νεοελληνικού έθνους προέκυψε από την ανάμιξη, 

κατά την ελληνιστική εποχή, των υπηκόίον των μακεδόνικων βασιλείων και των 

64. Στο ίδιο, τ. Β', σ. 3-4. 
65. Βλ. στο ίδιο, τ. Β', 202-227 και πβ. στο ίδιο, τ. Β', σ. 456-460. 
66. Βλ. για παράδειγμα στο ίδιο, τ. Β', σ. 217-218. 
67. Στο ίδιο, τ. Γ, e 280. 



94 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

πολιτών των ελληνικών πόλεων - κρατών. Ωστόσο, τοποθετεί τη συγκρότηση 

του νεοελληνικού έθνους στην εποχή του Κωνσταντίνου και παρουσιάζει την α­

νάδυση της ταυτότητας των Νεοελλήνων ως αλληλένδετη με μια απόλυτη ρήξη 

προς τις προγενέστερες «ελληνικές» τους παραδόσεις: 

«Η νομοθεσία του Κωνσταντίνου μπόλιασε τους κοινοτικούς θεσμούς της αυτο­

κρατορίας με το φορολογικό χαρακτήρα που τους διέκρινε σε όλη τη διάρκεια 

του βίου της και οι νόμοι του πληροφορούν τον ιστορικό πως η επιρροή της 

δημοκρατικής αρχαιοελληνικής πόλης είχε ήδη εξαλειφθεί. Η ελληνική κοινω­

νία ήταν πλέον στερημένη από κάθε μορφής κοινή γνώμη και η Ελλάδα από 

κάθε ιδέα πολιτικής ελευθερίας. Η αλλαγή που μεταμόρφωσε την αρχαία γλώσσα 

στη ρωμέικη ενδοχή της είχε ήδη αρχίσει, και το νέο ελληνικό έθνος αποκρυ­

στάλλωνε πια την ύπαρξη του, προσαρμοσμένο στο δεσποτισμό και περήφανο 

να λέει ότι αποτελούνταν από Ρωμαίους και όχι από Έλληνες»68. 

Έτσι το νεοελληνικό έθνος από την προ^τη κιόλας στιγμή της ύπαρξης του 

δεν θεωρείται έθνος ελευθέρων. Η μόνη σχέση που του απομένει στο εξής με 

την πολιτική ελευθερία περνά μέσα από τη μνήμη της αρχαιοελληνικής κατα­

γωγής του και μέσα από την αντίσταση του στη ρωμαϊκή αφομοίωση. Στο 

επίπεδο της ιστορικής ανάλυσης, αυτό σημαίνει ότι η εξέλιξη της νεοελληνικής 

ταυτότητας κατά τα ύστερα ρωμαϊκά και κατά τα βυζαντινά χρόνια θα αντι­

μετωπιστεί από τον Finlay ως προϊόν της διαλεκτικής αντιπαράθεσης των δύο 

πόλων της κλασικής κληρονομιάς (της ελληνικής και της ρωμαϊκής) μέσα στη 

συνείδηση των «υπόδουλων» Ελλήνων, ως «εθνικού» συλλογικού υποκειμένου. 

Ο Finlay κατάφερε να κρατήσει ζωντανή αυτή τη διαλεκτική στον πρώτο 

τόμο της Ιστορίας του με δύο τρόπους: Αφενός έδωσε έμφαση στην κοινωνική 

και γεωγραφική ανομοιογένεια της αυτοκρατορίας, και, αφετέρου, τόνισε τον 

ρόλο της Πρωτοχριστιανικής Εκκλησίας ως εναλλακτικού πόλου συνείδησης. 

Έτσι, οι «εκρωμαϊσμένοι» υπήκοοι της Κ(ονσταντινούπολης και των πόλεων 

γενικότερα αντιπαραβάλλονται εδώ με την «ελληνική» λαϊκή αντιπολίτευση των 

αγροτικών τάξεων, και ειδικά των γηγενών πληθυσμών της Πελοποννήσου69. 

Επίσης, η χριστιανική Εκκλησία, η οποία σ' αυτό το πρώιμο στάδιο θεωρείται 

φορέας αξιο')ν συγγενών με το πνεύμα της αρχαίας ελληνικής δημοκρατίας, εμ­

φανίζεται ως θεσμός κατεξοχήν ελληνικός και ενοποιητικός και παίζει το ρόλο 

αντίπαλου δέους απέναντι στη ((ρωμαϊκή» εξουσία, την οποία αντιπροσο^πεύει 

το κοσμικό κράτος70. 

Όταν όμίος ο Finlay φθάνει στην πραγμάτευση της μεσοβυζαντινής περιό-

68. Στο ίδιο, τ. Α', σ. 108. 
69. Βλ. για παράδειγμα στο ίδιο, τ. Λ', σ. 121, 297. 
70. Στο ίδιο, τ. Α', σ. 119-138. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμό- στη βρετανική ιστοριογραφία τον ΙΟον αι. 95 

δου, η διαλεκτική αυτή ερμηνεία της ιστορικής ταυτότητας των Νεοελλήνων 

αρχίζει να χάνει την ενάργεια της. Σε μεγάλο βαθμό αυτό αποτελεί συνέπεια 

του ίδιου του αναλυτικού βάθους που χαρακτηρίζει την κοινωνική και πολιτική 

του ανάλυση. Η πραγμάτευση της σταδιακής μεταμόρφωσης της Ρωμαϊκής σε 

«Ελληνορωμαϊκή» Αυτοκρατορία γίνεται στον πρώτο τόμο της Ιστορίας του 

και αποδίδεται, καταρχήν, στις κατακτήσεις των Σαρακηνών κατά τον 7ο αιώ­

να, οι οποίες απέκοψαν από την αυτοκρατορία όλους τους μη ελληνόφωνους πλη­

θυσμούς71. Ωστόσο, σύμφωνα με τον Finlay, μια εσωτερική μεταβολή ακολού­

θησε αυτή την απ' έξω επιβεβλημένη στροφή προς τους Έλληνες, κι αυτή η 

αλλαγή οδήγησε στην υποκειμενική ταύτιση του κράτους με τους υπηκόους του: 

«Ο δεσμός μεταξύ της αυλής και του ελληνικού έθνους έγινε στενότερος. Και 

παρόλο που αυτός ο δεσμός, στον βαθμό που επηρέαζε το λαό, στηριζόταν κυ­

ρίως πάνω στο θρησκευτικό συναίσθημα, το οποίο ήταν ισχυρότερο μεταξύ των 

κατοίκων των πόλεων απ' ότι στο σύνολο του πληθυσμού, παρόλα αυτά τα απο­

τελέσματα του ήταν εξαιρετικά επωφελή για την αυτοκρατορική κυβέρνηση»72. 

Η διαμεσολάβηση της Εκκλησίας μεταξύ της κοσμικής διοίκησης της αυ­

τοκρατορίας και των ελλήνων υπηκόων της είναι έννοια-κλειδί για την ανά­

λυση του Βυζαντίου στην Ιστορία του Finlay, χωρίς όμως αυτό να σημαίνει 

ότι ο Finlay ενέκρινε αυτή τη διαμεσολάβηση. Πράγματι, ο Finlay καταδι­

κάζει με κάθε ευκαιρία τη θρησκευτική προσήλωση των Βυζαντινών ως μια 

παρακμιακή μορφή πατριωτισμού, η οποία κατάντησε αντικείμενο ιδεολογικής 

εκμετάλλευσης στα χέρια της κεντρικής εξουσίας της αυτοκρατορίας. Τόσο η 

θρησκευτική συνείδηση των Βυζαντινών, όσο και οι δογματικές τους αντιδι­

κίες παρουσιάζονται στην Ιστορία του ως διεφθαρμένα υποκατάστατα των χρη­

στών πολιτικών και πατριωτικών τους παραδόσεων. Ωστόσο, ο κοινωνικός, πο­

λιτικός και ιδεολογικός ιστός του Βυζαντίου αποκτά ομοιογένεια και συνοχή 

εξαιτίας αυτής της διαστρεβλωμένης, έστω, ελληνικής συνείδησης, που προά­

γει η βυζαντινή Εκκλησία. Έτσι, ο Finlay θα πρέπει να φτάσει στην εξιστό­

ρηση της οθωμανικής περιόδου για να μπορέσει να θέσει ξανά σε λειτουργία 

τη διαλεκτική αντίθεση μεταξύ «αντεθνικών» ανώτερων τάξεων και «πατριώ­

τη λαού», η οποία συναποτελεί, μαζί με το αντιθετικό δίπολο Ελλάδα-Ρώμη, 

το βασικό ερμηνευτικό καμβά της Ιστορίας του. 

Μπορούμε να πούμε ότι η αμφισημία της έννοιας της ελληνικής ταυτότη­

τας που προκύπτει από τον τρόπο που ο Finlay αντιμετιοπίζει το Βυζάντιο, 

αμφισημία που γίνεται ιδιαίτερα εμφανής στη διαπραγμάτευση της περιόδου 

1057-1453, όπου ο «ρωμαϊκός» και ο «ορθόδοξος» αυτοπροσδιορισμός των Βυ-

71. ΣΤΟ ίδιο, τ. Α', σ. 60. 
72. Στο Ιδιο, τ. Α', σ. 353. 



96 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

ζαντινών, στον οποίο ο ίδιος ο Finlay επιμένει, αντιμετωπίζεται επανειλημ­

μένα σαν ένα είδος ψευδούς εθνικής συνείδησης, ξεκινάει από τις ίδιες τις ιστο­

ριογραφικές προθέσεις του ιστορικού. Από τη μια μεριά, στόχος του Finlay 

ήταν να αφηγηθεί την ιστορία των Ελλήνων ως υπόδουλου, αλλά «επιβιώσαν-

τος» (ηθικά και πολιτικά) έθνους. Απ' την άλλη αναζητούσε, μέσα από την σε 

βάθος κοινωνικο-πολιτική ανάλυση του Βυζαντίου, τα κατάλληλα ερμηνευτικά 

εργαλεία για την κατανόηση της νεοελληνικής πραγματικότητας. Αυτή η συ­

νύπαρξη στόχων αποδείχθηκε τελικά προβληματική για τη σημασιοδότηση της 

ελληνικής ταυτότητας μέσα στο έργο του. 

Πρέπει να τονίσουμε, ωστόσο, ότι είναι ακριβώς αυτή η νοητική αμφι­

σημία της ελληνικότητας που επιτρέπει στον Finlay να πλέξει ένα νήμα εθνι­

κής συνέχειας και να υπερβεί τις βαθιές δομικές ασυνέχειες μεταξύ κλασικού 

και βυζαντινού πολιτισμού, τις οποίες ο ίδιος αναδεικνύει. Πράγματι, στον βαθ­

μό που το «ελληνικό πνεύμα» ταυτίζεται στην Ιστορία του με έναν τοπικής 

εμβέλειας πατριωτισμό και συνδέεται με τις αγροτικές —τις κατεξοχήν ((λαϊ­

κές», σύμφωνα με τις αντιλήψεις του Finlay— τάξεις, ο «πατριωτισμός των 

Ελλήνων» αποκτά συμφραζόμενα λαϊκής αντίστασης, είτε στρέφεται εναντίον 

της «γηγενούς» κεντρικής εξουσίας είτε εναντίον ξένων κατακτητών. Έτσι, 

κάθε ιστορική στιγμή λαϊκής αντίστασης μπορεί να ανακηρυχθεί σε στιγμή ανα­

βίωσης του γνήσιου ελληνικού πνεύματος, αποδεικνύοντας, κυκλικά, την εθνι­

κή συνέχεια. Παραδείγματος χάριν, μιλοίντας για την οθωμανική κατάκτηση 

της Πελοποννήσου, ο Finlay γράφει: 

«Η συνεπακόλουθη υποταγή όλης της Πελοποννήσου ίσως να θεωρούνταν 

δεδομένη ως φυσική συνέπεια της παραίτησης του ενός άρχοντα και της φυ­

γής του άλλου* δεν έγινε έτσι όμως. Η πτώση του ελληνικού λαού ήταν πιο 

αξιοπρεπής από την πτώση των βυζαντινών αρχόντων τους. Κάθε ξέχωρη κοι­

νότητα λειτούργησε τώρα με βάση τα δικά της συναισθήματα και ο πραγματι­

κός εθνικός χαρακτήρας του πληθυσμού φανερώθηκε για μια στιγμή, πριν ξε­

πλυθεί με αίμα από τους Τούρκους»73. 

Αν αναλογιστούμε τώρα ότι οι γνήσιοι Έλληνες αυτού του αποσπάσμα­

τος περιλαμβάνουν, κατά τον Finlay, και τον αλβανικό πληθυσμό του Μοριά, 

γίνεται φανερό ότι ο τρόπος που αντιλαμβάνεται την ελληνικότητα απέχει πολύ 

από οποιονδήποτε φυλετικό προσδιορισμό, ενώ μόνο επιφανειακά εξαρτάται από 

άλλα κριτήρια εθνικότητας, όπως η γλώσσα74. Η ελληνικότητα στο έργο του 

73. ΣΤΟ ίδιο, τ. Δ', σ. 264. 
74. Ο Finlay συνεχίζει: «Το πνεύμα που 'βρίσκουμε στις ορεινές περιοχές', και το 

οποίο κάτω από ένα καλύτερο σύστημα οικογενειακής εκπαίδευσης επέτρεψε στους Ελβε­
τούς να διατηρήσουν την εθνική τους ανεξαρτησία χάρη στους αγώνες των τοπικών τους 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 97 

γίνεται ένας όρος κατεξοχήν ηθικός, ο οποίος επιτρέπει την αναγόρευση σε 

Έλληνες οποιασδήποτε ομάδας πληθυσμού αντιδρά σύμφωνα με το ελληνικό 

πολιτικό και πατριωτικό ιδανικό, όπως το ερμηνεύει ο Finlay. 

γ. Ο Ε. Α. Freeman και η ανάγνωση των συνεχειών της ελληνικής ιστορίας 

Θα συμπληρώσουμε τη διερεύνηση της φιλελληνικής ιστοριογραφίας με μια 

σύντομη αναφορά στις αντιλήψεις για την ελληνική ιστορία ενός ιστορικού νεό­

τερου από τον Finlay, του Ε. Α. Freeman, ο οποίος αποτελεί και ένα σημαν­

τικό συνδετικό κρίκο μεταξύ του Finlay και των αναγνωστών του έργου του 

στη Βρετανία από τα μέσα της δεκαετίας του 1850 και μετά 7 5 . Ο Freeman 

δεν έγραψε δική του Ιστορία της Νεότερης Ελλάδας, αλλά οι απόψεις του εκ­

φράζονται ρητά και εκτεταμένα, τόσο στις βιβλιοπαρουσιάσεις του Finlay, όσο 

και στα άλλα του γραπτά, ακαδημαϊκά και δημοσιογραφικά, πολιτικού και ιστο­

ρικού περιεχομένου7 6. 

Εκτός από το ενδιαφέρον που εγγενώς παρουσιάζουν οι απόψεις του, η 

εξέταση τους εδώ έχει επίσης σημασία γιατί ο F r e e m a n είναι ο χαρακτηρι­

στικότερος εκπρόσωπος μιας νέας γενιάς φιλελλήνων, οι οποίοι, κινούμενοι αφε­

νός από ακαδημαϊκό ενδιαφέρον για τη γλώσσα και την ιστορία της Νεότερης 

Ελλάδας και αφετέρου από ιδεολογικά και θρησκευτικά κίνητρα —τα οποία 

συνήθως εκφράζονται ως συμπάθεια προς την «ανατολική» Εκκλησία και ως 

αντίθεση με την κυρίαρχη τουρκόφιλη πολιτική της Βρετανίας στο Ανατολικό 

Ζήτημα— αρχίζουν να παρεμβαίνουν στον βρετανικό δημόσιο λόγο από τον 

Κριμαϊκό πόλεμο και μετά, αρχικά με σκοπό να υπεραμυνθούν τους Έλληνες 

ως έθνος, και σιγά-σιγά για να υπεραμυνθούν των εθνικών δικαίων και των άλ-

κοινοτήτων, δεν έλειπε παντελώς από τον ελληνικό και τον αλβανικό πληθυσμό του Μο­

ριά [...] η τοπική ανεξαρτησία καλλιεργεί σταθερά συναισθήματα, τα οποία εξασφαλίζουν 

σχεδόν σε έναν εθνικό αγώνα την επιτυχία, ακόμα και ενάντια στον πιο ισχυρό κατακτητή» 

[στο ίδιο, τ. Δ', σ. 264). 

75. Ο Finlay γεννήθηκε το 1799 και επομένως ήταν είκοσι δύο χρόνων όταν ξέσπασε 

η Ελληνική Επανάσταση. Για τον Freeman, ο οποίος γεννήθηκε το 1823, ο βρετανικός 

απόηχος της ναυμαχίας του Ναυαρίνου αποτελούσε παιδική ανάμνηση. Γράφοντας για τα 

παιδικά του χρόνια στο αμερικανικό περιοδικό Forum το 1892, θυμόταν όχι μόνο τις πο­

λιτικές συζητήσεις σχετικά με την Ελλάδα στο οικογενειακό του περιβάλλον, αλλά και τα 

εντυπωσιακά «πανοράματα» της ναυμαχίας που είχε δει παιδί. Βλ. W. R. Stephens, The 

Life and Letters of Edward A. Freeman, 2 τόμοι, Λονδίνο 1895, τ. Α', σ. 11-13, όπου 

και εκτενές παράθεμα από το άρθρο αυτό. 

76. Βλ. ενδεικτικά Ε. Α. Freeman, «Finlay on the Byzantine Empire», North 

British Review, 22 (Φεβρ. 1855), 343-375, «The Greek People and the Greek King­

dom», Edinburgh Review, 103 (Απρ. 1856), 386-422, «The Eastern Church», Edin­

burgh Review, 107 (Απρ. 1858), 322-357, «Medieval and Modern Greece», National 

Review, 18 (Ιαν. 1864), 78-144. 

7 



98 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

λων βαλκανικών λαών7 7. Είναι αυτοί οι ακαδημαϊκοί και πολιτικοί κύκλοι, που 

θα αγκαλιάσουν το ιστορικό έργο του Finlay από το δεύτερο μισό της δεκαε­

τίας του 1850 και μετά 7 8 και θα μετατρέψουν την ανάλυση τους της ιστορικής 

ταυτότητας των Νεοελλήνων σε ερμηνευτικό εργαλείο για τη διερεύνηση της 

ευρύτερης ιστορίας της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας στη βαλκανική της περιοχή. 

Περισσότερο ρητά από κάθε άλλον εκπρόσωπο του βρετανικού φιλελληνι­

σμού, ο Freeman εκφράζει στα γραπτά του τις αντι-κλασικιστικές προθέσεις 

της φιλελληνικής ιστοριογραφίας, καθώς και το ιδιαίτερο ενδιαφέρον των βρε­

τανών φιλελλήνων των μέσων του αιώνα για τις επιβιώσεις της «ρωμαϊκής» 

κληρονομιάς στη σύγχρονη τους εποχή και για τον ιστορικό ρόλο της Ορθό­

δοξης Εκκλησίας στην ευρωπαϊκή (και ιδιαίτερα στη βαλκανική) «Ανατολή». 

Αυτά τα ενδιαφέροντα, άλλωστε, επηρεάζουν καθοριστικά τις αντιλήψεις του 

Freeman για την αρχαιοελληνική, όσο και για τη βυζαντινή ιστορία, καθώς 

και τους όρους με τους οποίους προσεγγίζει τη σχέση μεταξύ εθνικών (ιδιαίτε­

ρων) και ευρωπαϊκών (οικουμενικών) συμφραζομένων της ελληνικότητας. 

Για ν' αρχίσουμε από τις αντιλήψεις του περί ελληνικής αρχαιότητας, ο 

Freeman είναι ένθερμος υποστηρικτής της «ενότητας της ιστορίας» και δια­

φωνεί ανοιχτά με τον ιστορικό κλασικισμό7 9. Είναι χαρακτηριστικό από αυτή 

την άποψη ότι η προσωπική του ιστοριογραφική συνεισφορά στον σύγχρονο του 

λόγο περί ελληνικής αρχαιότητας είχε ως αντικείμενο την Αχαϊκή Συμπολι-

λιτεία8 0. Στο έργο αυτό, ο Freeman δεν υπονομεύει την εξιδανίκευση του πα-

77. Δεν έχουμε εδώ τη δυνατότητα να συζητήσουμε εκτενώς τις πολιτικές απόψεις 
του Freeman. Αξίζει όμως να σημειωθεί ότι η στάση του απέναντι στα ελληνικά πράγματα 
είναι αντιμοναρχική, ότι υποστηρίζει αποκεντρωτικές και, ει δυνατόν, ομοσπονδιακές λύ­
σεις τόσο για την Ελλάδα όσο και για τα Βαλκάνια γενικότερα, και ότι όριο της υποστήρι­
ξης του προς τον ελληνικό αλυτρωτισμό είναι οι γενικότερες βαλκανικές συμπάθειες που 
γρήγορα προκύπτουν από τον φιλελληνισμό του. Για περισσότερα βλ. Miliori, ό.π., σ. 190-
198,306-307. 

78. Άλλοι χαρακτηριστικοί εκπρόσωποι αυτής της νέας γενιάς φιλελλήνων είναι ο θεο­
λόγος Α. P. Stanley και ο ελληνιστής καθηγητής στο Πανεπιστήμιο του Εδιμβούργου John 
Stuart Blackie. 

79. Σε μια σειρά βιβλιοκριτικών γραμμένων στη δεκαετία του 1850 ο Freeman κα­
τακρίνει τον Grote για τον αποκλεισμό των μυθικών χρόνων από τον ιστορικό ορίζοντα, 
καθώς και για τον αποκλεισμό του Φιλίππου και του Αλεξάνδρου από την αρχαία ελληνική 
ιστορία. Παρόλο που συμφωνεί με τον Grote ως προς τα εξιδανικευτικά πολιτικά συμφρα­
ζόμενα της Αθήνας, προτιμάει τον Thirlwall από άποψη μεθοδολογίας, ως λιγότερο κλασι­
κιστή. Βλ. κυρίως Ε. Α. Freeman, «Greece during the Macedonian Period», North 
British Review, 22 (Αύγ. 1854), 425-450, «Alexander the Great», Edinburgh Review, 
105 (Απρ. 1857), 305-341. 

80. Βλ. E. A. Freeman, History of Federal Government from the Foundation of 
the Achaian League to the Disruption of the United States: General Introduction — His­
tory of the Greek Federations, Λονδίνο και Καίμπριτζ 1863. 



Αρχαίος ελληνισμός και ψιλελλψισμός στη βρετανική ιστοριογραφία του 19ου αι. 99 

τριωτικού ήθους της μικρής πόλης-κράτους81, που έχει ήδη επιβάλει στο βρε­

τανικό ιδεολογικό περιβάλλον η Ιστορία του Grote. Αντίθετα, με βάση αυτή 

την εξιδανίκευση, ο Freeman επιχειρεί συχνά συγκρίσεις μεταξύ αρχαίων και 

σύγχρονων εκδηλώσεων δημοκρατικού πατριωτισμού82. Ωστόσο, ο Freeman 

αναζητεί τα δικά του πρότυπα αρετής έξω από τα στενά χρονολογικά όρια της 

κλασικής εποχής, στον κόσμο της ύστερης αρχαιότητας, γιατί θεωρεί ότι η 

περίοδος αυτή χαρακτηρίζεται από μια σύνθετη ποικιλομορφία κρατικών και 

πολιτικών σχηματισμών, που τη φέρνει εγγύτερα στο 19ο αιώνα. Έτσι, η 

Αχαϊκή Συμπολιτεία του παρέχει ένα ιστορικό παράδειγμα δημοκρατικής δια­

κυβέρνησης προσφορότερο για πολιτικές συγκρίσεις με το σύγχρονο πολιτικό 

κόσμο, από ό,τι η κλασική Αθήνα. 

Ο κόσμος της ελληνιστικής περιόδου είναι εξαιρετικά σημαντικός για τον 

Freeman, όχι μόνο εξαιτίας της πολιτικής του συνθετότητας, αλλά επίσης για 

μια σειρά λόγων που κάνουν αυτή την περίοδο κρίσιμη μέσα σε μια προοπτική 

οικουμενικής (και έντονα ευρωκεντρικής) Ιστορίας: Η περίοδος αυτή θεωρεί­

ται ότι γεφυρώνει την ελληνική και τη ρωμαϊκή ιστορία, ότι προετοιμάζει τον 

ελληνικό κόσμο για την έλευση του Χριστιανισμού και ότι σηματοδοτεί τον 

εξελληνισμό της Ασίας83. Και είναι μέσα σ' αυτό το ευρύτερο οικουμενικό πλαί­

σιο που ο Freeman τοποθετεί, ακολουθώντας την ανάλυση του Finlay, μια 

ειδικότερη ιστορική διαδικασία, την ανάδυση της εθνικής ταυτότητας των Νεο­

ελλήνων. Μάλιστα, ο Freeman θα συμπληρώσει και θα υπερβεί την ερμηνεία 

του Finlay σε αυτό το ζήτημα, εισάγοντας την έννοια του «τεχνητού ελληνι­

κού έθνους». Ο όρος επαναλαμβάνεται στα περισσότερα γραπτά του για την 

Ελλάδα, παραθέτω όμως εδώ ένα ενδεικτικό απόσπασμα του 1857, από το 

Edinburgh Review. 

«Με λίγα λόγια, ο Μακεδόνας, παρόλο που δε γεννήθηκε Έλληνας, προσέλαβε 

την ελληνική ταυτότητα. Αντιπροσωπεύει το πρώτο δείγμα αυτού του τεχνη­

τού ελληνικού έθνους, που επρόκειτο να παίξει τόσο σημαντικό ρόλο σε μετα­

γενέστερες εποχές, και η εθνικότητα του οποίου παραμένει δυναμική και προο­

δευτική μέχρι τις μέρες μας»84. 

Εκεί δηλαδή που ο Finlay, δεσμευμένος στο νοητικό ορίζοντα της ελλη­

νικής συνέχειας ως «επιβίωσης» της αρχαιοελληνικής κληρονομιάς των Νεο-

81. Στο ίδιο, σ. 47-50, όπου προσυπογράφει την εικόνα του Grote για την Αθήνα. 
82. Στο ίδιο, σ. 321-322, όπου ο Freeman συγκρίνει τον ηρωισμό των «νομοθετών 

της Αχαΐας» με αυτόν των «νομοθετών της Αμερικής» και με τον ηρωισμό του Garibaldi. 
83. Ε. Α. Freeman, «Greece during the Macedonian Period», North British Re­

view, 21 (Αύγ. 1854), 434-435. 
84. E. A. Freeman, «Alexander the Great», Edinburgh Review, 105 (Απρ. 1857), 

317. 



100 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

ελλήνων, κατασκευάζει μια ενιαία μεν, αλλά εγγενώς αντιφατική νεοελληνική 

ταυτότητα, η οποία εγκολπώνεται στο διηνεκές την αντίθεση Ελλάδας - Ρώμης, 

για να την αναπαράγει μέσα στο κοινωνικό σώμα του «έθνους» ως ταξική και 

ηθική αντίθεση μεταξύ εξουσίας και λαού, ο Freeman «λύνει» το πρόβλημα 

μιλώντας για δύο ελληνικά έθνη: το έθνος των «γηγενών» Ελλήνων, που ταυ­

τίζεται με τους Έλληνες της κλασικής αρχαιότητας, και το «τεχνητό» ελλη­

νικό έθνος, το οποίο περιλαμβάνει όλους τους μετέχοντες του ελληνικού πολι­

τισμού, τους Έλληνες κατ' όνομα, γλώσσα και θρησκεία, ανεξαρτήτως φυλής 

και γεωγραφικής προέλευσης. 

Για να βρει αυτή τη λύση ο Freeman βοηθιέται ασφαλώς από τη μεγα­

λύτερη βαρύτητα που έχουν μέσα στις αντιλήψεις του περί εθνικότητας τα θρη­

σκευτικά και γλωσσικά κριτήρια. Βοηθιέται επίσης και από τον τρόπο που βλέ­

πει το Βυζάντιο, τη «νέα Ρώμη»: όχι απλώς ως συνέχεια της «παλαιάς», αλλά 

ως «ανατολική», μα ισοδύναμη, εκδοχή της αυτοκρατορίας. Κι εδώ βρίσκεται 

το κλειδί του ενθουσιασμού του για το έργο του Finlay: Καθώς για τον Free­

man η εκχριστιανισμένη και εκχριστιανίζουσα «Ρώμη» αποτελεί το συνέχον 

κέντρο ολόκληρης της ευρωπαϊκής ιστορίας (της οικουμενικής ιστορίας, δηλαδή, 

του πολιτισμένου κόσμου), η ιστορική επανεκτίμηση του Βυζαντίου ως «νέας 

Ρώμης», που επιτελεί ο Finlay, αποκαθιστά τον συνεκτικό ιστό ολόκληρου του 

ανατολικού τμήματος της ρωμαϊκής και μετα-ρωμαϊκής οικουμένης. Και η «νέα 

Ρώμη», στην εκδοχή του Freeman, είναι ένας καθαρά πολυεθνικός και υπερε­

θνικός σχηματισμός, του οποίου ο ιστορικός ρόλος υπήρξε η μύηση των σλα­

βικών φύλων στον κοινό ευρωπαϊκό, ελληνορωμαϊκό και χριστιανικό πολιτισμό. 

Παραθέτω εδώ ένα χαρακτηριστικό απόσπασμα από άρθρο του Freeman περί 

Ανατολικής Εκκλησίας: 

«Μέσα στη Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία, μέσα στην Καθολική Εκκλησία, σταδιακά 

δημιουργήθηκε το μεγάλο σχίσμα μεταξύ Ανατολής και Δύσης. Στην πιο μα­

κρινή Ανατολή, οι συριακές και αιγυπτιακές επαρχίες, που στην πραγματικό­

τητα δεν ενσωματώθηκαν ποτέ στη Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία, αποκόπηκαν από 

κάθε σύνδεση, κοσμική ή πνευματική, είτε με την παλαιά είτε με τη νέα Ρώμη. 

Εν τω μεταξύ, τόσο στην Ανατολή, όσο και στη Δύση, νέα ανθρώπινα φύλα εισέρ­

χονταν στη σφαίρα τόσο της Εκκλησίας όσο και της Αυτοκρατορίας, σ'ένα ρόλο 

σύνθετο, κατακτητή μαζί και προσήλυτου. Έτσι προέκυψε μια Δυτική Αυτοκρα­

τορία με τη Δυτική, Λατινική ή Καθολική Εκκλησία, με τον εν μέρει δυνάστη 

και εν μέρει μαθητευόμενο της, τον Τεύτονα. Έτσι, επίσης, αναδείχθηκε μια 

Ανατολική Αυτοκρατορία, με την Ανατολική, Ελληνική ή Ορθόδοξη Εκκλησία 

της, με τον εν μέρει δυνάστη της, εν μέρει μαθητευόμενο της, τον Σλάβο»85. 

85. Ε. Α. Freeman, «The Eastern Church», Edinburgh Review, 107 (Απρ. 1858), 
329-330. 



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία τον 19ον αι. 101 

Αυτή η αντίληψη περί Βυζαντίου και νέας Ρώμης, σήμαινε πως ο Free­

man, αντίθετα από τον Finley, δεν έβλεπε τη σχέση της αρχαιοελληνικής και 

της ρωμαϊκής κληρονομιάς με όρους αντίθεσης. Άνοιγε λοιπόν ο δρόμος για 

μια ανάγνωση της Ιστορίας του Finlay, και, κατά συνέπεια, της βυζαντινής 

ταυτότητας των Ελλήνων, με όρους ουδέτερους. Έτσι, η ταύτιση εθνικής και 

θρησκευτικής συνείδησης των βυζαντινών Ελλήνων αντιμετωπίζεται σε όλα τα 

κείμενα του Freeman όχι απλώς με συμπάθεια, αλλά αποκτά και χρήσεις πα­

ραδειγματικές. Το άρθρο του περί Ανατολικής Εκκλησίας, απ' όπου προέρχεται 

το παραπάνω απόσπασμα, είναι χαρακτηριστικό αυτών των παραδειγματικών 

χρήσεων της ελληνικής περίπτωσης για την εξαγωγή συμπερασμάτων σχετικά 

με τη θρησκευτική έκφραση των πατριωτικών φρονημάτων των λαών της Ανα­

τολής γενικώς και το̂ ν λαών των Βαλκανΐ6)ν ιδιαιτέρως: 

« Η προέλευση της Ελληνικής Εκκλησίας ήταν, όπως είπαμε, ταυτόσημη με την 

προέλευση του ελληνικού έθνους. Από μια άποψη, η Εκκλησία δημιούργησε το 

έθνος" από μια άλλη, το έθνος δημιούργησε την Εκκλησία. Πράγματι, στην Ανα­

τολή η θρησκεία και η εθνικότητα συνήθως ταυτίζονται... Στην Ανατολή σπά­

νια μπορεί το έθνος να διατρανώσει ανοιχτά την ξεχωριστή του πολιτική οντό­

τητα. Η ιδιαίτερη θρησκεία του θεωρείται συνήθως το σήμα κατατεθέν του 

προς τα έξω. Όμως, αν οι συνθήκες το επιτρέψουν, το εκκλησιαστικό σώμα 

που δημιουργήθηκε μέσα από αυτή τη διαδικασία μπορεί να αποκτήσει και 

πολιτική οντότητα, να ξαναγίνει δηλαδή έθνος»86. 

Η ανάγνωση της ελληνικής ιστορίας και της νεοελληνικής ταυτότητας από 

τον Freeman δείχνει πώς ο φιλελληνικός λόγος, στη δεύτερη φάση της εξέλι­

ξης του, αξιοποιεί τα πορίσματα της φιλελληνικής ιστοριογραφίας για να δια­

μορφώσει έναν ευρύτερο λόγο περί ευρωπαϊκής ταυτότητας, ο οποίος περιλαμ­

βάνει στην «ευρωπαϊκή οικογένεια» και τους ορθόδοξους λαούς της Οθωμανι­

κής Αυτοκρατορίας. Το ζήτημα της μετάβασης από τον λόγο περί Νεοελλήνων 

στον λόγο περί βαλκανικών εθνών δεν εξαντλήθηκε βέβαια εδώ, καθώς μάλι­

στα αφήσαμε σχεδόν αδιερεύνητη μια σημαντική πτυχή αυτής της μετάβασης: 

τη συνεισφορά του φιλελληνικού λόγου —τόσο στις ιστοριογραφικές όσο και 

στις άλλες του εκδοχές— στη μετεξέλιξη των αγγλικανικών συμπαθειών για 

την Ορθοδοξία, συμπάθειες οι οποίες στο δεύτερο μισό του 19ου αιώνα μετα­

τοπίζονται μέσα στο βρετανικό ιδεολογικό φάσμα από θέσεις ακραία συντη­

ρητικές σε θέσεις φιλελεύθερες87. 

Ωστόσο, αυτό που η παρούσα εξέταση της φιλελληνικής ιστοριογραφίας 

αποσκοπούσε κυρίως να καταδείξει είναι ότι, στο πλαίσιο της, οι επαναπροσδιο-

86. Στο ίδιο, 328-329. 
87. Για περισσότερα βλ. Miliori, ό.π., σ. 289-314. 



102 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

ρισμοί της έννοιας της ελληνικής ταυτότητας, ως ταυτότητας εθνικής, είναι αλ­

ληλένδετοι με τον επαναπροσδιορισμό του ευρύτερου πολιτισμικού συνόλου το 

οποίο περιβάλλει τους Έλληνες ως «έθνος». Έτσι οι ευρωπαϊκές και οι εθνι­

κές σημάνσεις της ελληνικότητας παραμένουν αλληλένδετες μέσα στη φιλελ­

ληνική ιστοριογραφία, όπως ήταν αλληλένδετες και μέσα στην ιστοριογραφία 

του αρχαίου ελληνισμού. Ωστόσο, τα ευρωπαϊκά συμφραζόμενα της ελληνικό­

τητας δεν διαμεσολαβούνται εδώ από τις «οικουμενικές» συμβολικές σημάν­

σεις του αρχαιοελληνικού ιδανικού, αλλά κυρίως από τη διπλή ιστορική σχέση 

των Νεοελλήνων με την Ελλάδα και τη Ρώμη, τους κοινούς ((προγόνους» του 

ευρωπαϊκού πολιτισμού. 

4. Συμπερασματικά: Η σχέση λόγου περί ελληνικής αρχαιότητας και φιλελ­

ληνισμού μέσα από τη βρετανική ιστοριογραφία 

Αυτή η τελευταία διαπίστωση μας οδηγεί και στο τελευταίο μέρος αυτού του 

άρθρου, στη διατύπωση δηλαδή ορισμένων γενικών συμπερασμάτων που προ­

κύπτουν από τη σύγκριση της ιστοριογραφίας της ελληνικής αρχαιότητας και 

της φιλελληνικής ιστοριογραφίας, καθώς και γενικότερων προτάσεων που αφο­

ρούν στη μεθοδολογία ανάλυσης και ερμηνείας του ευρωπαϊκού φιλελληνισμού. 

Όπως είδαμε, η βρετανική ιστοριογραφία του αρχαίου ελληνισμού των μέ­

σων του 19ου αιώνα συγκροτεί και ερμηνεύει την ελληνική πολιτική και κοι­

νωνική εμπειρία των κλασικών χρόνων ως ένα ιστορικά αποστασιοποιημένο, 

αλλά σημασιολογικά καίριο αλληγορικό παρόν, που παρουσιάζεται ως αντί­

στοιχο με το παρόν της πρώιμης βικτωριανής κοινωνίας. Επιπλέον, ό,τι προη­

γείται και ό,τι έπεται χρονολογικά υποτάσσεται σημασιολογικά στους όρους 

αυτής της αλληγορίας: Η ιστορία των αρχαϊκών χρόνων σημασιοδοτείται ως 

περίοδος «προετοιμασίας» του ελληνικού θαύματος της εποχής του Περικλή, 

ό,τι έπεται του Πελοποννησιακού πολέμου γίνεται σύμπτωμα της παρακμής 

του αρχαίου ελληνικού κόσμου, ενώ η πολιτική υπερίσχυση του Φιλίππου ση­

μασιοδοτείται ως κατάλυση της κατεξοχήν «ελληνικής» ιστορικής εμπειρίας. 

Με άλλα λόγια, η ιστοριογραφία του αρχαίου ελληνισμού αυτών των χρόνων 

υιοθετεί ένα αφηγηματικό σχήμα κλειστό και κεντρομόλο, μέσω του οποίου 

εξυπηρετεί τους σκοπούς ενός ευρύτερου λόγου περί ελληνικής αρχαιότητας και 

περί της σχέσης της με την ευρωπαϊκή και τη βρετανική νεοτερικότητα. 

Όπως επίσης είδαμε, οι θεωρούμενες «εθνικές» διαστάσεις της αρχαιοελ­

ληνικής ιστορίας παίζουν ένα σημαντικό ρητορικό ρόλο στο πλαίσιο αυτής της 

ιστορικής αλληγορίας, ένα ρόλο συνεκτικό, διαμεσολαβητικό και ομογενοποιη-

τικό. Δεν αποτελούν όμως το κύριο ιστοριογραφικό ζητούμενο του λόγου περί 

ελληνικής αρχαιότητας, γι' αυτό, άλλωστε, και η ασάφεια των ορίων μεταξύ 

«εθνικών» και «οικουμενικών» διαστάσεων της ελληνικότητας δεν παρουσία-



Αρχαίος ελληνισμός και φιλελληνισμός στη βρετανική ιστοριογραφία του 19ον αι. 103 

ζεται ως πρόβλημα στο πλαίσιο της αντίστοιχης ιστοριογραφίας. Ας μην ξε­

χνάμε, άλλωστε, ότι αν κάποια «εθνική ταυτότητα» διακυβεύεται σε αυτό το 

ιστοριογραφικό πεδίο αυτή δεν είναι η ταυτότητα των Ελλήνων, αλλά αυτή των 

Βρετανών. 

Οι όροι με τους οποίους γίνεται η διαπραγμάτευση των εθνικών και των 

ευρωπαϊκών σημάνσεων της ελληνικότητας στο πλαίσιο της φιλελληνικής ιστο­

ριογραφίας είναι πολύ διαφορετικοί. Για τη φιλελληνική ιστοριογραφία, οι εθνι­

κές διαστάσεις της ελληνικότητας αποτελούν την ίδια τη θεμελιακή προϋπό­

θεση της συγκρότησης της ως πεδίου έρευνας. Κατά συνέπεια, οι υπερεθνικές 

και οι διεθνικές διαστάσεις της ελληνικής ιστορικής εμπειρίας παρουσιάζονται 

εδώ ως ιστοριογραφικό πρόβλημα που ζητεί λύση. Επίσης, οι «τόποι» διαμέ­

σου των οποίων γίνεται η διαπραγμάτευση της σχέσης εθνικών και υπερεθνι­

κών σημάνσεων της ελληνικότητας δεν είναι εδώ αμιγώς συμβολικοί. Τόσο η 

αρχαιοελληνική όσο και η ρωμαϊκή «κληρονομιά» των Ελλήνων —«τόποι» οι 

οποίοι παραπέμπουν στις ευρωπαϊκές διαστάσεις της ελληνικότητας μέσα στη 

φιλελληνική ιστοριογραφία— ενδιαφέρουν τον φιλέλληνα ιστορικό μόνο στο βαθ­

μό που αναγνωρίζει ιστορικές επιβιώσεις τους στο σύγχρονο του κόσμο. Όσο 

για την έννοια της εθνικής συνέχειας των Ελλήνων, αποτελεί συγχρόνως ζη­

τούμενο και προϋπόθεση της ιστοριογραγίας αυτής: είναι ακριβούς μέσα από 

την κυκλική διαδικασία κατασκευής και επανερμηνείας της ελληνικής «συνέ­

χειας» που η φιλελληνική ιστοριογραφία θίγει το ευρύτερο ζήτημα της σχέ­

σης μεταξύ «εθνικής» και κοινής ευρωπαϊκής ιστορικής εμπειρίας. 

Τα συγκριτικά αυτά συμπεράσματα σχετικά με τη βρετανική ιστοριογρα­

φία άπτονται των ευρύτερων ζητημάτων που αφορούν τη μεθοδολογία ερμη­

νείας του ευρωπαϊκού φιλελληνισμού, κυρίως στο βαθμό που οι μελετητές του 

φιλελληνισμού αναγνωρίζουν ότι οι ιδεολογικές λειτουργίες του ευρωπαϊκού λό­

γου για τους Νεοέλληνες περνούν σε μεγάλο βαθμό μέσα από τον τρόπο που 

ο φιλελληνικός λόγος συγκροτεί τη σχέση μεταξύ των εθνικών και των ευρω­

παϊκών συμφραζομένου της ελληνικότητας. Η παραδοσιακή προβληματική της 

μελέτης του φιλελληνισμού έχει αντιμετωπίσει το ζήτημα αυτό σε αποκλει­

στική συνάρτηση με τον ευρωπαϊκό λόγο περί ελληνικής αρχαιότητας και με 

τις επιδράσεις του πάνω στο λόγο περί Νεοελλήνων. Θεωρεί δηλαδή ότι η συμ­

βολή του φιλελληνισμού στη διαδικασία επανακαθορισμού της ευρωπαϊκής ταυ­

τότητας, που λαμβάνει χώρα από τα τέλη του 18ου αιώνα και μετά, περνά 

αποκλειστικά μέσα από την ταύτιση «αρχαίων» και «επαναστατημένων» Ελ­

λήνων. Όσο για τη σχετικά πρόσφατη ανάπτυξη ενός γόνιμου προβληματισμού 

γύρω από τον λόγο περί Ανατολής, ο οποίος έχει από πολλές απόψεις διευρύνει 

την οπτική μας περί φιλελληνισμού, δεν έχει προς το παρόν οδηγήσει σε μια 

ουσιαστική επανεκτίμηση της ιδιαίτερης δυναμικής του φιλελληνικού λόγου, ως 

λόγου που επαναφέρει, μέσα στο λόγο περί ευρωπαϊκής ταυτότητας, τις «ρω-



104 Μαργαρίτα Μηλιώρη 

μαϊκές» ιστορικές της παραμέτρους ή την ορθόδοξη Ανατολή. Στην προσπά­

θεια δηλαδή να ερμηνευτεί ο φιλελληνισμός είτε ως παρακλάδι του λόγου περί 

ελληνικής αρχαιότητας, είτε ως παρακλάδι του λόγου περί Ανατολής, σημαν­

τικές διαστάσεις του λόγου αυτού αποσιωπούνται. 

Σκοπός της ιστοριογραφικής σύγκρισης που επιχειρήθηκε εδώ ήταν να 

τείνει στην ανάδειξη του φιλελληνισμού ως λόγου που έχει τους δικούς του 

ιδιαίτερους ιδεολογικούς σκοπούς και τις δικές του ιδιομορφίες" χαρακτηριστικά 

δηλαδή μη αναγώγιμα στις μήτρες του ακαδημαϊκά αποστασιοποιημένου λόγου 

περί ελληνικής αρχαιότητας και του ψευδο-επιστημονικού λόγου περί του αναλ­

λοίωτου και στάσιμου χαρακτήρα της Ανατολής. Εκτός από το ότι ο φιλελλη­

νικός λόγος αναπτύσσεται από την πρώτη στιγμή της συγκρότησης του, την 

περίοδο της Ελληνικής Επανάστασης, ως λόγος στρατευμένος (συνειδητά δη­

λαδή εμποτισμένος με το πολιτικό-ιδεολογικό ιδίωμα της εποχής του), είναι 

επίσης ένας λόγος ο οποίος —σε αντίθεση τόσο με τον λόγο περί ελληνικής 

αρχαιότητας όσο και με τον λόγο περί Ανατολής— εξαρτάται απόλυτα από την 

αποδοχή των εθνικών σημασιών της ελληνικότητας, και μάλιστα από τη σχε­

τική υπερίσχυση τους έναντι άλλων, υπερεθνικών της σημασιών. Πράγματι, 

τι άλλο ορίζει τον φιλελληνισμό, ως κοινό παρονομαστή όλων των εκφάνσεων 

και των εκφράσεων του, αν όχι η προσπάθεια κατανόησης και η υπεράσπιση 

των συμφερόντων των Ελλήνων ως ((έθνους)) ; Κατά συνέπεια, η ιδιάζουσα, πα­

ραγωγική συμβολή του φιλελληνικού λόγου στις διαδικασίες επαναπροσδιορι­

σμού της ταυτότητας του ευρωπαϊκού συνόλου πρέπει να αναζητηθεί μέσα από 

την ανάλυση του χαρακτήρα του ως λόγου που προσεγγίζει την ελληνικότητα 

με όρους εθνικής ταυτότητας, και το ιστορικό παρελθόν των Νεοελλήνων με 

όρους εθνικού αφηγήματος μακράς χρονικότητας και διιστορικής σημασίας. 

Ξεκινώντας, άλλωστε, από τη διασαφήνιση των ορίων μεταξύ του λόγου 

περί ελληνικής αρχαιότητας και του φιλελληνικού λόγου, το ζήτημα της σχέ­

σης μεταξύ τους μπορεί και πρέπει να ξανατεθεί. Όχι όμως αποκλειστικά κάτω 

από το πρίσμα της αναζήτησης επιρροών από τον έναν λόγο στον άλλο, αλλά 

ως αναζήτηση των ευρύτερων κοινών προβληματισμών που τους συνδέουν και 

ως διερεύνηση των διαφορετικών τρόπων με τους οποίους αναπτύσσονται αυτοί 

οι προβληματισμοί μέσα στο πλαίσιο του καθενός. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

