
  

  Mnimon

   Vol 32 (2012)

  

 

  

  Νικολέτα Γιαντσή, Ο φτωχός ανάμεσα στην
Εκκλησία και την πόλη. Η αστική φιλανθρωπία στη
δυτική Ευρώπη κατά το Μεσαίωνα, Εκδόσεις του
Εικοστού Πρώτου, Αθήνα 2011 

  ΒΑΣΙΛΗΣ ΚΡΕΜΜΥΔΑΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.649 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΚΡΕΜΜΥΔΑΣ Β. (2012). Νικολέτα Γιαντσή, Ο φτωχός ανάμεσα στην Εκκλησία και την πόλη. Η αστική φιλανθρωπία
στη δυτική Ευρώπη κατά το Μεσαίωνα, Εκδόσεις του Εικοστού Πρώτου, Αθήνα 2011. Mnimon, 32, 262–264.
https://doi.org/10.12681/mnimon.649

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 22/01/2026 17:58:51



Βιβλιοκρισίες262

Νικολέτα Γιαντσή, Ο φτωχός ανάμεσα στην Εκκλησία και την πόλη. Η αστική φιλαν-
θρωπία στη δυτική Ευρώπη κατά το Μεσαίωνα, Εκδόσεις του Εικοστού Πρώτου, Αθήνα 
2011, 313 σ.

δυτος, ο ασθενής είναι αμαρτωλός και τα 
πάθη του είναι η τιμωρία που του επέβαλε 
ο Θεός.

Μερικοί «εξουσιαστικοί παράγοντες», 
μας λέει η κ. Ν. Γ. (σ. 269), με άλλα 
λόγια, μερικοί ισχυροί φεουδάρχες, με 
οικισμό και συγκοινωνιακό κόμβο στο 
φέουδό τους μπόρεσαν να δουν ότι ένας 
ισχυρότερος οικισμός, η πόλη δηλαδή, θα 
ανέπτυσσε ισχυρή βιοτεχνία και καλύτερα 
οργανωμένο εμπόριο, κάτι που θα αύξανε 
την αξία του φέουδου: 

Η επιθυμία να αναβαθμίσουν τις 
επιχειρήσεις ενός οικισμού σε κεντρικό 
σημείο ή σε συγκοινωνιακό κόμβο μέσα 
στο φέουδό τους και η μέσω αυτής της 
αναβάθμισης διαφορετική και πιο αποδο-
τική αξιοποίηση ορισμένων από τις γαίες 
τους· η θέληση να ομαδοποιήσουν ξανά 
τους ανθρώπους για να τους ελέγχουν κα-
λύτερα, να τους προστατεύουν και να τους 
εκμεταλλεύονται· ή, ακόμη, και η επιθυ-
μία τους να ξεριζώσουν την αίρεση και 
την κοινωνική ανησυχία [...] όλες αυτές 
οι νόμιμες στο πλαίσιο της μεσαιωνικής 
αντίληψης πολιτικές επέφεραν μια ουσια-
στική αλλαγή στον ευρωπαϊκό χάρτη. (σ. 
269-270)

Η πόλη, μεσαιωνική, φεουδαρχική, 
αυτή η πόλη θα παραμείνει η πόλη του 
φεουδάρχη· ο καλά οργανωμένος χώρος, 
ο ιδιαίτερος, με τους δικούς του «νόμους» 
που δεν ήταν οι ίδιοι για όλες τις πόλεις. 
Σ’ αυτούς τους χώρους είναι που σταθερά 
αναπτύσσονται η βιοτεχνική παραγωγή 
και το εμπόριο· με φεουδαρχικούς όρους; 
Μπορεί, ακόμη και στο 15ο αιώνα· όχι 
μετά. Εκκολάπτονται όμως σε αυτό το 
χώρο οι καπιταλιστικές, οι μέσω του χρή­
ματος διακεκριμένα σχέσεις.

Στην πόλη είναι που η Εκκλησία θα 
απολέσει ένα μέρος, ίσως το κυριότερο, 
της εξουσίας της πάνω στους ανθρώπους: 
στην πόλη η φιλανθρωπία δεν ασκείται 

Ένας καλός, ανθεκτικός σπόρος από καλό 
σπορέα σε άγονο έδαφος! Δύσκολα πράγ­
ματα. Η κ. Νικολέτα Γιαντσή, στηριγμέ­
νη αποκλειστικά σε ευρωπαϊκές αρχειακές 
πηγές, μας έδωσε ένα βιβλίο δρομοδείκτη: 
πότε, πού, γιατί, ίσως. Στην πλούσια βι­
βλιογραφία, μην κουράζεστε, ελάχιστα τα 
ελληνικά ονόματα! Η κοινωνική ιστορία 
της μεσαιωνικής Ευρώπης απασχόλησε 
και απασχολεί την κ. Ν. Γ. στις έρευ­
νές της· με προτίμηση στο κομμάτι της 
κοινωνίας που υποφέρει: τη φτώχια, την 
επαιτεία, την ασθένεια· και στα ζητήμα­
τα, όμως, εξουσιαστικών σχέσεων και συ­
γκρούσεων, που αναδεικνύονται στο επί­
πεδο της περίθαλψης. Έχει παρουσιάσει 
κι άλλα βιβλία της με τα ίδια θέματα: 
η κοινωνία και οι εξουσίες· αυτό είναι. 
Όμως οι εξουσίες στο Μεσαίωνα έχουν να 
κάνουν και με την Εκκλησία, την ύπατη 
μεσαιωνική εξουσία έως κάποιο σημείο 
ασφαλώς· η μοιρασιά τής εξουσίας της 
παραμονεύει. Οι νοοτροπίες που εκπέμπει 
η εκκλησιαστική εξουσία, θα αρχίσουν να 
αλλάζουν −ο Θεός θα γίνεται πιο ανθρώ­
πινος, λιγότερο φόβητρο! Αλλάζουν αργά. 
Ο φτωχός και ο ασθενής, ο επαίτης, αλ­
λάζουν πιο αργά, όσο αργή είναι και η 
ίαση της ασθένειάς τους.

Η κ. Ν. Γ. θεωρεί ότι κατά τον 11ο, 
12ο και 13ο αιώνα ο ευρωπαϊκός μεσαι­
ωνικός κόσμος έχει ήδη διανύσει μακρύ 
δρόμο, ώστε να μπορούμε να πούμε ότι η 
Ευρώπη τελείωσε με την εποχή της βαρ­
βαρότητας και έχει αρχίσει μια άλλη δυ­
ναμική πορεία προς την εξέλιξη (σ. 267) 
−στους επόμενους 2-3 αιώνες.

Ως προς τις χρήσεις της φτώχιας και 
τη συνακόλουθη φιλανθρωπία, η μεσαι­
ωνική πόλη αναπτύσσει, και λόγω των 
λειτουργιών της, μια εξουσιαστική αντι­
παλότητα με την Εκκλησία που κρατά την 
ύπαιθρο στη στασιμότητα του φόβου για 
το Θεό: ο ταπεινός, ο απόκληρος, ο ρακέν­

ΜΝΗΜΩΝ 32 (2011-2012)



Ο φτωχός ανάμεσα στην Εκκλησία και την πόλη 263

ρετικό περιεχόμενο και χαρακτήρα κοσμι­
κό: «η πόλη ενδιαφέρεται να προστατέψει 
τα μέλη της, τόσο αυτά που πάσχουν όσο 
και αυτά που βρίσκονται εκτεθειμένα στην 
επίδραση των πασχόντων» (σ. 274). 

Στη πόλη οι άνθρωποι θεωρούσαν 
τον εαυτό τους μέλος μιας κοινότητας 
με ισχυρούς δεσμούς αλληλεγγύης. Αυτό 
θα μπορούσε να βρίσκεται στη βάση της 
ανεξαρτητοποίησης των φιλανθρωπικών 
ιδρυμάτων από τους εκκλησιαστικούς φο­
ρείς και στην ένταξή τους στην ευθύνη 
των οργάνων διοίκησης της πόλης· όταν η 
πόλη θα διοχετεύσει τη σύγκρουση κοινω­
νικών ομάδων, εξουσίας προφανώς, στα 
φιλανθρωπικά ιδρύματα, η αλλαγή θα γί­
νει εμφανέστερη! 

Έχουμε να κάνουμε με πολύ σοβαρά 
ζητήματα της ιστορίας και της ιστοριο­
γραφίας· παρουσιάζοντας η κ. Ν. Γ. το 
σταδιακό ξεδόντιασμα της εξουσίας της 
Εκκλησίας στα φιλανθρωπικά ιδρύματα 
της πόλης, θα καταλήξει ότι ήδη στο πέ­
ρασμα του 13ου προς το 14ο αιώνα η φι­
λανθρωπία αποκτά, σταδιακά, τη μορφή 
και το χαρακτήρα κοινωνικής πρόνοιας.

Στο σημείο αυτό μπορούμε να δια­
κρίνουμε μια πρώτη μορφή απαλλαγής 
των συνειδήσεων από το φόβο για το Θεό 
−το κύριο στήριγμα της εξουσίας της Εκ­
κλησίας επί των ανθρώπων.

Στην «εισαγωγή» του βιβλίου της η 
κ. Ν. Γ. μας «υποσχέθηκε» κάτι πολύ 
σημαντικό: μέσα στον τρόπο οργάνω­
σης της περίθαλψης, μέσα από κάποιες 
ερωτήσεις, διακρίνει κανείς έναν πρώιμο 
ορθολογικό «τρόπο διαχείρισης» της πε­
ρίθαλψης,

[...] ο οποίος θα συντελέσει στη με-
τάβαση της Ευρώπης σε κοινωνικές δο-
μές κεφαλαιοκρατικού τύπου. Η Ευρώπη 
ξυπνάει και το ξύπνημα αυτό συνδέεται 
στο οικονομικό πεδίο με την αναβίωση 
της εμπορικής και βιοτεχνικής δραστη-
ριότητας και την ανάπτυξη των πόλεων.
(σ. 19-20)

Μας «υποσχέθηκε», επίσης, η κ. Ν. 
Γ. να μας εξηγήσει το ρόλο της Εκκλησί­

υποχρεωτικά μέσω της Εκκλησίας· ασκεί­
ται και μέσω των ειδικών θεσμών της· 
στα φιλανθρωπικά ιδρύματα τα επαιτικά 
τάγματα δεν διοικούνται πια υποχρεωτικά 
με αποφάσεις και συμμετοχή των εκκλη­
σιαστικών αρχών.

Βρισκόμαστε μπροστά σε φαινόμενα 
εκκοσμίκευσης της περίθαλψης από το 
14ο αιώνα. Η κ. Ν. Γ. διστάζει να το 
δεχτεί −ασφαλώς γνωρίζει καλύτερα: 

Θα ήταν περισσότερο ακριβές [...] 
να έχουμε κατά νου μια πορεία συγκρό-
τησης και ανάδειξης της περίθαλψης ως 
ενός επιπλέον τομέα δραστηριοτήτων της 
αστικής διακυβέρνησης, όπου επισυμβαί-
νουν και σχηματοποιούνται προοδευτικά 
[...] ορισμένες ιδεολογικού τύπου συνειδη-
τοποιήσεις. (σ. 273)

Μάλιστα, θεωρεί ότι κάποιες βιαστι­
κές ερμηνείες θα μπορούσαν να δώσουν 
την εντύπωση πρόδρομης νεωτερικότητας 
(σ. 273). Να τολμήσω: ίσως κάποιο μή­
νυμα;

Προς το τέλος της περιόδου, με την 
ανάπτυξη του εμπορίου και των πόλεων, 
με τη διοίκηση των πόλεων από δημοτι­
κές αρχές, η φιλανθρωπία αποκτά διαφο­

ΜΝΗΜΩΝ 32 (2011-2012)



Βιβλιοκρισίες264

το φτωχό άνθρωπο ως εργατική δύνα­
μη, δίνοντάς του εργασία ανθυγιεινή, στο 
βυρσοδεψείο, στη βαφή της κλωστής, στο 
κέντημα −μα και ψυχολογική καταπίεση.

Χωρίς να το λέει ρητά η κ. Ν. Γ. 
με αυτό το βιβλίο της μας πήρε από το 
χέρι και μας έδειξε έναν από τους κύριους 
δρόμους που μας πηγαίνουν από τη φεου­
δαρχία στον καπιταλισμό.

ΒΑΣΙΛΗΣ ΚΡΕΜΜΥΔΑΣ

ας σε μία από τις κυριότερες εξουσίες της, 
τη φιλανθρωπία, και τη σύγκρουση πόλης 
και Εκκλησίας με όχημα τη φιλανθρωπία, 
την περίθαλψη κυρίως: η Εκκλησία την 
έβλεπε ως μέσο μιας ωμής ιδεολογικής 
καταπίεσης των ανήμπορων για τις αμαρ­
τίες τους, με απειλή την Κόλαση· η πόλη 
την έβλεπε ως θεσμό εξυπηρέτησης και 
βοήθειας προς τα μέλη της κοινότητας και 
αργότερα ως κοινωνικό θεσμό (σ. 22-25). 

Αντίθετα, η πόλη θα εκμεταλλευτεί 

φηση τῶν ἐντύπων στὸ ἱστορικό τους, ἢ 
ἀλλιῶς ἡ ἱστορικοποίηση τῆς βιβλιογρα­
φικῆς ὕλης. 

Ἔτσι, πέρα ἀπὸ τὴν ἀναγραφὴ τίτ­
λων, ἡ Βιβλιογραφία τοῦ Φίλιππου Ἠλιοὺ 
πρόσφερε στὸν χρήστη ἕνα πλοῦτο κει­
μενικῶν καὶ ἐξωκειμενικῶν πληροφοριῶν: 
ἀναλυτικὴ παρουσίαση τοῦ περιεχομένου 
κάθε ἐντύπου –κάτι ἐξαιρετικὰ χρήσιμο 
γιὰ τὰ ἔντυπα κυρίως μὲ ποικίλο περιε­
χόμενο ποὺ δὲν εἶναι ἐμφανὲς στὸν τίτλο 
τους–, πληροφορίες γιὰ τὴν τυπογραφική 
τους ἐμφάνιση, τὰ τραβήγματα, τὴν τιμὴ 
καὶ τὴν κυκλοφορία τους, τὶς προηγούμε­
νες καὶ ἑπόμενες ἐκδόσεις τους, τὸν συγ
γραφέα καὶ τὸν τίτλο τοῦ πρωτοτύπου στὴν 
περίπτωση τῶν μεταφράσεων, τὸν κατά­
λογο συνδρομητῶν ποὺ τυχὸν περιεῖχαν, 
τὶς ἀγγελίες ἔκδοσης καὶ τὶς κρίσεις γἰ 
αὐτὰ σὲ ἑλληνικὰ καὶ ξένα ἔντυπα, τὶς βι­
βλιοθῆκες στὶς ὁποῖες σώζονται ἀντίτυπά 
τους. Καὶ ἀκόμη, ἐπιλεγμένα παραθέματα 
ἀπὸ προλογικὰ κείμενα καὶ ἐπεξεργασμέ­
νες πληροφορίες γιὰ τοὺς συγγραφεῖς, τοὺς 
μεταφραστὲς καὶ τὴν τύχη τῶν βιβλίων. 
Σὲ ὁρισμένες περιπτώσεις, μάλιστα, οἱ 
πληροφορίες γιὰ ἕνα ἔντυπο ἦταν τόσο 
ἀναλυτικές, ὥστε τὸ σχετικὸ λῆμμα ἔφτα­
νε νὰ ἔχει τὴ μορφὴ μικροῦ ἄρθρου. 

Ἡ ἔκδοση τοῦ πρώτου τόμου τῆς Ἑλλη-
νικῆς Βιβλιογραφίας 1801-1818 τοῦ Φί­
λιππου Ἠλιοὺ (1997) ἀποτέλεσε σταθμὸ 
στὴν ἱστορία τῶν βιβλιογραφικῶν μας 
πραγμάτων. Μιὰ ἱστορία ποὺ εἶχε ξεκινή­
σει στὰ μέσα περίπου τοῦ 19ου αἰώνα καὶ 
συνεχίστηκε ὣς τὶς μέρες μας μὲ ὁρόσημα 
τὴν προδρομικὴ βιβλιογραφικὴ συναγωγὴ 
τοῦ Ἀνδρέα Παπαδόπουλου Βρετοῦ, τὴ 
Bibliographie Hellénique τοῦ É��������mile���� ���Le­
grand (ΙΕ΄ αἰ.-1790), ποὺ συμπληρώθηκε 
ἀπὸ τὸν Γεώργιο Λαδᾶ καὶ τὸν Ἀθανάσιο 
Χατζηδῆμο (1791-1799), καὶ τὴν Ἑλλη-
νικὴ Βιβλιογραφία τοῦ Δημητρίου Γκίνη 
καὶ τοῦ Βαλέριου Μέξα (1800-1863). Τὰ 
παραπάνω ἔργα ἀπέδωσαν ἕνα πλούσιο 
βιβλιογραφικὸ ὑλικὸ ποὺ ἐμπλουτίστηκε 
ἀπὸ τὰ τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ 1950 καὶ 
ὕστερα μὲ πλῆθος προσθηκῶν. 

Ἡ Βιβλιογραφία τοῦ Ἠλιού, στηριγ­
μένη, κατὰ τὸ κυρίως βιβλιογραφικό της 
μέρος, στὴ θεμελιώδη γιὰ τὸν 19ο αἰώνα 
συγκομιδὴ τῶν Γκίνη – Μέξα καὶ στὶς συ­
μπληρώσεις της, ποὺ ὑποκίνησε ὁ Κ. Θ. 
Δημαρᾶς, εἰσήγαγε ἕνα νέο πνεῦμα στὴν 
προσέγγιση τῆς ἔντυπης παραγωγῆς. Τὸ 
καινούργιο ποὺ ἔφερνε ἦταν ἡ διεύρυνση 
τοῦ βιβλιογραφικοῦ πεδίου, τὸ πέρασμα 
δηλαδὴ ἀπὸ τὴ συμβατικὴ καταλογογρά­

Φίλιππου  Ἠλιοὺ κατάλοιπα, Ἑλληνικὴ Βιβλιογραφία τοῦ 19ου αἰώνα, Βιβλία – Φυλλάδια, 
τόμος δεύτερος, 1819-1832, ἐπιμέλεια Πόπη Πολέμη, ἐπιστημονικοὶ συνεργάτες Ἀναστασία 
Μυλωνοπούλου, Εἰρήνη Ριζάκη, Βιβλιολογικὸ Ἐργαστήρι «Φίλιππος Ἠλιού», ἐκδ. Μουσεῖο 
Μπενάκη, Ἑλληνικὸ Λογοτεχνικὸ καὶ Ἱστορικὸ Ἀρχεῖο Μορφωτικοῦ Ἱδρύματος Ἐθνικῆς 
Τραπέζης, Ἀθήνα 2011, ξ+749 σ.

ΜΝΗΜΩΝ 32 (2011-2012)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

