
  

  Μνήμων

   Τόμ. 20 (1998)

  

 

  

  Άλκης Αγγέλου, Το κρυφό σχολειό. Χρονικό ενός
μύθου 

  ΑΝΤΩΝΗΣ ΛΙΑΚΟΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.680 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΛΙΑΚΟΣ Α. (1998). Άλκης Αγγέλου, Το κρυφό σχολειό. Χρονικό ενός μύθου. Μνήμων, 20, 291–297.
https://doi.org/10.12681/mnimon.680

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/01/2026 06:42:35



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΕΣ 

Άλκης Αγγέλου, Το κρυφό σχολειό. Χρονικό ενός μύθου, Αθήνα, Εστία, 1997, 81 σ. 

Η μελέτη αυτή παρουσιάζει ενδιαφέρον 

τόσο ως προς τη μέθοδο της ιστορικής γρα­

φής, όσο ως προς τη σχέση ανάμεσα στις 

ιστορικές σπουδές και τις κυρίαρχες ιστο­

ρικές πεποιθήσεις στην ελληνική κοινωνία. 

Η ανάλυση της, επομένως, θα ακολουθή­

σει αυτούς τους δύο άξονες. 

Ο πρώτος: Κατά τις τελευταίες δύο 

δεκαετίες, το ενδιαφέρον για τη σχέση ανά­

μεσα στην ιστοριογραφία και στη θεωρία 

μετατοπίστηκε από την επιστημολογία στη 

ρητορική. Η «γλωσσική στροφή» είχε μια 

διπλή επίδραση στην ιστοριογραφία, η ση­

μαντικότερη από τις οποίες ήταν ότι αμφι­

σβήτησε την αναφορικότητα του ιστορικού 

λόγου, τόσο των πηγών της ιστορίας όσο 

και των ιστορικών κειμένων. Πρακτικά, 

όριζε ούς καθήκον του ιστορικού να δείξει 

κυρίως τα μεταβαλλόμενα πλαίσια της 

ιστορικής γνώσης, παρά να τη συσχετίσει 

με την πραγματικότητα. Η τελευταία, ως 

όρος, σχεδόν εξορίστηκε από το λόγο των 

ιστορικών. Μαζί της και το επιχείρημα. 

Ο δεύτερος άξονας αφορά τη διάζευξη 

ανάμεσα στις ιστορικές σπουδές και τις 

διαδεδομένες ιστορικές πεποιθήσεις στην 

ελληνική κοινωνία. Πρόκειται, με όρους 

του κειμένου, για την «καλλιέργεια της 

μυθολογίας σε ποικίλα θέματα ιστορίας». 

Από την πλευρά των ιστορικών η τάση 

αυτή χαρακτηρίζεται ως «Εθνική ανακρί­

βεια» (σ. 11). Σήμερα είναι η κυρίαρχη 

Παρουσιάστηκε με τίτλο: «Το μαρά-
ζι των αποδείξεων» στην Ημερίδα της 28 
Νοεμβρίου 1998: 'Ιστορία των ιδεών και 
Ιστορία των επιστημών για την περίοδο τοϋ 
Νεοελληνικού Διαφωτισμού. Τιμώντας το 
έργο τοΰ "Αλκή 'Αγγέλου, του Τμήματος 
Μεθοδολογίας, 'Ιστορίας και Θεωρίας της 
Επιστήμης τοϋ Πανεπιστημίου 'Αθηνών. 

αντίληψη περί ιστορίας από άμβωνος έως 

μικρής οθόνης. «Η ρητορεία κυριαρχεί στην 

ελληνική κοινωνία». 

Στις ελληνικές ιστορικές σπουδές, με 

τη λέξη ρητορεία αποδίδεται εκείνη η προ­

σέγγιση σύμφωνα με την οποία χρησιμο­

ποιούνται «ιστορικές ανακρίβειες με πρό-

ΑΛΚΗΣ ΑΓΓΕΛΟΪ 

ΤΟ ΚΡΓΦΟ ΣΧΟΛΕΙΟ 
Χρονικό ενός μύθου 

ΒΙΒΛΙΟΠΩΛΕΙΟ« Τ»ΐ .ΕΓΠΑΣ. 
Ι 1 ΚΟΛΛΛΡΟΤ * ΣΙΑ! Α Ε 

Α Ο Η Ν Α U S 9 

θέση αγαθή και εθνική, με την ιδέα, ας 

πούμε, να καταστήσουν πιο ωραία και γοη­

τευτική την εθνική μας ιστορία» (σ. 11). 

Χρησιμοποιείται δηλαδή με αρνητικό αξιο­

λογικά φορτίο. Η ρητορική θεωρείται δια­

κοσμητικός λόγος, λόγος που αποκρύπτει 

παρά φανερώνει. Ο μύθος λ.χ. του κρυ­

φού σχολειού και οι εθνικές ανακρίβειες 



292 Βιβλιοκρισίες 

αποδίδονται στη ρητορεία του 19ου αιώνα, 

στη ρητορική ιστορία. Απηχείται εδώ η 

πλατωνική περιφρόνηση της ρητορείας. Το 

παράξενο είναι πως η πλατωνική κατα­

δίκη της ρητορείας έγινε δημοφιλής από 

τον ρομαντισμό, που την αντιπαρέθετε στη 

λατρεία της αυθεντικότητας. Στις ελληνι­

κές ιστορικές σπουδές αντίθετα, ως ρητο­

ρική ιστορία αποδίδεται η ρομαντική αντί­

ληψη της ιστορίας και αντιπαρατίθεται 

προς την κριτική και τη θετικιστική ιστο­

ρία. 

Από την άλλη μεριά, στη σύγχρονη 

ιστοριογραφική συζήτηση, ο όρος ρητορεία 

χρησιμοποιείται ουδέτερα (απηχώντας την 

αριστοτελική παράδοση). Με αυτή την έν 

νοια τόσο ο ιστορικός λόγος, όσο επίσης ο 

επιστημονικός και ο λογοτεχνικός, είναι 

ρητορεία. Αλλά κεντρική έννοια σ' αυτή 

την παράδοση της ρητορικής είναι η πειθώ, 

το τεκμήριον, η απόδειξη, το επιχείρημα. 

Επομένως η αντιπαράθεση ανάμεσα στην 

ιστορία ως ρητορική και στην ιστορία ως 

απόδειξη, δηλ. η συζήτηση για την ανα-

φορικότητα ή όχι της ιστορίας, αν ειδωθεί 

μέσα από αυτή την παράδοση της ρητορι­

κής παύει να έχει νόημα. Η ιστορία μπορεί 

να αναλυθεί ως ρητορικός λόγος, και επο­

μένως μας ενδιαφέρουν οι τεχνικές της πει­

θούς, ο τρόπος χειρισμού των τεκμηρίων, 

η στρατηγική της επιχειρηματολογίας. 

Παρά λοιπόν την απαξιωτική χροιά 

του όρου ρητορεία στο κείμενο του Αγγέ­

λου, που συζητάμε, μας ενδιαφέρει το ίδιο 

ως ρητορική της ιστορίας, από την άποψη 

της συζήτησης των θεωρητικών προβλη­

μάτων της ιστοριογραφίας. Και θα δηλώ­

σω ευθύς εξ αρχής που θεωρώ ότι βρίσκε­

ται το ενδιαφέρον. Στη συζήτηση για την 

ιστορία ως μορφή ρητορικής, αποφεύγεται 

συνήθως η διάκριση ανάμεσα στην ιστορία 

ως πειθαρχημένη έρευνα, και στις γενικό­

τερες ιστορικές αντιλήψεις. Και βέβαια 

εφόσον ο χρόνος αποτελεί μια συνιστώσα 

της κοινωνίας, η ιστορία είναι μια κοινω­

νική λειτουργία. Ο καθένας έχει, και μπο­

ρεί να έχει, μιαν αντίληψη για την ιστορία. 

Αλλά εντός αυτής της λειτουργίας, έχει 

διαμορφωθεί μια ειδικά πειθαρχημένη γνώ­

ση, η οποία αποκαλείται επιστήμη της 

ιστορίας, κριτική ιστορία ή, ουδέτερα, ιστο­

ρικές σπουδές. Ο συσχετισμός ανάμεσα 

στις ιστορικές σπουδές και την ευρύτερη 

κοινωνική ιστορική αντίληψη που τις περι­

βάλλει, ως πρακτικές ιστορικής γνώσης 

αυτές καθεαυτές, είναι λοιπόν ο ένας άξο­

νας που ενδιαφέροντος μας. Ο δεύτερος 

άξονας, είναι η συζήτηση του κειμένου από 

την άποψη της συγκεκριμένης ανάλυσης, 

της διάζευξης ιστορικών σπουδών και ιστο­

ρικής ρητορείας (με απαξιωτικό νόημα) 

στην ελληνική κοινωνία. Επομένως, πρό­

κειται για δύο ζητήματα τα οποία δεν 

είναι άσχετα, ή εν πάση περιπτώσει δια­

φορετικά το ένα από το άλλο, καθώς η 

εξέλιξη των διαδεδομένων αντιλήψεων για 

την εθνική ιστορία στην Ελλάδα, επηρεά­

ζει την πρόσληψη, από τον κύκλο των 

ιστορικών, της σύγχρονης συζήτησης για 

τα θεωρητικά προβλήματα της ιστορίας. 

Και αντίστροφα, η συζήτηση των ιστορι­

κών προβλημάτων στην Ελλάδα έχει χα­

ρακτηριστικά τα οποία αν αναλυθούν μπο­

ρούν να προσφέρουν στη γενικότερη, στη 

θεωρητική συζήτηση των ιστοριογραφικών 

προβλημάτων. 

Γιατί η υπόθεση αυτού του ιστορικού 

μύθου (για το κρυφό σχολειό), είναι ση­

μαντική; Σύμφωνα με τον Αγγέλου, η παι­

δεία, μαζί με τη θρησκεία είχαν το προ­

βάδισμα στις ελληνικές ιστορικές σπουδές. 

Παρατηρώντας τον τρόπο με τον οποίο 

κατασκευάστηκε η εθνική ιστορία, το γε­

γονός αυτό δεν πρέπει να ξενίζει. Η πολιτι­

σμική ιστορία αποτελούσε το υλικό με το 

οποίο γέμιζαν τα κενά διαστήματα χρόνου 

που η έλλειψη εθνικής κρατικής αρχής δεν 

επέτρεπε να πληρωθούν με την πολιτική 

ιστορία. Το γεγονός λοιπόν ότι στις απαρ­

χές της νεοελληνικής ιστορίας βρίσκεται η 

πολιτισμική ιστορία, δημιουργεί το παρά­

δοξο ότι αφενός στο πεδίο αυτό συσσω­

ρεύεται το μεγαλύτερο πληροφοριακό υλι­

κό, αφετέρου ότι το ίδιο πεδίο προσφέρεται 

για την ανθοφορία της μυθικής ιστορίας. 

Οι εθνικοί μύθοι αποτελούν ένα από τα 



Το κρυφό σχολειό 293 

συστατικά της εθνικής ιδεολογίας, όπως 

άλλωστε και η ιστοριογραφία με άξονα το 

έθνος. Πώς χειρίζεται όμως ένας ιστορι­

κός το πρόβλημα του μύθου; Αντιπαρα­

θέτει τον λόγο στο μύθο, δηλ. αντιπαρα­

βάλλει την ιστορικιστική αρχή «πώς έγι­

ναν τα πράγματα» στο «τι πιστεύουμε 

γι' αυτά»; Ή ανιχνεύει την κατασκευή του 

μύθου και τη λειτουργία του μέσα στο σύ­

στημα πεποιθήσεων; Ο Αγγέλου τα επι­

χειρεί και τα δύο. 

Αλλά η ιστορικιστική αρχή της βεβαιό­

τητας έχει υποστεί κριτική ώστε η αξιο­

πιστία της έχει κλονιστεί. Δεν είμαστε σί­

γουροι για το τι συνέβη. Αλλά ο κλονι­

σμός της βεβαιότητας οδηγεί στον ιστο­

ρικό σχετικισμό; Εδώ νομίζω ότι έχει ση­

μασία η προσέγγιση του Αγγέλου. Δεν 

μας λέει το τι συνέβη, αλλά το τι δεν 

συνέβη. Πρόκειται για την ανάδειξη του 

αρνητικού επιχειρήματος. 

Από τις απαρχές της ιστοριογραφίας, 

η βεβαιότητα περιορίζεται και αντικαθί­

σταται από το «ως εικός» από την πιθα-

νολόγηση (άλλωστε για τον Hume η κρι­

τική φιλοσοφία της ιστορίας ανήκει στον 

κλάδο των πιθανοτήτων). Επομένως αν 

δεν είμαστε σίγουροι, και πιθανολογούμε, 

για το τι ακριβώς συνέβη στην ιστορία, 

εκείνο για το οποίο μπορούμε να είμαστε 

βέβαιοι είναι το τι δεν έγινε. Αν υπάρχουν 

πολλές εκδοχές για το τι έγινε, μπορεί να 

εξασφαλιστεί ομοφωνία για το τι δεν έγινε. 

Η ιστορική βεβαιότητα χτίζεται μέσω των 

αποκλεισμών. Επομένως το αρνητικό επι­

χείρημα αποτελεί το θετικό όριο της πολ­

λαπλότητας των ερμηνειών. Αυτό το όριο 

μας είναι χρήσιμο, γιατί ενώ μπορεί να 

αποτελεί το εξωτερικό όριο των ερμηνειών 

που αποδέχεται η επιστημονική κοινότη­

τα, αποτελεί επίσης και το διαχωριστικό 

όριο ανάμεσα στην επιστημονική κοινότη­

τα, δηλ. στην κοινότητα των ιστορικών 

ερευνητών, και στην ιστορική φαντασίω­

ση (imagination) της εθνικής κοινότητας 

(ή στην ιδεολογία). 

Παρά το γεγονός, λέει ο Αγγέλου, 

ότι στο πεδίο της παιδείας συσσωρεύτη­

καν οι περισσότερες μαρτυρίες, πουθενά 

δεν αναφέρεται ότι υπήρξε απαγόρευση των 

Τούρκων για την εκπαίδευση, επομένως 

καταφυγή σε πρακτικές κρυφού σχολειού. 

Το αρνητικό επιχείρημα λειτουργεί επα­

γωγικά. Ό σ ο μεγαλύτερος ο όγκος των 

ενδείξεων στις οποίες βασίζεται, τόσο 

ασφαλέστερο είναι. Έχει σημασία επίσης 

να τονίσουμε ότι η αναφορά αυτή γίνεται 

όχι άμεσα, αλλά μέσω των ενδιάμεσων 

αναφορών σ' αυτό το υλικό. Δεν έχουμε 

μια φράση του τύπου «στο υλικό αυτό δεν 

υπάρχει μαρτυρία...» αλλά μια φράση του 

τύπου «οι Βλαχογιάννης, Γεδεών, Χασιώ-

της που διεξήλθαν ολόκληρο αυτό το υλι­

κό δεν συνάντησαν μαρτυρία». Αυτή η ανα­

φορά έχει σημασία για την παράδοση της 

ιστοριογραφίας και για το χτίσιμο της 

αξιοπιστίας. Για τον Γίββωνα, ο ιστορι­

κός είναι εκείνος που διαβάζει για λογα­

ριασμό των άλλων. Επομένως, εξετάζον­

τας την ιστορία της ιστοριογραφίας, δεν 

αρκεί μόνο να μένουμε στα μεταβαλλόμενα 

ερμηνευτικά πλαίσια της ιστορικής γνώ­

σης. Σταθερό χαρακτηριστικό της είναι και 

η σωρευτική διαδικασία με την οποία σχη­

ματίζεται το πραγματολογικό της απόθε­

μα. Η σώρευση όμως πληροφοριών δεν 

αρκεί για να έχουμε ιστοριογραφία. Αν ο 

Γίββων, σύμφωνα με τον Μομιλιάνο, μπο­

ρεί να θεωρηθεί ότι βρίσκεται στις απαρ­

χές της ιστοριογραφίας, είναι γιατί συν­

δύασε τον πληροφοριακό πλούτο των αρ-

χαιοδιφών με τη λογική των φιλοσόφων. 

Η διάκριση αυτή αφορά τα συστατικά της 

επιχειρηματολογίας. Γράφοντας για τον 

Γεδεών ο Αγγέλου λέει: «ώς εδώ μιλά ο 

αρχειοδίφης, όταν όμως μεταβάλλεται σε 

ιστορικό της παιδείας...». Σε τι αναφέρε­

ται ο αρχειοδίφης και σε τι ο ιστορικός; 

Ο πρώτος αναφέρεται στην ένδειξη. Ο δεύ­

τερος στο συλλογισμό. Έτσι σχηματίζεται 

το τεκμήριο. 

Εδώ όμως ανακύπτουν δύο προβλήμα­

τα. Το πρώτο, αφορά την περίπτωση της 

καταστροφής των ενδείξεων, το δεύτερο, 

τις αντενδείξεις. 

Η καταστροφή των ενδείξεων είναι ένα 



294 Βιβλιοκρισίες 

πρόβλημα που έρχεται και επανέρχεται 

στην Ιστορία. Επανέρχεται σήμερα στη συ­

ζήτηση για το Ολοκαύτωμα. Οι Ναζί εξα­

φάνισαν τα στοιχεία της εμπρόθετης ολο­

κληρωτικής εξόντωσης. Πώς η ιστοριο­

γραφία αντιμετωπίζει το πρόβλημα αυτό; 

Πώς μπορούμε να έχουμε ιστορική βεβαιό­

τητα, ακόμη και στην περίπτωση των αρ­

νητικών διαπιστώσεων ; Και πάλι εδώ έχει 

σημασία το αρνητικό επιχείρημα ως προς 

την τύχη των τεκμηρίων. Μία μόνο αντέν­

δειξη, αρκεί για να ανατρέψει εξ ολοκλή­

ρου την αρνητική βεβαιότητα. [Βλ. εδώ 

Carlo Ginzburg, «Unus Testis, Lo ster­

minio degli Ebrei e il principio di real­

tà», Quaderni siorici, 80 (1992) 529-

548]. 

Κατά συνέπεια η προσοχή στρέφεται 

στις αντενδείξεις. Στην περίπτωση του μύ­

θου του κρυφού σχολειού υπάρχουν δυο 

δείγματα αντενδείξεων, των οποίων η ανά­

λυση από τον Αγγέλου είναι υποδειγμα­

τική. Το πρώτο αφορά την ονομασία χώ­

ρων ως «κρυφών σχολειών», το δεύτερο 

αφορά το περίφημο ασμάτιο «φεγγαράκι 

μου λαμπρό φέγγε μου να περπατώ». Ο 

Αγγέλου τα εντάσσει και τα δυο σ' ένα 

σχήμα ανάλυσης που δείχνει πώς ένας ιστο­

ρικός μύθος (ή θα λέγαμε, μια ιστορική 

πλάνη), από τη στιγμή που σχηματίζεται, 

επανασημασιοδοτεί στοιχεία τα οποία στη 

συνέχεια εμφανίζονται ως τεκμήρια για 

την επαλήθευση του μύθου. Με την έννοια 

αυτή, ό,τι αποκαλούμε «ιστορικά στοιχεία» 

δεν αποτελούν αυτά καθεαυτά ιστορικά τε­

κμήρια, αλλά γίνονται, μετατρέπονται, ση-

μασιοδοτούνται ως ιστορικά τεκμήρια μέσα 

από την προηγούμενη επιλογή ενός ερμη­

νευτικού πλαισίου. Στη λογική διαδικασία, 

η ερμηνεία ακολουθεί τα στοιχεία. Στην 

πολιτισμική ιστορία της ιστοριογραφίας 

όμως (όπως και της επιστήμης στην Κου-

νιανή εκδοχή) οι ερμηνείες, ως οργανωτικά 

πλαίσια γνώσης, προηγούνται των τεκμη­

ρίων. Εδώ βρισκόμαστε μπρος σε ένα άλλο, 

μείζον επιστημολογικό πρόβλημα της ιστο­

ρίας, δηλαδή στη διαδικασία μέσω της 

οποίας τα στοιχεία μετατρέπονται σε εν­

δείξεις και τεκμήρια. Η σύγχρονη συζή­

τηση αφορά κυρίως τη λειτουργία αυτής 

της διαδικασίας και συζητά τον αμφίδρομο 

χαρακτήρα της. Ό , τ ι ονομάζουμε «ενδεί­

ξεις» δεν είναι επιλέξιμες μέσα από την 

απλή και φυσική διαδικασία, σύμφωνα με 

τη θετικιστική παράδοση της ιστοριογρα­

φίας. Στη διαδικασία της ιστορικής ανά-

γνωσης/επανασημασιοδότησης των στοι­

χείων, τα αποτελέσματα μπαίνουν ως αι­

τίες. Ώ ς εδώ καλά. Αλλά πώς διακρίνουμε 

τη δοξασία από την «αλήθεια», τό μύθο 

από την ιστορική «πραγματικότητα»; 

Εδώ, νομίζω, ότι μπορούμε να διακρί­

νουμε το δεύτερο σκέλος της μεθοδολογίας 

που ακολουθεί ο Αγγέλου. Δηλαδή την 

ιστορία της κατασκευής. Αλλά σ' αυτή την 

ιστορία της κατασκευής ο σ. κρατά συνε­

χώς τη διάκριση ανάμεσα σε μια μορφή 

γνώσης που βασίζεται στην έρευνα, και σε 

μια μορφή γνώσης που ανταποκρίνεται στις 

μεταβαλλόμενες κοινωνικές ανάγκες επα-

νασημασιοδότησης του παρελθόντος, συγ­

κεκριμένα στη δημιουργία της εθνικής ιδεο­

λογίας και στην ανασημασιοδότηση μέσω 

αυτής, της ιστορίας της παιδείας στην 

Τουρκοκρατία. Με αυτή την έννοια, αυτή η 

μικρή μελέτη αποτελεί μια αντιπροσωπευ­

τική περίπτωση, με παραδειγματικό χα­

ρακτήρα, της διαδικασίας δημιουργίαςτης 

εθνικής ιδεολογίας και της απόκλισης της 

από την εξέλιξη των ιστορικών σπουδών. 

Η ανατομία της γέννησης της δοξασίας 

λοιπόν. Αλλά για να γεννηθεί μια δοξασία 

χρειάζονται ορισμένες προϋποθέσεις. Πρώ­

τα και κύρια, μια αναδρομική ανάγνωση 

του παρελθόντος. Στην περίπτωση μας, 

την αναδρομική ανάγνωση με αφετηρία την 

συγκρότηση του εθνικού υποκειμένου, δηλ. 

την πρακτική της εθνικής επανάστασης. 

Τις αλλαγές αυτές τις παρακολουθεί ο 

Αγγέλου. 

1. Η σύνδεση της παιδείας με την αντί­

σταση. 

2. Η μετάθεση των εσωτερικών αντι­

νομιών της προεπαναστατικής ελληνικής 

κοινωνίας στο αντιθετικό σχήμα Τούρκοι-

Έλληνες. 



Το κρυφό σχολειό 295 

3. Η ανταπόκριση των νέων ιδεολογη­

μάτων στα στερεότυπα του ακροατηρίου 

(εδώ του ευρωπαϊκού): Παιδεία δημιουρ­

γός της εθνικής συνείδησης στους Ευρω­

παίους, άρα παιδεία δημιουργός εθνικής 

συνείδησης στους Έλληνες, άρα οι Τούρκοι 

εμπόδιζαν την παιδεία, άρα οι Έλληνες 

την καλλιεργούσαν κρυφά. 

Παρακολουθούμε δηλαδή μια σχεδόν 

εργαστηριακή ανάλυση του τρόπου με τον 

οποίο γεννιέται η εθνική ιδεολογία μέσα 

από την αναδρομική ανάγνωση του παρελ­

θόντος, με αφετηρία την πρακτική της 

Επανάστασης και την εσωτερική λογική 

της ίδιας της εθνικής ιδεολογίας ως οργα­

νωτικού πλαισίου γνώσης. Για να κατα­

λάβουμε τη σημασία αυτής της ανάλυσης 

θα πρέπει να τη θέσουμε πάνω σε προηγού­

μενα συμπεράσματα για τη σχέση έθνους 

και εθνικής ιδεολογίας. Αν δηλ. στην πα­

ραδοσιακή προσέγγιση, το έθνος προηγεί­

ται της εθνικής ιδεολογίας, και στη μοντερ­

νιστική (Γκέλνερ, Άντερσον, Χόμπσμπα-

ουμ) η εθνική ιδεολογία προηγείται της δη­

μιουργίας του έθνους, η ανάλυση του Αγγέ­

λου μας προσφέρει την αμφίδρομη διαδι­

κασία αυτής της γέννησης. Πώς η εθνική 

ιδεολογία προκύπτει μέσα από την εθνική 

πρακτική. 

Επομένως, από τη γέννηση της δοξα­

σίας στην εμπέδωση της. Το πέρασμα στη 

λογοτεχνία (ρομαντισμός του 19ου αι.) και 

από κει στην τέχνη (Γύζης), και από κει 

ξανά στη λογοτεχνία (ποίηση Πολέμη). 

Κάθε γνωστικός χώρος όμως έχει την αυ­

τόνομη λογική και δυναμική της ανάπτυ­

ξης του. Και η δυναμική αυτή μας ενδια­

φέρει και ως προς τους δύο αφετηριακούς 

άξονες. Τον άξονα δηλαδή της ανάλυσης 

της ιστοριογραφίας αυτής καθεαυτής, και 

τον άξονα της δημιουργίας της ιστορικής 

κουλτούρας. 

Το ζήτημα αυτό, με τη σειρά του, 

ανοίγει ένα μεγαλύτερο πρόβλημα: Η αντί­

ληψη για την ιστορία, μέσα σε μια κοινω­

νία δεν είναι ενιαία. Μπορούμε να μιλάμε 

επομένως για ερμηνευτικές κοινότητες ι­

στορίας, για κυκλώματα μέσα στα οποία 

κυκλοφορεί η ιστορική γνώση, ανεξαρτή­

τως αλήθειας ή πλάνης. Ποια είναι όμως 

η λογική και η δυναμική της ιστορικής 

αντίληψης μέσα σε αυτές τις κοινότητες, 

και ποια είναι η σχέση τους με τις ιστορι­

κές σπουδές; 

Στην αποδομητική κριτική της ιστο­

ρίας, το ιστορικό κείμενο θεωρείται, με τον 

όρο του Heyden White, artefact, δηλαδή 

κείμενο λογο-τεχνίας, και επομένως αναι­

ρείται η αναφορικότητά του ως προς την 

πραγματικότητα. Το ιστορικό κείμενο ανα­

λύεται ως λογοτεχνικό κείμενο. Εκείνο που 

μας λείπει όμως είναι το αντίστροφο: Η 

ανάλυση του λογοτεχνικού κειμένου ως 

ιστορικού κειμένου. Αυτό ακριβώς το επι­

χειρεί ο Αγγέλου με την ανάλυση του ελ­

ληνικού ρομαντισμού. Ο ελληνικός ρο­

μαντισμός βασίζεται στην πρόσφατη εθνι­

κή εποποιία όπως αυτή αντιλαμβανόταν 

τον εαυτό της και αυτοπαρουσιαζόταν. Αλ­

λά η αναπαραγωγή των αναπαραστάσεων, 

ήδη από μόνη της, σβήνει τη διάκριση 

ιστορίας-φαντασίας η οποία ανταποκρίνε­

ται στην εσωτερική δυναμική της λογοτε­

χνίας ως μυθοποιητικής δημιουργίας. «Ο 

καλλιτεχνικός δημιουργός δε χρειάζεται να 

εξακριβώνει την αλήθεια των πραγμάτων 

που του χρησιμεύουν ως έμπνευση» (σ. 59). 

Από την άλλη μεριά, αυτή η μη διάκριση 

μύθου-πραγματικότητας, λειτουργεί και ως 

προς την ιστορική πρακτική, δημιουργών­

τας τις γενικές ιδέες, το ιδεολογικό κλίμα 

μέσα στο οποίο προσανατολίζεται και απο­

κτά σημειοδοτικό ύφος η ιστορική γραφή. 

Έτσι δημιουργείται ο «φαύλος κύκλος» 

αλληλεξάρτησης ανάμεσα σε μια μυθο­

ποιούσα ιστορία και στις ιστορικές σπου­

δές (σ. 23). 

Η δυναμική του μύθου ως ιστορικής 

αντίληψης εμπεδώνεται σε μια κοινωνία 

μέσα από την επανάληψη. Σε αντίθεση δηλ. 

με ό,τι συμβαίνει στις ιστορικές σπουδές, 

όπου, υπό κανονικές συνθήκες συγκρότη­

σης, αν κάτι διατυπωθεί θεωρείται ως δε­

δομένο στη διαδικασία σώρευσης γνώσης, 

στις ερμηνευτικές κοινότητες που συγκρο­

τούνται στη βάση της μυθοποιητικής ιστό-



296 Βιβλιοκρισίες 

ρίας, είναι η σώρευση λόγων που δημιουρ­

γεί τους κοινούς τόπους. Αλλά αυτή η δια­

δικασία, όπως μας δείχνει ο Αγγέλου, δεν 

είναι μια ποσοτική μόνο διαδικασία. Γιατί 

κατά τη σώρευση λόγων προστίθενται στα­

διακά νέα στοιχεία τα οποία έχουν να κά­

νουν με τη δυναμική της μυθοποίησης και 

της σχηματοποίησης. Έτσι π.χ. προστίθε­

ται στο μύθο το στοιχείο ότι η ενασχόληση 

με τα γράμματα επέσυρε την ποινή του 

θανάτου στην Τουρκοκρατία. Το μυθο­

ποιούν υποκείμενο αυτοκατασκευάζεται α­

φού μετατρέπεται σε αντικείμενο της μυθο­

ποίησης. Πρόκειται για την κατασκευή της 

εθνικής υποκειμενικότητας. Αυτή η διαδι­

κασία της σώρευσης λόγων αναδεικνύει τη 

λειτουργία της ενδιάμεσης ανάγνωσης και 

των ενδιάμεσων αναγνωσμάτων, καθώς και 

τη σχέση που έχουν όλα αυτά με τη δια­

δοχή των γενεών. Πρώτο, η σχέση της 

κάθε γενιάς με το απόμακρο παρελθόν δεν 

είναι άμεση, αλλά διαμεσολαβείται από τις 

ενδιάμεσες αναγνώσεις. Δεύτερο, όσο απο­

μακρύνεται κάθε γενιά από την εμπειρία 

στην οποία αναφέρεται, τόσο η διάζευξη 

ανάμεσα στην εμπειρία και στις αναπαρα­

στάσεις αυτής της εμπειρίας γίνεται μεγα­

λύτερη, και οι αναπαραστάσεις γίνονται 

σχηματικότερες. 

Διάζευξη όμως και ανάμεσα στις ερμη­

νευτικές κοινότητες που δημιουργούνται 

στη βάση του ιστορικού μύθου αφενός και 

στις ιστορικές σπουδές αφετέρου. Ποια εί­

ναι η ανατομία αυτής της διάζευξης; Ο 

Αγγέλου το αναλύει όχι στο επίπεδο του 

γενικού σχήματος της εθνικής ιστορίας, 

αλλά στο ειδικό πεδίο της ιστορίας της 

νεοελληνικής παιδείας. 

1. Ο μύθος δεν εδράζεται στις ιστορι­

κές σπουδές που στηρίζονται στην πρα­

κτική και τη λογική της έρευνας. Δηλαδή 

παρά το γεγονός ότι ο μύθος έχει αξιώσεις 

ιστορικότητας, δεν περνά μέσα από τον εν­

τεταλμένο κοινωνικά χώρο καλλιέργειας 

της ιστορίας. 

2. Η κραυγαλέα αυτή διαφορά, ανά­

μεσα στο μύθο και στις ιστορικές σπουδές 

αποσιωπάται. Η ερμηνευτική κοινότητα 

της μυθικής ιστορίας δεν αντιδρά στα πο­

ρίσματα των ιστορικών σπουδών, αλλά 

ισχύει και το αντίστροφο. Σπανίως οι ιστο­

ρικές σπουδές βγαίνουν στο δημόσιο χώρο 

για να αμφισβητήσουν τα πορίσματα της 

μυθοποιούσας ιστορίας. 

3. Αυτή η αμοιβαία αποσιώπηση των 

διαφορών δημιουργεί μια «διπλή πραγμα­

τικότητα» (σ. 46). Έ ν α «διπλό πρόγραμμα 

αλήθειας» (Paul Veyne). 

4. Η διαλεκτική της σχέσης ιστορικών 

σπουδών-ιστορικής κουλτούρας τίθεται, α­

πό τον Αγγέλου, σε ένα γενικό σχήμα προό­

δου/αντίδρασης, εκσυγχρονισμού και αδρα­

νειών, δυτικού και ανατολικού πνεύματος 

στην Ελλάδα. Με την επιγραμματική μορ­

φή που το παρουσιάζει ο Αγγέλου, το σχή­

μα αυτό έχει ως εξής: «Οι δυνάμεις της 

προόδου του τόπου φωτίζονται και στηρί­

ζονται από το δυτικό στοιχείο" κάθε φορά 

που οι δυνάμεις της αντίδρασης οδηγούν 

με τη μισαλλοδοξία τους τα πράγματα σε 

αδιέξοδο, οι προοδευτικές δυνάμεις έχουν 

τη δυνατότητα να προβληθούν, επειδή κατά 

κανόνα αποτελούν τη μειοψηφία. Τότε πα­

ρουσιάζεται η μεταβολή όχι μόνον ως ώρι­

μη, αλλά ακόμη και ως αναπότρεπτη. Ό ­

ταν όμως τελικά πραγματοποιηθεί, αρχί­

ζει και γίνεται προβληματική η επιβολή 

της, γιατί απαιτεί να έχει στη διάθεση της 

τον παράγοντα του χρόνου, ο οποίος εργά­

ζεται όμως αποκλειστικά για τις δυνάμεις 

της συντήρησης είτε της αντίδρασης» (σ. 

54). 

Η ανατομία αυτής της διάζευξης ανα­

φέρεται και στους δύο άξονες που θέσαμε 

αρχικά. Μελέτη της ποιητικής της ιστο­

ρίας, στην οποία περιλαμβάνεται και η κα­

τανόηση των μηχανισμών της απόκλισης 

ανάμεσα στις ιστορικές σπουδές και στη 

μυθοποιούσα ιστορία, και ταυτόχρονα με­

λέτη της ελληνικής διπλής πραγματικότη­

τας ανάμεσα στις ιστορικές σπουδές και 

στην ευρύτερη ιστορική κουλτούρα. 

Το κλειδί της ανάγνωσης αυτού του 

κειμένου του Αγγέλου, νομίζω ότι βρίσκε­

ται στα «Επιλεγόμενα», στην αντιπαρά­

θεση ανάμεσα στον τρόπο που χειρίστηκε 



Βυζαντινή Θεσσαλονίκη 297 

ο Βλαχογιάννης το μύθο του κρυφού σχο­

λειού και στον τρόπο που τον χειρίζεται ο 

ίδιος. Αν δηλαδή ο Βλαχογιάννης τον αναι­

ρεί λογικά, χρησιμοποιώντας τις ιστορικές 

ενδείξεις, ο Αγγέλου χειρίζεται το μύθο 

συνδυάζοντας τη λογική αναίρεση με την 

ιστορία της κατασκευής του μύθου. Απο-

δομώντας τον. Με την έννοια αυτή, το 

συμπέρασμα που μπορούμε εμείς να ανα­

χθούμε είναι το εξής: Ανάμεσα στη λο­

γική αναίρεση και στη διάκριση αλήθειας-

πλάνης αφενός, και αφετέρου στην αποδο-

μητική μέθοδο που χρησιμοποιεί την ιστο­

ρία της κατασκευής στην οποία εξαφανίζε­

ται η διάκριση αλήθειας-πλάνης, δεν είναι 

απαραίτητο να υπάρχει διάζευξη. Ο συν­

δυασμός βέβαια έχει ρίσκο και χρειάζεται 

δεξιοτεχνία. Πρόκειται για συνδυασμό προ­

σεγγίσεων, έστω και αν έχουν αλληλοαπο-

κλειόμενα στοιχεία. Αλλά στην ιστοριογρα-

Το βιβλίο αν και έχει μια διετή παρουσία 

στη βιβλιογραφία, εντούτοις δεν έγινε ευ­

ρέως γνωστό. Επέλεξα να το παρουσιάσω 

στον Μνήμονα, όχι μόνον γιατί είναι ένα 

σημαντικό κατά την γνώμη μου βιβλίο, 

αλλά και γιατί η προβληματική του για 

την βυζαντινή πόλη είναι χρήσιμη στην συ­

ζήτηση, που ούτως ή άλλως είναι ανοιχτή 

μεταξύ των ιστορικών της νεότερης επο­

χής, για την κατανόηση του αστικού φαι­

νομένου στις ιστορικές του διαστάσεις. 

Ο τίτλος του βιβλίου δηλώνε ισαφώς 

το αντικείμενο του, ενώ ο υπότιτλος αφή­

νει να διαφανούν η ιστοριογραφική οπτική 

και τα αιτούμενα της συγγραφέως. Εκείνο 

που ενδιαφέρει την Α.Κ. είναι να ανιχνεύσει 

και να ερμηνεύσει την εικόνα που είχαν οι 

Θεσσαλονικείς για την πόλη τους κατά την 

βυζαντινή εποχή. Απώτερος στόχος της 

είναι να εξετάσει τις σχέσεις των βυζαντι-

φία η συμπληρωματική χρησιμοποίηση α­

σύμβατων μεταξύ τους προσεγγίσεων δεν 

χρεώνεται στα μειονεκτήματα, αλλά στα 

πλεονεκτήματα. Το κείμενο του Αγγέλου 

αποκτά την παραδειγματική σημασία αυ­

τού του συνδυασμού η οποία εκφράζει άλ­

λωστε και ένα γενικότερο αίτημα στις ιστο­

ρικές σπουδές τη στιγμή αυτή. 

Παράλληλα, ο χειρισμός του προβλή­

ματος του μύθου του κρυφού σχολειού από 

τον Αγγέλου, γίνεται μια μελέτη των μη­

χανισμών δημιουργίας της ιστορικής κουλ­

τούρας στην Ελλάδα, μια κριτική αντιμε­

τώπιση της. Η ισχύς όμως της μυθοποιού-

σας ιστορίας στην ευρύτερη ιστορική κουλ­

τούρα της ελληνικής κοινωνίας, λειτουργεί 

αποθαρρυντικά ως προς την υιοθέτηση προ­

σεγγίσεων που χαρακτηρίζονται από ιστο­

ρικό σχετικισμό. 

ΑΝΤΩΝΗΣ ΑΙΑΚΟΣ 

νών με το φυσικό και το οργανωμένο το­

πίο της πόλης. Οι σχέσεις αυτές, όπως σε 

κάθε εποχή, ήταν ιστορικά προσδιορισμέ­

νες. Το τί έβλεπαν γύρω τους οι βυζαντι­

νοί (λόγιοι), το πώς το προσελάμβαναν και 

το πώς το περιέγραφαν δεν ήταν ομοιό­

μορφο σε όλην την διάρκεια της βυζαντινής 

ιστορίας. Προφανώς δεν ήταν μόνον το το­

πίο που άλλαζε, ήταν και το βλέμμα των 

ανθρώπων που διαφοροποιείτο ανάλογα 

προς τις γενικότερες κοινωνικές ανακατα­

τάξεις. II θέση αυτή αποτελεί αφετηρία 

της μελέτης που επιχειρείται και την κα­

θιστά μια στέρεη ιστορική προσέγγιση. 

Με αυτήν άλλωστε την αφετηρία η συγγρα­

φέας διακρίνει συλλογικές στάσεις και αντι­

λήψεις για την πόλη, κινούμενη σε πολλά 

συγχρόνως επίπεδα ανάλυσης* αναζητεί δη­

λαδή τις φιλοσοφικές προϋποθέσεις, τις 

αισθητικές ανάγκες και ασφαλώς τις κοι-

Αγγελική Κωνσταντακοπούλου, Βυζαντινή Θεσσαλονίκη. Χώρος και Ιδεολογία, Πανεπι­

στήμιο Ιωαννίνων. Επιστημονική Επετηρίδα Φιλοσοφικής Σχολής, Δωδώνη, παρ. αρ. 62, 

Γιάννενα 1996, σ. 276 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

