
  

  Μνήμων

   Τόμ. 23 (2001)

  

 

  

  ΟΙ ΛΙΤΑΝΕΙΕΣ ΩΣ ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΚΑ ΔΡΑΜΑΤΑ ΣΤΟ
ΠΑΡΙΣΙ ΤΗΣ ΛΙΓΚΑΣ ΤΩΝ ΚΑΘΟΛΙΚΩΝ ΖΗΛΩΤΩΝ,
1583-1594 

  ΚΩΣΤΑΣ ΓΑΓΑΝΑΚΗΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.703 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΓΑΓΑΝΑΚΗΣ Κ. (2001). ΟΙ ΛΙΤΑΝΕΙΕΣ ΩΣ ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΚΑ ΔΡΑΜΑΤΑ ΣΤΟ ΠΑΡΙΣΙ ΤΗΣ ΛΙΓΚΑΣ ΤΩΝ ΚΑΘΟΛΙΚΩΝ
ΖΗΛΩΤΩΝ, 1583-1594. Μνήμων, 23, 9–24. https://doi.org/10.12681/mnimon.703

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 28/01/2026 07:13:08



ΚΩΣΤΑΣ ΓΑΓΑΝΑΚΗΣ 

ΟΙ ΛΙΤΑΝΕΙΕΣ ΩΣ ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΚΑ ΔΡΑΜΑΤΑ 
ΣΤΟ ΠΑΡΙΣΙ ΤΗΣ ΛΙΓΚΑΣ 

ΤΩΝ ΚΑΘΟΛΙΚΩΝ ΖΗΛΩΤΩΝ, 1583-1594 

Στο μείζον έργο του Οι Πολεμιστές του Θεού, ο Denis Crouzet αμφισβήτησε 

τις ηγεμονεύουσες κοινωνικο-πολιτικές και κοινωνικο-οικονομικές ερμηνευτικές 

προσεγγίσεις στη γαλλική Λίγκα των καθολικών ζηλωτών (1585-1594), ί απο­

δίδοντας την εμφάνιση της σε ένα κλίμα οξυμένης εσχατολογικής αγωνίας. Κατά 

την άποψη του, η ιστορία της Λίγκας είχε υποστεί έναν τεχνητό διαχωρισμό 

Το άρθρο αποτελεί νεότερη επεξεργασία εισήγησης που παρουσιάσθηκε στο 2ο Σεμι­
νάριο Ευρωπαϊκής Ιστορίας με θέμα «Πολιτικές διαστάσεις της θρησκευτικής εμπειρίας στη 
μεσαιωνική και νεότερη Ευρώπη», στο πλαίσιο των Σεμιναρίων της Ερμούπολης στη Σύρο 
τον Ιούνιο του 2000, και κατόπιν στον κύκλο διαλέξεων του Centre for Renaissance Studies 
του Πανεπιστημίου της Γλασκώβης, τον Φεβρουάριο του 2001. Επιθυμώ να ευχαριστήσω 
τη Ρίκα Μπενβενίστε και τους Philip Benedict, Edward Muir, Myriam Yardeni, Chris 
Black και Luc Racaut για τις κρίσεις και υποδείξεις τους. 

1. Για την κοινωνικο-οικονομική προσέγγιση στους γαλλικούς θρησκευτικούς πολέμους 
της περιόδου 1562-1598, αφετηριακή υπήρξε η μελέτη του Henri Hauser, «The French 
Reformation and the French People in the Sixteenth Century», American Historical 
Review 4 (1899) 217-227, αναδημοσιευμένη στο Etudes sur ία Réforme Française, Πα­
ρίσι, Pickard, 1909, Ο Lucien Romier υπήρξε πρωτοπόρος στην επισήμανση της πολι­
τικής διάστασης των θρησκευτικών πολέμων: L. Romier, Les Origines Politiques de 
Guerres de Religion, Γενεύη, Slatkine, 2 τόμοι (επανέκδοση), 1974. Από την πλούσια κοι­
νωνική και πολιτική ιστοριογραφία των γαλλικών θρησκευτικών πολεμούν και της Λίγκας 
αναφέρω ενδεικτικά: Η. G. Koenigsberger, «The organization of revolutionary parties 
in France and the Netherlands during the Sixteenth Century», Journal of Modern 
History 4/27 (1955) 335-35P J. Η. M. Salmon, «The Paris Sixteen», 1584-1594: The 
Social Analysis of a Revolutionary Movement», Journal of Modern History 44 (1972) 
540-476* R. Descimon, Qui étaient les Seize? Mythes et réalités de la Ligue Parisienne^ 
Παρίσι, Klincksieck, 1983" Henry Heller, Iron and Rlood. Civil wars in Sixteenth-
Century France, Μόντρεαλ, McGill-Queen's University Press, 1991. Εκτενής κριτική πα­
ρουσίαση της κοινωνικής ιστοριογραφίας της γαλλικής Μεταρρύθμισης στον David Nicholls, 
«The Social History of the French Reformation: Ideology, Confession and Culture», 
Social History 9/1 (1984) 25-43. 



lu Κώστας Γαγανάκης 

από την ιστορία των πρώτων γαλλικών θρησκευτικών πολέμων, όταν η βία εξέ­

φραζε μια κοινωνία «συλλογικά εμψυχωμένη» από ένα προφητικό όραμα. Το 

γεγονός ότι η υπερκαθολική παρισινή Λίγκα κατόρθωσε να αντέξει πέντε χρόνια 

σκληρής δοκιμασίας καταδεικνύει την κυριαρχία ενός θρησκευτικού ζήλου ο ο­

ποίος παρακινούσε τον πληθυσμό σε μια σταυροφορία για τη συλλογική λύτρωση. 

Στο πλαίσιο μιας «αρχαιολογίας της σωτηριολογικής λατρείας», ο Crouzet επι­

χείρησε να διερευνήσει το διανοητικό υπόστρωμα της εμφάνισης της Λίγκας, 

εστιάζοντας την προσοχή του στην προϊστορία αναλογούν αποπειρών διάπλασης 

της πραγματικότητας σύμφωνα με τις επιταγές της Θείας Πρόνοιας. Οι «λευ­

κές λιτανείες» της περιόδου 1583-1584 αποτελούν κατά τη γνο')μη του μια μεί­

ζονα πρώτη εκδήλωση της εσχατολογικής αγωνίας και του σταυροφορικού πνεύ­

ματος που χαρακτήρισαν τη Λίγκα ως πολιτισμικό και θρησκευτικό φαινόμενο.2 

Ι 

Λπό τον Ύστερο Μεσαίωνα, οι λιτανείες συνιστούσαν ουσιαστικό μέρος ενός 

ιδιαίτερα πλούσιου ρεπερτορίου καθολικών τελετουργικών πρακτικών. Ήταν τα­

κτικές εκδηλώσεις, σημασμένες στο αστικό ημερολόγιο ως «ειδικές ημέρες», 

όμως αποτελούσαν και αυθόρμητες αντιδράσεις κοινοτήτων που βρίσκονταν αν­

τιμέτωπες με δυσβάστακτα δεινά ή με αιφνίδιο κίνδυνο.3 Ο Edward Muir επι­

σήμανε πρόσφατα την ύπαρξη δύο διακριτών τάσεων συνδεόμενων με τη μεταρ­

ρύθμιση των καθολικα>ν τελετουργικών πρακτικών έπειτα από τη Σύνοδο του 

Τριδέντου: Ρυθμίσεις που επιβλήθηκαν «από τα πάνω», με την εισαγωγή νέων 

κανόνων που αποσκοπούσαν στην τυποποίηση των λειτουργικών πρακτικών και 

από την άλλη, λατρευτικές πρακτικές που εξέφραζαν μια αναζωογονημένη λαϊκή 

θρησκευτικότητα ως αντίδραση προς την κρίση της Μεταρρύθμισης, όμως όχι 

σε απόλυτη εξάρτηση από αυτήν.4 

Η μελέτη του Muir υπογραμμίζει την ανάδυση ενός διακριτού καθολικού 

τελετουργικού λεξιλογίου που λειτούργησε ως αμυντικός μηχανισμός απέναντι 

στις προτεσταντικές επιθέσεις, ιδιαίτερα απέναντι στην προτεσταντική εικονο-

2. Denis Crouzet, Les Guerriers de Dieu. La violence au temps des troubles de 

religion, vers 1525-vers 1610, τ. 2, Παρίσι, Champ Vallon, 1990, σ. 295-297. 

3. Αντιμέτωποι με δριμύ ψύχος τον Απρίλιο του 1531, οι κάτοικοι της Limoges και 

των γειτονικών περιοχών «συγκρότησαν πλήθος λιτανειών σε διάφορους χώρους, την ημέρα 

και τη νύκτα, βαδίζοντας με δάκρυα και κραυγές, κάποιοι από αυτούς νΡΛμένοι στα λευκά, 

άλλοι περπατώντας ξυπόλητοι, μεταφέροντας το λείψανο του προστάτη Αγίου Μαρτιάλη... 

για να ικετεύσουν τη μεσολάβηση του για τον κατευνασμό της θεϊκής οργής...». Registres 

Consulaires de la Ville de Limoges, Premier Registre (Première Partie: 1504-1552), 

Limoges, Imprimerie des Chapoulaud Frères, 1867, σ. 198-199. 

4. Edward Muir, Ritual in Early Modem Europe, Καίμπριτζ, CUP, 1997, σ. 204. 



Οι λιτανείες α>ς τελετουργικά οράματα (Παρίσι, 1583-1594) 11 

μαχία. II καθολική απάντηση στις προτεσταντικές επιθέσεις σε παραδοσιακές 

τελετουργικές πρακτικές —όπο^ς η λατρεία των αγίων και των ιερών λειψάνων 

και η χρήση εικόνων— ήταν ο πολλαπλασιασμός των τελευταίων σε μια ανεί-

δωτη κλίμακα, με προεξάρχουσα τη θέση της λατρείας της Θείας Ευχαριστίας. 

Η ανάγκη υπεράσπισης του «Ιερού Μυστηρίου» οδήγησε στον πολλαπλασιασμό 

των λειτουργικών λιτανειών. Οργανωμένες από εκκλησιαστικές και κοσμικές 

αρχές και με μαζική λαϊκή συμμετοχή, οι λιτανείες αυτές εξέφραζαν τη συνοχή 

και την «τελετουργική σύμπνοια» των καθολικών κοινοτήτων απέναντι στον αι­

ρετικό αντίπαλο. Στις τελευταίες δεκαετίες του 16ου αιώνα, οι λειτουργικές λι­

τανείες αποτέλεσαν τακτική υποχρέωση νεοϊδρυμένων ή αναγεννημένων θρη­

σκευτικών αδελφοτήτων, όπως και αδελφοτήτων μετανοούντων και ομάδων αυ-

τομαστιγούμενων, μια επανεμφάνιση φαινομένων του 14ου αιώνα.5 

II 

Από την πλούσια παράδοση λιτανειών της «καθολικότατης πρωτεύουσας» θα 

εστιάσουμε την προσοχή μας στις «λιτανείες κρίσης», δηλαδή λιτανείες εκτός 

εορτολογίου που απαντούσαν σε καιρούς κινδύνου και δοκιμασίας. Αυτές έχουν 

κατηγοριοποιηθεί από την Barbara Diefendorf ως λιτανείες που ικέτευαν για 

τη μεσολάβηση της Αγίας Γενεβιέβης, προστάτιδας του Παρισιού, λιτανείες 

που σηνήθως οργανώνονταν από το στέμμα, είτε για επίκληση της θεϊκής πα­

ρέμβασης είτε για την προσφορά ευχαριστιών για πολεμικές νίκες και τέλος, 

ευχαριστηριακές λιτανείες του «Ιερού Μυστηρίου» ενάντια στην εξάπλωση της 

αίρεσης στο βασίλειο.6 

Παρ' όλο τον έκτακτο χαρακτήρα τους, οι «λιτανείες κρίσης» —εξαιτίας 

του μεγάλου τους μεγέθους— αποτελούσαν αντικείμενο προσεκτικής οργάνωσης 

και στενής επίβλεψης από τις εκκλησιαστικές και κοσμικές αρχές." Οι αστικές 

5. Muir, Ritual in Early Modern Europe..., σ. 205-206. 
6. Barbara Diefendorf, Beneath the Cross. Catholics and Huguenots in Sixteenth-

Century Paris, Οξφόρδη, OUP, 1991, σ. 39. 
7. Με αφορμή τη διοργάνωση λιτανείας από το Βασιλικό Δικαστήριο του ΙΙαρισιού 

για την προσφορά ευχαριστιών στον Θεό για την επιστροφή του αιχμάλωτου Φραγκίσκου 
Α', στις 14 Απριλίου του 1526, τα μέλη του Chambre des Comptes προσπάθησαν μάταια 
να πείσουν τους ανώτερους δικαστές να τους συμπεριλάβουν στην πομπή «στην αρμόζουσα 
σειρά προτεραιότητας, σύμφωνα με την παράδοση». Στην απάντηση του, το Βασιλικό Δι­
καστήριο επικαλούνταν τη στενότητα των δρόμων ανάμεσα στο κτίριο του Δικαστηρίου και 
στον καθεδρικό ναό της Παναγίας των Παρισίων και το μεγάλο αριθμό των συμμετέχοντος 
ως αιτία για τη μη συμπερίληψη των κατώτερων αξιωματούχων. Chambre des Comptes 
de Paris. Pièces justificatives pour servir à l'histoire des premiers présidents (1506-
1791), Nogent-le-Rotrou, Imprimerie de A. Gouverneur, 1873, σ. 34-35. 



1:ί Κώστας Γαγανάκης 

πομπές και λιτανείες της Πρώιμης Νεότερης Περιόδου γενικότερα ήταν τελε­

τουργικές περιστάσεις «παρουσίασης του εαυτού» για τις κοσμικές και εκκλη­

σιαστικές αρχές, με στόχο να εντυπωσιάσουν και να διαπαιδαγωγήσουν τον λαό. 

Λυτό προκαλούσε αναπόφευκτα μια σύγχυση των ορίων ανάμεσα στο Θείο και 

τό κοσμικό ή, όπως το θέτει η Diefendorf, μια συνένωση θρησκευτικών και 

εκκοσμικευμένων σκοπών μέσα από την προβολή της καθολικής πίστης, της 

μοναρχίας και της αστικής ταυτότητας ως «αμοιβαία ενισχυτικών στοιχείων 

της παρισινής κουλτούρας».8 

Η λατρεία της Αγίας Γενεβιέβης βρέθηκε στο απόγειο της κατά τον 16ο 

αιώνα (με σαράντα πέντε λιτανείες σε σύγκριση με ένδεκα στον 15ο) και ιδιαί­

τερα στη διάρκεια των δεκαετιών του 1550 και 1560, περιόδου έκρηξης των 

θρησκευτικών πολέμων στη Γαλλία. Η διάταξη της λιτανείας είναι σημαντική 

επειδή αυτή λειτούργησε εμφανώς ως πρότυπο για τις «λιτανείες κρίσης» που 

κυριάρχησαν στην παρισινή ζωή καθ' όλη τη διάρκεια της ένοπλης αναμέτρη­

σης Καθολικών και Προτεσταντών. Την εβδομάδα πριν από τη λιτανεία, οι 

αστικές ενορίες εξουσιοδοτούνταν να προετοιμάσουν τις δικές τους λιτανείες, 

ενά) οι μοναχοί του αββαείου της Αγίας Γενεβιέβης τηρούσαν τριήμερο νηστείας 

και προσευχών. Την ημέρα της πομπής, οι αστικοί αξιωματούχοι συγκεντρώ­

νονταν στο δημαρχιακό μέγαρο στις επτά το πρωί και, ακολουθούμενοι από επι­

φανείς πολίτες (bourgeois notables) συγκροτούσαν πομπή προς τον καθεδρικό 

ναό, όπου και συναντούσαν τις λιτανείες των ενοριών. Το λείψανο του Αγίου 

Μαρκέλλου, άλλου προστάτη της πρωτεύουσας, μεταφερόταν από την Παναγία 

των Παρισίων για να προϋπαντήσει την κεντρική λιτανεία περιφοράς του λει­

ψάνου της Αγίας Γενεβιέβης που ερχόταν από το αββαείο. Την ίδια στιγμή, 

μέλη του Βασιλικού Δικαστηρίου προχωρούσαν σε πομπή προς το αββαείο. Από 

εκεί, όλες οι λιτανείες επέστρεφαν στην Παναγία των Παρισίων μέσω της οδού 

του Αγίου Ιακώβου. Η όλη τελετή έληγε με την τέλεση λαμπρής Θείας Λει­

τουργίας.9 

Η παραδοσιακή διάταξη της λιτανείας έδινε την πρωτοκαθεδρία στα μο­

ναστικά τάγματα, συνοδευόμενα από εκπροσώπους των ενοριακών εκκλησιών. 

Ακολουθούσαν οι κληρικοί της Παναγίας των Παρισίων με τους μοναχούς του 

αββαείου της Αγίας Γενεβιέβης. Ο επίσκοπος του Παρισιού μαζί με τον ηγού­

μενο του αββαείου βάδιζαν αμέσως μετά τα λείψανα των δύο προστατών αγίων, 

με τον φρούραρχο (Lieutenant civil) και άλλα μέλη της στρατιωτικής διοίκη-

8. Diefendorf, Beneath the Cross..., σ. 38. 
9. L'Ordre et cérémonie observée tant en la descente de la chasse Madame Saincte 

Geneviefve patron de Paris, qu'en la procession d'icelle. Par E. Le Liepure Paris, Πα­
ρίσι, Jean du Carroy, 1610, στο L. Cimber & F. Danjou (επιμ.), Archives curieuses de 
l'histoire de France, τ. 15, Παρίσι, 1837, σ. 350-354. 



Οι λιτανείες ως τελετουργικά οράματα (Παρίσι, 1583-1594) L3 

ΙΙαρίσι 1528. Λιτανεία με τη συμμετοχή του Φραγκίσκου Α' για την αποκατάσταση 

βεβηλωμένου αγάλματος της Παρθένου Μαρίας 



14 Κώστας Γαγανάκης 

σης (Châtelet) ως τιμητική φρουρά. Το λείψανο της αγίας μεταφερόταν απο­

κλειστικά από μέλη της οικείας αδελφότητας, ντυμένα με λευκούς χιτώνες και 

ξυπόλητα. Το στέμμα εκπροσωπούνταν από τους αξιωματούχους του Βασιλικού 

Δικαστηρίου και της αστικής αρχής. Οι Παριζιάνοι συμμετείχαν κατά χιλιάδες, 

εκλιπαρώντας τη μεσολάβηση της αγίας προστάτιδας της πόλης σε δύσκολους 
' in 

καιρούς. 

Λιτανείες με τη συμμετοχή του μονάρχη συνήθως οργανώνονταν στο χώρο 

του αββαείου του Αγίου Διονυσίου, προστάτη αγίου των βασιλέων της Γαλλίας, 

με τη συμμετοχή μικρού αριθμού ευγενών και εκπροσώπων της αστικής κοινό­

τητας. Ήταν πρωταρχικά τελετές απόδοσης τιμής, οι οποίες απεικόνιζαν τη 

μοναρχία ως την τελεστική δύναμη της Θείας Πρόνοιας. Η κλιμάκωση της θρη­

σκευτικής αντιπαράθεσης τις μετέτρεψε σε δημόσια θεάματα με μεγάλη προ­

παγανδιστική αξία για την εξασθενισμένη μοναρχική εξουσία. Οι βασιλικές πομ­

πές οργανώνονταν σύμφωνα με το πρότυπο των λιτανειών, προβαλλόμενες ως 

κατεξοχήν θρησκευτικές εκδηλο^σεις. 

Στις 9 Ιουλίου του 1559, στη λιτανεία που οργανώθηκε στο Παρίσι για 

την επίκληση της θεϊκής παρέμβασης υπέρ της ζωής του βαριά τραυματισμένου 

σε διαγωνισμό κονταρομαχίας Ερρίκου Β', εκτός από τα λείψανα των Αγίου 

Μαρκέλου και Αγίας Γενεβιέβης, εμφανίσθηκαν και οι κάρες του Αγίου Λου­

δοβίκου και του Καρλομάγνου.11 Η έκρηξη των εχθροπραξιών τον Απρίλιο του 

1562 προκάλεσε ένα κλίμα πανικού στην πρωτεύουσα. Οι Παριζιάνοι βίωναν 

μια κατάσταση πολιορκίας και το λαϊκό αίσθημα διεγειρόταν συστηματικά από 

τους πύρινους λόγους του Καρδιναλίου της Λωρραίνης, ο οποίος κήρυττε τον 

ολοκληρωτικό πόλεμο εναντίον της αίρεσης και σε υπεράσπιση του μυστηρίου 

της Θείας Ευχαριστίας. Στις 14 Ιουνίου του ιδίου έτους, διοργανώθηκε με διά­

ταγμα του Βασιλικού Δικαστηρίου μεγάλη λιτανεία από το αββαείο της Αγίας 

Γενεβιέβης προς την ενοριακή εκκλησία του Saint-Médard, στο προάστειο 

Saint-Marceau. Η λιτανεία εμφανιζόταν σαν τελετή εξαγνισμού της πρωτεύ­

ουσας από τη μιασματική παρουσία των αιρετικών και καθαγιασμού του ιερού 

ναού, ο οποίος είχε υποστεί επίθεση των Προτεσταντών στις 27 και 28 Δε­

κεμβρίου του προηγούμενου έτους και «παρέμενε επί μακρόν βεβηλωμένος». Το 

διάταγμα του Βασιλικού Δικαστηρίου όριζε με κάθε λεπτομέρεια το δρομολόγιο 

και τη διάταξη της λιτανείας, το στολισμό των οικημάτων και των δρόμων από 

όπου θα περνούσε η πομπή, όπως και τη συμμετοχή πλήθους επισκόπων και 

καρδιναλίων, του βασιλικού διοικητή, των μελών του Δικαστηρίου και σύσσω­

μης της αστικής διοίκησης. Κεντρική θέση στη λιτανεία κατείχε τώρα η κα-

10. Beneath the Cross..., σ. 41-43. 
11. Beneath the Cross..., σ. 44. 



Οι λιτανείες ως τελετονργικά δράματα (Παρίσι, 1583-1594) 15 

θαγιασμένη όστια, ιερό σύμβολο της καθολικής θείας Ευχαριστίας.1 2 Δύο μή­

νες μετά την έκρηξη του πρώτου θρησκευτικού πολέμου και έξι μήνες μετά 

τα επεισόδια στο προάστειο Saint-Marceau, προφανής στόχος της κινητοποί­

ησης ήταν να ακυρώσει το ειρηνευτικό βασιλικό διάταγμα της 17ης Ιανουαρίου 

του 1562 (Διάταγμα του Saint-Germain), το οποίο επέτρεπε την υπό όρους 

ελεύθερη άσκηση των λατρευτικών καθηκόντο^ν των Γάλλων Προτεσταντών. 

Στις 7 Ιουνίου του 1573 ο βασιλέας Κάρολος θ ' διέταξε την οργάνωση 

μεγάλης πανηγυρικής λιτανείας στους δρόμους της πρωτεύουσας με αφορμή 

την επιλογή του νεότερου αδελφού του, Ερρίκου, Δούκα του Anjou, ως μονάρχη 

της Πολωνίας. Οι δρόμοι από όπου θα περνούσε η λιτανεία καθαρίσθηκαν, οι 

προσόψεις των οικημάτων διακοσμήθηκαν και οι κάτοικοι διατάχθηκαν να το­

ποθετήσουν αναμμένους πυρσούς «για την απόδοση τιμών». Το λείψανο της Α­

γίας Γενεβιέβης, συνοδευόμενο από αυτό του Αγίου Μαρκέλου, μεταφέρθηκε 

στην Παναγία των Παρισίων από μέλη της αδελφότητας, ντυμένα με λιτούς 

χιτώνες και ξυπόλητα. Ακολουθούσαν οι ιερείς της Παναγίας των Παρισίων, 

ντυμένοι με τα πιο λαμπρά τους άμφια. Η λιτανεία αποτέλεσε μια μεγαλοπρεπή 

έκθεση πλειάδας λαβάρων, εσταυρωμένων και ιερών κειμηλίων. Οι φρουροί του 

Châtelet και οι πολιτοφύλακες επιτηρούσαν την ομαλή διεξαγωγή της πομπής. 

Αιγότερο από ένα χρόνο έπειτα από τη Σφαγή του Αγίου Βαρθολομαίου, το 

θριαμβευτικό πνεύμα ήταν έκδηλο στην παρουσίαση του βασιλέα ως «πρώτου 

τέκνου της Καθολικής Εκκλησίας, ... αληθινού ζηλωτή και υπερασπιστή της». 1 3 

Η Diefendorf υποδεικνύει τη βασιλική λιτανεία που διοργανώθηκε στις 

29 Σεπτεμβρίου του 1568 ως κομβικό σημείο στη μοναρχική συμβολική ιδιο­

ποίηση μιας θρησκευτικής τελετής. Με αφορμή την προετοιμασία του βασιλέα 

για ένα νέο πόλεμο εναντίον των Ουγενότων, η λιτανεία ξεπέρασε όλες τις προ­

ηγούμενες σε μεγαλοπρέπεια. Τα λείψανα των αγίο^ν Γενεβιέβης και Μαρκέ­

λου ενισχύθηκαν με την κάρα του Αγίου Διονυσίου και, κυρίως, με τον καθα­

γιασμένο άρτο, τον οποίο μετέφερε ο Καρδινάλιος της Αωρραίνης, συνεπικου­

ρούμενος από τους Καρδιναλίους de Guise και Bourbon. Άλλος νεωτερισμός 

υπήρξε η έκθεση των διασήμων της μοναρχικής εξουσίας, τα οποία έφεραν πρίγ-

κηπες «εξ αίματος», βαδίζοντας μπροστά από τον έφιππο βασιλέα. Ο συμβο­

λισμός αυτής της «λιτανείας κρίσης» ερμηνεύεται από την Diefendorf ως από­

πειρα ενίσχυσης της αδύναμης εξουσίας του Καρόλου θ ' , μέσω της έμφασης 

12. Arret du Parlement de Paris portant qu'il sera fait une procession générale 
pour l'expiation des sacrilèges commis par les Huguenots dans l'église de Sainct-Médard, 
Ιούνιος 1562, στο L. Cimber & F. Danjou (επιμ.), Archives curieuses de l'histoire de 
France, τ. 4, Παρίσι, 1835, σ. 99-102. 

13. Epistre Narrative de la procession générale et des triomphes et largesses faicts 
à Paris le Dimanche 7 Juin 1573, L. Cimber & F. Danjou, Archives curieuses de l'his­
toire de France, τ. 8, Παρίσι, 1836, σ. 101-104. 



If. Κώστας Γαγανάκης 

που απέδιδε στο «ιερό δικαίωμα, την ειδική χάρη και την ιερή αποστολή)) των 

βασιλέων της Γαλλίας, χρισμένων από τον Θεό.14 

Η έκθεση του καθαγιασμένου άρτου στη λιτανεία του 1568 ήταν δάνειο 

από τον τρίτο τύπο «λιτανειών κρίσης», τις λιτανείες ενάντια στην αίρεση. Η 

όστια —και βαθμιαία και ο εσταυρωμένος— εδραιώθηκαν ως συμβολικές εκ­

φράσεις της καθολικής ενότητας και ως λάβαρα στις λιτανείες των καθολικών 

ζηλωτών στη δεκαετία του 1580. Η όστια πρωτοεμφανίσθηκε στη γενική λιτα­

νεία της 21ης Ιανουαρίου του 1535, που οργανώθηκε με βασιλική εντολή τρεις 

μήνες μετά την περιβόητη «υπόθεση των αφισών».15 Η λιτανεία προέβαλε τον 

καθαγιασμένο άρτο ως κεντρικό της συμβολισμό, πρακτική που υιοθετήθηκε 

και από μεταγενέστερες αντιαιρετικές λιτανείες υπό βασιλική επίβλεψη. Οι αντι-

αιρετικές λιτανείες, με τη συμμετοχή του βασιλέα και με συνηθισμένη κατάληξη 

τη δημόσια εκτέλεση στην πυρά συλληφθέντων Προτεσταντών, είχαν έναν προ­

φανή διδακτικό σκοπό. Χρησιμοποιούνταν για να διαπαιδαγωγήσουν τα συμ­

μετέχοντα πλήθη σχετικά με την κεντρικότητα του ευχάριστη ρ ιακού μυστη­

ρίου αλλά επίσης και για να εξεγείρουν το λαό σε ολοκληρωτικό πόλεμο εναντίον 

της αίρεσης, ενώ παράλληλα παρουσίαζαν τον βασιλέα ως τον κύριο προασπιστή 

της καθολικής πίστης. Με την επιδείνωση της κατάστασης, ιδιαίτερα στη διάρ­

κεια της δεκαετίας του 1580, οι βασιλείς της Γαλλίας δεν ήταν πάντοτε σε θέση 

να μονοπωλούν τους συμβολισμούς των αστικών λιτανειών. Μάλιστα, ο προβαλ­

λόμενος θρησκευτικός ζήλος της μοναρχίας κατέστη σταδιακά διακριτός από 

εκφράσεις της λαϊκής θρησκευτικότητας, πλέον υπό τον έλεγχο των καθολικών 

ζηλωτών. Στις «λευκές λιτανείες» της δεκαετίας του 1580, ο Grouzet εντο­

πίζει την ανάδυση μιας ισχυρής μορφής λαϊκής θρησκευτικότητας, ανεξάρτητης 

από το μοναρχικό έλεγχο και εντεινόμενα ανταγωνιστικής του. 

III 

Η περίοδος 1583-1584 γνώρισε μια εντυπωσιακή έξαρση της λαϊκής θρησκευ­

τικότητας, με τον πολλαπλασιασμό των «λευκών λιτανειών» και την εμφάνιση 

περιφερόμενων ομάδων μετανοούντων που συγκροτούνταν σχεδόν αποκλειστικά 

από πληβείους και συνέκλιναν σε εδραιωμένους τόπους προσκυνηματικής λα­

τρείας. Παρακινημένοι από «σημάδια φωτιάς στους ουρανούς», άνδρες, γυναί­

κες και παιδιά, «καλυμμένοι με λευκούς χιτώνες και κουβαλώντας κεριά, πυρ­

σούς και σταυρούς», συγκροτούσαν πομπές προσελκύοντας πλήθη της τάξης 

14. Beneath the Cross..., σ. 44-45. 

15. Το πρωί της Κυριακής 18ης Οκτωβρίου του 1534, οι Παριζιάνοι αντίκρυσαν εμ­

βρόντητοι εκατοντάδες αφίσες εναντίον της καθολικής θείας λειτουργίας, που είχαν τοιχο­

κολληθεί νύχτα στους δρόμους της πρωτεύουσας. Το γεγονός προκάλεσε τη σκλήρυνση της 

βασιλικής αντιαιρετικής πολιτικής. 



Οι λιτανείες ως τελετουργικά δράματα (Παρίσι, 1583-1594) 17 

των 4.000-7.000 ατόμων στις περιοχές των Αρδεννών και της Λωρραίνης.1 6 Ο 

Crouzet εξακρίβωσε τον κυρίαρχο αγροτικό τους χαρακτήρα, με ελάχιστες εξαι­

ρέσεις όπως των «λευκών λιτανειών» που οργανώθηκαν στη Reims υπό την 

καθοδήγηση του Καρδιναλίου Guise το Σεπτέμβριο του 1583. Η εξάπλωση 

των «λευκών λιτανειών» είχε κατεύθυνση προς τα δυτικά, με πρώτες εμφανί­

σεις στη Reims και στη Notre-Dame de Liesse, προπύργιο των Guises. 1 7 Ο 

Crouzet εντάσσει τη σύγκλιση αρκετών «λευκών λιτανειών» στη Notre-Dame 

de Liesse σε ένα διανοητικό κλίμα πολέμου μέχρις εσχάτων εναντίον της αί­

ρεσης, μια νέα φάση ριζοσπαστικοποίησης της καθολικής βίας, στο πνεύμα των 

σφαγών του Αγίου Βαρθολομαίου.18 

Το Παρίσι φαίνεται πως δεν επηρεάστηκε από αυτό το ξέσπασμα θρη­

σκευτικού ζήλου. Ο Pierre de l 'Estoile σημείωσε την άφιξη περίπου 800 προ­

σκυνητών, ανδρών και γυναικόπαιδων, προερχόμενων από τα χωριά του Saint 

J e a n des deux Geneaux και του Ossy στις 10 Σεπτεμβρίου του 1583, κατα­

θέτοντας την προσωπική του μαρτυρία: Όλοι οι προσκυνητές, ανεξάρτητα από 

φύλο ή ηλικία, εμφανίσθηκαν ντυμένοι με λευκούς χιτώνες ή ολότελα καλυμ­

μένοι με λευκό ύφασμα, ενώ μερικοί βάδιζαν ξυπόλητοι. Συνοδεύονταν από τους 

δύο ευγενείς των περιοχών τους, μαζί με τις συζύγους και τις κόρες τους, πα­

ρόμοια ντυμένες. Στην περιγραφή του Estolle, η συμμετοχή του παρισινού πλή­

θους εξέφρασε κυρίως οίκτο απέναντι στους προσκυνητές που είχαν «παρα­

κινηθεί από θαυμαστά σημάδια σε ουρανό και γη», τα ίδια που είχαν οδηγήσει 

τα πλήθη των προσκυνητών από τις Αρδέννες στη N o t r e - D a m e de Liesse, 

νωρίτερα τον Αύγουστο. Λευκές λιτανείες επανεμφανίσθηκαν στους δρόμους του 

Παρισιού στις 18-20 Σεπτεμβρίου και στις 9 Νοεμβρίου του ιδίου έτους. Οι 

εισρέουσες ομάδες προσκυνητών προέρχονταν από διάφορα χωριά του Brie και 

του Roissi και προσέφεραν προσευχές και τάματα στις εκκλησίες της Sainte-

Chapelle, της Παναγίας των Παρισίων και της Αγίας Γενεβιέβης. Τη φορά 

αυτή, οι λευκές λιτανείες είχαν υποκινηθεί από μια μεγάλη επιδημία πανώλης 

κατά τους φθινοπωρινούς μήνες.1 9 

16. Le Vray Discours des Grandes Processions qui se font depuis les frontières de 
l'Allemagne jusques à la France, dont jamais n'en fut faide de semblable, et comme plus 
amplement vous sera monstre dans le discours, Παρίσι, 1584, É. Fournier (επιμ.), Va­
riétés Historiques et Littéraires. Recueil des pièces volantes rares et curieuses en prose 
et en vers, τ. 7, Παρίσι, P. Jannet, 1857, σ. 347-357. 

17. Pierre de l'Estoile, Registre-journal du Règne de Henri III, τ. 4 (1582-1584), 
Γενεύη, Droz, 2000, σ. 99. Ο Estuile αναφέρει ένα πλήθος περίπου 12.000 προσκυνητών 
από την περιοχή των Αρδεννών, οι οποίοι επισκέφθηκαν τη Notre-Dame de Liesse, πι­
θανά τον Αύγουστο του 1583. 

18. Denis Crouzet, Le Guerriers de Dieu..., τ. 2, σ. 298-302. 
19. Registre-journal du Règne de Henri III..., a. 99-100" Le Vray Discours des 

Grandes Processions..., σ. 354-355. 

2 



18 Κώστας Γαγανάκης 

Τοποθετώντας την εξάπλωση των λευκών λιτανειών στον εκκλησιαστικό 

χάρτη της Γαλλίας του τέλους του 16ου αιώνα, ο Crouzet συμπεραίνει πως ο 

πυρήνας τους εντοπιζόταν στη μητροπολιτική περιφέρεια της Reims. Είναι εν­

διαφέρον να επισημανθεί πως, σε αυτό το σημείο, ο Crouzet αντιμετωπίζει την 

εξάπλωση των λευκών λιτανειών ως στενά ελεγχόμενη και καθοδηγούμενη από 

υψηλόβαθμους εκκλησιαστικούς αξιωματούχους που προωθούσαν τις αποφάσεις 

της Συνόδου του Τριδέντου στη γαλλική επικράτεια. Παρ' όλες τις απόπειρες 

των καθολικών απολογητών να παρουσιάσουν τις λευκές λιτανείες των ετών 

1583-1584 ως αυθόρμητες εκδηλώσεις πίστης από πλευράς του πληθυσμού, αυ­

τές αποτελούσαν μέρος μιας εκστρατείας για τη «θρησκευτική ανακατάληψη» 

του βασιλείου, σε υλοποίηση της ευρύτερης τριδεντικής αντεπίθεσης στον Προ­

τεσταντισμό. Πρόσθετες αποδείξεις για τις διασυνδέσεις των λευκών λιτανειών 

πηγάζουν από το γεγονός ότι τα κέντρα λατρείας τους εμφανίσθηκαν ως προ­

πύργια της υπερ-καθολικής Λίγκας το 1589.20 

Η αναζωογόνηση της καθολικής λατρευτικής πρακτικής που δρομολόγη­

σαν οι αποφάσεις της Συνόδου του Τριδέντου είχε αντίκτυπο και στη θρησκευ­

τική θεώρηση του Γάλλου μονάρχη. Βαθιά επηρεασμένος από την αναγέννηση 

των θρησκευτικών αδελφοτήτων στις καθολικές χώρες, ο Ερρίκος Γ' ίδρυσε την 

Αδελφότητα των Μετανοούντων (Confrairie des Penitents), μέλη της οποίας, 

πέρα από τον ίδιο, ήταν οι βασιλικοί ευνοούμενοι, άτομα του βασιλικού οίκου 

και υψηλόβαθμοι ευγενείς. Η βασιλική αδελφότητα προχώρησε στην πρώτη εμ­

φάνιση της στις 25 Μαρτίου με λιτανεία υπό καταρρακτώδη βροχή. Τα μέλη 

της αδελφότητας, συμπεριλαμβανομένου του Ερρίκου, βάδισαν στους δρόμους 

της πρωτεύουσας, από το αββαείο των Αυγουστίνων στην Παναγία των Πα­

ρισίων, ντυμένα με λευκούς χιτώνες και κρατώντας αναμμένους πυρσούς. Την 

ίδια νύχτα, η αδελφότητα οργάνωσε αγρυπνίες σε αρκετές ενοριακές εκκλησίες. 

Αυτή η έκφραση βασιλικής ευλάβειας δεν συγκίνησε τους Παριζιάνους, 

ούτε αντέστρεψε το αρνητικό κλίμα απέναντι σε μια μοναρχική εξουσία που 

στιγματιζόταν συστηματικά από τους καθολικούς ζηλωτές ως ιδιαίτερα ανε­

κτική απέναντι στους αιρετικούς. Στις 27 Μαρτίου, ο ιεροκήρυκας Jean Poncet-

εξαπέλυσε καυστική επίθεση εναντίον της βασιλικής αδελφότητας από τον άμ­

βωνα της Παναγίας των Παρισίων, για να τεθεί αμέσως υπό περιορισμό με βα­

σιλικές εντολές στο αββαείο του Αγίου Πατρός στο Melun. Δύο ημέρες αργό­

τερα, υπηρέτες και ιπποκόμοι του βασιλικού οίκου μαστιγώθηκαν δημόσια στο 

ανάκτορο του Λούβρου, επειδή είχαν προχωρήσει σε μια καρναβαλική διακω­

μώδηση της βασιλικής αδελφότητας.21 

20. Les Guerriers de Dieu...., σ. 308-309. 
21. Registre-journal du Règne de Henri III..., σ. 77-78. Ο Estolle σημείωνε επί­

σης ένα σατιρικό τετράστιχο το οποίο κατηγορούσε τον βασιλέα ((που είχε καταληστέψει τη 



Οι λιτανείες α>; τελετουργικά δράματα (Παρίσι, 1583-1594) 19 

Η ανοιχτά εχθρική στάση του παρισινού πληθυσμού ερμηνεύεται από τον 

Crouzet ως αντίδραση στον «διδακτικό χαρακτήρα» της βασιλικής θρησκευτι­

κότητας, η οποία τοποθετούσε τον βασιλέα και τον άμεσο περίγυρο του σε μια 

θέση ενδιάμεσων ανάμεσα στη Θεία Χάρη και στο σώμα των πιστών Καθολικών. 

Η απόπειρα αυτή αντιμετωπίσθηκε ως ρήξη της άμεσης σχέσης των χριστια­

νών με τον Θεό, όπως αυτή είχε εκφρασθεί στο λαϊκό θρησκευτικό ζήλο των 

αρχών της δεκαετίας του 1580.22 Λαϊκή και μοναρχική θρησκευτικότητα εμφα­

νίζονταν πλέον ως διαφορετικοί και ασυμβίβαστοι μεταξύ τους τρόποι εκδή­

λωσης της πίστης. Παραμερίζοντας το γεγονός ότι το πρόσωπο του βασιλέα 

υφίστατο μια συνεχή υπονόμευση από την υπογραφή της Ειρήνης του Monsieur 

το 1576 (η οποία αντιμετωπιζόταν από τους καθολικούς ζηλωτές ως άνευ όρων 

παράδοση στους Ουγενότους) και, παρόμοια, το ζήτημα της προγενέστερης κα­

θοδήγησης των «λευκών λιτανειών» από επισκόπους υπέρμαχους της εφαρμο­

γής των συνοδικών αποφάσεων του Τριδέντου, ο Crouzet τις παρουσιάζει σαν 

αυθόρμητες εκδηλώσεις λαϊκής πίστης. Αυτές προκλήθηκαν από μια έξαρση της 

εσχατολογικής αγωνίας, τροδοφοτημένης από αστρολογικές πραγματείες, όπως 

και από ευρύτατα διαδεδομένες φήμες για θαυμαστές εμφανίσεις στους ουρανούς. 

Κατά τον Crouzet, η Γαλλία των αρχών της δεκαετίας του 1580 είχε καταλη­

φθεί από έναν προφητολογικό τρόμο για την επερχόμενη Συντέλεια του Κόσμου, 

ανάλογο με εκείνον που είχε επικρατήσει στην παραμονή των θρησκευτικών πο­

λέμων.23 

Αυτή η εσχατολογική αγωνία, εκφρασμένη στην «καθαρτική λευκότητα» 

των προσκυνητών της περιόδου 1583-1584, εξέθρεψε τη Λίγκα του 1589.24 Τα 

μέλη της εμφανίσθηκαν ως πρωταγωνιστές στο «πλήρωμα του χρόνου», οι λί­

γοι εκλεκτοί, στρατευμένοι σε μια σταυροφορία για την ατομική και τη συλ­

λογική λύτρωση. Τα παρισινά πλήθη που κατέκλυσαν τους δρόμους της πρω­

τεύουσας την Ημέρα των Οδοφραγμάτων25 δεν ήταν απλά υποχείρια της προ-

Γαλλία» για υποκριτική ευλάβεια. Το τετράστιχο είχε κυκλοφορήσει με αφορμή τη λιτανεία 

της βασιλικής αδελφότητας. 

22. Les Guerriers de Dieu..., σ. 312-313. 

23. Les Guerriers de Dieu..., a. 330-342. 

24. H Λίγκα των καθολικών ζηλωτών έκανε την πρώτη της εμφάνιση με την ιδρυτική 

διακήρυξη στην πικαρδική πόλη της Péronne, στις 31 Μαρτίου του 1585. Εμφανιζόμενη 

ως συνασπισμός ευγενών, κληρικών και εκπροσώπων αστικών κοινοτήτων για την προάσπιση 

της αληθούς θρησκείας και της ακεραιότητας του γαλλικού βασιλείου, η Λίγκα κήρυξε ένα 

σταυροφορικό πόλεμο εναντίον της καλβινιστικής αίρεσης. Στο πολιτικό επίπεδο, αποτελούσε 

όργανο εξυπηρέτησης των πολιτικών βλέψεων του Δούκα του Guise και του αδελφού του, 

Καρδιναλίου της Λωρραίνης, οι οποίοι επιδίωκαν αφενός την ακύρωση του κληρονομικού δι­

καιώματος διαδοχής του Ερρίκου της Ναβάρας, ηγέτη των Ουγενότων και εξαδέλφου του 

άτεκνου Ερρίκου Γ' και αφετέρου την πολιτική υποταγή του τελευταίου μονάρχη της δυνα­

στείας των Valois. 

25. Στις 12 Μαίου του 1588, υποκινημένος από τους Guise, ο λαός της πρωτεύουσας 



20 Κώστας Γαγανάκης 

παγάνδας των Guise. Ήταν θρησκευτικοί ζηλωτές σε μετωπική αναμέτρηση με 

τον θηλυπρεπή και διεφθαρμένο βασιλέα, ο οποίος είχε αποστεί της ιερής του 

υποχρέωσης της προάσπισης της πίστης. Καθώς η κατάσταση επιδεινωνόταν 

ραγδαία, οι δολοφονίες του Δούκα του Guise και του αδελφού του Καρδιναλίου 

της Λωρραίνης στο βασιλικό πύργο στη Blois καταγράφηκαν ως καθαρή ένδειξη 

της επερχόμενης καταστροφής του Παρισιού και ολόκληρου του βασιλείου, προ­

καλώντας τη μαζική κινητοποίηση των Καθολικών εναντίον της βασιλείας του 

Αντίχριστου — ο οποίος ενσαρκωνόταν στο πρόσωπο του Ερρίκου Γ'. 

Το ημερολόγιο του Estuile προσφέρει μια δραματική περιγραφή του προ­

φητικού οράματος που κυρίευσε το Παρίσι στους πρώτους μήνες του 1589. Αυτή 

ήταν μια περίοδος αδιάκοπων λιτανειών με την υποκίνηση των ιεροκηρύκων της 

Λίγκας και με μαζική λαϊκή συμμετοχή. Τα πλήθη συνέρρευσαν σε πρωτοφα­

νείς αριθμούς στις επιμνημόσυνες τελετές που οργανώθηκαν προς τιμή των «μαρ­

τύρων». Στα τέλη του Ιανουαρίου, τα παιδιά του Παρισιού, οργανωμένα υπό 

την καθοδήγηση των ενοριακών ιερέων, συγκρότησαν λιτανείες, διασχίζοντας 

τους δρόμους της πόλης ντυμένα στα λευκά και κρατώντας κεριά. Λιτανείες ορ­

γανώθηκαν επίσης από το Βασιλικό Δικαστήριο, τα επαιτικά μοναστικά τάγμα­

τα και τις ενορίες της πόλης, με τους συμμετέχοντες να βαδίζουν ανά ζεύγη, 

ντυμένους με προσκυνηματικούς χιτώνες και κάποιους να βαδίζουν ξυπόλητοι, 

παρά το δριμύ ψύχος. Στις 14 Φεβρουαρίου, «Παχιά Τρίτη» (Mardi Gras), πε­

ρίπου 600 σπουδαστές από τα εκπαιδευτικά ιδρύματα της πρωτεύουσας εμφα­

νίσθηκαν σε «λευκή λιτανεία». Η κατάσταση απέβη τόσο έντονη που ο κόσμος 

«εξαγριώθηκε», βγαίνοντας στους δρόμους και συγκροτώντας λιτανείες τη νύχτα 

και αναγκάζοντας τους ενοριακούς ιερείς να μπουν επικεφαλής. Εάν κάποιος 

κληρικός διαμαρτυρόταν, κινδύνευε να χαρακτηρισθεί αιρετικός και προδότης.26 

Στη θεώρηση του Grouzet, η πολλαπλασιασμένη παρουσία εσταυρωμένων 

σε λιτανείες που αναπαριστούσαν τα Πάθη του Ιησού και από την άλλη το κυ­

ρίαρχο πνεύμα της «συλλογικής θυσίας» αντανακλούσαν την αυθόρμητη στρά­

τευση των πιστών Καθολικών, οι οποίοι δρούσαν πέρα από τον έλεγχο των ιε­

ροκηρύκων της Λίγκας και της ριζοσπαστικής αστικής κυβέρνησης των Δεκα-

έξη.27 Οι εκκλησιαστικές αρχές κατέβαλλαν προσπάθειες να προσανατολίσουν 

τη λαϊκή ευλάβεια σε περισσότερο παραδοσιακές —και ευκολότερα ελεγχόμε-

εξεγέρθηκε και επιτέθηκε στη βασιλική φρουρά, εξαναγκάζοντας τον Ερρίκο Γ' να εγκατα­
λείψει το Παρίσι. 

26. Pierre de l'Estoile, Journal de Henri IV, τ. 5, Jouaust & Lemerre (επιμ.), 
Παρίσι, Librairie des Bibliophiles, 1876, σ. 243-247. 

27. Καθολικοί ζηλωτές, εκπρόσωποι των δεκαέξη διαμερισμάτων της πρωτεύουσας, 
οι οποίοι συγκρότησαν την επαναστατική αστική κυβέρνηση έπειτα από τη φυγή του Ερ­
ρίκου Γ' το 1588. Ο ριζοσπαστισμός τους προκαλούσε τριβές με την αριστοκρατική ηγεσία 
της Λίγκας, υπό τον Δούκα της Mayenne, προερχόμενο από τον οίκο των Guise. 



Οι λιτανείες ως τελετουργικά δράματα (Παρίσι, 1583-1594) 21 

νες— εκφραστικές μορφές.2 8 Από τη λειτουργική γραμματεία του 1589, μια μι­

κρή πραγματεία του René Benoist, πρεσβύτερου της εκκλησίας του Αγίου Ευ­

σταθίου και ενός από τους παραγωγικότερους συγγραφείς των Καθολικών, μπο­

ρεί να διαφωτίσει σχετικά με το συμβολικό περιεχόμενο των λιτανειών της Λί­

γκας, όπως και σχετικά με το ζήτημα της από πάνω «κανονικοποίησης» του 

αυθορμητισμού της λαϊκής θρησκευτικής έκφρασης.2 9 

Τονίζοντας αρχικά πως οι λιτανείες ισοδυναμούσαν με δηλώσεις πίστης, 

αναγκαία δημόσια επιβεβαίωση των προσωπικών θρησκευτικών πεποιθήσεων 

του καθενός, ο Benoist επισήμανε κατόπιν πως οι πιστοί που συμμετείχαν στις 

λιτανείες ήταν στην ουσία προσκυνητές, ξένοι σε τούτο τον κόσμο, σε ένα διαρ­

κές προσκύνημα, μια αναζήτηση για την civitas divina. 3 0 Σε ένα τριδεντικό 

πνεύμα, ο Benoist υπογράμμισε τη σπουδαιότητα της παρουσίας του εσταυ­

ρωμένου και των θρησκευτικών εικόνων στις λιτανείες, ως πηγών έμπνευσης 

και ενθάρρυνσης, αλλά επίσης και θαυματουργής προστασίας για τους πιστούς. 

Σε ένα ενδιαφέρον απόσπασμα, ο Benoist ασκούσε κριτική στην απρεπή εμφά­

νιση των παρισινών λιτανειών της περιόδου, κατηγορώντας τόσο τον κλήρο όσο 

και τον συμμετέχοντα λαό. Τόνισε την επείγουσα ανάγκη μιας «ενίσχυσης» των 

λιτανειών ως μόνου μέσου κατευνασμού του Κυρίου και αποτροπής της εξά­

πλωσης της αιρετικής μόλυνσης στο βασίλειο, εξαιτίας των σκανδαλωδών πο­

λιτικών των ηγεμόνων που είχαν απομακρυνθεί από τον Θεό. 3 1 

Σε ένα συμπληρωματικό κείμενο στην πραγματεία του, ο Benoist υπο­

γράμμιζε την κεντρικότητα του εσταυρωμένου στις καθολικές αντιαιρετικές λι­

τανείες. Η εικόνα και το σύμβολο του Χριστού έπρεπε να τοποθετούνται πάν­

τοτε επικεφαλής των λιτανειών, ώστε «να επιτρέψουν στις ψυχές των πιστών 

να αγκαλιάσουν ολότελα τον Χριστό». Ο εσταυρωμένος δεν παρουσιάζονταν μόνο 

προς όφελος του αναλφάβητου λαού «για τον οποίο οι εικόνες ήταν σαν βιβλία», 

αλλά επίσης και για την κατήχηση των μορφωμένων και ισχυρών, η συμμετοχή 

των οποίων στις λιτανείες ήταν υποχρεωτική, καθώς παρείχε ένα ισχυρό διδα­

κτικό μήνυμα στους ταπεινούς. Επιπλέον, σε καιρούς κρίσης, ο εσταυρωμένος 

λειτουργούσε ως λάβαρο της μαχόμενης Εκκλησίας (église mili tante), του στρα-

28. Les Guerriers de Dieu..., σ. 379-384. 0 Crouzet αναφέρεται στο Mandement 
pour le règlement des processions et prières publiques pour chacun jour de la sepmaine, 
durant ce sainct temps de karesme, δημοσιευμένο στις 11 Φεβρουαρίου του 1589, σαν μια 
απόπειρα περιχαράκωσης της λαϊκής θρησκευτικότητας. 

29. René Benoist, Traicte des processions des chrestiens: Auquel il est discouru 
pourquoy la Croix y est eslevee φ portée. Premièrement pourquoi) les chrestiens la portent 
pour marque & signe, Παρίσι, Michel de Roigny, 1589. H πραγματεία του Benoist επι­
σημαίνεται από την Diefendorf, όχι όμως και από τον Crouzet. 

30. Traicte des processions des chrestiens..., a. 3-4. 

31. Traicte des processions..., a. 6. Το απόσπασμα αυτό υποδεικνύει πως το κείμενο 
του Benoist ήταν προγενέστερο της δολοφονίας του Ερρίκου Γ'. 



22 Κώστας Γαγανάκης 

τού του Κυρίου.3 2 Η παρουσία του ήταν ζωτικής σημασίας για την ολοκληρω­

τική ήττα των αιρετικών, η δαιμονική φύση των οποίων, ενσαρκωμένη στους ά­

πιστους κήρυκες τους, δεν άντεχε στη θέα του εσταυρωμένου και κατέφευγε 

στην εικονοκλαστική βαρβαρότητα.3 3 Ο Benoist ολοκλήρωνε την πραγματεία 

του υπενθυμίζοντας στους συμμετέχοντες στις λιτανείες πιστούς πως δεν θα έ­

πρεπε να παραμελούν τα τακτικά τους καθήκοντα, όπως η συμμετοχή στην κυ­

ριακάτικη λειτουργία και στο μυστήριο της Θείας Ευχαριστίας στις εκκλησίες 

των ενοριών τους. Για τον αυστηρό πρεσβύτερο του Αγίου Ευσταθίου, οι λι­

τανείες της περιόδου δεν ήταν αρκούντως ευσεβείς. Αυτό που απαιτούνταν άμε­

σα ήταν η πλήρης συμμόρφωση των πιστών σε σχέση με τις καθημερινές τους 

υποχρεώσεις απέναντι στην Εκκλησία τους και στην καθολική πίστη. 

Η δολοφονία του Ερρίκου Γ' και η ανάρρηση στο θρόνο του Προτεστάντη 

Ερρίκου της Ναβάρας προκάλεσαν μια νέα ριζοσπαστικοποίηση του λόγου της 

Αίγκας. Το χιλιαστικό της πνεύμα εξέθρεψε τις λιτανείες του 1590, στη διάρ­

κεια της πολιορκίας του Παρισιού από τον στρατό του βασιλέα. Η ολική κινη­

τοποίηση της πρωτεύουσας υπό την ηγεσία των Δεκαέξη προσέλαβε τη διά­

σταση μιας σταυροφορίας ενάντια στις ορδές του Σατανά. Ο Grouzet εντοπίζει 

στον πολλαπλασιασμό των λιτανειών —και πάλι με τη μαζική συμμετοχή των 

παιδιών της κοινότητας— μιαν απόπειρα των καθολικών ζηλωτών να απελευ­

θερωθούν από την εσχατολογική αγωνία, μέσω της πνευματικής τους ένωσης 

με τον Θεό και μέσω της κήρυξης ολοκληρωτικού πολέμου ενάντια στο θνητό 

κόσμο και στο πρόσωπο του βασιλέα.34 

Στις 14 Μαΐου, οι Παριζιάνοι υπήρξαν μάρτυρες μιας εντυπωσιακής λι­

τανείας, οργανωμένης από τη Λίγκα και τους Δεκαέξη. Υπό την ηγεσία του 

Guillaume Rose, επισκόπου του Senlis και με έναν εσταυρωμένο και μια ει­

κόνα της Παρθένου σαν λάβαρα, μέλη των επαιτικών μοναστικών ταγμάτων 

και κληρικοί κάθε βαθμίδας εμφανίσθηκαν στους δρόμους της πόλης φέροντας 

θώρακες και οπλοφορώντας. Χαιρετίσθηκαν από τον λεγκάτο του Πάπα, ο ο­

ποίος τους χαρακτήρισε «γνήσιους Μακκαβαίους». Περιγραφές αυτής της ιδιό­

μορφης λιτανείας δίνουν αντιφατικές εικόνες σχετικά με τον ψυχολογικό της 

αντίκτυπο στον παρισινό πληθυσμό.3 5 Ωστόσο, η εμφάνιση οπλισμένων μονα­

χών και κληρικών σε πομπή καταδεικνύει την προώθηση ενός σταυροφορικού 

κλίματος, όπως το περιγράφει ο Crouzet* δεν παραπέμπει όμως αυτόματα και 

στη δεδομένη αυτοθεώρηση της παρισινής κοινότητας, όπως αφήνει να εννοηθεί 

ο Γάλλος ιστορικός. 

32. Traicte des processions..., σ. 7-9. 33. Traicte des processions..., σ. 9-10. 

34. Les Guerriers de Dieu..., σ. 407. 

35. Pierre Corneio, Discours et veritable des choses arriuees au siege memorable 
de la renosmee ville de Paris, φ defence d'icelle, par Monseigneur le Duc de Nemours, 



Οι λιτανείες ως τελετουργικά δρά/ίατα (Παρίσι, 1583-1594) 23 

Παρά την προσωρινή ανακούφιση της πρωτεύουσας από τη βασιλική πο­

λιορκία με τη συνδρομή ισπανικών στρατευμάτων, το ορατό πολιτικό αδιέξοδο 

του θεοκρατικού προγράμματος της Λίγκας τελικά περιόριζε τις δυνατότητες 

διατήρησης της λαϊκής υποστήριξης σε ό,τι εμφανιζόταν ολοένα και εντονότερα 

ως ένας αδιέξοδος και καταστροφικός αγώνας. Η αρνητική έκβαση των γεγο­

νότων αντανακλώνταν στο ηττοπαθές πνεύμα της οδηγίας (mandement) για 

τη διοργάνωση μιας ακόμη γενικής λιτανείας που εξέδωσε ο επίσκοπος του Πα­

ρισιού το Μάρτιο του 1594. Ο επίσκοπος εξέφραζε τους φόβους του ότι ο Θεός 

φαινόταν πως είχε αποφασίσει να αφαιρέσει από τους πιστούς του τη χαρά της 

«αληθούς θρησκείας». Για τον κατευνασμό της θεϊκής οργής, και με διαταγές 

του Βασιλικού Δικαστηρίου και του παπικού λεγκάτου, όλος ο κλήρος της πρω­

τεύουσας θα οργάνωνε εναρκτήριες λιτανείες στο αββαείο της Αγίας Γενεβιέ-

βης μέχρι τις 17 Μαρτίου, οπότε όλες οι ενορίες της πόλης είχαν διαταχθεί να 

εμφανισθούν μαζικά στη γενική λιτανεία προς το αββαείο της προστάτιδας α­

γίας. Αυτή θα τελούνταν υπό τη στενή επίβλεψη και καθοδήγηση του ενοριακού 

κλήρου, ώστε να διασφαλισθεί η κόσμια συμπεριφορά του κόσμου, ο οποίος «θα 

εξέφραζε την πίστη του και θα εκλιπαρούσε μα δάκρυα» τη θεϊκή παρέμβαση 

για την καταστολή της αίρεσης και την παλινόρθο^ση της καθολικής πίστης, 

άρρηκτα συνδεδεμένης με τον αγώνα της «Ιεράς Ένο^σης των Καθολικών».3 6 

Η λιτανεία διεξήχθη στις 17 Μαρτίου με μαζική συμμετοχή του πλήθους· ολο­

κληρώθηκε με τάξη και σε κατανυκτική ατμόσφαιρα. Από την περιγραφή του 

Estolle προκύπτει πως οι Παριζιάνοι δεν συμμετείχαν για να δηλώσουν την 

υποστήριξη τους στο νικημένο αγώνα της Λίγκας αλλά πρωταρχικά για να ικε-

τεύσουν για τη μεσολάβηση της προστάτιδας της πόλης, ώστε να τεθεί τέλος 

στην άσκοπη αιματοχυσία.3 7 Πέντε ημέρες αργότερα, η πόλη άνοιγε τις πύλες 

της στον πολιορκητή βασιλέα. 

Ο θερμός Καθολικισμός των Παριζιάνων είχε αναμφίβολα ζωτικό ρόλο στη 

contre le Roy de Nauarre, Βρυξέλλες, Rutger Velpius, 1590. Ο ένθερμος καθολικός Corneio 
ισχυρίζεται πως το θέαμα της ένοπλης εκκλησιαστικής λιτανείας πυροδότησε το λαϊκό εν­
θουσιασμό. Ο Estolle δίνει μια διαφορετική άποψη, κριτικάροντας την καρναβαλική διάστα­
ση του συμβάντος και ελαχιστοποιώντας τον αντίκτυπο που είχε στον πληθυσμό, ο οποίος 
άλλωστε τροφοδοτούνταν και από την προπαγάνδα των μετριοπαθών φιλομοναρχικών poli­
tiques, ορκισμένων εχθρών των ζηλωτών. Journal de Henri IV, 1589-1593, Jouaust & 
Lemerre..., σ. 23-24. Το συμβάν είχε άλλη μια εχθρική αποτύπωση από τον Pierre Victor 
Palma-Cayet, που δεν ήταν ωστόσο αυτόπτης μάρτυρας. Chronologie Novenaire, στο Mi-
chaud & Poujoulat (επιμ.), Mémoires pour servir à l'histoire de France depuis le XHIe 
siècle jusqu'à la fin du XVIIIe, Παρίσι, 1838, σ. 234. 

36. Pierre de l'Estoile, Les Belles Figures et Drolleries de la Ligue, Mémoires-
Journaux, Jouaust & Lemerre (επιμ.), τ. 4ος, 1589-1600, Παρίσι, Librairie des Biblio­
philes, 1899, φωτ. ανατ. Tallandier, Παρίσι, 1982, σ. 281-283. 

37. Journal de Henri IV, σ. 177-178. 



24 Κώστας Γαγανάκης 

συνέχιση των θρησκευτικών πολέμων και αποτελεί σαφή ένδειξη της θρησκευ­

τικής διάστασης των γεγονότων που συντάραξαν τη Γαλλία από τα τέλη της 

δεκαετίας του 1550 έως τα τέλη της δεκαετίας του 1590. Στα λαϊκά στρώματα, 

η καθολική πίστη ήταν άρρηκτα συνυφασμένη με την αυτοθεώρηση της παρι­

σινής κοινότητας. Η συνένωση θρησκευτικών και αστικών συμβολισμών, υλο­

ποιημένη τελετουργικά στην παράδοση των αστικών λιτανειών, περιόρισε δρα­

στικά τις δυνατότητες της προτεσταντικής διείσδυσης στην πρωτεύουσα. Επι­

πλέον, ο δεσμός ανάμεσα στον Καθολικισμό και στην κοινότητα αποδείχθηκε 

ισχυρότερος από την αφοσίωση των Παριζιάνων στο γαλλικό στέμμα. 

Στην εκστρατεία της εναντίον των Ερρίκου Γ' και Ερρίκου Δ', η Λίγκα 

βασίσθηκε εκτεταμένα στο έντονο θρησκευτικό αίσθημα των Παριζιάνων. Ό ­

μως η απόπειρα της να διαπλάσει τον λαϊκό Καθολικισμό σε ένα πνεύμα σταυ­

ροφορίας εναντίον του αιρετικού βασιλέα τελικά απέτυχε. Το θεοκρατικό της 

όραμα αδυνατούσε να προσφέρει βιώσιμη εναλλακτική πρόταση στην κληρονο­

μική μοναρχία.38 Το Παρίσι άντεξε περίπου πέντε χρόνια σκληρής δοκιμασίας. 

Όμως στο τέλος η πραγματικότητα αποδείχθηκε πολύ πιο ισχυρή από τη «θεα­

τρικότητα» των λιτανειών της Λίγκας. 

Στην ιστορία των αστικών λιτανειών του 1580 και 1590, οι ιστορικοί μπο­

ρούν να εντοπίσουν διάφορες απόπειρες συμβολικής ιδιοποίησης των θρησκευτι­

κών τελετουργιών από την πλευρά της μοναρχίας και της Λίγκας, αλλά και να 

παρακολουθήσουν σε κάποιο βαθμό την αυθόρμητη λαϊκή στράτευση. Η ερμη­

νευτική προσέγγιση του Denis Crouzet αποκαθιστά την πολιτισμική θεμελίω­

ση της Λίγκας που είχαν παραβλέψει προγενέστερες κοινωνικο-πολιτικές ερμη­

νείες. Αδυνατεί όμως να συλλάβει και να περιγράψει τη δυναμική διάσταση του 

φαινομένου, τον εμφανή και προβληματικό διάλογο ανάμεσα στο προβαλλόμενο 

εσχατολογικό όραμα της Λίγκας και στη θρησκευτική συνείδηση των Παριζιά­

νων, καταλήγοντας στο να ταυτίσει τη διακριτή θρησκευτικο-πολιτική πρόταση 

των καθολικών ζηλωτών με την αυτοθεώρηση της κοινότητας. Οι Παριζιάνοι 

παρέμειναν πιστοί στη θρησκεία και στους προστάτες αγίους τους μέχρι τέλους. 

Όμως, φάνηκαν εξίσου ικανοί να εξέλθουν από το αποκαλυπτικό όραμα της 

Λίγκας των ζηλωτών. Ο πολιτικός ρεαλισμός επικράτησε και έσωσε την πρω­

τεύουσα από το επικείμενο —και ίσως προσδοκώμενο— λουτρό αίματος. 

38. Σε μι« σειρά από αδιέξοδες πολιτικές κινήσεις στην περίοδο 1585-1594, οι κα­
θολικοί ζηλωτές πρότειναν ως εναλλακτικές υποψηφιότητες για το Qpó^o της χώρας τον γη­
ραιό Καρδινάλιο de Bourbon, θείο του Ερρίκου της Ναβάρας και την ισπανίδα infanta, 
κόρη του Φιλίππου Β', σε πλήρη καταστρατήγηση του κρατούντος σαλικού νόμου, ο οποίος 
καθόριζε το ζήτημα της βασιλικής διαδοχής. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

