
  

  Μνήμων

   Τόμ. 23 (2001)

  

 

  

  Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΩΣ ΠΟΛΙΤΕΙΑ. ΑΝΑΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ
TOΥ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΜΙΛΛΕΤ ΚΑΙ ΤΟ ΜΟΝΤΕΛΟ ΤΗΣ
ΣΥΝΤΑΓΜΑΤΙΚΗΣ ΜΟΝΑΡΧΙΑΣ (δεύτερο μισό
19ου αι.) 

  ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΣΤΑΜΑΤΟΠΟΥΛΟΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.711 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΣΤΑΜΑΤΟΠΟΥΛΟΣ Δ. (2001). Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΩΣ ΠΟΛΙΤΕΙΑ. ΑΝΑΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ TOΥ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΜΙΛΛΕΤ ΚΑΙ
ΤΟ ΜΟΝΤΕΛΟ ΤΗΣ ΣΥΝΤΑΓΜΑΤΙΚΗΣ ΜΟΝΑΡΧΙΑΣ (δεύτερο μισό 19ου αι.). Μνήμων, 23, 183–220.
https://doi.org/10.12681/mnimon.711

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 03/02/2026 03:07:46



ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ ΣΤΑΜΑΤΟΠΟΤΛΟΣ 

Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΩΣ ΠΟΛΙΤΕΙΑ 
ΑΝΑΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ TOT ΟΡΘΟΔΟΞΟΤ ΜΙΛΛΕΤ ΚΑΙ ΤΟ ΜΟΝΤΕΛΟ 

ΤΗΣ ΣΥΝΤΑΓΜΑΤΙΚΗΣ ΜΟΝΑΡΧΙΑΣ (δεύτερο μισό 19ου αι.) 

Η διαδικασία εκκοσμίκευσης που το οθωμανικό κράτος επέβαλε στα μη μου­

σουλμανικά μιλλέτ στα πλαίσια της μεταρρυθμιστικής κίνησης του 19ου αιώνα 

(γνωστής και ως Τανζιμάτ) παραμένει σε μεγάλο βαθμό αδιερεύνητη. Το θεω­

ρητικό ζήτημα του προσδιορισμού της έννοιας «εκκοσμίκευση» (secularization) 

σε μία μη χριστιανική, μη δυτική, κοινωνία δεν είναι καινούργιο. Πρώτος ο 

Niyazi Berkes είχε κατανοήσει την προβληματικότητα στη χρήση του όρου, 

ο οποίος περιέγραφε φαινόμενα που έλαβαν χώρα στη Δυτική και Κεντρική 

Ευρώπη μετά τους θρησκευτικούς πολέμους του 16ου αιώνα (κατά κύριο λόγο 

αυτό της διάκρισης Κράτους και Εκκλησίας), στο πλαίσιο των κοινωνικοπο­

λιτικών συνθηκών της οθωμανικής αυτοκρατορίας. Ο Berkes προσπάθησε να 

λύσει το θεωρητικό πρόβλημα μετατοπίζοντας τον άξονα ανάλυσης από το δί­

πολο των σχέσεων μεταξύ Κράτους και Εκκλησίας σε αυτό μεταξύ Πολιτείας 

και Θρησκείας, εντάσσοντας το παράλληλα στο πλαίσιο μιας θεωρίας εκσυγ­

χρονισμού βεμπεριανής έμπνευσης: η εκκοσμίκευση σε παραδοσιακές κοινωνίες 

που μετασχηματίζονται μέσα από διαδικασίες αστικού εκσυγχρονισμού γίνεται 

κατανοητή ως διάκριση του πολιτικού από το θρησκευτικό πεδίο.1 Κατά συνέ­

πεια η ανασυγκρότηση (ή η οριστική κατ' άλλους θέσμιση)2 των θρησκευτικών 

κοινοτήτων (millet), μία βασική συνιστώσα της διαδικασίας των μεταρρυθμί­

σεων, θεωρήθηκε από αυτόν ως μία ιδιαίτερα σημαντική πτυχή, εάν όχι προϋ­

πόθεση, εκκοσμίκευσης των κοινωνικών και πολιτικών δομών του οθωμανικού 

κράτους.3 

1. Ν. Berkes, The development of secularism in Turkey, Routledge, Λονδίνο 21998 
(α' έκδοση Montreal 1964), σ. 5-8. 

2. Β. Braude, «Foundation Myths of the Millet system», στο Β. Braude, Β. Lewis 
(επιμ.), Christians and Jews in the Ottoman Empire. The functioning of a plural society; 
τ. 2, Holmes & Meier Publishers, Νέα Υόρκη 1982, τ. Α', σ. 69-88. Για μία σύνοψη της 
συζήτησης αυτής βλ. επίσης Π. Κονόρτας, Οθωμανικές μεταρρυθμίσεις για το Οικουμενικό 
Πατριαρχείο, 17ος - αρχές 20ού αιώνα, Αθήνα 1998, σ. 295-298, 318-335. 

3. Ν. Berkes, ό.π., σ. 154. 



184 Δημήτριος Σταματόπουλος 

Δύο ήταν τα καθοριστικά στοιχεία για να χαρακτηριστεί ως απόπειρα 

εκκοσμίκευσης η μεταρρυθμιστική κίνηση των μέσων του 19ου αιώνα, στο επί­

πεδο της ανασυγκρότησης των μιλλέτ: κατ' αρχήν η θεσμοθέτηση της συμμε­

τοχής των λαϊκών στη διοίκηση τους, η οποία θεωρήθηκε ως μία κίνηση πε­

ριορισμού των αρμοδιοτήτων, αλλά και υποβάθμιση του s tatus, που κατείχε ο 

κλήρος στο εσωτερικό τους· 4 κατά δεύτερο λόγο η επιμονή των Οθωμανών 

αξιωματούχων που ενστερνίζονταν το μεταρρυθμιστικό πνεύμα να «προωθή­

σουν τη διαφοροποίηση "κοσμικού" και "θρησκευτικού" εντός του τουρκικού 

(ενν. οθωμανικού) - ισλαμικού πλαισίου».5 Η προσπάθεια αυτή δεν περιορίστη-

4. C. G. Papadopoulos, Les privilèges du Patriarcat Oecuménique (communauté 
grecque orthodoxe) dans l'Empire Ottoman, Παρίσι, 1924, σ. 12, όπου διατυπώνεται η 
άποψη ότι οι μεταρρυθμίσεις στο ορθόδοξο μιλλέτ προώθησαν α) την λαϊκοποίηση και β) 
τον εκδημοκρατισμό της διοίκησης του. Βλ. αντίστοιχα για την περίπτωση του αρμενικού 
μιλλέτ, Γενικοί κανονισμοί των εν Κωνσταντινονπόλει Πατριαρχείων μεταφρασθέντες εκ τον 
Αρμενικού και σύντομοι στατιστικοί πληροφορίαι και εκ της αρμενικής εκκλησίας υπό Τζο-
λακίδον, Κωνσταντινούπολη 1894" V. Artinian, The Armenian Constitutional system in 
the Ottoman Empire, 1839-1863, Λονδίνο 1970" Μ. Κ. Krikorian, Armenians in the 
service of the Ottoman Empire, 1860-1908, Λονδίνο 1978" H. Barsoumian, «The Dual 
Role of the Armenian Amira Class within the Ottoman Government and the Arme­
nian Millet (1750-1850)», στο Β. Braude, Β. Lewis (επιμ.), Christians and Jews in the 
Ottoman Empire, σ. 171-184' Σ. Θ. Ανεστίδης, «Οθωμανικός Πολιτικός Σύνδεσμος και 
αρμενικό φιλοσυνταγματικό και φιλοδημοκρατικό κόμμα: εθνοκεντρικά αιτήματα και πο­
λιτικός φιλελευθερισμός», Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπονδών 12 (1997-1998) 189-
201. Για την περίπτωση του εβραϊκού μιλλέτ, P. Dumont, «Jewish Communities in 
Turkey during the Last Decades of the Nineteenth Century in the Light of the 
Archives of the Alliance Israélite», στο Β. Braude, Β. Lewus (επιμ.), Christians and 
Jews in the Ottoman Empite, σ. 209-242' P. Baudin, Les Israélites de Constantinople, 
Istanbul 1989' Avigdor Levy (επιμ.), The Jews of the Ottoman Empire, Darwin Press, 
Princeton, N. J., 1994' A. H. Eroglu, Osmanli Devleti'nde Yahudiler: XIX. yiizyilin 
sonuna kadar [Οι Εβραίοι στο Οθωμανικό κράτος: έως το τέλος του 19ου αιώνα], Seba 
Yayinlari, [Ankara] 1997. 

5. Ν. Berkes, The development, σ. 155. Ο Berkes μολονότι τονίζει ιδιαίτερα αυτή 
την πτυχή δεν την αναλύει επαρκώς σε σχέση με τα μη μουσουλμανικά μιλλέτ, πρόβλημα 
που γενικά αναπαράγει η τουρκική βιβλιογραφία. Ωστόσο στην ανάλυση του εντοπίζεται 
ένα ενδιαφέρον στοιχείο: η διαφορετική καταγωγή των εννοιών «εκκοσμίκευση» (secula­
rization) και «λαϊκοποίηση» (laicization) σε ετυμολογικό επίπεδο (λατινικό «seaculum», 
ελληνικό «λαός») αντιστοιχεί σε διαφορετική χρήση τους σε πολιτικό επίπεδο (η χρήση της 
πρώτης έννοιας κατά κύριο λόγο κυριάρχησε στις μεγάλες προτεσταντικές χώρες της Ευ­
ρώπης, της δεύτερης στις καθολικές), Ν. Berkes, ό.π., σ. 5. Είναι ενδιαφέρον ότι στην 
οθωμανική αυτοκρατορία στην περίπτωση του περιορισμού της επιρροής των εκπροσώπων 
της κυρίαρχης (ισλαμικής) θρησκευτικής κοινότητας, δηλαδή των ουλεμάδων, οι οποίοι 
μέσα από τη στελέχωση διοικητικών, εκπαιδευτικών και δικαστικών κρατικών μηχανισμών, 
διεκδικούσαν τη θέση του νομιμοποιητή των αποφάσεων της πολιτικής εξουσίας, προωθή­
θηκε κατά κύριο λόγο μία διαδικασία εκκοσμίκευσης, υπό την έννοια της διαφοροποίησης 



Η Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό του 19ον αι.) 185 

κε στο επίπεδο της ανασυγκρότησης των μιλλέτ, αλλά περιέλαβε και περιοχές 

όπως η διοίκηση, η νομοθεσία, η εκπαίδευση κ.λ.π. Η σύμφυση πολιτικών και 

θρησκευτικών πλευρών στο οθωμανικό κράτος δημιούργησε τις προϋποθέσεις 

για μία αντιπαράθεση στο εσωτερικό του μεταξύ μιας αναδυόμενης πολιτικής 

γραφειοκρατίας6 και των εκπροσώπων της θρησκευτικής ιεραρχίας (της τάξης 

των ουλεμάδων, ulema),7 χωρίς όμως η αντιπαράθεση αυτή να καταφέρει να 

επιλύσει το πρόβλημα ταυτότητας του, όπως ακριβώς έδειξαν τα διαδοχικά 

και αποτυχημένα εγχειρήματα του οθωμανισμού (από την πλευρά της οθωμα­

νικής πολιτικής γραφειοκρατίας8), του πανισλαμισμού (από την πλευρά του αυ­

τοκρατορικού συγκεντρωτισμού του Αμπντούλ Χαμίτ9) και οι ιδεολογικές ανα-

πολιτικών και θρησκευτικών αρμοδιοτήτων αντίθετα, στην περίπτωση της ανασυγκρότησης 

των μη μουσουλμανικών μιλλέτ οι δύο διαδικασίες προωθήθηκαν συγχρόνως: περιορισμός 

των αρμοδιοτήτων του κλήρου στο χώρο του ((πνευματικού» αλλά ταυτόχρονα και θεσμο­

ποιημένη είσοδος των λαϊκών στη διοίκηση τους. Στην πρώτη περίπτωση οι εκπρόσωποι 

του θρησκευτικού έπρεπε να αποβληθούν ή να περιθωριοποιηθούν από το πολιτικό πεδίο, 

στη δεύτερη έπρεπε να εκχωρήσουν ένα τμήμα των αρμοδιοτήτων (των «υλικών») που τους 

είχε παραχωρηθεί, σε μικρότερο ή μεγαλύτερο βαθμό, στα πλαίσια της οθωμανικής νομι­

μότητας. Στην πρώτη περίπτωση η διεκδίκηση του πολιτικού γινόταν άμεσα από την πλευ­

ρά του κράτους, στη δεύτερη έμμεσα από λαϊκούς-εκπροσώπους του. 

6. C. V. Findley, Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire: the Sublime Porte, 

1789-1922, Πρίνσετον Ν. J. 1980 και κυρίως, του ιδίου, Ottoman civil officialdom : a 

social history, Princeton University Press, Πρίνσετον Ν. J., 1989, σ. 35-39. Είναι ωστόσο 

αξιοσημείωτο το γεγονός ότι η οθωμανική γραφειοκρατική ιντελλιγκέντσια της δεκαετίας 

του 1860 συνδύαζε την προώθηση των μεταρρυθμίσεων με την αποδοχή μιας «ιδανικής 

ισλαμικής πολιτείας» — αποτέλεσμα της επιρροής που άσκησε η ομάδα των «Νέων Οθω­

μανών», βλ. S. Mardin, «Civil society and Islam», στο J . A. Hall (επιμ.), Civil society: 

theory, history, comparison, Polity Press, Cambridge 1995, σ. 292-293. Βλ. επίσης του 

ιδίου, «Ideology and Religion in the Turkish Revolution», International Journal of 

Middle East Studies 2 (1971) 197-211. 

7. Πρέπει να έχουμε υπόψη μας ότι η «ιεραρχία» των ουλεμάδων δεν μπορεί να γίνει 

κατανοητή με τον ίδιο τρόπο συγκρότησης είτε της ορθόδοξης είτε της καθολικής εκκλη­

σίας. Οι ουλεμάδες συγκροτούνται ως θρησκευτική ιεραρχία στο εσωτερικό του οθωμανι­

κού (εν γένει του ισλαμικού) κράτους, ο ορθόδοξος και ο καθολικός κλήρος συγκροτούνται 

εκτός πολιτικού πεδίου, ενώ οι σχέσεις του με αυτό βρίσκονται υπό συνεχή διαπραγμά­

τευση, βλ. σχετικά S. Mardin, «Civil society abd Islam» σ. 287' Binnaz Toprak, Islam 

and political development in Turkey, Leiden, Brill,1981" M. Gilsenan, Recognizing Islam. 

Religion and Society in the Modern Middle East, I. B. Tauris, Λονδίνο-Νέα Τόρκη 2000, 

σ. 38-46. 

8. S. Mardin, «The Ottoman Empire», στο Κ. Barkey, M. von Hagen (επιμ.), 

After Empire: Multiethnic Societies and Nation-Building. The Soviet Union and the 

Russian, Ottoman, and Habsburg Empires, Westview Press, Boulder, Κολοράντο-Οξ-

φόρδη 1997, σ. 125. 

9. Για μια ενδιαφέρουσα ανάλυση του ρόλου του Ισλάμ στο Χαμιδιανό καθεστώς και 

ιδιαίτερα σε σχέση με μία αντίστοιχη χρήση της θρησκείας από τα αυτοκρατορικά κάθε-



186 Δημήτριος Σταματόπουλος 

ζητήσεις των αρχών του 20ού αιώνα (παντουρκισμός, παντουρανισμός, τουρκι­

κός εθνικισμός) που είχαν ως κατάληξη το κίνημα των Νεότουρκων και την 

τελική εγκαθίδρυση του κεμαλικού καθεστώτος.1 0 

Η «άρνηση» ή η «αδυναμία» από την πλευρά των Οθωμανών να επιλύ­

σουν με τρόπο δεσμευτικό τις σχέσεις του κράτους με την θρησκεία (αφού το 

Ισλάμ ακόμη και μετά τη ρηξικέλευθη κεμαλική παρέμβαση προσέφερε πάντα 

μία σημαντική πηγή νομιμοποίησης1 1), έθετε εξ αρχής όρια στη διαδικασία 

εκκοσμίκευσης των μιλλέτ, όπως αυτή προωθήθηκε ιδιαίτερα μετά τη δε­

καετία του 1860. Αυτό φυσικά εξαρτόνταν σε μεγάλο βαθμό και από το ει­

δικό βάρος που κατείχε ο κλήρος σε καθένα από αυτά. Εάν όμως η επικυ­

ριαρχία του πολιτικού δεν μπορούσε να επιβεβαιωθεί ανοιχτά (είτε λόγω της 

αδυναμίας του οθωμανικού κράτους να την επιβάλει, είτε λόγω της αδυναμίας 

των λαϊκών να την υποστηρίξουν έναντι του κλήρου), στην περίπτωση της ελ­

ληνορθόδοξης κοινότητας εμφανίστηκε μία ενδιαφέρουσα εκδοχή υπονόμευσης 

του θρησκευτικού, μέσα από τον εσωτερικό ανταγωνισμό που προκλήθηκε από 

τη συμμετοχή λαϊκών στη διοίκηση του Πατριαρχείου: η διεκδίκηση από την 

πλευρά τους του δικαιώματος διαχείρισης των «υλικών υποθέσεων» οδήγησε 

σε μία διαδικασία παραγωγής πολιτικών επιχειρημάτων και ιδεολογικών-συμ-

βολικών αναπαραστάσεων,12 που ως βασικό υπόβαθρο είχαν την προσομοίωση 

στώτα της Ρωσίας και της Ιαπωνίας, βλ. S. Deringil, The well-protected domains: ideo­

logy and the legitimation of power in the Ottoman Empire, 1876-1909, I. B. Tauris, 

Λονδίνο - Νέα ΐόρκη 1 998> σ · 1 6 " 1 8 · 

10. Για το κίνημα των Νεότουρκων βλ. το κλασικό έργο του Feroz; Ahmad, The 
Young Turks. The Committee of Union and Progress in Turkish Politics, 1908-1914, 
Οξφόρδη 1969. Για το ιδεολογικό-πολιτικό περιβάλλον μέσα στο οποίο αναπτύχθηκε, από 
την ίδρυση της «Επιτροπής για την Ένωση και την Πρόοδο» (Ittihat ve Terakki Cemi-
yeti) το 1889 και εντεύθεν βλ. τις επεξεργασίες του §. Μ. Hanioglu, The Young Turks in 
Opposition, Studies in Middle Eastern History, Oxford University Press, Νέα Τόρκη 
1995' του ιδίου, Preparation for a Revolution: The Young Turks, 1902-1908, Studies in 
Middle Eastern History, Oxford University Press, Νέα Τόρκη 2000. 

11. Β. Lewis, The emergence of modern Turkey, Oxford University Press, Λον­
δίνο - Νέα Τόρκη - Τορόντο 196Γ σ. 395-436" Muhammed Dafi, Kemalizm ve din [Κε-
μαλισμός και Θρησκεία], Kizilay, Ankara 1997" Davison Andrew, Secularism and re­
vivalism in Turkey: a hermeneutic reconsideration, Yale University Press, Νιου Χέ-
βεν, 1998, σ. 181-188. 

12. Για την έννοια της «αναπαράστασης» βλ. τις θεωρητικές επεξεργασίες του Rein­
hart Koselleck, R. Koselleck, Futures past: on the semantics of historical time, μετ. 
Keith Tribe, MIT Press, Καίμπριτζ, Μασσαχουσέτη 1985. Βλ. επίσης Ρ. Bourdieu, 
Γλώσσα και Συμβολική Εξουσία, Αθήνα 1999, σ. 237-246. Για μία διεξοδική συζήτηση 
πάνω στο θέμα αυτό, βλ. Χ. Εξερτζόγλου, «"Μετά Μεγάλης Παρατάξεως": συμβολικές 
πρακτικές και κοινοτική συγκρότηση στις αστικές ορθόδοξες κοινότητες της ύστερης οθω­
μανικής περιόδου», Τα Ιστορικά 31 (1999) 349-380. Εδώ είναι σημαντικό να τονιστεί ότι 



// Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό του 19ου αι.) 187 

του εκκλησιαστικού με το πολιτειακό θεσμό. 

Η χρήση όμως αυτού του «ιδεολογικοπολιτικού» σχήματος έγινε εναλλα­

κτικά από τις αντιπαρατιθέμενες λαϊκο-κληρικές ομάδες συμφερόντων στο Πα­

τριαρχείο, και όχι αποκλειστικά από τους υπερασπιστές των μεταρρυθμίσεων. 

Το αποτέλεσμα αυτού του πολιτικού ανταγωνισμού ήταν η αποκρυστάλλωση 

ενός λόγου (discourse) και αντίστοιχων πρακτικών που προσπαθούσαν να επι­

λύσουν τα εσωτερικά προβλήματα της ελληνορθόδοξης κοινότητας, όπως και 

αυτά των σχέσεων της με το οθωμανικό κράτος, αντιμετωπίζοντας την Εκ­

κλησία ως Πολιτεία, και πιο συγκεκριμένα την ορθόδοξη ανατολική χριστια­

νική εκκλησία ως αρχετυπική εκδοχή της συνταγματικής μοναρχίας. 

Με βάση το πλαίσιο αυτό στο επίκεντρο της ανάλυσης θα τεθούν τρεις 

ιδεολογικές συνιστώσες και τα αντίστοιχα συμβολικά συστήματα που συγκρο­

τήθηκαν με άξονα αυτές, κατά την διαδικασία μετεξέλιξης του μιλλέτ σε έθνος 

—ή καλύτερα της διαδικασίας διάσπασης του σε έθνη— διαδικασία που έλαβε 

χώρα κατά το δεύτερο μισό του 19ου αιώνα στην οθωμανική αυτοκρατορία. Η 

επιλογή των συγκεκριμένων ιδεολογικών συνιστωσο!)ν έγινε με δύο κριτήρια: 

πρώτον, για να δοθεί η δυνατότητα να συζητηθούν κάποια στερεότυπα που 

αφορούν την ιστορία των ελληνορθόδοξων της οθωμανικής αυτοκρατορίας, κυ­

ρίως όσον αφορά τη διαδεδομένη άποψη ότι η μεταρρύθμιση είχε ως στόχο 

απλώς τη διάκριση πολιτικών και θρησκευτικών αρμοδιοτήτων στο χώρο του 

Πατριαρχείου· δεύτερον, για να αναδειχθεί η εσωτερική συνάφεια της οργάνω­

σης των συμβολικών αναπαραστάσεων από «οργανικούς διανοουμένους»13 με τη 

η οργάνωση των ιδεολογικών επιχειρημάτων και των συμβολικών αναπαραστάσεων ασφα­

λώς και δεν αντανακλά γραμμικά κάποια υπερκείμενη «αντικειμενική» πραγματικότητα που 

τα περιλαμβάνει. Ιδεολογίες και σύμβολα συμμετέχουν στη διαμόρφωση της κοινωνικής 

πραγματικότητας. Ωστόσο η σημαντικότητα τους εξαρτάται κατά κύριο λόγο από το κατά 

πόσο είναι σε θέση να αναδιοργανώσουν τους συσχετισμούς δύναμης, να συμμετάσχουν στην 

αποκρυστάλλωση νέων πολιτικών (ή οικονομικών) δομών —ιδιαίτερα σε εποχές μετάβα­

σης— και γενικότερα να επαναδιατυπώσουν τους όρους ηγεμονίας μιας πολιτικής ή κοι­

νωνικής ομάδας έναντι των άλλων. Για μία ενδιαφέρουσα επεξεργασία της γκραμσιανής 

έννοιας της «ηγεμονίας» με αφορμή την κριτική χρήση της έναντι της θεωρητικής πρότα­

σης του Jürgen Habermas όσον αφορά την ανάδυση της «δημόσιας σφαίρας» στην αστική 

κοινωνία της Δυτικής Ευρώπης κατά τον 18ο και 19ο αιώνα, βλ. Geoff Eley, «Nations, 

Publics, and Political Cultures: Placing Habermas in the Nineteenth Century», Craig 

Calhoun (επιμ.), Habermas and the Public Sphere, The MIT Press, Καίμπριτζ, Μασσ.-

Αονδίνο 1992, σ. 289-339. Είχε προηγηθεί η μετάφραση του κλασικού βιβλίου του J. Ha­

bermas στην αγγλική γλώσσα, βλ. J . H a b e r m a s , The structural transformation of the 

public sphere: an inquiry into a category of bourgeois society, [Strukturwandel der Öf­

fentlichkeit], μετ. Thomas Burger, MIT Press, Καίμπριτζ, Μασσ. 1989. Βλ. ακόμη Ρ. 

Bourdieu, ό.π., σ. 333-364. 

13. Εδώ ο όρος φυσικά χρησιμοποιείται καταχρηστικά (αφού ως γνωστόν αντανακλά 

πολιτικές πραγματικότητες του 20ού αιώνα) για να ορίσει εκείνη την ((στρατευμένη» κα-



188 Δημήτριος Σταματόπουλος 

συγκρότηση και τον μετασχηματισμό του πολιτικού πεδίου που αναδύθηκε με­

τά τις μεταρρυθμίσεις των ετών 1858-60.14 

Οι νέες συνθήκες που επικράτησαν στο Πατριαρχείο με την εισαγωγή των 

μεταρρυθμίσεων δημιούργησαν τις προϋποθέσεις για την ανάδυση ενός έντονου 

πολιτικού ανταγωνισμού μεταξύ δύο αντιπάλων πτερύγων, μεταρρυθμιστών και 

κληρικαλικών,15 με επίδικο αντικείμενο όχι τόσο την αναίρεση αλλά την κα­

τεύθυνση που θα λάμβανε η μεταρρύθμιση. Οι ιδεολογικές συνιστώσες, τις 

οποίες θα αναλύσουμε, εμφανίζονται ως στοιχείο της αντιπαράθεσης μεταξύ 

των δύο πτερύγων ήδη από τις αρχές της δεκαετίας του 1860, θα καθορίσουν 

όμο ς̂ τον κυρίαρχο τρόπο πρόσληψης της σχέσης μεταξύ θρησκευτικού και πο­

λιτικού μέχρι ουσιαστικά και τις αρχές του 20ού αιώνα. Συγκεκριμένα θα μας 

απασχολήσουν: 

α) Ο μετασχηματισμός της έννοιας του «λαϊκού» και πιο συγκεκριμένα 

η πορεία από τη θεσμοποίηση στην προοδευτική απονομιμοποίησή της από 

την πλευρά του οθωμανικού κράτους και αντίστοιχα η επιδιωκόμενη «εθνικο­

ποίηση» της από την πλευρά των εθνικών ομάδων που αναδύονταν διασπώντας 

την ενότητα του ορθόδοξου μιλλέτ. Η εξέλιξη αυτή θα μας απασχολήσει επειδή 

ακριβώς άπτεται του κεντρικού προβλήματος, όπως αυτό διατυπώθηκε παρα­

πάνω: ποιος ήταν ο τρόπος με τον οποίο κατανοούσαν οι Οθωμανοί μεταρρυ­

θμιστές το ζήτημα της εκκοσμίκευσης στο επίπεδο ανασυγκρότησης των μιλ­

λέτ. Η ανάδυση τριών εκδοχών για τον μετασχηματισμό της έννοιας του «λαϊ­

κού» —ο λαϊκός ο̂ ς υπήκοος, ο λαϊκός ως πατριώτης, ο λαϊκός ως πολίτης— 

και οι εντάσεις που αναπτύχθηκαν μεταξύ τους, μπορούν κατά τη γνώμη μου 

τηγορία διαχειριστών του πολιτικού λόγου στη δημόσια σφαίρα, —των «ειδικών της συμ­

βολικής παραγωγής», σύμφωνα με την έκφραση του Pierre Bourdieu, βλ. ό.π., σ. 242— 

υπό την έννοια της ρητής ή άρρητης σύμπραξης τους με πολιτικές ομάδες της ελληνορθό­

δοξης κοινότητας. 

14. Η εισαγωγή των μεταρρυθμίσεων στο Πατριαρχείο έλαβε χώρα με την ψήφιση 

από την Εθνοσυνέλευση (1860) και την έγκριση από την πλευρά της Πύλης (1860-62) των 

Γενικών Κανονισμών, βλ. Γενικοί Κανονισμοί περί διευθετήσεως των εκκλησιαστικών και 

εθνικών πραγμάτων των υπό τον Οικονμενικόν θρόνον διατελούντων Ορθοδόξων Χριστια­

νών υπηκόων της Α. Μεγαλειότητος τον Σουλτάνου, Κωνσταντινούπολη 1862. 

15. Ο όρος αυτός εισάγεται για να περιγράψει τους εκπροσώπους εκείνης της τάσης 

μέσα στο Πατριαρχείο (όχι απαραιτήτως κληρικών) που επιδίωκαν είτε τη διατήρηση του 

γεροντικού συστήματος (την συγκυριαρχία δηλαδή του Πατριάρχη με τους Γέροντες, τους 

μητροπολίτες των πλησιόχωρων στην Κωνσταντινούπολη μητροπόλεων) είτε την επιβολή 

ενός μοντέλου πατριαρχικού συγκεντρωτισμού που θα επέτρεπε την κυριαρχία του λαϊκού 

στοιχείου μετά την εισαγωγή των Γενικών Κανονισμών. Για μία διεξοδική ανάλυση του 

ζητήματος αυτού βλ. Δ. Σταματόπουλος, Οθωμανικές μεταρρυθμίσεις και Οικουμενικό 

Πατριαρχείο: ο πολιτικός ανταγωνισμός για την εφαρμογή των Γενικών Κανονισμών, υπό 

έκδοση διδακτορική διατριβή, Θεσσαλονίκη 1998. 



Η Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τοχι 19ον αι.) 189 

να αναλυθούν μόνο εάν διερευνηθεί η απόσταση μεταξύ των στόχων που είχαν 

θέσα οι Οθωμανοί μεταρρυθμιστές με την ανασυγκρότηση των μιλλέτ και των 

τελικών αποτελεσμάτων που είχε η εφαρμογή των διακηρύξεων τους. 

β) Η επικράτηση στη συζήτηση μεταξύ των αντιπάλων πτερύγων στο 

Πατριαρχείο ενός πολιτειακού μοντέλου, αυτού της συνταγματικής μοναρχίας, 

ως προτύπου της νέας διοικητικής δομής μετά τις μεταρρυθμίσεις. Η διαπρα­

γμάτευση του θέματος αυτού σχετίζεται άμεσα με τις θέσεις που ανέπτυσσαν 

οι αντίπαλες πολιτικές ομάδες, όσον αφορά το μοντέλο του πατριαρχικού συγ­

κεντρωτισμού, το οποίο εισήγαγε στη συζήτηση η κληρικαλική πτέρυγα. 

γ) Τέλος, η αντιμετώπιση από εκπροσώπους των δύο πτερύγων, ιδιαίτερα 

από την πτέρυγα των μεταρρυθμιστών, του προβλήματος της εθνικής ιδεολο­

γίας: της απόρριψης δηλαδή ή της αποδοχής ενός μοντέλου που συνδύαζε την 

ορθοδοξία με την ελληνικότητα. 

Μολονότι η ανάλυση εδώ δεν μπορεί για ευνόητους λόγους να καλύψει όλο 

το εύρος αυτών των προβλημάτων, μπορεί να οροθετήσει ένα πλαίσιο επανα­

τοποθέτησης τους, αφού στην πραγματικότητα οι παραπάνω συνιστώσες απο­

τελούσαν τους κοινούς τόπους όπου συναντο'̂ νταν η επιχειρηματολογία των «ορ­

γανικών διανοουμένων» των δύο πλευρών για να διαμεσολαβήσουν τους όρους 

της αντιπαράθεσης από το επίπεδο των πολιτικών συγκρούσεων στο επίπεδο 

της συμβολικής κυριαρχίας — διαδικασία αναγκαία από μία άποψη, εφόσον οι 

ορίζουσες του πολιτικού ανταγωνισμού παρέμεναν θρησκευτικές. Η ανάλυση 

αυτών των κεντρικοίν εννοιών είναι δυνατόν να μας βοηθήσει να αποκωδικο­

ποιήσουμε τα ιδεολογικά-συμβολικά σχήματα που οικοδομούνται γύρω από αυ­

τές, σε σχέση με τα επίδικα αντικείμενα της πολιτικής αντιπαράθεσης, αλλά 

και να προτείνουμε ένα ερμηνευτικό σχήμα που στηρίζεται στη συζήτηση για 

την ανάδυση της δημόσιας σφαίρας στον ευρύτερο χώρο της Νοτιοανατολικής 

Ευρώπης. 

1. Ο μετασχηματισμός της έννοιας τον «λαϊκού» : το παράδειγμα τον Κοτσά-

μπαση και η ανάδυση τον Εθνικού 

Την ανάδυση της έννοιας του «λαϊκού» ως θεσμισμένης παρουσίας στη διοι­

κητική δομή του Πατριαρχείου μπορούμε να την αναζητήσουμε ήδη κατά την 

περίοδο των συζητήσεων στις εργασίες της Εθνοσυνέλευσης των ετών του 1858-

60. Το βασικό πρόβλημα που έπρεπε να αντιμετωπίσει η μεταρρυθμιστική πτέ­

ρυγα ήταν η νομιμοποίηση της εισαγωγής των λαϊκών σε δύο επίπεδα: πρώ­

τον στις διαδικασίες εκλογής Πατριάρχη, και δεύτερον στη διοίκηση του Πα­

τριαρχείου, μέσω της συγκρότησης ενός νέου σώματος, του Διαρκούς Εθνικού 

Μικτού Συμβουλίου, το οποίο αποτελούνταν από οκτώ λαϊκούς και τέσσερις 

κληρικούς. 



190 Δημήτριος Σταματόπουλος 

Η επιχειρηματολογία όμως που έπρεπε να ακολουθηθεί στις δύο περιπτώ­

σεις ήταν στην πραγματικότητα αντιφατική. Αυτό μπορούμε εύκολα να το δια­

πιστώσουμε στους σχετικούς λόγους που είχε εκφωνήσει ο Στέφανος Καρα-

θεοδωρής, ο βασικός εισηγητής της μεταρρυθμιστικής πτέρυγας στις εργασίες 

της Εθνοσυνέλευσης. Ο Καραθεοδωρής προσπάθησε να νομιμοποιήσει τη θε­

σμοθέτηση των λαϊκών στις διαδικασίες εκλογής υπενθυμίζοντας ότι ο πατριαρ­

χικός θεσμός συμπυκνώνει το πολιτικό με το πνευματικό στοιχείο. Συνεπώς 

εάν νομιμοποιούνταν οι ανώτατοι κληρικοί της Ιεράς Συνόδου να μετέχουν της 

εκλογής λόγω της πνευματικής φύσης του θεσμού, το ίδιο δικαίωμα διέθεταν 

και οι λαϊκοί λόγω των πολιτικών αρμοδιοτήτων που ασκούσε ο Πατριάρχης.16 

Η πολιτική διάσταση του ρόλου του Οικουμενικού Πατριάρχη ήταν αυτή 

που έθετε επί τάπητος, σύμφωνα με τον Καραθεοδωρή, την αναγκαιότητα της 

συμμετοχής των λαϊκών στην εκλογή του, εφόσον η πολιτική διαχείριση από 

την πλευρά του έπρεπε να εδράζεται στη συναίνεση των τελευταίων («την κοι-

νήν των λαϊκών εμπιστοσύνην και υπόληψιν»).17 Υπερασπιζόταν, παράλληλα, 

την είσοδο των λαϊκών στη διοίκηση της Εκκλησίας συνδέοντας την με τη νο­

μιμοποίηση που παρείχε η πολιτική εξουσία στον πατριαρχικό θεσμό (ο Πα­

τριάρχης σε ρόλο ιμάντα μεταξύ Πύλης και ορθοδόξων υπηκόων). Συνεπώς, 

διεύρυνε τη βάση του προβλήματος: δεν επρόκειτο απλώς για συμμετοχή λαϊ­

κών αλλά για συμμετοχή Οθωμανών υπηκόων. 

Την ίδια ενότητα πνευματικού και πολιτικού στον πατριαρχικό θεσμό ανα­

γνώριζαν και οι υποστηρικτές του Γεροντισμού, του καθεστώτος που είχε επι­

κρατήσει στη διοίκηση του Πατριαρχείου από τα μέσα του 18ου αιώνα και ευ­

θέως αμφισβητούνταν από τη μεταρρυθμιστική κίνηση.18 Οι τελευταίοι όμως 

θέλοντας να προασπίσουν τον «εθναρχικό» χαρακτήρα του πατριαρχικού θε­

σμού, για να εξασφαλίσουν τα δικά τους δικαιώματα στην άσκηση των πολιτι­

κών και πνευματικών του αρμοδιοτήτων, τόνιζαν ιδιαίτερα την πνευματική του 

διάσταση. Σύμφωνα με αυτούς η «εθναρχική» παράδοση δεν προϋπέθετε μόνο 

την ταύτιση του πολιτικού με το θρησκευτικό στοιχείο19 αλλά και την επικυ­

ριαρχία του δεύτερου έναντι του πρώτου. 

16. Στέφανος Καραθεοδωρής, «Στοχασμός ότι και οι λαϊκοί έχουσι δικαίωμα ή δύ­

νανται έχειν δικαίωμα κανονικώς εις την αναγόρευσιν του Πατριάρχου», Αρχείο Αλεξάνδρου 

Καραθεοδωρή, φάκ. 01/1, αρ. εγγ. 1052. 

17. Αρχείο Αλεξάνδρου Καραθεοδωρή, στο ίδιο. 

18. Π. Κονόρτας, ό.π., σ. 127-164. 

19. Ό π ω ς επισήμαινε ο Σπυρίδων Αντίοχος, στηριζόταν στην ενότητα α) πνευματι­

κών προνομίων και προνομίων ασυδοσίας (ελευθερία άσκησης δηλαδή της θρησκείας και 

φορολογικές απαλλαγές επί των εκκλησιαστικών προσόδων) και β) προνομίων πολιτικής 

εξουσίας. Σε μια εύστοχη διατύπωση που απηχεί στην πραγματικότητα την προσέγγιση 

του θεσμού του Πατριάρχη, όχι απλώς ως συνταγματικού αλλά ως απόλυτου άρχοντα, ο 



77 Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ον αι.) 191 

Εάν όμως στην περίπτωση των κληρικαλικών μία τέτοια επιχειρηματο­

λογία αποκτούσε λογική συνέπεια, από τη στιγμή που δεν διακινδύνευαν να 

σπάσουν την ενότητα αυτή, στην περίπτο^ση του Καραθεοδωρή και γενικά της 

μεταρρυθμιστικής πτέρυγας, αναιρούνταν από τη στιγμή που στο τραπέζι έμπαι­

νε το ζήτημα της συγκρότησης του Μικτού Συμβουλίου. Κι αυτό γιατί η ίδρυ­

ση του βασιζόταν στο γεγονός ότι θα επακολουθούσε ένας διαχωρισμός των 

πνευματικών αρμοδιοτήτων από τις πολιτικές: τις πρώτες θα τις ασκούσε ο 

Πατριάρχης σε συνεργασία με την Ιερά Σύνοδο, ενώ τις επονομαζόμενες «υλι­

κές» αρμοδιότητες (αυτές δηλαδή που αφορούσαν κατά βάση τις οικονομικές 

λειτουργίες του Πατριαρχείου και κατ' επέκταση την πολιτική εκπροσώπηση 

του στο οθωμανικό κράτος) θα τις ασκούσε το Μικτό Συμβούλιο. Έ τ σ ι ενώ 

ο Καραθεοδωρής ήταν αναγκασμένος να νομιμοποιήσει την είσοδο των λαϊκών 

στις διαδικασίες εκλογής με βάση την ενότητα του πολιτικού και του πνευμα­

τικού στοιχείου, απαιτούσε ταυτόχρονα τον διαχωρισμό τους για να περάσουν 

οι υλικές αρμοδιότητες στον έλεγχο των λαϊκών. Κατά συνέπεια για να νομι­

μοποιηθεί η συμμετοχή των λαϊκών έπρεπε να αμφισβητηθεί η «εθναρχική» 

διάσταση του πατριαρχικού θεσμού, η ενότητα δηλαδή των πνευματικών και 

πολιτικών αρμοδιοτήτων που υποτίθεται ότι ασκούσε ο Πατριάρχης. Και εδώ 

εκδιπλωνόταν η αντίφαση: το λαϊκό στοιχείο που αποτελούσε πηγή νομιμότη­

τας και σώμα πολιτικού ελέγχου για τον πατριαρχικό θεσμό, σύμφωνα με την 

επιχειρηματολογία των μεταρρυθμιστών, σηματοδοτούσε ταυτόχρονα τον πε­

ριορισμό των αρμοδιοτήτων του Πατριάρχη και γενικότερα του κλήρου στην 

πνευματική σφαίρα. 

Οι δυσκολίες που αντιμετώπιζε η μεταρρυθμιστική πτέρυγα στην επιχει­

ρηματολογία της αντανακλούσαν την κεντρική αντίφαση των μεταρρυθμίσεων, 

όπως αυτές διατυπώθηκαν στο κείμενο του Χάττ-ι Χουμαγιούν του 1856. Η 

αντίφαση αυτή την κρίσιμη στιγμή ανάδυσης και θεσμοποίησης της έννοιας 

του λαϊκού θα το μετατρέψει σε επίδικο αντικείμενο των δύο αντιπάλων πτε­

ρύγων. Ό π ω ς είναι ευρύτερα γνωστό οι μεταρρυθμίσεις —κι αυτό έχει επιση­

μανθεί ήδη από τον Roderic Davison 2 0 — οδηγούσαν σε ένα παράδοξο: οι εκ­

φραστές της ιδεολογίας του Οθωμανισμού επιδίωκαν την πολιτική και πολιτι­

σμική ομογενοποίηση των υπηκόων της αυτοκρατορίας, όχι απλώς μέσω της 

Αντίοχος ανέφερε ότι, ο Πατριάρχης, ήταν «Άρχων, Δικαστής, Διοικητής και εκτελεστής 
νόμων», βλ. Σ. Αντίοχος, Τα προνόμια της Ορθοδόξου τον Χριστού Εκκλησίας και περί 
εκλογής των Πατριαρχών αυτής επί τη βάσει αυτών μετά καταλόγου των πατριαρχευσάν-
των εν αυτή κατά τον λήξαντα ΙΘ' αιώνα, Αθήνα 1901, σ. 12. 

20. Ο Davison επισημαίνει ότι στο Hatt-i Hümayun συνυπάρχει η ανακήρυξη της 
ισότητας, ισότητας και ισοπολιτείας των υπηκόων ανεξάρτητα από το θρήσκευμα τους, με 
τις διατάξεις που αφορούσαν την αναδιοργάνωση και συνεπώς τη διατήρηση των μιλλέτ, 
βλ. R. Davison, Reform in the Ottoman Empire, 185G-1876, Πρίνσετον 1963, σ. 56. 



192 Δημήτριος Σταματόπουλος 

παραχώρησης δικαιωμάτων ισονομίας και ισοπολιτείας, αλλά προχωρώντας 

στην ανασυγκρότηση των μιλλέτ και την ίδρυση παράλληλων προς το οθωμα­

νικό κράτος πολιτικών δομών.21 

Το παράδοξο αυτό —ενός κράτους που επιδιώκει να ενσωματώσει, δη­

μιουργώντας εν τέλει, αντίπαλες προς αυτό πολιτικές δομές— φαίνεται να μην 

μπορεί να αμφισβητηθεί από την τελική κατάληξη των πραγμάτων. Μία τέτοια 

θέση όμως θα μπορούσε να χαρακτηριστεί ως ερμηνεία εκ των υστέρων, αφού 

ερμηνεύει αναδρομικά τις προθέσεις των μεταρρυθμιστών βάσει των αδιεξόδων 

του πειράματος του Οθωμανισμού. Ουσιαστικά αποτελεί μία «αφηρημένη» εκ­

δοχή της πρόσληψης από αυτούς της έννοιας της εκκοσμίκευσης, η οποία εί­

ναι ιδιαίτερα διαδεδομένη στην τουρκική αλλά και στην δυτική βιβλιογραφία: 

οι μεταρρυθμιστές, επιδιώκοντας να εφαρμόσουν εν γένει τον διαχωρισμό της 

πολιτικής από την θρησκευτική σφαίρα και έχοντας φυσικά ως στόχο να ελέγ­

ξουν τη λειτουργία των μιλλέτ μέσω λαϊκών εξαρτώμενων από το οθωμανικό 

κράτος,22 παραβλέπουν το κλίμα των αναδυόμενων και αλληλοσυγκρουόμενων 

εθνικισμών και οδηγούνται σε μία «ακούσια» επιλογή συγκρότησης «κρατών 

εν κράτει». 

Το «παράδοξο» αυτό μπορεί και πρέπει να ερμηνευθεί, τουλάχιστον στο 

πλαίσιο των επιδιώξεων των Οθωμανών μεταρρυθμιστών. Ο διαχωρισμός των 

πολιτικών και πνευματικών αρμοδιοτήτων, τον οποίο εκ των πραγμάτων ανα­

γκάστηκε να υποστηρίξει ο Καραθεοδωρής, δεν μπορεί να γίνει κατανοητός 

από την πλευρά των παραπάνω μεταρρυθμιστών παρά μόνο ως μία ενδιάμεση 

φάση για την εκπλήρωση του τελικού στόχου: ο στόχος δεν ήταν απλώς η 

διάκριση της πολιτικής από τη θρησκευτική σφαίρα στο επίπεδο του μιλλέτ 

και η επακόλουθη συγκρότηση μικτών (κληρικολαϊκών) διοικητικών σωμάτων 

αλλά, σε ένα δεύτερο επίπεδο, και η απορρόφηση των πολιτικών αρμοδιοτή­

των που ασκούσε ο κλήρος και τις αναλάμβαναν πλέον λαϊκοί-υπήκοοι, από το 

οθωμανικό κράτος. Αυτή η κατεύθυνση δεν κατέστη αρκετά σαφής αμέσως 

μετά την Εθνοσυνέλευση, επειδή οι μεταρρυθμιστές Ααλή πασά και Φουάτ 

πασά έπρεπε να αντιμετωπίσουν τόσο τις αντιδράσεις των συντηρητικών στην 

οθωμανική κυβέρνηση, όσο και του πνευματικού τους καθοδηγητή, του Ρεσίτ 

πασά, που διαφωνούσε γενικά με το πνεύμα του Χάττ-ι Χουμαγιούν.23 

Οι δύο πολιτικοί, αμέσως μετά το τέλος των εργασιών της Εθνοσυνέ­

λευσης, το 1860, προώθησαν την ψήφιση του άρθρου περί του δικαιώματος 

21. Σ. Αναγνωστοπούλου, Μικρά Ασία, 19ος αι.- 1919: οι ελληνορθόδοξες κοινότη­
τες. Από το μιλλέτ των Ρωμιών στο Ελληνικό Έθνος, Αθήνα 1997. 

22. Σ. Αναγνωστοπούλου, Μικρά Ασία..., σ. 288. 
23. Re§at Kaynar, Mustafa Refit Pasa ce Tanzimat [Ο Μουσταφά Ρεσήτ πασά 

και το Τανζιμάτ], Άγκυρα 1954' Roderic Davison, Reform, σ. 57. 



Η Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ου αι.) 193 

της Πύλης να εξαιρεί τους πολιτικά ανεπιθύμητους προς πατριαρχεία υποψη­

φίους — ζήτημα που όπως γνωρίζουμε εκλήφθηκε από τα μέλη της Εθνοσυνέ­

λευσης ως προσπάθεια της Πύλης να περιορίσει την αυτονομία του ορθόδοξου 

μιλλέτ.24 Ωστόσο η σημαντικότερη προσπάθεια για την απορρόφηση των πο­

λιτικών αρμοδιοτήτων του Πατριαρχείου από το οθωμανικό κράτος έγινε επί 

πατριαρχίας Σωφρονίου Γ' (1863-66), η εκλογή του οποίου οφειλόταν σε με­

γάλο βαθμό στην υποστήριξη του Ααλή πασά.25 Συγκεκριμένα το 1865 (δέκα 

οκτώ χρόνια πριν από αυτό που θεωρείται πρώτη φάση του Προνομιακού) ο 

Ααλή σε τεσκερέ26 που έστειλε στον πατριάρχη Σωφρόνιο ζήτησε να μην στέλ­

νει το Πατριαρχείο τακρίρια27 κοινοποίησης προς την Πύλη «περί διαφόρων 

τρεχουσών υποθέσεων και περί συνήθων ληψοδοσιών» αλλά μόνο για υποθέσεις 

θρησκευτικού χαρακτήρα. Εξαιρούνταν δηλαδή μόνο οι υποθέσεις με θρησκευ­

τικό περιεχόμενο και συγκεκριμένα αυτές που αφορούσαν «τα Πατριαρχεία, 

τας εκκλησίας, τα μοναστήρια, τους καλογήρους και περί άλλων θρησκευτικών 

αντικειμένων...». Η αιτιολογία γι' αυτή την πρόταση ήταν η δραστική μείωση 

των γραφειοκρατικών διαδικασιών που προκαλούνταν από τις συνεχείς κοινο­

ποιήσεις υποθέσεων. Σύμφωνα με τον τεσκερέ οι ενδιαφερόμενοι που είχαν εμ­

πλακεί σε κάποια υπόθεση θα μπορούσαν να απευθύνονται απευθείας στις κατά 

τόπους αρχές ή στην κεντρική διοίκηση, χο^ρίς να είναι απαραίτητη η μεσολά­

βηση του Πατριαρχείου. 

Μολονότι ο Ααλή επέμενε στην απόφαση του, δεν έγινε δυνατό να απο­

σπαστεί η συναίνεση του Σωφρονίου, κυρίως λόγω των αντιδράσεων που υπήρ­

χαν από την πλευρά των λαϊκών.28 Τελικά σε συνάντηση που είχε ο Ααλή με 

τον Σωφρόνιο τον διαβεβαίωσε ότι δεν πρόκειται να καταργηθεί κανένα προ­

νόμιο του Πατριαρχείου.29 

Η ριζοσπαστικοποίηση της μεταρρύθμισης με την απορρόφηση των πο­

λιτικών αρμοδιοτήτων απέτυχε. Στην περίπτωση αυτή (όπως και στην περί­

πτωση της αποτυχημένης προσπάθειας να μεταβιβαστεί το δικαίωμα είσπρα-

24. Δ. Σταματόπουλος, ό.π., σ. 88 κ.ε. 
25. Δ. Αριστάρχης βέης, Το Βουλγαρικόν ζήτημα και αι νέαι πλεκτάναι τον Παν­

σλαβισμού εν Ανατολή, Αθήνα 1876, σ. 33-34, σημ. 1' Μ. Γεδεών, Αι Φάσεις τον παρ' ημ'ιν 
εκκλησιαστικού ζητήματος, Κωνσταντινούπολη 1910. 

26. tezkere: επίσημο κρατικό έγγραφο. 
27. takrir: έγγραφο κοινοποίησης με το οποίο το Πατριαρχείο επικοινωνούσε συνή­

θως με την Πύλη. 
28. Β. Δ. Καλλίφρων, Εκκλησιαστικά ή Εκκλησιαστικόν Δελτίον, Κωνσταντινούπολη 

1867, σ. 251-253, όπου και δημοσιεύονται τα έγγραφα που ανταλλάξανε η Πύλη και το 
Πατριαρχείο για το ζήτημα αυτό. Βλ. επίσης, εφ. Ανατολ,ικός Αστήρ, αρ. 350, 31/12 Απρι­
λίου 1866, αρ. 360, 7/19 Μαΐου 1866. 

29. Εφ. Ανατολικός Αστήρ, αρ. 350, 31/12 Απριλίου 1866. 

13 



194 Δημήτριος Σταματόπουλος 

ξης αρχιερατικών εισοδημάτων από το Πατριαρχείο στην Πύλη το 1865) οι 

μεταρρυθμιστές του οθωμανικού κράτους ήρθαν αντιμέτωποι με τις συνέπειες 

των επιλογών τους: η θέσμιση του ορθόδοξου μιλλέτ μέσω της οργανωτικής 

αποκρυστάλλωσης διοικητικών σωμάτων, όπως η νέου τύπου Ιερά Σύνοδος και 

το Μικτό Συμβούλιο, και της αντίστοιχης αναγνώρισης καθιερωμένων «προ­

νομίων», αντί να διευκολύνει τη διαδικασία προοδευτικού προσεταιρισμού των 

ορθοδόξων στην ιδεολογία του οθωμανισμού, είχε δημιουργήσει μία νέα διοι­

κητική δομή που αντιστεκόταν στη διάλυση της. Αυτό όμως δεν σημαίνει ότι 

η ανασυγκρότηση του μιλλέτ με τον τρόπο που την είχαν συλλάβει εξ αρχής 

επέχει θέση λογικού αδιεξόδου: η μεταρρύθμιση της δεκαετίας του '60 έφερε 

τα σπέρματα του Προνομιακού30 που θα ξεσπάσει 20 χρόνια αργότερα. Στην 

πραγματικότητα το Προνομιακό είναι ήδη εγγεγραμμένο στη Μεταρρύθμιση 

της δεκαετίας του '60. 

Κατά τη διαδικασία λοιπόν ανάδυσης και μετασχηματισμού του λαϊκού οι 

Οθωμανοί μεταρρυθμιστές αφήνουν μία σημαντική παρακαταθήκη: ο μετασχη­

ματισμός έπρεπε να γίνει προς την κατεύθυνση του λαϊκού-υπηκόου. Δεν ήταν, 

δηλαδή, δυνατό να ασκούνται πολιτικά δικαιώματα ανεξάρτητα από την κύρια 

πηγή νομιμότητας: το οθωμανικό κράτος. 3 1 Η προσέγγιση αυτή είναι αναγκαία 

επειδή εάν κάποιος μείνει στο επίπεδο νομιμοποίησης, που προσφέρει το στοι­

χείο της συμμετοχής του λαϊκού στην εκλογή Πατριάρχη και στη διοίκηση του 

Πατριαρχείου,3 2 και δεν επισημανθεί το στοιχείο της επιδιωκόμενης διάκρισης 

πολιτικού και θρησκευτικού που προετοιμάζει την απορρόφηση των πολιτικών 

αρμοδιοτήτων από το κράτος, όχι μόνο δεν μπορούν να αναλυθούν οι πραγμα-

30. Για το Προνομιακό ζήτημα βλ. Π. Κονόρτας, «Η εξέλιξη των "εκκλησιαστικών" 
βερατίων και το "Προνομιακό ζήτημα". Η περίπτωση του νόθου βερατίου του Μητροπο­
λίτη Λαρίσης Λεοντίου», Ιστορικά 5/9 (1988) 259-286, όπου παρατίθεται (σ. 279) και η 
σχετική βιβλιογραφία. 

31. Η παρατήρηση ότι το Πατριαρχείο αντλεί νομιμότητα από την οθωμανική πο­
λιτική εξουσία ισχύει φυσικά για τις σχέσεις του με αυτήν από την αρχή της οθωμανικής 
κατάκτησης, βλ. P. Konortas, «From Tâ'ife to Millet: Ottoman Terms for the Greek 
Orthodox Community», στο D. Gondicas, Ch. Issawi (επιμ.), Ottoman Greeks in the 
Age of Nationalism: Politics, Economy and Society in the Nineteenth Century, The 
Darwin Press, Inc., Πρίνσετον, Ν. J. 1999, σ. 169-180. 

32. To μοτίβο περί ((νομιμοποίησης» είχε εισαχθεί από τον Roderic Davison: R. 
Davison, «Turkish attitudes concerning Christian-Muslim equality in the 19th cen­
tury», American Historical Review 59/4 (1954) 844-864" του ίδιου «The Advent of 
the Principle of Representation in the Government of the Ottoman Empire», στο 
W. R. Polk, R. L. Chambers, Beginnings of Modernization in the Middle East. The 
Nineteenth century, Σικάγο - Λονδίνο 1968, σ. 93-108, και αναπτύχθηκε μεταγενέστερα 
από άλλους συγγραφείς όπως ο Richard Clogg, «The Greek Millet in the Ottoman Em­
pire», στο Β. Braude, Β. Lewis (επιμ.), Christians and Jews, σ. 185-207" Στην πιο πρόσ­
φατη εκδοχή, βλ. Σ. Αναγνωστοπούλου, Μικρά Ασία..., σ. 288-289, 419 κ.ε. 



II Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ον αι.) 195 

fi. 

Άποψη της παλιάς Πόλης. Φωτογραφία του Ara Güler, 1959 
[Κϋίνσταντινονπολη, Λογοτεχνική Ανθολ,ογία, 60 κείμενα για την Πόλη, 

επιμ. Θωμάς Κοροβίνης, Θεσσαλονίκη, Ιανός, 2000, σ. 187) 



196 Δημήτριος Σταματόπουλος 

τικοί συσχετισμοί δύναμης στο Πατριαρχείο,33 αλλά κυρίως δεν μπορεί να κα­

τανοηθεί η κρισιμότητα που είχε μία ερμηνεία των σχέσεων πολιτικού και θρη­

σκευτικού πεδίου για τα αντιπαρατιθέμενα μέρη όσον αφορά την τελική διευ­

θέτηση του προβλήματος. 

Οι εκπρόσωποι λοιπόν της μεταρρυθμιστικής πτέρυγας τη στιγμή που 

αναλάμβαναν το εγχείρημα της ανασυγκρότησης του μιλλέτ έπρεπε να πάρουν 

θέση απέναντι σε δύο ζητήματα: α) στο βαθμό αυτονομίας που αυτό θα διέ­

θετε απέναντι στην οθωμανική εξουσία και β) στο εάν θα επέτρεπαν την προο­

δευτική απορρόφηση των πολιτικών αρμοδιοτήτων που τους είχαν παραχωρη­

θεί από το οθωμανικό κράτος. Ας εξετάσουμε αντίστοιχα τη στάση των κλη-

ρικαλικών. 

Το πρόβλημα της διάκρισης μεταξύ πολιτικών και πνευματικών αρμοδιο­

τήτων στον τρόπο άσκησης της εξουσίας από την πλευρά του ορθόδοξου κλή­

ρου δεν τέθηκε για πρώτη φορά από τους Οθωμανούς μεταρρυθμιστές· αντί­

θετα, είχε συζητηθεί εκτενώς στις ενδοκοινοτικές συγκρούσεις μεταξύ λαϊκών 

και κλήρου που είχαν ξεσπάσει σε διάφορες πόλεις της αυτοκρατορίας, τουλά­

χιστον από τα τέλη του 18ου αι. (Σμύρνη, Θεσσαλονίκη). Η επαναφορά του 

ζητήματος όμως σε κεντρικό επίπεδο δεν έγινε με τους ίδιους όρους διεξαγω­

γής της διαμάχης. Σε περιφερειακό επίπεδο πράγματι τέθηκε ως θέμα διεκδί­

κησης από την πλευρά των λαϊκών ενός τμήματος των «υλικών» αρμοδιοτήτων 

που ασκούσε ο ανώτατος κλήρος (κυρίως όσον αφορά ζητήματα διαχείρισης 

εκκλησιαστικών και μοναστηριακών προσόδων και εκπαιδευτικής πολιτικής). 

Στην περίπτωση όμως των ισχυρών νεοφαναριωτών, που πίεζαν ήδη από τη 

δεκαετία του 1830 να εισέλθουν στη διοίκηση του Οικουμενικού Πατριαρχείου, 

δεν υφ'ιστατο μόνο η ανάγκη περιορισμού των αρμοδιοτήτων του κλήρου· ήταν 

σαφές ότι οι ίδιοι αντλούσαν την πολιτική και οικονομική ισχύ τους από τη 

συμμετοχή τους στα ανώτερα διοικητικά κλιμάκια του οθωμανικού κράτους. 

Συνεπώς η συμμετοχή τους στη διοίκηση του Πατριαρχείου πρακτικά σήμαινε 

την εγκαθίδρυση ενός ασφυκτικού πολιτικού ελέγχου από την πλευρά του κρά­

τους. Οι κληρικαλικοί λοιπόν, επειδή ήταν και οι ίδιοι μέλη αυτής της ηγετι­

κής ελίτ και είχαν εμπλακεί στις διαμάχες που έλαβαν χοιρα στο Πατριαρχείο 

κατά τις δεκαετίες του 1840 και 1850, γνώριζαν ότι δεν θα μπορούσαν να αμ­

φισβητήσουν απευθείας το δικαίωμα του κράτους να ελέγχει το Πατριαρχείο. 

Για το λόγο αυτό προσπάθησαν να απαντήσουν υπενθυμίζοντας στους αντιπά­

λους τους την καταγωγή του πολιτικού προβλήματος, όπως είχε συζητηθεί 

στην περιφέρεια. 

33. Αφού παραβλέπεται το στοιχείο της οθωμανικής παρέμβασης, όχι ως εν γένει 
πηγή νομιμότητας, αλλά ως απόπειρα δημιουργίας ερεισμάτων στο εσωτερικό του Πα­
τριαρχείου. 



// Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ου αι.) 197 

Από την άποψη αυτή είναι ενδιαφέρουσα η αντιμετώπιση του ζητήματος 

σε μία «διατριβή», άρθρο δηλαδή, που δημοσιεύθηκε σε συνέχειες στην εφη­

μερίδα «Ομόνοια», δημοσιογραφικό όργανο των κληρικαλικών και επίσημη 

εφημερίδα του Πατριαρχείου για το διάστημα της πρώτης πατριαρχείας του 

Ιωακείμ Β' (1860-1863). Ο συγγραφέας της αμφισβητούσε τη δυνατότητα ενός 

κοσμικού νομοθετικού σώματος όπως του Εθνικού Προσωρινού Συμβουλίου (της 

«Εθνοσυνέλευσης» δηλαδή) να επιλαμβάνεται ζητημάτων πνευματικής φύσης, 

όπως η εκλογή Πατριάρχη. Ο αρθρογράφος υπέγραφε ως «Κ»34 και πιθανό­

τατα πίσω από την υπογραφή κρυβόταν ο εκδότης της εφημερίδας Γ. Κατσε-

λίδης, ο οποίος ήταν γαμπρός του μητροπολίτη Χαλκηδόνος Γεράσιμου, ενός 

από τους σημαντικότερους εκπροσώπους του Γεροντισμού στα μέσα του 19ου 

αιώνα. Οι απόψεις αυτές επομένως, κατά πάσα πιθανότητα, αντανακλούσαν και 

τις απόψεις του τότε πατριάρχη Ιωακείμ Β', συνοδοιπόρου του Γεράσιμου. 

Ο συντάκτης λοιπόν της «διατριβής» έθετε ένα απλό ερώτημα: εάν θε-

σμοθετούνταν η συμμετοχή των λαϊκών στην ανάδειξη Πατριάρχη στην κορυφή 

της εκκλησιαστικής δομής, ποιες θα ήταν οι δυνατότητες ενός ιερέα, σε οποια­

δήποτε κοινότητα της αυτοκρατορίας, να αντισταθεί στις απαιτήσεις του το­

πικού, παντοδύναμου συνήθως, κοτσάμπαση να παρεμβαίνει σε «εκκλησιαστι­

κής» φύσης ζητήματα (π.χ. γάμος, βάπτισμα); Μολονότι φαινομενικά ακραίο, 

το παράδειγμα του κοτσάμπαση έθετε στην πραγματικότητα το ζήτημα του 

ποιος θα ήταν ο νέος ρόλος του κληρικού στο εσωτερικό της κοινότητας και 

τι είδους σχέσεις θα αναπτύσσονταν μεταξύ των κληρικών και των τοπικών 

αρχόντων, κάτω από το νέο καθεστώς που επέφεραν οι μεταρρυθμίσεις. Για 

τους κληρικαλικούς επομένως το σημαντικό ήταν η στιγμή της νομιμοποίησης 

του λαϊκού (πολιτικού) που θα το καθιστούσε αυτόματα κυρίαρχο έναντι του 

θρησκευτικού και όχι η διαδικασία διαχωρισμού των δύο. Από την άποψη αυτή 

η «αντίφαση» που χαρακτήριζε την επιχειρηματολογία του Καραθεοδωρή συ­

νιστούσε ταυτόχρονα και το συγκριτικό πλεονέκτημα των μεταρρυθμιστών έναν­

τι των κληρικαλικών, που θα επιβάλει εν τέλει την ίδρυση του Μικτού Συμ­

βουλίου. Ταυτόχρονα, όμως άνοιγε την πόρτα της κρατικής παρέμβασης, όπως 

αυτή περιγράφηκε παραπάνω. 

Εάν το οθωμανικό κράτος πίεσε προς την κατεύθυνση του ελέγχου των 

πολιτικών αρμοδιοτήτων και κατά συνέπεια προς την κατεύθυνση της ολοκλή­

ρωσης της διαδικασίας όπου ο «λαϊκός» κατανοείται ως «υπήκοος», η όξυνση 

του Βουλγαρικού ζητήματος κατά τις επόμενες δεκαετίες του 1860 και 1870 

θα επιφέρει μία προϊούσα εθνικοποίηση του λαϊκού. Δύο από τις σημαντικό­

τερες στιγμές αυτής της διαδικασίας αφορούν η πρώτη τη βουλγαρική πλευρά 

και η δεύτερη την ελληνική. Στην περίπτωση των Βουλγάρων είναι εκείνη η 

34. Εφ. Ομόνοια, αρ. 56, 17 Νοεμβρίου 1862. 



198 Δημήτριος Σταματόπουλος 

στιγμή που στα αιτήματα τους προς το Πατριαρχείο (1861) για την επίτευξη 

εκκλησιαστικής αυτονομίας θα συμπεριλάβουν αυτό που αφορά την ίδρυση ξε­

χωριστού Διαρκούς Εθνικού Μικτού Συμβουλίου, αφού θεωρούσαν ότι αυτό που 

λειτουργούσε ήδη στο Πατριαρχείο εκπροσωπούσε μόνο τους Ροψιούς (ελλη­

νορθόδοξους) της αυτοκρατορίας και σε καμιά περίπτωση το βουλγαρικό εθνικό 

στοιχείο. Έτσι ενώ ζητούσαν την εξ ημισείας εκπροσώπηση τους στα πλαίσια 

της Ιεράς Συνόδου (τα έξι δηλαδή από τα δώδεκα μέλη της Ιεράς Συνόδου να 

είναι βουλγαρικής καταγωγής), η εκπροσώπηση τους σε επίπεδο λαϊκών αντι­

προσώπων ήταν απαραίτητο να εκπληρωθεί μέσω της συγκρότησης διακριτού 

σώματος —Μικτού Συμβουλίου— που θα λειτουργούσε ως υπερασπιστής των 

βουλγαρικών εθνικών συμφερόντίον. Η απόρριψη των αιτημάτων αυτών από το 

Πατριαρχείο ήδη από το 186435 θα ολοκληρώσει τη ρήξη μεταξύ των δύο πλευ­

ρών: θα οδηγήσει στην αποτυχία των σχεδίων που πρότεινε η διαλλακτική πτέ­

ρυγα του Πατριαρχείου (σχέδια Γρηγορίου ΣΤ' και Ανθίμου ΣΤ') και θα ευ­

νοήσει την επικράτηση στα δύο στρατόπεδα —ελληνικό και βουλγαρικό— των 

ριζοσπαστών εθνικιστών. 

Μόνο που στην περίπτωση των Ρωμιών το πρόβλημα θα λάβει έναν ιδιά­

ζοντα χαρακτήρα: η συμμαχία των κληρικαλικών και των ριζοσπαστών εθνι-

κιστίόν κατά την περίοδο της κρίσης (1870-72)36 με βάση τη θέση ότι το ζή­

τημα είναι εκκλησιαστικό και οι μαζικές κληρικολαϊκές συνελεύσεις που θα 

συγκληθούν στο Πατριαρχείο πιέζοντας για την ανακήρυξη του Σχίσματος, 

για πρώτη φορά θα αναγκάσουν την Πύλη να απαγορεύσει τη συμμετοχή λαϊ­

κών σε αυτές. Η κίνηση βέβαια αυτή της οθωμανικής κυβέρνησης αφορούσε 

την πλειοψηφία των λαϊκών που συμμετείχαν στις γενικές συνελεύσεις, οι οποίοι 

προέρχονταν κυρίως από τα μεσαία και κατώτερα στρώματα της ελληνορθό­

δοξης κοινότητας και πίεζαν τον ανώτατο κλήρο σε μία λύση «εθνοκεντρικού» 

χαρακτήρα. Υπό αυτές όμως τις συνθήκες οριστικοποιήθηκε μία σημαντική 

αλλαγή στο ζήτημα της συμμετοχής των λαϊκών, όχι μόνο στη διαχείριση του 

βουλγαρικού, αλλά γενικότερα στη διοικητική δομή του Πατριαρχείου: η συμ­

μετοχή των λαϊκών δεν αποτελούσε πλέον τη λυδία λίθο για την εισαγωγή των 

μεταρρυθμίσεων στο Πατριαρχείο. Η συμμετοχή των λαϊκών είχε συνδεθεί από 

την πλευρά της οθωμανικής πολιτικής εξουσίας, όχι με την εσωτερική ανα­

συγκρότηση του ορθόδοξου μιλλέτ αλλά με την οριστική αποδοχή της διάσπα­

σης του. Η εθνικοποίηση των ανταγωνισμών είχε μετατρέψει τον κυρίαρχο 

35. Έκθεσις της Επιτροπής της οιορισθείσης υπό της Γενικής Συνελεύσεως τη 21 
Φεβρουαρίου 1864 προς διαφώτισιν τον Βουλγαρικού Ζητήματος, Κωνσταντινούπολη 1864, 
σ. 66-69' [Ευστάθιος Κλεόβουλος], Ο Βουλγαρισμός προ τον Ιστορικού, τον ΕΟνοπολατικού 
και τον Εκκλησιαστικού βήματος, υπό Ε.α.δ.φ., Κωνσταντινούπολη 1864. 

36. Δημήτριος Σταματόπουλος, ό.π., σ. 265-272. 



II Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό του 19ον αι.) 199 

χαρακτήρα του λαϊκού: δεν αντιπροσώπευε πια τον «υπήκοο» της αυτοκρατο­

ρίας αλλά τον «πατριώτη», το μέλος μιας εθνικής κοινότητας, που πρόσβλεπε 

σε ένα ήδη διαμορφωμένο εθνικό κέντρο. Τα αναδυόμενα «εθνικά συμφέροντα» 

ανάγκαζαν την Πύλη να άρει τις συνέπειες της μεταρρυθμιστικής κίνησης που 

η ίδια είχε προωθήσει, ενώ αναπροσάρμοζε τις προτεραιότητες των λαϊκών που 

συμμετείχαν στις διοικητικές λειτουργίες του Πατριαρχείου. 

Μέσα όμως από τις συμπληγάδες της κρατικής παρέμβασης που επιζητεί 

τον μετασχηματισμό της έννοιας του λαϊκού σε υπήκοο και της προοδευτικής 

εθνικοποίησης της από τις αντιπαρατιθέμενες εθνικές ομάδες, ήταν πολύ δύ­

σκολο να αναδυθεί μία έννοια του λαϊκού ως πολίτη. Θα μπορούσε βέβαια κά­

ποιος να ανιχνεύσει την ανάδυση της στις διαδικασίες πολιτικής διαμεσολάβη­

σης που είχαν συγκροτηθεί προοδευτικά στο Πατριαρχείο: ενοριακές συνελεύ­

σεις, εκλογή αντιπροσώπων από αυτές, οι οποίοι κάθε χρόνο προσέρχονταν στο 

Πατριαρχείο για να αντικαταστήσουν το ήμισυ των λαϊκίόν του Μικτού Συμ­

βουλίου ή ακόμη στην ίδια τη λειτουργία του Μικτού Συμβουλίου στο βαθμό 

που αυτό ασκούσε πολιτικές αρμοδιότητες. 

Μία όμως από τις καταστατικές προϋποθέσεις ανάδυσης της έννοιας του 

πολίτη είναι η δυνατότητα και η ικανότητα του να «επαναστατεί»: να αμφι­

σβητεί δηλαδή ή να τροποποιεί την άρθρωση της πολιτικής δομής στην οποία 

συμμετέχει. Εάν ακολουθούσαμε το κριτήριο αυτό, θα μπορούσαμε να βρούμε 

περιπτώσεις ρήξης των λαϊκών με την πολιτική δομή που είχε συγκροτηθεί 

στο Πατριαρχείο; Φυσικά όλη η διαμάχη που καθόρισε την πατριαρχική ζωή 

μεταξύ 1860 και 1880 με αντικείμενο το ζήτημα της εφαρμογής των Γενικών 

Κανονισμών θα μπορούσε voi. θεωρηθεί κατά κάποιο τρόπο ως μία εισαγωγή 

στη συζήτηση περί πολιτικών δικαιωμάτων και πο')ς αυτά οριοθετούνται σε 

σχέση με τις αρμοδιότητες του κλήρου. Ασφαλώς, οι Γενικοί Κανονισμοί εισ­

ήγαγαν μία ποιοτική διαφορά στον χαρακτήρα αυτής της συμμετοχής: το στοι­

χείο της γενικευμένης αντιπροσώπευσης του πληθυσμού της ελληνορθόδοξης 

κοινότητας της Κωνσταντινούπολης, εφόσον τα μέλη του Μικτού Συμβουλίου 

δεν προέρχονταν «αυτοδικαίως» από τον κύκλο των «προκρίτων», όπως συνέ­

βαινε παλαιότερα, αλλά μέσα από μία διαδικασία πολιτικής διαμεσολάβησης 

των «συμφερόντων» της κοινότητας από εκλεγμένους σε ενοριακές συνελεύσεις 

εκπροσώπους. Εδώ βέβαια πρέπει να σημειώσουμε ότι σ' αυτήν τη σταθερή 

διαδικασία εκπροσώπησης δεν περιλαμβάνονταν οι ορθόδοξοι πληθυσμοί των 

επαρχιών —ζήτημα που συχνά θα το επικαλεστούν όσοι επιδίωκαν τη ριζο-

σπαστικοποίηση των μεταρρυθμίσεων— όπως και το ότι οι εκλεγμένοι αντι­

πρόσωποι του Μικτού Συμβουλίου σπάνια ανέπτυσαν αυτόνομη πολιτική δρά­

ση: για κάτι τέτοιο ήταν απαραίτητο ή να ανήκουν οι ίδιοι στους κύκλους είτε 

των νεοφαναριωτών είτε των αστών, ή να εκπροσωπούν κάποια ομάδα που να 

ανήκει στην προαναφερόμενη ηγετική ελίτ. 



200 Δημήτριος Σταματόπουλος 

Η μοναδική καθαρή περίπτωση ενός τύπου «επανάστασης», αμφισβήτη­

σης δηλαδή της λειτουργίας της πολιτικής δομής στο Πατριαρχείο, ήταν η συγ­

κρότηση το 1873 της περίφημης «Επιτροπής του Ρωμαϊκού έθνους». Στόχος 

της «Επιτροπής» ήταν να αμφισβητήσει τον τότε πατριάρχη Άνθιμο ΣΤ', επει­

δή δεν εφάρμοζε τον κανονισμό περί συγκροτήσεως της Ιεράς Συνόδου, και να 

τον οδηγήσει σε παραίτηση, παρακάμπτοντας ταυτόχρονα το επίσημο όργανο 

εκπροσώπησης των ελληνορθόδοξων που ήταν το Μικτό Συμβούλιο.37 Οι άλ­

λες περιπτώσεις αντιπαράθεσης λαϊκών και πατριάρχη για το υπόλοιπο του 

19ου αιώνα διαμεσολαβήθηκαν από τους εκλεγμένους εκπροσώπους του Μικτού 

Συμβουλίου: έτσι στην περίπτωση της μονής του Αγίου Παντελεήμονος στο 

Άγιο Όρος το Μικτό Συμβούλιο στράφηκε εναντίον του πατριάρχη Ιωακείμ 

Β', επειδή ο τελευταίος συναίνεσε στην παράδοση της μονής στους ρώσους μο­

ναχούς της (1875), ενώ στην περίπτωση της πρώτης φάσης του Προνομιακού 

το Μικτό Συμβούλιο συντάχθηκε με τους αντιπάλους του πατριάρχη Ιωακείμ 

Γ' οδηγώντας στην πτώση του (1883-1884). Και στην περίπτωση όμως της 

«Επιτροπής» και στην περίπτωση των αντιπαραθέσεων του Μικτού Συμβου­

λίου με τους προαναφερθέντες πατριάρχες στην πραγματικότητα το επίδικο 

αντικείμενο ήταν η υπεράσπιση «εθνικών συμφερόντων». Η «Επιτροπή» ήταν 

ένα σώμα ελεγχόμενο από τη ρωσική πρεσβεία για να ρίξει τον Πατριάρχη του 

Σχίσματος, η υπόθεση του Αγίου Παντελεήμονος αφορούσε άμεσα το ζήτημα 

της ελληνορωσικής αντιπαράθεσης στο Άγιο Όρος, και τέλος η πρώτη φάση 

του Προνομιακού σχετιζόταν με τη γνωστή αντιπαράθεση Ιωακείμ Γ'- Τρικού­

πη. Συνεπώς ακόμη και εάν δεν λάβουμε υπόψη τα ζητήματα πολιτικής ηγε­

μονίας διαφόρων ομάδο^ν στο Πατριαρχείο, τα οποία υπαινιχθήκαμε στην αρχή, 

η έννοια του λαϊκού ως πολίτη σε όλες αυτές τις περιπτώσεις διαμεσολαβείται 

από αυτήν του λαϊκού ως πατριώτη. 

37. Εφ. Νεολόγος, αρ. 1390, 30/11 Σεπτεμβρίου 1873. Η σύνταξη της εφημερίδας, 

η οποία εκπροσωπούσε κατά τις δεκαετίες του 1870 και 1880 την ριζοσπαστική εθνοκεν-

τρική τάση στους κόλπους της ελληνορθόδοξης κοινότητας, επιτίθετο εναντίον της «Επι­

τροπής του Λαού», η οποία ζητούσε την παραίτηση του Ανθίμου Σ Τ ' , ως «αυτόκλητης» 

(μολονότι είχε συγκεντρώσει 3 χιλιάδες υπογραφές μελών της ελληνορθόδοξης κοινότητας) 

και υπερασπιζόταν τους «νομίμως εκλεγμένους» «παρά τοις συμβουλίοις», δηλαδή τα μέλη 

του Διαρκούς Εθνικού Μικτού Συμβουλίου, επειδή είχαν προκύψει μέσα από ενοριακές συ­

νελεύσεις, οι οποίες αποτελούσαν την πραγματική έκφραση της θέλησης του λαού. Μόνο ο 

«λαός» μπορούσε να τους καλέσει (μέσω των συνελεύσεων) να λογοδοτήσουν για τις πρά­

ξεις τους. Τα μέλη του Διαρκούς Εθνικού Μικτού Συμβουλίου αποτελούσαν την «αληθή του 

έθνους αντιπροσωπεία» και ήταν τα μόνα αρμόδια για να ζητήσουν την παραίτηση του πα­

τριάρχη για την μη εφαρμογή των Γενικών Κανονισμών, βλ. Νεολόγος, αρ. 1934, 4/16 

Σεπτεμβρίου 1873. 



Η Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ον αι.) 201 

2. Το πρότυπο του συνταγματικού ηγεμόνα 

Εάν αυτοί είναι οι μετασχηματισμοί της έννοιας του λαϊκού, μένει να αναρω­

τηθούμε ποιο ήταν το πλαίσιο μέσα στο οποίο έλαβαν χ/όρα, ποιες ήταν οι 

καταστατικές συνθήκες που τους παρήγαγαν. 

Η θεσμοθέτηση των Γενικών Κανονισμών από την άποψη του συσχετι­

σμού δυνάμεων άνοιξε δύο εναλλακτικές προοπτικές στη μεταρρυθμιστική κί­

νηση: α) την προοπτική της πλήρους επικράτησης του λαϊκού στοιχείου στην 

εσωτερική λειτουργία του Οικουμενικού Πατριαρχείου, εφόσον το Μικτό Συμ­

βούλιο έθετε υπό τον έλεγχο του όλες τις σημαντικές «υλικές» λειτουργίες του 

εκκλησιαστικού οργανισμού, και β) την προοπτική της ενίσχυσης του πατριαρ­

χικού θεσμού, ιδιαίτερα μετά την κατάργηση της Γεροντικής Ιεράς Συνόδου, 

η οποία εκφράστηκε μέσα από απόπειρες πατριαρχών να επιβάλουν μοντέλα 

πατριαρχικού συγκεντρωτισμού. Εμάς εδώ θα μας απασχολήσει η αντιμετώ­

πιση αυτής της δεύτερης εκδοχής, την οποία προσπάθησαν να προωθήσουν οι 

κληρικαλικοί με διάφορους τρόπους. Η πιο ενδιαφέρουσα περίπτωση είναι η 

υπεράσπιση του πατριαρχικού συγκεντρ<:οτισμού μέσω της υιοθέτησης του πο-

λιτειοκρατικού μοντέλου. 

Το πολιτειοκρατικό μοντέλο αρχίζει να κυριαρχεί κατ' αρχήν ως λόγος 

μεταφορικός και δεν αφορά αποκλειστικά την κληρικαλική πτέρυγα. Αντίθετα 

αυτή που τον εισηγείται στη συζήτηση ήταν η μεταρρυθμιστική. Ο μεταφορι­

κός λόγος όμως είναι αναγκαίος κυρίως ως μετατόπιση νοήματος — μια μετα­

τόπιση νοήματος που δεν λαμβάνει χώρα αποκλειστικά στο αφηρημένο επίπε­

δο της αναπαράστασης, αλλά αντίθετα επηρεάζεται άμεσα από τον συσχετισμό 

δυνάμεων μεταξύ των δύο πτερύγων, από τις εσωτερικές τους διαφοροποιή­

σεις, και κυρίως από την παρατεταμένη αντιπαράθεση τους, χαρακτηριστικό 

της αδυναμίας τους να επιβάλουν κάποια από τις παραπάνω εναλλακτικές εκ­

δοχές ως κυρίαρχη κατεύθυνση της μεταρρυθμιστικής διαδικασίας. 

Ο μεταφορικός λόγος περί της Εκκλησίας ως πολιτείας μπορεί να. γίνει 

κατανοητός μόνο στο πολιτικό πλαίσιο που οροθετεί η εκδοχή του πατριαρχι­

κού συγκεντρωτισμού αλλά και μέσα στο γενικότερο πλαίσιο των μεταρρυθμί­

σεων του Τανζιμάτ. Η επίκληση της ισότητας, της ισοπολιτείας και της ισο­

νομίας στο χώρο του Πατριαρχείου δεν μπορούσε παρά να σήμαινε το τέλος 

της «γεροντικής αριστοκρατίας». Είναι γνωστή η στιχομυθία μεταξύ δύο ση­

μαντικών νεοφαναριωτών-μελών της Εθνοσυνέλευσης του 1858-60, του Κων­

σταντίνου Αδοσίδη και του Νικόλαου Αριστάρχη, κατά την διάρκεια των ερ­

γασιών της. Στη ρήση του Αριστάρχη ότι «οι Άγιοι Αρχιερείς θεωρούνται 

ίσοι ενώπιον της θρησκείας, αλλ' οι λαϊκοί ενώπιον του Βασιλέο^ς δεν θεωρούν­

ται ίσοι...», ο Κ. Αδοσίδης θα αντιπαρατάξει: «...Εδώ εις την Τουρκίαν αρι­

στοκρατία δεν υπάρχει, η Κυβέρνησίς μας δεν είναι αριστοκρατική, η θρησκεία 



202 Δημήτριος Σταματόπουλος 

μας διδάσκει ισότητα. Λοιπόν εκ θρησκείας και εκ Κυβερνήσεως αριστοκρατία 

δεν υπάρχει, διατί ημείς να την συ στήσω μεν;».38 

Η συνταγματικότητα του συνοδικού θεσμού είναι άμεσα συνδεδεμένη με 

την απόρριψη της «γεροντικής αριστοκρατίας» και την επιβολή κανόνων ισο­

νομίας μεταξύ των αρχιερέων του οικουμενικού θρόνου. Εάν η «Θρησκεία δι­

δάσκει ισότητα» τότε η ψήφιση των Γενικών Κανονισμών, με την εγκαθίδρυ­

ση κυρίως ενός νέου τύπου Ιεράς Συνόδου, ισοδυναμεί με την εγκαθίδρυση ενός 

συντάγματος που οργανώνει την εσωτερική ζωή του Πατριαρχείου. 

Με βάση τη θέση αυτή ήδη από την περίοδο των εργασιοόν της Εθνοσυ­

νέλευσης αρχίζει να συγκροτείται ένα μοντέλο αντιπαράθεσης: εναντίον των 

προνομίων της γεροντικής αριστοκρατίας δεν στρέφονται μόνο τα μέλη του ορ­

θόδοξου μιλλέτ, λαϊκοί και κληρικοί, αλλά και ο Πατριάρχης, η εξουσία του 

οποίου περιοριζόταν από τη δραστηριότητα των Γερόντων. Μέσα από την αν­

τιπαράθεση αναδύεται ως κοινός τόπος στην επιχειρηματολογία διαφόρων «ορ­

γανικών διανοουμένων» το εξής σχήμα: το Πατριαρχείο προσομοιώνεται με 

χώρο στον οποίο ασκούνται εκτός από πνευματικά και πολιτικά «δικαιώματα», 

ο Πατριάρχης επέχει θέση ανώτατου, όχι απλώς πνευματικού, αλλά πολιτικού 

άρχοντα (και εδώ αναπτύσσεται μία νέα αντιπαράθεση: συνταγματικού ή από­

λυτου), τα δύο σώματα που συγκροτούνται στο Οικουμενικό Πατριαρχείο, η 

Ιερά Σύνοδος και το Μικτό Συμβούλιο, επέχουν αντίστοιχα θέση αντιπροσω­

πευτικών σωμάτων του ορθόδοξου μιλλέτ —είναι τα μικρά «κοινοβούλια» του 

μιλλέτ— ενώ τέλος οι πιστοί-υπήκοοι της οθωμανικής βασιλείας αποτελούσαν 

το σώμα από το οποίο πηγάζει η εξουσία των προηγουμένων θεσμικών οργάνων. 

Είναι προφανές ότι η αναπαράσταση του Πατριαρχείου ως πολιτειακού 

σώματος αναδύθηκε μέσα στο πλαίσιο των αυξανόμενων προσδοκιών που γέν­

νησε η ανακήρυξη του Χάττ-ι Χουμαγιούν, πρέπει να σημειωθούν όμως δύο 

στοιχεία: πρώτον, ότι πολλά οφείλει στη συζήτηση που είχε διεξαχθεί τις προη­

γούμενες δεκαετίες σε σχέση με το ελλαδικό αυτοκέφαλο,39 και δεύτερον, ότι 

38. Χρύσανθος Φιλιππίδης, Αρχιεπίσκοπος Αθηνών, «Οι Γενικοί Κανονισμοί του 
Οικουμενικού Πατριαρχείου επί τη βάσει του κωδικός TE' του Πατριαρχικού Αρχειοφυ-
λακείου (Πρακτικά Εθνοσυνελεύσεως 1858-1860)», Πρακτικά Ακαδημίας Αθηνών (1946) 
σ. 9-10. 

39. Για παράδειγμα, η κριτική που άσκησε ο Κ. Οικονόμος στο φαινόμενο υπαγωγής 
της Εκκλησίας στον πολιτειακό παράγοντα, βλ. Κωνσταντίνος Οικονόμος ο εξ Οικονόμων, 
«Απάντησις εις την αυτοσχέδιον Διατριβήν περί της αρχής και της εξουσίας των Πατριαρ­
χών, και περί της σχέσεως της εκκλησιαστικής αρχής προς την πολιτικήν εξουσίαν», στο 
Σοφοκλής Οικονόμος (εκδ.), Τα Σωζόμενα Εκκλησιαστικά Συγγράμματα Κωνσταντίνου 
πρεσβυτέρου και Οικονόμου του εξ Οικονόμων, τ. Γ', Αθήνα 1866, σ. 530-544, και η απάν­
τηση Θ. Φαρμακίδη και των υποστηρικτών του, όπως ο Μισαήλ Αποστολίδης, η οποία, 
εκτός από την υπεράσπιση των παρεμβάσεων της πολιτικής εξουσίας στα εσωτερικά της 



II Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ον αι.) 203 

δημιουργούσε μία νέα δυναμική που πήγαινε πέρα από αυτό: συμπορεύτηκε με 

την πολιτειακή μεταβολή του 1864 στην Ελλάδα και προηγούνταν της παρα­

χώρησης του συντάγματος του 1876 από τον τότε μεγάλο βεζίρη Midhad πασά 

— συνδέεται δηλαδή με τις προσδοκίες μεταρρυθμίσεων, που θα εγκαθίδρυαν 

έναν τύπο κοινοβουλευτικής εκπροσώπησης, χωρίς να αναιρείται ο αυτοκρατο­

ρικός χαρακτήρας του καθεστώτος. 

Η εικόνα όμως του Πατριάρχη ως πολιτειακού άρχοντα δεν έμελλε να 

αποτελέσει μία ενιαία σύλληψη από μέρους των αντιπαρατιθέμενων πλευρών 

εντός του Πατριαρχείου. Ας μελετήσουμε καλύτερα την ανάπτυξη του μοντέλου 

σε κάποια έργα διανοουμένων της εποχής ξεκινώντας από έναν εκπρόσωπο της 

μεταρρυθμιστικής πτέρυγας. Πρόκειται για τον Γρηγόριο Αλεξ. Παυλίδη, αρ-

χιγραμματέα της Ιεράς Συνόδου κατά τη διάρκεια της Εθνοσυνέλευσης των 

ετών 1858-60. Ο Γρηγόριος είχε συντάξει την απάντηση των μεταρρυθμιστών 

στο κείμενο της «Διαμαρτυρήσεως» που εξέδωσαν οι Γέροντες μετά την αναγ­

καστική εκδίωξη τους από την Κωνσταντινούπολη (άνοιξη 1859). Ο Γρηγό­

ριος εξελέγη αργότερα μητροπολίτης Χίου, όπου εμπνευσμένος από εθνοκεντρι-

κές ιδεολογικές αναζητήσεις διακρίθηκε για την εχθρική αντιμετώπιση των κα­

θολικών της νήσου, με συνέπεια να αποκλεισθεί η υποψηφιότητα του από την 

Πύλη στην αλλαξοπατριαρχεία του 1871, αφού δεν πληρούσε τους όρους που 

έθεταν οι Γενικοί Κανονισμοί ως προς την οθωμανική νομιμότητα.40 

Σε ένα πολεμικό έργο του41 εναντίον αυτών που ο ίδιος αποκαλεί «αιρέ­

σεις», δηλαδή του Προτεσταντισμού και κυρίως του Καθολικισμού, ο Γρηγό­

ριος θα προσπαθήσει να θέσει σε θεωρητικό επίπεδο τα κριτήρια διάκρισης με­

ταξύ αυτών από τη μια και της Ορθοδοξίας από την άλλη. Για τον Γρηγόριο 

το ζήτημα έγκειται στην έκφραση μιας βαθύτερης τάξης μεταξύ πίστης και 

λόγου που στην περίπτωση της Ορθοδοξίας διατηρείται, ενώ στην περίπτωση 

του Καθολικισμού και του Προτεσταντισμού διαταράσσεται. Καταλήγει στον 

συλλογισμό αυτό ως εξής: «Ώστε λοιπόν ο μεν Παπισμός εστί πνευματική τυ­

ραννία και αναίρεσις λογικής και επιστημονικής αναζητήσεως, η δε Διαμαρ-

τύρησις πνευματική αναρχία και αθέτησις εκκλησιαστικής αυθεντίας και πα­

τρικής παραδόσεως, η δε Ορθοδοξία αρμονία αυθεντίας και λογικής ερεύνης, 

Εκκλησίας, οργανωνόταν γύρω και από μία άλλη κεντρική θεματική: αυτή της αμφισβή­

τησης του μοντέλου του Οικουμενικού Πατριάρχη ως απόλυτου μονάρχη. 

40. Β. Δ. Καλλίφρων, Εκκλησιαστικά ή Εκκλησιαστικόν δελτίον περιέχον την από 

της παραιτήσεως τον πρώην Κωνσταντινονπόλεως πατριάρχον κ. Σωφρονίου και εφεξής 

ιστορίαν τον πατριαρχικού οικουμενικού της Κωνσταντινουπόλεως θρόνου, τχ. Σ Τ ' , Κων­

σταντινούπολη 1869-1871, σ. 155-157. Για τον Γρηγόριο (Παυλίδη), βλ. Γ. Ι. Παπαδόπου­

λος, Η Σύγχρονος Ιεραρχία της Ορθοδόξου Ανατολικής Εκκλησίας, τ. 1, Αθήνα 1895, σ. 

455, σημ. 139. 

41. Γ. Παυλίδης, // Φωνή της Ορθοδοξίας, Χίος 1863. 



204 Δημήτριος Σταματόπουλος 

τουτέστι πίστεως και λόγου [...] ο μεν Παπισμός εστί κέντρον άνευ περιφε­

ρείας η δε Διαμαρτύρησις περιφέρεια άνευ κέντρου, η δε Ορθοδοξία κέντρον 

άμα και περιφέρεια». Μία τέτοια σχέση διατάραξης των ισορροπιών μεταξύ 

πίστης και λόγου είναι ακριβώς αυτή η οποία προκαλεί και την ανάδυση αντί­

στοιχων πολιτειακών μοντέλων μέσα από την θρησκευτική μήτρα. Συνεπούς 

στην περίπτωση αυτή η προσομοίωση της εκκλησιαστικής διοίκησης με πο­

λιτειακό καθεστώς νομιμοποιούσε την αντιπαράθεση με τα αντίπαλα δόγματα 

που επέκτειναν επικίνδυνα την επιρροή τους στους χριστιανικούς πληθυσμούς 

της αυτοκρατορίας. 

Εάν όμως φαίνεται συνεπής και λογική η υιοθέτηση του μοντέλου της 

συνταγματικότητας ως πλαίσιο για τις μελλοντικές αρμοδιότητες του Οικου­

μενικού Πατριάρχη από έναν εκπρόσωπο της μεταρρυθμιστικής πτέρυγας, θα 

πρέπει να εξηγηθεί για ποιο λόγο η αντιμετώπιση αυτή ήταν κοινή και για 

κάποιους από τους εκπροσο^πους της κληρικαλικής. 

Στην «διατριβή» της «Ομόνοιας», στην οποία ήδη αναφερθήκαμε, ο συν­

τάκτης της «Κ» (όπως είπαμε πρόκειται πιθανότατα για τον εκδότη της εφη­

μερίδας Γ. Κατσελίδη), προσπαθώντας να νομιμοποιήσει τις απόψεις του που 

αφορούσαν την ενίσχυση του πατριαρχικού θεσμού και τον περιορισμό των de 

jure αρμοδιοτήτων του από τη συμμετοχή των λαϊκών, παραλλήλιζε και αυ­

τός τα τρία βασικά χριστιανικά δόγματα με αντίστοιχα πολιτειακά καθεστο')-

τα: «Τα παθήματα τέλος εγένοντο μαθήματα, και μεταξύ δημοκρατίας ακρά­

του και απολύτου τυραννίας, επενοήθη άριστον τι συγκερασμένης κυβερνήσεως 

είδος, η λεγομένη Συνταγματική Βασιλεία. Είπομεν και άλλοτε εν τη Ομόνοια 

ότι εκ των τριών κυριοτέρων διαιρέσεων της Χριστιανικής Εκκλησίας, η μεν 

των Διαμαρτυρομένων πολλαχού εις την άκρατον αποκλίνει δημοκρατίαν, η δε 

Ρωμαϊκή το ζοφερόν ανέβη ύψος της απολυτόφρονος τυραννίας, ενώ μόνη η 

Ορθόδοξος Εκκλησία, κοσμούσα ην έλαχε σπάρταν και άρραφον και αδιάρρη-

κτον τηρούσα τον του Χριστού χιτώνα, συνταγματικόν τίνα και κοινοβουλευ-

τικόν εζήλωσε και διατηρεί οργανισμόν».42 

Η επιχειρηματολογία του ομοιάζει λοιπόν εντυπωσιακά με αυτή του Γρη-

γορίου. Στη λύση όμως που προσφέρει ο «Κ» πηγαίνει ένα βήμα πιο πέρα ή 

μάλλον, για τα δεδομένα της εποχής, προσπαθεί να διασαφηνίσει το περίγραμ­

μα της συνταγματικής διακυβέρνησης: δεν είναι το ζητούμενο λοιπόν η συν­

ταγματικότητα εν γένει αλλά ένα εκκλησιαστικό καθεστώς που θα προσομοιά­

ζει με αυτό της συνταγματικής βασιλείας. Και είναι φυσικό το ρόλο του συν­

ταγματικού άρχοντα να τον αναλάβει ο Οικουμενικός Πατριάρχης. Εάν έπρε­

πε να γίνει αποδεκτή σιωπηλά η μεταρρύθμιση στο Πατριαρχείο είναι επειδή 

έδινε τη δυνατότητα στην επαναφορά ή την επιβολή ενός καθεστώτος όπου ο 

42. Εφ. Ομόνοια, αρ. 57, 21 Νοεμβρίου 1862. 



II Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ον αι.) 205 

Πατριάρχης θα επανακτούσε τη χαμένη, από τις παρεμβάσεις των Γερόντων, 

αυτονομία του, χωρίς όμως και να μετατρέπεται σε απόλυτο μονάρχη. 

Συνεπώς η λειτουργία του μοντέλου της συνταγματικότητας δεν ήταν ταυ­

τόσημη στην επιχειρηματολογία των δύο αντιπάλων πτερύγων. Σε κάθε περί­

πτωση εξυπηρετούσε διαφορετικούς πολιτικούς στόχους. Έ τ σ ι ενώ στην πε­

ρίπτωση του Γρηγορίου η αναφορά στην συνταγματικότητα της ορθοδοξίας 

γινόταν για να νομιμοποιηθεί η επιβολή των Γενικών Κανονισμών και να επι­

διωχθεί, όπως θα δούμε παρακάτω, η σύνδεση της ιδιαιτερότητας της Ορθο­

δοξίας με την ελληνική εθνική ταυτότητα, η προσέγγιση του ((Κ)) είχε ως 

στόχο να οικοδομηθεί ακριβώς η εικόνα του Πατριάρχη ως συνταγματικού μο­

νάρχη που πρέπει να εκπληρώνει τις προϋποθέσεις που θέτει το σύνταγμα, αλλά 

ταυτόχρονα να είναι σε θέση να διοικεί την εκκλησία χωρίς να γίνεται υπο­

χείριο της Ιεράς Συνόδου ή του Μικτού Συμβουλίου. Ταυτόχρονα, η καταγγε­

λία της ((ακράτου δημοκρατίας», που αντιστοιχούσε στην προτεσταντική εκδο­

χή του Χριστιανισμού, είχε ως στόχο ακριβώς τη συμμετοχή των λαϊκών, η 

οποία απειλούσε να περιορίσει τις αρμοδιότητες του κλήρου στην πνευματική 

σφαίρα. a 

Αντίθετα, παρότι ενστερνιζόταν μία θέση απορριπτική του παπικού μον­

τέλου, ο «Κ» υπενθύμιζε ένα συστατικό του στοιχείο, το οποίο χρωμάτιζε με 

θετικό τρόπο: ότι ο πνευματικός ηγέτης εκεί, δηλαδή ο Πάπας, κατέφυγε στη 

συγκρότηση ανεξάρτητης πολιτικής δομής ακριβώς για να προασπίσει την άσκη­

ση των δικαιωμάτων του στον θρησκευτικό χώρο. Φυσικά ο «Κ» δεν μπορούσε 

να ταυτιστεί με τη θέση αυτή —δεν πρέπει άλλωστε να ξεχνάμε ότι η δεκαε­

τία αυτή είναι μία περίοδος ζυμώσεων και για την καθολική εκκλησία, που το 

1870 θα οδηγήσει στην ανακήρυξη του «αλάθητου» ως δόγματος πλέον 4 4— αλλά 

περιγράφοντας την οριοθετούσε τα πλαίσια μέσα στα οποία έπρεπε να ασκεί­

ται και η πατριαρχική εξουσία. Έ τ σ ι μεταξύ συνταγματικού πλαισίου και μο­

ναρχίας, έδειχνε να ρίχνει το βάρος στο δεύτερο, χοορίς όμως να απορρίπτει το 

πρώτο — και αυτό ήταν σημαντικό. 

Με τον τρόπο αυτό ο «Κ» προσπαθούσε να νομιμοποιήσει τις τότε επι­

λογές του πατριάρχη Ιωακείμ Β', ο οποίος ήθελε να επιβάλει την εκλογή αρ­

χιερέων από τον ίδιο και να εισαγάγει για πρώτη φορά ένα μοντέλο πατριαρ­

χικού συγκεντρωτισμού που ήταν άγνωστο μέχρι τότε (ή μάλλον ίσχυε απο-

43. Βλ. τις αντίστοιχες απόψεις του μητροπολίτη Μόσχας Φιλάρετου, ο οποίος θεω­
ρούσε ότι οι μεταρρυθμίσεις οδηγούσαν στην επιβολή του προτεσταντικού προτύπου, βλ. 
I. I. Sokolov, Konstantinopolskaja cerkov ν 19veka. Opyt istoriceskogo izsledovanija 
[Ιστορία της Εκκλησίας της Κωνσταντινούπολης κατά τον 19ο αιώνα. Απόπειρα ιστορικής 
μελέτης], τ. 1, Αγία Πετρούπολη 1904, σ. 776. 

44. Β. Στεφανίδης, Εκκλησιαστική Ιστορία, Αθήνα 61959, σ. 052 κ.ε. 



206 Δημήτριος Σταματόπουλος 

κλειστικά σε θεωρητικό επίπεδο), δεδομένης της ισχύος του γεροντικού συστή­

ματος. Ο «Κ» συγκρίνοντας την παπική εξουσία, η οποία επικαλούμενη το 

«αλάθητο» κατέστη ικανή να αντιμετωπίζει τις επεμβάσεις «των εν ανθρώ­

πους ισχυρών», με την πατριαρχική, επισήμαινε για τη δεύτερη: «...η ορθόδο­

ξος Εκκλησία κεφαλήν μεν της Εκκλησίας έχει αυτόν τον Κύριον Ιησούν Χρι-

στόν, Εκκλησιαστικόν δε κυβερνήτην και αρ/ηγόν και ιθύνοντα των πραγμά­

των της Εκκλησίας αναγνωρίζει [...] τον Αρχιεπίσκοπον Κωνσταντινουπόλεως, 

Νέας Ρώμης και Οικουμενικόν Πατριάρχην, παρά του οποίου απαιτεί μεν συν-

ταγματικήν και κοινοβουλευτικήν διοίκησιν της Εκκλησίας, δεν θέλει όμως και 

να τον καταβιβάση εις την κατωτάτην και άδοξον βαθμίδα του πιστού και πει­

θήνιου εκτελεστού απλώς των επιταγών οιουδήποτε».45 

Το σύνταγμα μπορεί να προέβλεπε τον περιορισμό των αρμοδιοτήτων του 

ηγεμόνα, για να μην καταστεί αυτός απόλυτος δυνάστης, αλλά τον περιέβαλλε 

και με το απαραίτητο κύρος, «το δικαίωμα της διαλύσεως και της συγκαλέ-

σεως των Βουλών και της μη επικυρα>σεως νομοσχεδίου τινός».46 Κατά τον 

ίδιο τρόπο, επομένοος, έπρεπε το συνταγματικό κείμενο των Γενικών Κανονι­

σμοί (η αναγκαιότητα του οποίου με την ανάπτυξη της συγκεκριμένης λογι­

κής δεν αμφισβητούνταν) να μην υποβιβάζει τον Πατριάρχη σε εκτελεστικό 

όργανο, αλλά να του παραχωρεί αρμοδιότητες, πολιτικές και πνευματικές, που 

αντιστοιχούσαν στο λειτούργημα του, όπως για παράδειγμα το δικαίωμα της 

ανάδειξης αρχιερέων.47 

Στην περίπτωση λοιπόν του «Κ» σε καμιά περίπτωση δεν τίθεται υπό 

αμφισβήτηση το ζήτημα της εισαγωγής των λαϊκών στη διοίκηση του Πατριαρ­

χείου και αυτό ακριβώς είναι το τίμημα της αποδοχής της συνταγματικότητας 

εκ μέρους του. Το κείμενο του εκπροσωπεί στην πραγματικότητα εκείνο το εί­

δος κληρικαλισμού που εισήγαγε ο Ιωακείμ Β': αυτό που ενδιέφερε δεν ήταν 

να αποβληθεί το λαϊκό στοιχείο από τη διαδικασία διαμόρφωσης και λήψης 

αποφάσεων από το Πατριαρχείο (μία τέτοια θέση θα έστρεφε εξάλλου εναντίον 

του τον κύκλο των τραπεζιτών, που τον είχε στηρίξει στην πατριαρχική εκλο­

γή του I860)4 8 αλλά να εξασφαλιστεί η κυρίαρχη θέση του Πατριάρχη έναντι 

τόσο της Ιεράς Συνόδου όσο και του Μικτού Συμβουλίου. Μία τέτοια θέση 

όμως συσκότιζε το πρόβλημα της διάκρισης των πνευματικών και υλικών αρ­

μοδιοτήτων, το οποίο όπως είδαμε αντιμετώπισε η μεταρρυθμιστική πτέρυγα 

με προεξάρχοντα τον Καραθεοδωρή, και σε αυτό το σημείο είναι που ακριβώς 

θα αντιμετωπίσουν οξεία προβλήματα στις πατριαρχίες τους τόσο ο Ιωακείμ 

45. Εφ. Ομόνοια, αρ. 58, 24 Νοεμβρίου 1862. 

46. Εφ. Ομόνοια, στο ίδιο. 

47. Εφ. Ομόνοια, στο ίδιο. 

48. Δ. Σταματόπουλος, ό.π., σ. 96 κ.ε. 



Η Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό του Ιϋου αι.) 207 

Β' όσο και ο Ιωακείμ Γ' (ιδιαίτερα κατά τις δεκαετίες του 1870 και 1880, 

όταν στο Πατριαρχείο κυριαρχούσε η προσωπικότητα του δευτέρου).49 

Οι απόψεις αυτές του «Κ» για τον συνταγματικό ηγεμόνα κάθε άλλο παρά 

περιθωριακές ή ιδιόμορφες ήταν. Αντίθετα θα αφήσουν μία σημαντική παρα­

καταθήκη στους επιγόνους των κληρικαλικών για τις επόμενες δεκαετίες. Πε­

νήντα χρόνια μετά, ο Μανουήλ Γεδεο^ν, πολέμιος και αυτός των Γενικών Κα­

νονισμών και ταυτόχρονα υποστηρικτής πατριαρχών με οικουμενιστικούς προ­

σανατολισμούς (Ιωακείμ Β', Ιωακείμ Γ'), τις επαναλάμβανε σχεδόν αυτούσιες.50 

Μολονότι προέβαινε στη διάκριση μεταξύ πολιτικής και θρησκευτικής κοινω­

νίας, επισήμαινε ότι «τούτο δεικνύει ημίν η θεωρία, και ούτε ο θρησκευτικός 

πρόεδρος άρχει της πολιτείας, ως αξιοί η δυτική Εκκλησία, ούτε πάλιν ο πο­

λιτικός άρχων εξουσιάζει της θρησκείας ως αξιούσιν οι διαμαρτυρόμενοι».51 

49. Οι τραπεζίτες μετά την πτώση του Ιωακείμ Β' το 1863 θα ακολουθήσουν μία 

πολιτική σκληρής αντιπολίτευσης απέναντι σε πατριάρχες που θα κληθούν να επιλύσουν 

βάσει μιας ήπιας γραμμής το Βουλγαρικό (Γρηγόριο Σ Τ ' και Άνθιμο ΣΤ') . Η στάση τους 

μάλιστα θα είναι αποφασιστική το 1872 όταν συντασσόμενοι και αυτοί με τους ριζοσπάστες 

εθνικιστές θα πιέσουν τον πατριάρχη Άνθιμο να συγκαλέσει την Τοπική Σύνοδο που θα 

κηρύξει σχισματικούς τους υποστηρικτές της Εξαρχίας. Όταν όμως θα καταφέρουν να επα­

ναφέρουν τον Ιωακείμ Β' στον πατριαρχικό θρόνο (1873) και να ανεβάσουν μετά τον θά­

νατο του στην ίδια θέση το «πνευματικό του ανάστημα», δηλαδή τον Ιωακείμ Γ' (1878) 

τον οποίο στήριξε προσωπικά ο Γ. Ζαρίφης, τότε θα «ανεχθούν» μία πολιτική εφεκτική 

απέναντι στη Ρωσία και την Εξαρχία — πολιτική που ακολούθησαν οι συγκεκριμένοι πα­

τριάρχες. Στην πραγματικότητα η κυριαρχία του κύκλου αυτού από το 1873 μέχρι το 1883-

4 θα είναι μία προσπάθεια για να επανασυνδεθούν οι δύο βασικές συνιστώσες του οικούμε -

νιστικού μοντέλου: η πανορθόδοξη προοπτική (άνοιγμα προς τους σλάβους ορθόδοξους αδελ­

φούς) και η οθωμανική νομιμότητα (ιδιαίτερα στην περίπτωση της πρώτης φάσης του προ­

νομιακού ζητήματος), βλ. Δ. Σταματόπουλος, ό.π., σ. 312-317. Μάλιστα στην τελευταία 

περίπτωση μπορούμε να πούμε ότι το μοντέλο του συνταγματικού μονάρχη «εκδικήθηκε» 

τους ίδιους τους υποστηρικτές του: η Ιερά Σύνοδος και το Μικτό Συμβούλιο στράφηκαν 

ανοιχτά εναντίον του Ιωακείμ Γ' όταν αυτός άφησε να διαφανεί ότι υπήρχε περίπτωση 

συμβιβασμού με την οθωμανική κυβέρνηση για αυτά που είχαν θεωρηθεί προνόμια του Γέ­

νους, βλ. Χ. Δ. Καρδάρας, Το Οικουμενικό Πατριαρχείο και ο Αλύτρωτος Ε/,ληνισμός της 

Μακεδονίας, Θράκης, Ηπείρου μετά το Συνέδριο του Βερολίνου, Αθήνα 1996, σ. 326-357. 

50. Μ. Ι. Γεδεών, Αι φάσεις του παρ' ημίν Εκκλησιαστικού ζητήματος, Κωνσταντι­

νούπολη 1910, σ. 14-16. 

51. Μ. Ι. Γεδεών, ό.π., σ. 16. Λεπτή διαφοροποίηση: ο Γεδεών υπερασπίζεται την 

«δυαρχία», την ισότιμη δηλαδή σχέση μεταξύ κοσμικής και πνευματικής εξουσίας, και όχι 

απαραίτητα την κυριαρχία της δεύτερης έναντι της πρώτης, όπως έκανε για παράδειγμα 

ο πολιτικός προγονός του, Γ. Κατσελίδης. II στάση αυτή θα αναπαραχθεί σε όλα τα θεω­

ρητικά έργα που εγράφησαν για το ίδιο θέμα κατά τη διάρκεια του 20ού αιώνα. Πολύ χα­

ρακτηριστικά θα επαναλάβει ο αρχιμ. Άνθιμος Σίσκος: «Εν τω Παπισμώ είχομεν κυριαρ-

χίαν της Εκκλησίας και υποτέλειαν του Κράτους' εν το^ Προτεσταντισμώ έχομεν κυριαρ-

χίαν του Κράτους και υποτέλειαν της Εκκλησίας πλήρη...», βλ. Α. Σίσκος, αρχιμ., Η Διοι­

κητική Οργάνωσις της Εκκλησίας Αλεξανδρείας, Αλεξάνδρεια 1937, τ. Α', σ. 37. Για τον 



208 Δημήτριος Σταματόπουλος 

Το μοντέλο όμως δεν γίνεται αποδεκτό από το σύνολο της κληρικαλικής 

πτέρυγας. Αντίθετα, υπήρχε μία τάση που κατά την περίοδο στην οποία ανα­

φερόμαστε την εκπροσωπεί κυρίως ο πατριάρχης Γρηγόριος ΣΤ', και η οποία 

συνειδητοποιεί τους κινδύνους αποδοχής του συνταγματικού μοντέλου. Στις 

αρχές του 1867, στα προεόρτια της εκλογής του Γρηγορίου ΣΤ', ο Ευστάθιος 

Κλεόβουλος, τότε αρχιμανδρίτης και μετέπειτα μέγας πρωτοσύγκελος του Πα­

τριαρχείου, στέλνει μία επιστολή στην εφημερίδα ((Βυζαντίς)), εκδότης της ο­

ποίας ήταν ο Δημήτριος Ξένης, γνωστός για τα φιλορωσικά αισθήματα του.52 

Ο Κλεόβουλος ουσιαστικά με την επιστολή αυτή τασσόταν υπέρ της ανό­

δου του Γρηγορίου στον πατριαρχικό θρόνο και ταυτόχρονα εναντίον του Ιωα­

κείμ Β', ο οποίος ήταν επίσης υποψήφιος στην αλλαξοπατριαρχία του 1867. 

Συμφωνούσε με την άποψη που είχε διατυπώσει ο Ξένης περί ισοβιότητας του 

Πατριάρχη, κατά τη γνώμη του όμως το πλέον σημαντικό ήταν το ζήτημα των 

αρμοδιοτήτων που αυτός ασκεί («ποία και πόση η δικαιοδοσία του οικουμενι­

κού πατριάρχου»), ποιες είναι δηλαδή οι σχέσεις του με την Ιερά Σύνοδο και 

το Μικτό Συμβούλιο. Στόχος του η έννοια της συνταγματικότητας. Σε ένα από­

σπασμα του άρθρου που ξεχειλίζει από ειρωνεία αναφέρει: «...Αλλ' από του 

1858 και εντεύθεν τα πνεύματα ήλλαξαν φάσιν και οι διά τον πλούτον, ή ισχύν 

υπαλληλίας ή παιδείαν εξωτερικήν δοκούντες είναι στύλοι του λαού, ουδαμώς 

εδίστασαν παραστήσαι και ανακηρύξαι τον μεν θεάνθρωπον και Σωτήρα του 

Κόσμου πρόεδρον συνταγματικόν των δώδεκα αλιέων, τη τούτων πλειοψηφού­

σα γνώμη δηλαδή προστιθέμενον, και υπό τούτων αναβιβασθήναι και εξωσθή-

ναι δυνάμενον, έθει κοινοβουλευτικοί) [...] τον δε της Νέας Ρώμης αρχιεπίσκο-

πον και οικουμενικόν Πατριάρχην, αντίξως τη β' και δ' τη στ' και ταις άλλαις 

οικουμενικαίς Συνόδοις, αντίξως τοις υπέρ του έθνους δωρηθείσι και κανονι­

κώς επιβληθείσι αυτώ Σουλτανικοίς προνομίοις και καθήκουσιν, [...] [ουδαμώς 

εδίστασαν παραστήσαι] άλαλον τίνα και μηχανικόν χωροεπίσκοπον, εποπτεύον-

ίδιο το τελειότερο σύστημα σχέσεων μεταξύ Κράτους και Εκκλησίας είναι αυτό της «Συ-

ναλληλίας ή Ομοταξίας» μεταφράζοντας τον γερμανικό όρο «Koordinationssystem)), ό.π., 

σ. 58-63 και κυρίως σ. 63, σημ. 15, και επαναλαμβάνοντας ουσιαστικά ένα προσδιορισμό 

ανάλογο με αυτόν του Γεδεών. Για την επίμονη εμφάνιση του ίδιου σχήματος πρόσληψης 

των σχέσεων μεταξύ κράτους και εκκλησίας στις αρχές του 20ού αιώνα, βλ. τη συζήτηση 

μεταξύ Χ. Ανδρούτσου, Εκκλησία και Πολιτεία εξ απόψεως ορθοδόξου, Αθήνα 1920 (ανά­

τυπο από «Καινή Διαδοχή», τ. Β', τχ. 9-10) και Δημ. Σίμου Μπαλάνου, Πολιτεία και Εκ­

κλησία, Αθήνα 1920 (ανάτυπο από «Καινή Διαδοχή», τ. Γ', τχ. 2). 

52. Η ((Βυζαντίς» δεν δημοσίευσε την επιστολή και ο Κλεόβουλος την έστειλε σε 

μία άλλη εφημερίδα της Πόλης, τον ((Ανατολικό Αστέρα», ο εκδότης της οποίας Βασίλειος 

Καλλίφρων είχε πρωτοστατήσει στην εισαγωγή των μεταρρυθμίσεων στο Πατριαρχείο, fi 

επιστολή απαντούσε σε ένα άρθρο του Ξένη με τίτλο «Σκέψεις» που αφορούσαν την προ­

εκλογική περίοδο στο Πατριαρχείο, βλ. εφ. Ανατολικός Αστήρ, αρ. 436, 28/9 Φεβρουαρίου 

1867. 



Π Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ον αι.) 209 

τα μόνον τους από της Ζωοδόχου Πηγής άχρι του Βοσπορικού Νεοχωρίου ιε­

ρούς ναούς και απλούν κλητήρα δο')δεκα Αρχιερέων ή οκτώ δημογερόντων ενο­

ριακών της τυχούσης ικανότητος [...] την δε Σύνοδον του Πατριάρχου [...] 

ταύτην ομότιμον και ισόψηφον προς τους ρηθέντας ενοριακούς αντιπροσώπους».53 

Η επιχειρηματολογία του Κλεόβουλου στην πραγματικότητα θα προετοι­

μάσει το έδαφος για τους περίφημους δύο όρους που ο Γρηγόριος θα επιβά­

λει στην εκλογική συνέλευση που θα τον εκλέξει: α) να συγκροτεί «αριστίν­

δην» την Ιερά Σύνοδο (τα έξι από τα δώδεκα μέλη να τα διορίζει ο ίδιος) και 

β) να λαϊκοποιήσει πλήρως το Μικτό Συμβούλιο (να το καταστήσει δηλαδή 

από «Μικτό» απλώς «Εθνικό»). Ειδικότερα ο πρώτος όρος, η «αριστίνδην» 

δηλαδή συγκρότηση της Ιεράς Συνόδου, θα αποτελέσει εκείνο το σημείο στο 

οποίο κατά τις επόμενες δεκαετίες θα επικεντρωθούν οι συζητήσεις, για το εάν 

ο Πατριάρχης ασκεί δικαιώματα απόλυτου ή συνταγματικού μονάρχη. Η επί­

κληση της εφαρμογής των Γενικών Κανονισμών θα αποτελέσει μέσο πίεσης σε 

πολλούς πατριάρχες που θα επιλέξουν την «αριστίνδην» συγκρότηση και θα 

προκαλέσει πολλές αλλαξοπατριαρχίες. Η επιλογή του Γρηγορίου για επιβο­

λή αριστίνδην Ιεράς Συνόδου έλυνε με διαφορετικό τρόπο τον έλεγχο του ανώ­

τατου κλήρου από τον Πατριάρχη: μέσω δηλαδή του ελέγχου της συγκρότη­

σης της Ιεράς Συνόδου, και όχι μέσω της εκλογής των αρχιερέων, όπως είχε 

προτείνει ο Ιωακείμ. Το κρίσιμο όμως σημείο διάσπασης της κληρικαλικής 

πτέρυγας δεν αφορά τόσο την πρακτική της απόληξη όσο τη θεωρητική της 

αφετηρία: η ομάδα του Ιωακείμ υιοθετούσε ένα πολιτειοκρατικό μοντέλο προ­

ωθώντας τη διαδικασία κυριαρχίας του πολιτικού έναντι του θρησκευτικού, 

προσαρμοσμένη εν μέρει στις θέσεις του κύκλου των τραπεζιτών που την στή­

ριζαν, ενώ αντίθετα η ομάδα του Γρηγορίου το απέρριπτε προασπίζοντας το 

παραδοσιακό μοντέλο υπερίσχυσης του θρησκευτικού έναντι του πολιτικού. 

Είναι ενδιαφέρον όμως ότι αυτή η εκδοχή της κληρικαλικής πτέρυγας, η 

οποία δεν αποδεχόταν τη διάκριση των πνευματικών και υλικών αρμοδιοτή­

των και κατά συνέπεια υπερασπιζόταν ένα κλασικό «εθναρχικό» μοντέλο πα­

τριαρχικού συγκεντρωτισμού, που ζητούσε οι Γενικοί Κανονισμοί να προσαρ­

μοστούν στους Ιερούς Κανόνες και όχι το αντίθετο, θα προσαρτηθεί ευκολό­

τερα και με μεγαλύτερη ειλικρίνεια στις θέσεις των ριζοσπαστικών εθνοκεντρι­

κών κύκλων της Κωνσταντινούπολης από τον κύκλο των τραπεζιτών και τους 

πατριάρχες που αυτός θα υποστηρίξει (Ιωακείμ Β' και Ιωακείμ Γ').54 Η ταύ-

53. Εφ. Ανατολακός Αστήρ, στο ίδιο. 
54. Είναι και πάλι ενδιαφέρον να παρατεθούν οι απόψεις του «Νεολόγου» του Σταύ­

ρου Βουτυρά, πάνω στο ζήτημα αυτό, με αφορμή την αντιπολίτευση που ασκούσε η εφη­
μερίδα ((Τύπος» —δημοσιογραφικό όργανο του κύκλου των τραπεζιτών— εναντίον του Πα­
τριάρχη του σχίσματος Ανθίμου ΣΤ', για να διακρίνουμε την εσωτερική λογική που συνέ­
δεε μεταξύ τους την ((εκκλησιαστική» και την «εθνική» αυτονομία, πάντα μέσα στα πλαί-

14 



210 Δημήτριος Σταματόπουλος 

τιση μεταξύ κληρικαλικών και εθνοκεντρικών θα επέλθει με κοινή αφετηρία 

όχι την ενότητα των αρμοδιοτήτων που ασκεί ο πατριάρχης αλλά την ενότη­

τα του ορθόδοξου μιλλέτ. Το αναφέραμε και προηγουμένως: όταν θα προκύψει 

το ζήτημα της Βουλγαρικής Εξαρχίας οι δύο πλευρές θα υποστηρίξουν την 

άποψη ότι το πρόβλημα είναι εκκλησιαστικό και όχι πολιτικό. Συνεπώς ο μό­

νος αρμόδιος για να το επιλύσει ήταν το Πατριαρχείο και όχι η Πύλη. Αντί­

θετα οι υποστηρικτές του πατριαρχικού συγκεντρωτισμού, του προσαρμοσμέ­

νου στο μοντέλο της συνταγματικής βασιλείας, εμφανίζονταν πιο δεκτικοί στα 

ιδανικά του καθεστωτικού Οθωμανισμού (συνεπώς και της απορρόφησης των 

«πολιτικών» αρμοδιοτήτων-«προνομίων» από το οθωμανικό κράτος) από αυ­

τούς που απέρριπταν την συνταγματική προσομοίωση.55 

3. Ο «Ευρωπαϊσμός»: η Ορθοδοξία ενάντια στον Εθνικισμό 

Μία τέτοια εξέλιξη θα μπορούσε να προβλεφθεί από τα μέσα της δεκαετίας 

του '60, όταν λάμβανε χώρα ο μετασχηματισμός των πτερύγων που συγκρού­

στηκαν στην Εθνοσυνέλευση με βάση την όξυνση κυρίως του Βουλγαρικού ζη­

τήματος και δευτερευόντως του Μοναστηριακού.56 Κατά τις διεργασίες της ίδιας 

προεκλογικής περιόδου που οδήγησε στην εκλογή του Γρηγορίου ΣΤ' και λίγες 

μέρες πριν από την δημοσίευση της επιστολής του Ευστάθιου Κλεόβουλου, στον 

σια που έθετε η αυτοκρατορία. Σύμφωνα με τον «Νεολόγο» η μη ορθή άποψη που υπο­
στήριζε ο «Τύπος» ήταν ότι η Πολιτεία «δύναται να δικάζη και να καταδικάζη πατριάρ-
χας οσάκις νομίζει ότι καταπατούσι τον νόμον, τον εκκλησιαστικόν δηλαδή, να παύη αυτούς 
επί τη προτάσει δέκα ή εκατό ή χιλίων ατόμων μηδόλως λαμβάνουσα υπ' όψιν την αντι-
προσωπείαν του έθνους* κατά τούτον τον τρόπον ο πατριάρχης είναι απλούς υπάλληλος της 
Πύλης κατ' ουδέν διαφέρων διοικητού τίνος ή υποδιοικητού, περιττά αποβχίνουσι τα προ­
νόμια του πατριαρχικού θρόνου και τα διά των κανονισμών κεκυρωμένα δικαιώματα του 
έθνους επί της εκλογής ή της παύσεως αυτού», βλ. εφ. Νεολόγος, 20/2 Οκτωβρίου 1873, 
αρ. 1407. 

55. Ο Γεδεών [Βραχεία βημείωαις περί των εκκλησιαστικών ημών δικαίων, υπο­
βληθείσα τη 12 Δεκεμβρίου 1908 τω Παναγιωτάτω Οικουμενικώ Πατριάρχη, Κωνσταντι­
νούπολη 1909, σ. 10 κ.ε.) αποκαλύπτει ότι ο ίδιος ο Ιωακείμ Β' του έλεγε όσον αφορά την 
υπόθεση των προνομίων —χωρίς πάντως να διευκρινίζει τον χρόνο της εξομολόγησης αυ­
τής— «ότι την παραγραφήν αυτών επιβάλλουσιν οι χρόνοι» (αναφέρεται σε μία σειρά ιδιαί­
τερων προνομίων ποινικού δικαίου του πατριάρχη που με τα χρόνια ατόνησαν). Για τον Γε­
δεών το ουσιαστικό προνόμιο ήταν η ελευθερία άσκησης της λατρείας και αυτό τον ενδιέ­
φερε κυρίως να διατηρηθεί, χωρίς φυσικά να απεμπολεί το δικαίωμα αναγνώρισης του Πα­
τριάρχη από την Πύλη ως millet baci (αναφερόμενος π.χ. στο βεράτιο που έλαβε ο Κων­
στάντιος Α' ο από Σιναίου το 1830). 

56. Για το Μοναστηριακό ζήτημα, βλ. Ν. Δ. Λεβίδης, Τα εν Ρουμανία ελληνικά μο­
ναστηριακά κτήματα, Αθήνα 1893. Για το ίδιο θέμα βλ. Χ. Παπαδόπουλος, Ιστορία της 
εκκλησίας Ιεροσολύμων, Ιεροσόλυμα - Αλεξάνδρεια 1910, σ. 720-733. 



Π Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ον αι.) 211 

«Ανατολικό Αστέρα» δημοσιεύτηκαν δύο επιστολές «Ενός Ορθοδόξου», εκφρα­

στή των απόψεων της μεταρρυθμιστικής πτέρυγας, οι οποίες προσπαθούσαν να 

αντικρούσουν την επιχειρηματολογία της εφημερίδας «Ομόνοια» υπέρ της υπο­

ψηφιότητας του Ιωακείμ. II «Ομόνοια» συνέδεε την απόλυτη εξουσία που θα 

έπρεπε να διαθέτει ο νέος πατριάρχης με επιβεβλημένες παραχο^ρήσεις που 

έπρεπε να γίνουν προς την πλευρά των Βουλγάρων, προτείνοντας μάλιστα την 

παρουσία εκπροσώπων τους στις διαδικασίες εκλογής. Μία τέτοια θέση πράγ­

ματι απηχούσε περισσότερο τις απόψεις του Γρηγορίου, ο οποίος εξελέγη έχον­

τας μεταξύ άλλων και την υποστήριξη του ρωσικού παράγοντα για να επιλύ­

σει με τρόπο μετριοπαθή το Βουλγαρικό, αλλά και του Ιωακείμ, ο οποίος κατά 

την πρώτη πατριαρχεία του (1861) είχε προτείνει στη βουλγαρική πλευρά το 

πρώτο συμβιβαστικό σχέδιο εκ μέρους του Πατριαρχείου. Ο «Ορθόδοξος» του 

«Ανατολικού Αστέρα», γνωρίζοντας το κεντρικό επιχείρημα των κληρικαλικών 

απαντά θέτοντας ουσιαστικά τη βάση πάνω στην οποία θα στηριχθεί όλη η 

επιχειρηματολογία των εθνοκεντρικών κύκλων που θα οδηγήσει στο Σχίσμα. 

Θέτει το πρόβλημα της καταδίκης του «εθνοφυλετισμού» ως πρόβλημα εκκλη-

σιολογικό: «...Τί εννοεί [ο αρθρογράφος της "Ομόνοιας"] λοιπόν λέγων παρα­

χωρήσεις; Μη εννοεί την αναγνώρισιν των εθνικοτήτων εν τη Ιερά Συνόδω; 

Αν τούτο εννοή απατάται, καθότι αντιβαίνει η παραχώρησις αύτη εις τε το 

Πνεύμα της Εκκλησίας, ου μην δ' αλλά και εις τους Αποστολικούς Κανόνας !».5 7 

Το ενδιαφέρον είναι ότι η καταδίκη αυτή του «εθνοφυλετισμού» από έναν 

εκπρόσωπο της μεταρρυθμιστικής πτέρυγας, σε μία στιγμή που οι κληρικαλι-

κοί (είτε της ομάδας του Γρηγορίου είτε αυτής του Ιωακείμ) δεν έχουν ακόμη 

συνασπιστεί με τους εθνοκεντρικούς κύκλους πιστεύοντας ακόμη σε συμβιβα­

στικές λύσεις με την βουλγαρική πλευρά, συνδυάζεται με μία αμφισβήτηση του 

«εθναρχικού» χαρακτήρα του πατριαρχικού θεσμού. Στόχος είναι βέβαια το 

μοντέλο του πατριαρχικού συγκεντρωτισμού στις δύο εκδοχές που προέβαλαν 

ο Γρηγόριος και ο Ιωακείμ, αλλά το επιχείρημα έχει ευρύτερες συνέπειες: «Ε-

παναλαμβάνομεν μετά κομπορρημοσύνης πάντοτε, ότι ούτος είναι εθνάρχης, δί­

χως να εμβαθύνωμεν εις την έννοιαν της λέξεως. Λέγοντες και αναμασσώντες 

την λέξιν εθνάρχης, εννοούμεν άρα γε το ημιπολιτικόν εκείνο δικαίωμα, όπερ 

εχορήγησαν οι κατά καιρόν Σουλτάνοι διά του Πατριάρχου εις το έθνος; Ή 

τουναντίον, εν τη λέξει εθνάρχης εμπερικλείεται η έννοια μόνον της ανωτάτης 

πνευματικής αρχής, αμιγούς παντός επιγείου και κοσμικού;». Για τον «Ορθό­

δοξο» η σωστή εκδοχή που πρέπει να αποδοθεί στην ερμηνεία της λέξης είναι 

η δεύτερη: «Η πολιτική άρα σημασία του Πατριάρχου και των Αρχιερέων, 

αφού πνευματικόν καθήκον των ήτο και είναι να προστατεύωσι το ποίμνιόν 

των, και αν μη υπήρχε το προνόμιον και δικαίωμα τούτο, είναι σκιά* οι δε απο-

57. Εφ. Ανατολ.ικό; Αστήρ, αρ. 426, 24/5 Ιανουαρίου 1867. 



212 Δημήτριος Σταματόπουλος 

δίδοντες βαρύτητα τίνα εις την πολιτικήν ταύτην σημασίαν ουδέν άλλο ποιού-

σιν ή σκιαμαχούσι, μεγεθύνοντες μάτην τα πράγματα, ίνα εκθαμβώσωσι και 

προκαταλάβωσι τα πνεύματα προς τους σκοπούς των».58 

Εάν το συγκεκριμένο απόσπασμα επιβεβαιώνει εντυπωσιακά τη θέση που 

ήδη υποστηρίξαμε, ότι δηλαδή στον πυρήνα της μεταρρυθμιστικής διαδικασίας 

ο διαχωρισμός των πολιτικών από τις πνευματικές αρμοδιότητες του Πατριάρ­

χη επιτελούνταν με στόχο την απορρόφηση των πρώτων από την πλευρά του 

κράτους και την περιθωριοποίηση των εκπροσώπων του κλήρου στο θρησκευ-

τικό-«πνευματικό» πεδίο, είναι εξίσου εντυπωσιακό ότι η υπονόμευση του «ε-

θναρχικού» χαρακτήρα του πατριαρχικού θεσμού γίνεται και πάλι στο φόντο 

της αμετάκλητης αποδοχής του συνταγματικού μοντέλου. Συμπληρώνει ο «Ορ­

θόδοξος»: «Ουδείς θα μοι διαφιλονεικήση, ότι η της Εκκλησίας ημών διοίκη-

σις δεν έχει μεγίστην ομοιότητα με το συνταγματικόν πολίτευμα [...] Είναι 

αληθές, ότι ημείς οι βρότειοι και μικροσκοπικοί τον νουν δεν δυνάμεθα να κρί-

νωμεν και να συγκρίνωμεν τα πρόσκαιρα και ακαριαία ημών πολιτεύματα με 

το μέγα και αξιοθαύμαστον του χριστιανισμού. Δυνάμεθα όμως να μορφώσω-

μεν αυτά κατ' εκείνο και κατά τας ανάγκας της ανθρωπότητος. Ο Πατριάρχης 

εστί πρόσωπον, έχον τον αυτόν βαθμόν ιερωσύνης ως και οι λοιποί Επίσκοποι* 

η δε υπεροχή αυτού έγκειται εν τούτω: ον λόγον έχει ο Πρόεδρος προς τους 

Βουλευτάς, τον αυτόν λόγον και ο Πατριάρχης προς τους Επισκόπους».59 

Η εγκαθίδρυση και αναπαραγωγή του μοντέλου της συνταγματικότητας 

ήταν καταλυτική, όπως φαίνεται, για το σύνολο φάσμα των πολιτικών δυνά­

μεων που εμπλέκονταν στο Πατριαρχείο κατά την περίοδο αυτή, και όχι μόνο 

των διαφορετικών εκδοχών της κληρικαλικής πτέρυγας. Εάν όμως το ζήτημα 

της υιοθέτησης του μοντέλου της συνταγματικής μοναρχίας επέφερε (ή μετέ­

φρασε σε συμβολικό επίπεδο) τη διάσπαση της κληρικαλικής πτέρυγας, όπως 

περιγράφηκε στην προηγούμενη ενότητα, το ζήτημα της αντιμετώπισης της 

εθνικής ιδεολογίας επέφερε τα ίδια αποτελέσματα όσον αφορά τη συνοχή της 

μεταρρυθμιστικής. Ας παρακολουθήσουμε κάποιες από τις απόψεις των «ορ­

γανικών διανοουμένων» που υποστήριξαν τις μεταρρυθμίσεις πάνω στο συγκε­

κριμένο πρόβλημα: 

Σε μία «διατριβή», η οποία δημοσιεύθηκε στον «Ανατολικό Αστέρα» λίγα 

χρόνια πριν, γινόταν χρήση του σχήματος που είδαμε στα προηγούμενα κεί-

58. Εφ. Ανατολικός Αστήρ, αρ. 430, 5/17 Ιανουαρίου 1867. 
59. Έχει ήδη υποστηρίξει ότι: «...Εκ των ειρημένων συνάγεται, ότι η θέσις του Πα­

τριάρχου κακώς ερμηνεύεται παρά τίνων, τιθεμένη εις το πολιτικόν μέρος, ενώ πράγματι 
η περιωπή αυτού έγκειται εις το πνευματικόν... Ταύτα δε λέγοντες δεν εννοούμεν να είναι 
ο Πατριάρχης όλως άπειρος και αδαής της πολιτικής* τουναντίον μάλιστα φρονούμεν να 
ήναι συγκεκροτημένος κατά τι εις άπαντα...», Εφ. Ανατολικός Αστήρ, στο ίδιο. 



// Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό τον 19ον αι.) 213 

μένα —της αντιπαράθεσης δηλαδή της Ορθοδοξίας με τον Καθολικισμό και τον 

Προτεσταντισμό— όχι όμως αυτή τη φορά για να εκτιμηθεί η πρώτη όσον 

αφορά την υποτιθέμενη προνομιακή σχέση της με τον θεσμό της συνταγματι­

κότητας αλλά με κριτήριο τη σχέση των τριών δογμάτων με τον εθνικισμό. 

Ο τίτλος της «διατριβής» ήταν οι «Ευρωπαϊκαί ιδέαι, ήτοι ο Ευρωπαϊσμός» 

και πιθανολογούμε ότι ο συγγραφέας της, με κριτήριο το στυλ γραφής και τον 

χαρακτηρισμό που του αποδίδεται από τον συντάκτη της εφημερίδας («εις εκ 

των διακεκριμένων λογίων και θεολόγων του ημετέρου έθνους»), ήταν ο Στέ­

φανος Καραθεοδωρής. 

Ο συγγραφέας κατανοούσε τον «Ευρωπαϊσμό» ως το ιστορικό αποτέλεσμα 

της διαπάλης μεταξύ «παπισμού και μεταρρυθμίσεως, σχηματισμού και μετα­

σχηματισμού, προσωπείου και μεταπροσωπείου». Ο «Ευρωπαϊσμός» αντιπα­

ρατίθεται στην έννοια της Ορθοδοξίας, εφόσον η τελευταία είναι εχθρικά δια­

κείμενη τόσο στην έννοια της «κοσμοκρατορίας» και της τυπικής ευσέβειας 

που χαρακτήριζαν τον Παπισμό, όσο και στην έννοια της «αναρχίας» που χα­

ρακτήριζε τον Προτεσταντισμό.60 Η διάκριση μεταξύ Ορθοδοξίας και Παπι­

σμού-Προτεσταντισμού έγκειται στο ότι στην πρώτη το εγώ θυσιάζεται στον 

Θεό, ενώ στους δεύτερους «τα του Θεού γίνονται θυσία εις τον άνθρωπον, το 

εγώ».61 Εκτός όμως από την καταγγελία του εκκοσμικευμένου χαρακτήρα του 

«Ευρωπαϊσμού», ο συντάκτης της «διατριβής» προέβαινε σε μία ακόμη ση­

μαντική παρατήρηση που αφορούσε κυρίως το χαρακτήρα του Παπισμού. Ο 

Παπισμός δεν ήταν τίποτε άλλο, παρά ο μετασχηματισμός του αρχαίου δεσπο­

τισμού της Ρώμης. Ως εκ τούτου «δήλον», σύμφωνα με την άποψη του συγ­

γραφέα, «ότι ο παπισμός έχει αρχήν τον Εθνικισμόν [...] ότι είναι απαράλλα­

κτος εθνικισμός, υπό το προσωπείον του χριστιανισμού, διά τούτο ο παπισμός 

είναι καταστρεπτικώτερος και ολεθριώτερος του εθνικισμού».62 Το παράδειγμα 

του ήταν ο Ρωμαίος, ο οποίος απλώς χρησιμοποιεί τον χριστιανισμό για να 

επιβιώσει ως έθνος. 

Η εξίσωση μεταξύ Παπισμού και Εθνικισμού ήταν ιδιαίτερα λειτουργική. 

Η επιχειρηματολογία αυτή του συντάκτη της «διατριβής» «έπληττε» τόσο τους 

υποστηρικτές της εθνικής ιδεολογίας, η οποία εξάλλου εμφανιζόταν ως μία ιδιαί­

τερα ισχυρή εκδοχή για τη μετεξέλιξη του μιλλέτ,63 όσο, και κυρίως, τους 

υποστηρικτές του πατριαρχικού συγκεντρωτισμού (είδαμε προηγουμένως ότι ο 

Κατσελίδης ερωτοτροπούσε με το παπικό μοντέλο πάνω στο σημείο αυτό). Ο 

60. Εφ. Ανατολικός Αστήρ, αρ. 35, 29 Μαΐου 1862. 

61. Εφ. Ανατολικός Αστήρ, αρ. 36, 5 Ιουνίου 1862- αρ. 38' 19 Ιουνίου 1862. 

62. Εφ. Ανατολικός Αστήρ, αρ. 39, 26 Ιουνίου 1862. 

63. Βλ. τον λόγο του Σ. Καραθεοδωρή με τίτλο «Περί Εθνικού Χαρακτήρος», σε 

έκτακτη συνεδρίαση των δύο Συλλόγων, Ιατρικού και Φιλολογικού στις 29 Απριλίου 1862, 

Περιοδικό του Ελληνικού Φιλολογικού Συλλόγου Κωνσταντινουπόλεως, Α' (1863) 133-135. 



214 Δημήτριος Σταματόπουλος 

στόχος του λοιπόν ήταν η απόπειρα του Ιωακείμ Β' να εκτρέψει την μεταρ­

ρυθμιστική προσπάθεια στην κατεύθυνση οικοδόμησης ενός «παπικού» μοντέ­

λου πατριαρχικής εξουσίας. Από την άλλη, η ταυτόχρονη καταγγελία του Πα­

πισμού και του Εθνικισμού είχε ως στόχο να υπενθυμίσει το έντονο τότε πρό­

βλημα της επέκτασης της Ουνίας στους Βουλγαρικούς πληθυσμούς — ένα πρό­

βλημα για το οποίο οι μεταρρυθμιστές, όπως είναι γνωστό, θεο^ρούσαν υπεύ­

θυνο τον Ιωακείμ. 

Αντίθετα, η κριτική που ασκούσε ο συντάκτης στον Προτεσταντισμό ήταν 

περισσότερο ήπια. Θεωρούσε ότι η Μεταρρύθμιση αποτελούσε έργο των Τευ-

τονικών και Γερμανικών λαών που στέναζαν κάτω από τον Δεσποτισμό της 

Αρχαίας Ρώμης και του Παπισμού. Η Μεταρρύθμιση έφθασε στο άλλο άκρο, 

αυτό της «αναρχίας», ως υπερβολική αντίδραση στον Παπισμό. Ο συντάκτης 

ωστόσο την συνέδεε με τον Εθνικισμό μόνο στον βαθμό που και αυτή χρησι­

μοποιούσε τα «όπλα» του Παπισμού. 6 4 Η ευνοϊκότερη μεταχείριση που επι­

φύλαξε ο συγγραφέας της «διατριβής» στην Μεταρρύθμιση ασφαλώς οφειλό­

ταν στον ιδιαίτερο ρόλο που είχαν οι λαϊκοί στην προτεσταντικού τύπου εκ­

κλησιαστική διοίκηση.6 5 

Μία αντίστοιχη αντιμετώπιση ιδιαίτερα της αγγλικανικής εκκλησίας έχου­

με και στην περίπτωση του Γρηγορίου Παυλίδη. Κατηγορώντας τις δυτικές 

«αιρέσεις», τον Καθολικισμό και τον Προτεσταντισμό, για εγκατάλειψη της 

συνοδικής αρχής, εξαιρούσε την Αγγλικανική Εκκλησία, η οποία κατ' αυτόν 

μετά από άγριες αντιπαραθέσεις με τους σκληροπυρηνικούς καλβινιστές υπε­

ράσπισε το «Συνοδικόν κύρος και την παράδοσιν της αρχαίας Εκκλησίας», ενώ 

θύμιζε τις προσπάθειες σύγκλισης της Ορθοδοξίας με τον Προτεσταντισμό κα­

τά την περίοδο του Ιερεμία Β' του Τρανού (όχι όμως και τις αντίστοιχες του 

Κυρίλλου Λούκαρι που οδήγησαν στην έκδοση της περίφημης «Ομολογίας» του). 

Στην περίπτωση όμως του Παυλίδη η επιλογή των τρόπων συναρμογής 

του υπερβατικού (ή πνευματικού) με το έλλογο —για τους οποίους μιλήσαμε 

προηγουμένως— δεν συνεπαγόταν μόνο την αναφορά σε διαφορετικού τύπου 

πολιτειακά συστήματα αλλά και την ιδιοπροσωπεία της εθνικής ταυτότητας 

από την πλευρά των λαών που επέλεγαν κάποιο αυτά. Αυτό που τον ενδιέφερε 

φυσικά ήταν η περίπτωση των Ελλήνων. Για τον Γρηγόριο «...τοιαύτην δ' ανέ-

64. Εφ. Ανατολικός Αστήρ, αρ. 41, 10 Ιουλίου 1862. 

65. Για κάποιες πλευρές της κριτικής που άσκησαν τάσεις του Νεοελληνικού Δια­

φωτισμού σε πρακτικές του ορθόδοξου κλήρου εμπνευσμένες από τον προτεσταντικό ευαγ­

γελισμό, βλ. Γ. Μ. Kitromilides, «Religious criticism between Orthodoxy and Pro­

testantism. Ideological consequences of social conflict in Smyrna», στο P. M. Kitro­

milides, Enlightenment, nationalism and orthodoxy: studies tn the culture and political 

thought of South-eastern Europe, Variorum, Aldershot, Hampshire; Brookfield, 1994, 

σ. 115-124. 



77 Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό του 19ου αι.) 215 

καθέν δεικνύων αποστροφήν ο Έλλην προ πάντων προς τας δύο ταύτας αντι­

θέτους της πολιτείας παρεκτροπάς [...] φανερόν ότι δεν ηδύνατο να αναγνώριση 

εν τη πνευματική αυτού πατρίδι [...] την παμβασιλείαν και την απόλυτον δε-

σποτείαν ενός τινός θνητού [το μοντέλο του καθολικισμού]..., αλλ' ούτε πάλιν 

να αποκλίνη προς την πολυκοιρανίαν και αναρχίαν [το μοντέλο του προτεσταν­

τισμού], ήτις ως εν τη πολιτική ούτω και εν τη θρησκευτική κοινωνία εστίν 

η φοβερωτέρα των τυραννιών, και δήλον εκ τε της πολιτικής και εκκλησια­

στικής ιστορίας». Αντίθετα ο Έλληνας «ώφειλε να μείνη πιστός και αφωσιω-

μένος λάτρης του θεοεικέλου και συνοδικού της Ορθοδοξίας συντάγματος...». 

Η επιχειρηματολογία του Παυλίδη δεν άφηνε απλώς ανοιχτό το ενδεχόμενο να 

συνδεθεί η μεταρρύθμιση με την εθνική ιδεολογία — ακόμη περισσότερο, το 

θεωρούσε επιβεβλημένο. 

Εάν η συνταγματική μοναρχία αποτελεί το πολιτειακό εκείνο μοντέλο που 

αντιστοιχεί στην φύση της ορθόδοξης θρησκευτικότητας, είναι ζητούμενο αν 

αυτή η άμεση συσχέτιση του θρησκευτικού με το πολιτειακό στοιχείο αναφέ­

ρεται σε ένα είδος εθνικής ιδιοσυστασίας — στην περίπτωση μας στην ελλη­

νική. Στην περίπτωση του μεταρρυθμιστή κληρικού Γρηγορίου η απάντηση εί­

ναι θετική. Αντίθετα σε έναν από τους λαϊκούς εκπροσώπους της μεταρρυθμι­

στικής πτέρυγας και εκπρόσωπο των νεοφαναριώτικων κύκλων, τον Στέφανο 

Καραθεοδωρή, η απάντηση όπως είδαμε είναι αρνητική. 

Η σχάση αυτή της μεταρρυθμιστικής πτέρυγας με βάση το εθνικό δεν θα 

γίνει το ίδιο ορατή με την αντίστοιχη των κληρικαλικών για την επιβολή του 

μοντέλου του πατριαρχικού συγκεντρωτισμού. Και αυτό επειδή το πρόβλημα 

το διαχειρίστηκε με κατάλληλο τρόπο η ηγεμονεύουσα ομάδα των τραπεζιτών.66 

Την «εθνικοποίηση» του λαϊκού, διαδικασία που το καθιστούσε πολύ πε­

ρισσότερο απειλητικό για την κοινωνική συνοχή του αυτοκρατορικού, και κατά 

συνέπεια οικουμενικού, μοντέλου, την κατανοούσε πλήρως και ο «Κ», ο συν-

66. Οι επίγονοι της μεταρρυθμιστικής πτέρυγας που εγκολπώθηκαν τον εθνοκεντρικό 

λόγο και τους οποίους εκπροσωπούσε η εφημερίδα Νεολόγος, ήταν ιδιαίτερα ευαίσθητοι 

στο ζήτημα των αρμοδιοτήτων του Πατριάρχη. Έτσι με αφορμή το ζήτημα της εφαρμο­

γής του Κανονισμού περί συγκρότησης της Ιεράς Συνόδου και την υπόσχεση του Ανθίμου 

να την εφαρμόσει (εγκαταλείποντας ταυτόχρονα την «αριστίνδην» συγκρότηση της) η σύν­

ταξη του Νεολόγον θεωρούσε ότι: «ο πατριάρχης διά του διαβήματος αυτού ανεγνώρισεν 

ότι οφείλει λόγον και ευθύνας των πράξεων αυτού προς το έθνος και τους νομίμους αντι­

προσώπους, ότι δεν εδικαιούτο ούτε δικαιούται να παραβή τους υπ' αυτών συνταγέντας νό­

μους, ότι είναι ουχί απόλυτος τις ηγεμών, αλλ' ο πρώτος τηρητής και θεματοφύλαξ των 

κειμένων νόμων και κατέλιπεν εις το έθνος ως κληροδοσίαν την αναγνώρισιν ταύτην της 

κυριαρχίας αυτού, αναγνώρισιν ην του λοιπού ουδ' αυτός, ουδέ εκ των διαδόχων του ουδείς 

δύναται να διαμφισβητήση». Ο Πατριάρχης δηλαδή επέχει και στο παράδειγμα των με-

ταρρυθμιστικών-εθνικιστών θέση Συνταγματικού Ηγεμόνα, βλ. εφ. Νεολόγος, αρ. 1384, 

23/4 Σεπτεμβρίου 1873. 



216 Δημήτριος Σταματόπουλος 

τάκτης της «διατριβής» στην «Ομόνοια». Επιτιθέμενος εναντίον των υποστη­

ρικτών της μεταρρύθμισης, και ιδιαίτερα των συντακτών του αντίπαλου «Ανα­

τολικού Αστέρα», θα τους καταγγείλει ως υπερασπιστές του «εθνικού»: «Και 

οι μεν [οι συντάκτες του «Ανατολικού Αστέρα»] υποθάλποντες και, προς ιδίους 

σκοπούς, περιποιούμενοι τας τοιαύτας ατασθαλίας ωνόμασαν αυτοί εαυτούς Ε­

θνικούς (άξιος ο μισθός των!), τους δε μετά περισκέψεως προσπαθούντας όπως 

δι' ειρηνικών μέσων εξομαλύνωσι τας καθ' εκάστην παρεμβαλλομένας δυσχέ­

ρειας ωνόμασαν αντεθνικούς* και χορεύουσι λοιπόν παρά τοις αγοραίοις αι μη-

δεμίαν αληθή σημασίαν έχουσαι αύται αι λέξεις εθνικός και αντεθνικός, όπως 

δηλονότι η διαβόητος Δημοτικότης φθάση εις το έπακρον ! (γνωστόν δε ότι ο 

μέγιστος συρμός παρά τοις παρ' ημίν σήμερον είναι η Δημοτικότης)».67 Για 

τον «Κ» η υπεράσπιση του συνταγματικού μοντέλου δεν σημαίνει απαραίτητα 

υπεράσπιση της ελληνικής εθνικής ταυτότητας, όπως για παράδειγμα στην πε­

ρίπτωση του Γρηγορίου. Αντίθετα για τον ίδιο ο όρος «εθνικός» είναι ακόμη 

αρνητικά φορτισμένος από τις θρησκευτικές του συμπαραδηλώσεις και δεν εί­

ναι καθόλου βέβαιο ότι το μοντέλο πατριαρχικού συγκεντρωτισμού το οποίο 

υπερασπίζεται του επιτρέπει να μεταφράσει το «milletbaçi» σε «εθνάρχη)). 

Συμπεράσματα 

Η προσομοίωση της Εκκλησίας με το Κράτος τόσο στην περίπτωση των με­

ταρρυθμιστών όσο και στην περίπτωση μιας μερίδας των κληρικαλικών, η επα­

νάληψη και η συγκρότηση της ως αναπαράστασης, διαμορφώνει καταλυτικά 

τις σχέσεις του θρησκευτικού με το πολιτικό. Είναι χαρακτηριστικό ότι ακό­

μη και όταν αναγκάζονταν οι εκπρόσωποι των κληρικαλικών να υπερασπιστούν 

την αυθεντία των Ιερών Κανόνων έναντι της συνταγματικότητας των Γενικών 

Κανονισμών, αυτό ήταν πλέον αναγκασμένοι να το πράξουν προσαρμοσμένοι σε 

πολιτειοκρατικές θεωρήσεις. Οι Ιεροί Κανόνες όταν γίνονταν αντικείμενο επί­

κλησης, το στοιχείο νομιμοποίησης τους δεν ήταν η θεολογική αυθεντία, αλλά 

το γεγονός ότι εκπροσωπούσαν εκείνη την εκδοχή της χριστιανικής θρησκείας 

που ήταν η πλέον συμβατή με το πολιτειακό μοντέλο της συνταγματικής μο­

ναρχίας. Αντίστοιχα, και οι Γενικοί Κανονισμοί, ως η σημαντικότερη έκφραση 

της μεταρρυθμιστικής («εκκοσμικευτικής») κίνησης στο ορθόδοξο μιλλέτ, έπρε­

πε να υπάρξουν, μόνο στο βαθμό που δεν προκαλούσαν ανισορροπίες στο μον­

τέλο της «εγγενούς» συνταγματικότητας της Ορθοδοξίας. 

Φαίνεται λοιπόν σαν οι μεταρρυθμίσεις στο ορθόδοξο μιλλέτ, ιδωμένες ως 

διαδικασία εκκοσμίκευσής του, να έθεσαν το πολιτικό και το θρησκευτικό σε 

μία σχέση όχι υπαγωγής, αλλά αντανακλάσεων και αντικατοπτρισμών. Το πο-

67. Εφ. Ομόνοια, αρ. 56, 17 Νοεμβρίου 1862. 



// Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό του 19ον αι.) 217 

λιτικό δεν υποτάσσει το θρησκευτικό — περισσότερο θα λέγαμε ότι αποπειρά­

ται να υπονομεύσει την παραδοσιακή κανονιστική ισχύ του. Από την άλλη όμως 

το ενδιαφέρον είναι ότι και το θρησκευτικό προσπαθεί να αναπαραχθεί μέσα 

από την υιοθέτηση πολιτειακών προτύπων. Για να επιλυθούν ζητήματα κοινω­

νικής και πολιτικής ηγεμονίας στο εσωτερικό του μιλλέτ οι εκπρόσωποι των 

αντιπαρατιθέμενων πτερύγων επικαλούνται μία υπερκείμενη ιδεολογική-συμβο-

λική πραγματικότητα, αυτή της οργανικής σχέσης μεταξύ Ορθοδοξίας και συν­

ταγματικού μοντέλου, ακριβώς για να νομιμοποιήσουν την υπεράσπιση των 

επιμέρους συμφερόντων τους. Αυτή η επίκληση όμως θα συμβάλει στη σύγ­

χυση των ορίων μεταξύ των δύο πεδίων, θρησκευτικού και πολιτικού, μία από 

τις σημαντικότερες «ιδιομορφίες» στην περιοχή των Βαλκανίο^ν που κληροδό­

τησε ο 19ος αιώνας στον 20ό. 

Αυτή όμως η επιστροφή στον Αυγουστίνο, η προσομοίωση δηλαδή του 

θρησκευτικού με το πολιτικό, κοινή θα μπορούσε να πει κανείς και για την κα­

θολική και για την ορθόδοξη εκκλησία, στο τέλος του 19ου αιώνα —επιστροφή 

που δεν ήθελε απλώς να υπενθυμίσει τη διάκριση της Πολιτείας του Θεού από 

αυτής του Ανθρώπου,6 8 αλλά να οργανώσει τη δεύτερη σύμφωνα με τις υπο­

τιθέμενες απαράβατες αρχές της πρώτης— είχε κάποιο στόχο ευρύτερο των εν­

δοκοινοτικών συγκρούσεων για να επιλύσει; Κατά τη γνώμη μου το πρόβλημα 

συνδέεται με την ανάδυση αυτού που θα αποκαλούσαμε ((κοινωνία το^ν πολιτών)). 

Ξεκινήσαμε με τη λύση που έδωσε ο Ν. Berkes στο πρόβλημα της εκ-

κοσμίκευσης με τη μετατόπιση από τον διαχωρισμό Κράτους-Εκκλησίας σε 

αυτόν της Πολιτείας από τη Θρησκεία, μέσα στο πλαίσιο μετάβασης μιας πα­

ραδοσιακής κοινωνίας προς τη νεωτερικότητα. Στην πραγματικότητα όμως η 

επίκληση του σχήματος της συνταγματικότητας, όπως αυτό αναλύθηκε στην 

περίπτωση της ελληνορθόδοξης κοινότητας, υπονομεύει το πλαίσιο εφαρμογής 

της θεωρίας του εκσυγχρονισμού: ο κοινός αναπαραστατικός τόπος —η Ορθο­

δοξία ως αρχετυπική εκδοχή της συνταγματικής μοναρχίας— συγκροτείται ως 

αποτέλεσμα των εσωτερικών συγκρούσεων στην κοινότητα και όχι ως γενι­

κευμένη αποδοχή μιας μετάβασης από την «παραδοσιακή» στη «μοντέρνα» κοι­

νωνία. Η λύση θα μπορούσε πιθανότατα να βρεθεί αντιμετωπίζοντας τις εσω­

τερικές συγκρούσεις στο Πατριαρχείο αλλά και στον ευρύτερο χώρο της ελ­

ληνορθόδοξης κοινότητας (κυρίως μέσα από την ανάπτυξη Συλλόγων) ως μία 

εκδοχή ανάδυσης της ((κοινωνίας των πολιτών»,6 9 και πάντα μέσα στο πλαί-

68. Άγιος Αυγουστίνος, De Civitale Dei, XIV. 28; XV. 1 και 21, Bibliotheca scri-
ptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, in aedibus B. G. Teubneri, Λειψία 
1928-1929. 

69. Για μία ανασκόπηση του θεωρητικού προβλήματος της «κοινωνίας των πολιτών», 
βλ. Jean L. Cohen and Andrew Arato, Civil society and political theory, MIT Press, 
Καίμπριτζ, Μασσ. 1992. 



218 Δημήτριος Σταματόπουλος 

mo ενός κράτους που προωθεί τον διαχωρισμό του πολιτικού από το θρησκευ­

τικό για να καταστεί αποκλειστικός διαχειριστής του πρώτου. Ως προς τη λύση 

αυτή μπορούν να αναπτυχθούν τρεις, συμπληρωματικές κατά τη γνώμη μου, 

ερμηνείες: 

Α) Η επίκληση της συνταγματικότητας, ενώ δίνει στους «οργανικούς δια­

νοουμένους» το̂ ν δύο πλευρών τη δυνατότητα να επιλύουν το ζήτημα των σχέ­

σεων πολιτικού και θρησκευτικού στο εσωτερικό του μιλλέτ, τους επιτρέπει 

ταυτόχρονα να μιλάνε για τον ιδανικό τρόπο οργάνωσης της πολιτείας: η ανα­

φορά τους γίνεται στον πυρήνα οργάνωσης του κράτους. Το επιχείρημα αυτό 

έχει ιδιαίτερη σημασία: εφόσον η συνταγματικότητα αποτελεί κοινό χαρακτη­

ριστικό του αναδιοργανωμένου μιλλέτ από τη μια, και του κράτους από την 

άλλη, καθίσταται «περιττή» η απορρόφηση των πολιτικών αρμοδιοτήτων. 

Β) Η επίκληση επίσης της συνταγματικότητας τους επιτρέπει να μιλάνε 

όλοι:70 έχει δηλαδή ανάλογες συνέπειες με το ρόλο της πρώιμης χρήσης του 

«συνταγματικού φιλελευθερισμού» στο ελληνικό κράτος, συνεπώς αποτελεί προ­

ϋπόθεση για την ανάπτυξη πολιτικού λόγου στο εσωτερικό της ελληνορθόδο­

ξης κοινότητας και εξ ονόματος των διαφορετικών πολιτικών, λαϊκό-κληρικών 

ομάδων ή εν γένει των ομάδων συμφερόντων. 

Γ) Εάν αποδεχθούμε τη λύση που προτείνει ο Serif Mardin7 1 στο πρό­

βλημα του Berkes, ότι δηλαδή η θρησκεία στην οθωμανική αυτοκρατορία αλλά 

και γενικότερα στο χώρο της Μέσης Ανατολής αναπληρώνει τον ρόλο που έπρε­

πε να παίζουν απουσιάζοντες ενδιάμεσοι θεσμοί μεταξύ κοινωνίας (ή ατόμου) 

και κράτους,72 κυριαρχεί δηλαδή στον κοινωνικό χώρο μέσα από τον οποίο ανα­

δύθηκε στη Δύση αυτό που αποκαλείται «κοινωνία των πολιτών», τότε το ζή­

τημα της διάκρισης του πολιτικού από το θρησκευτικό πεδίο γίνεται περισσό­

τερο πολύπλοκο: η προσομοίωση της θρησκείας με το κράτος, από την πλευρά 

των εκπροσώπων του ορθόδοξου μιλλέτ, δεν γίνεται μόνο για να αντιμετωπι­

στούν τα προβλήματα που θέτει ο διαχωρισμός με αυτό ή η διάκριση της πο­

λιτικής από την πνευματική σφαίρα στο εσωτερικό του, αλλά για να επέλθει 

ένας μετασχηματισμός αυτού του ενδιάμεσου χώρου υπό την ηγεμονία τους. Ο 

70. Αναφέρεται χαρακτηριστικά στον «Νεολόγο» με αφορμή την αμφισβήτηση του 
δικαιώματος της «Επιτροπής του Ρωμαϊκού Έθνους» να μιλάει εξ ονόματος ολόκληρου του 
μιλλέτ, υποσκελίζοντας το Μικτό Συμβούλιο: «Είμεθα και ημείς λαός, είναι και το Συμ­
βούλιο λαός, είναι και η Εθνοσυνέλευση (εννοεί την Αναθεωρητική επί των Κανονισμών 
Συνέλευση) λαός, είναι και πολλοί των τα πρώτα φερόντων εν τω έθνει ημών λαός», βλ. 
εφ. Νεολόγος, αρ. 1394, 4/16 Σεπτεμβρίου 1873. 

71. Serif Mardin, «Ideology and Religion», σ. 204-207. 
72. Αυτή πρέπει να θεωρηθεί και η προϋπόθεση διατύπωσης μιας θέσης όπως ανα­

πτύσσεται από την Σία Αναγνωστοπούλου περί των μιλλέτ ως «ενδιάμεσων χώρων», βλ. 
Σία Αναγνωστοπούλου, ό.π., σ. 278-279. 



Η Εκκλησία ως Πολιτεία (β' μισό του 19ου αι.) 219 

χώρος αυτός απειλούνταν να καταληφθεί από θεσμούς είτε «κοινωνίας των πο­

λιτών» (πολιτικούς, οικονομικούς και εκπαιδευτικούς) ή «δημόσιας σφαίρας» 

(επικοινωνιακούς), στην χαμπερμασιανή εκδοχή. 7 3 Για αυτό ακριβώς δεν επρό­

κειτο για ένα παιχνίδι αναπαραστάσεων αλλά έναν σκληρό ανταγωνισμό με­

ταξύ ομάδων συμφερόντων για την επιβολή ενός ηγεμονικού λόγου που θα εμ­

πόδιζε την αυτονομία της αναδυόμενης «δημόσιας σφαίρας», την ίδια στιγμή 

που υπερασπιζόταν το μιλλέτ από το καθεστώς ετεροκαθορισμ,ού που ήθελε να 

του επιβάλλει το οθωμανικό κράτος. 

Το μοντέλο της συνταγματικότητας δεν επικράτησε γιατί το πρότειναν ο:>ς 

εναλλακτική εκδοχή μετασχηματισμού του μιλλέτ οι μεταρρυθμιστές, αλλά 

επειδή το εγκολπώθηκαν και το ανέπτυξαν προς την εκδοχή της συνταγματι­

κής μοναρχίας οι κληρικαλικοί. Και στόχος το:>ν τελευταίοι δεν ήταν μόνο να 

εμποδίσουν την κυριαρχία του λαϊκού μέσω των διαφόρων μετασχηματισμών 

του, αλλά να αποφύγουν τη διαμόρφωση μιας δημόσιας σφαίρας ερήμην τους, 

η οποία ούτως ή άλλως στην Ανατολική και Νοτιοανατολική Ευρώπη ήταν 

σύμφυτη με την ανάδυση ενός λόγου περί έθνους.74 

Στην περίπτωση της οθωμανικής αυτοκρατορίας η θρησκεία δεν συνέβαλε 

στην ανάδυση της δημόσιας σφαίρας, κατά τον τρόπο της ριζοσπαστικής δη­

μοκρατικοποίησης που επέφερε η εξάπλωση των προτεσταντικών εκδοχών στην 

Δυτική Ευρώπη* 7 5 αντίθετα οι εκπρόσωποι της Εκκλησίας εάν ήθελαν να δια-

73. Στην χαμπερμασιανή εκδοχή η «δημόσια σφαίρα» (ανάπτυξη της συλλογικής ορ­
γάνωσης της αστικής τάξης μέσω λεσχών, συλλόγων, μασονικών στοών κ.λ.π.) διακρίνεται 
από την «κοινωνία των πολιτών» (η οποία περιλαμβάνει τη σφαίρα της εμπορευματικής 
παραγωγής, ουσιαστικά το χώρο του ιδιωτικού οικονομικού συμφέροντος). Η υπόθεση της 
ανάδυσης της «δημόσιας σφαίρας» στην Νοτιοανατολική Ευρώπη σε μία περίοδο (τέλη 19ου 
αιώνα) που κατά τον Habermas αρχίζει να εκλείπει στη Δυτική Ευρώπη, παραμένει προ­
κλητική, βλ. J. Habermas, The structural transformation, σ. 5. Πάντως η ανάπτυξη του 
τύπου, της αναβάθμισης του ρόλου του στην οργάνωση του πολιτικού λόγου στην Κωνσταν­
τινούπολη του τέλους του 19ου αιώνα, αλλά και η παράλληλη επέκταση της συλλογικής 
οργάνο^σης (εκπαιδευτικοί, φιλανθρωπικοί κ.ά. σύλλογοι) στην οποία αναφερθήκαμε, μπο­
ρούν να αποτελέσουν ισχυρές ενδείξεις ενίσχυσης του θεωρητικού αυτού παραδείγματος. 
Για μία κριτική αντιμετώπιση της διάκρισης της δημόσιας από την ιδιωτική σφαίρα στα 
έργα των Jürgen Habermas και Philippe Ariès [Λ History of Private Life: Passions of 
the Renaissance, επιμ. Roger Chartier, μετ. Arthur Goldhammer, Καίμπριτζ, Μασσα-
χουσέτη 1989) με βάση τις πιο πρόσφατες επεξεργασίες του Roger Chartier και της Joan 
Landes, βλ. Dena Goodman, «Public sphere and private life: toward a synthesis of 
current historiographical approaches to the Old Regime», History and Theory 31/1 
(1992) 1-20. 

74. Geoff Eley, ό.π., σ. 296. 
75. Βλ. για παράδειγμα το ρόλο της θρησκείας στην ανάδυση της «δημόσιας σφαί­

ρας» στην Αγγλία του 18ου αιώνα, David Zaret, «Religion, Science, and Printing in 
the Public Spheres in Seventeenth-Cenlury England», Craig Calhoon (επιμ.), Haber­
mas and the Public Sphere, a. 212-235. 



220 Δημήτριος Σταματόπουλος 

τηρήσουν τα προνόμια τους, θα έπρεπε να ακολουθήσουν τον γνωστό δρόμο της 

υπαγωγής της στο κράτος (είτε στην εκδοχή της εθνικοποίησης της είτε στην 

προοπτική διατήρησης του αυτοκρατορικού σχήματος, το οποίο ασφαλώς ήταν 

σε μεγαλύτερη συμφωνία με τα οικουμενιστικά πρότυπα της) ακριβώς για να 

αποφύγουν, κατά το δυνατόν, την απόσυρση της από τον ενδιάμεσο κοινωνικό 

ΊΟίρο τον οποίο ήλεγχε: ένας χώρος που απειλούνταν τόσο από τις συγκεντρω­

τικές τάσεις του οθωμανικού κράτους, όσο και από τις αρχές της αναδυόμενης 

αστικής κοινωνίας. Η Εκκλησία τελικά στην Ανατολή συμμάχησε με το Κρά­

τος (είτε εθνικό είτε αυτοκρατορικό) για να εμποδίσει κατά το δυνατόν την 

συγκρότηση μιας δημόσιας σφαίρας σε ένα κοινωνικό χώρο που κάποτε δικαιω­

ματικά της ανήκε. Κάτι τέτοιο όμως δεν έλαβε αναγκαστικά το χαρακτήρα 

απαγορεύσεων και περιοριστικών μέτρων. Το σχήμα της συνταγματικότητας 

επέτρεπε στα μέλη των διαφορετικών τάσεων που συγκρούστηκαν στο Πατριαρ­

χείο να συμμετάσχουν στον μετασχηματισμό του ενδιάμεσου χώρου, να ανα­

παράγουν την προσομοίωση του θρησκευτικού με το πολιτικό, την ίδια στιγμή 

που αγωνίζονταν για την ηγεμονική παρουσία του πρώτου εντός των αναδυό­

μενων θεσμών της «κοινωνίας των πολιτών» (προσπάθεια ελέγχου της συλλο­

γικής οργάνωσης του μιλλέτ), φροντίζοντας παράλληλα να τηρούν κατά το δυ­

νατόν ανέπαφη τη σχετική αυτονομία του μιλλέτ έναντι της οθωμανικής πολι­

τικής εξουσίας (Προνομιακό). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

