
  

  Μνήμων

   Τόμ. 24, Αρ. 2 (2002)

  

 

  

  ΕΠΙ TINI ΛΟΓΩ ΑΠΟΣΤΕΡΕΙΝ ΑΥΤΗΝ ΨΗΦΟΥ;
ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΑΝΔΡΙΚΗ ΨΗΦΟΦΟΡΙΑ ΚΑΙ
ΑΠΟΚΛΕΙΣΜΟΣ ΤΩΝ ΓΥΝΑΙΚΩΝ ΑΠΟ ΤΗΝ
ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ TOΥ 19ου ΑΙΩΝΑ 

  ΕΛΕΝΗ ΦΟΥΡΝΑΡΑΚΗ   

  doi: 10.12681/mnimon.739 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΦΟΥΡΝΑΡΑΚΗ Ε. (2002). ΕΠΙ TINI ΛΟΓΩ ΑΠΟΣΤΕΡΕΙΝ ΑΥΤΗΝ ΨΗΦΟΥ; ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΑΝΔΡΙΚΗ ΨΗΦΟΦΟΡΙΑ ΚΑΙ
ΑΠΟΚΛΕΙΣΜΟΣ ΤΩΝ ΓΥΝΑΙΚΩΝ ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ TOΥ 19ου ΑΙΩΝΑ. Μνήμων, 24(2), 179–226.
https://doi.org/10.12681/mnimon.739

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 10/02/2026 05:30:33



ΕΛΕΝΗ ΦΟΥΡΝΑΡΑΚΗ 

ΕΠΙ TINI ΛΟΓΩ ΑΠΟΣΤΕΡΕΙΝ ΑΥΤΗΝ ΨΗΦΟΥ; 
ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΑΝΔΡΙΚΗ ΨΗΦΟΦΟΡΙΑ ΚΑΙ 

ΑΠΟΚΛΕΙΣΜΟΣ ΤΩΝ ΓΥΝΑΙΚΩΝ ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΟΛΙΤΙΚΗ 

ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ TOT 19ου ΑΙΩΝΑ 

Εάν δεχθούμε, εξειδικεύοντας την περιώνυμη φράση της αμερικανίδας ιστορικού 

Τζόουν Σκοτ, ότι το φύλο είναι μια χρήσιμη κατηγορία της ιστορικής ανάλυ­

σης του πολιτικού,1 είναι ίσως επίσης χρήσιμη η απόπειρα συμβολής σε μια 

τέτοια προσέγγιση, μέσα από τη μελέτη του ελληνικού παραδείγματος: δηλα­

δή, μιας δημοκρατικής συγκυρίας που οδήγησε στη συνταγματική κατοχύρωση 

της καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας, «σχετικά πρώιμα» για τα δεδομένα του 

συνόλου σχεδόν των συνταγματικών κρατών της εποχής, όχι όμως χωρίς να 

προκαλέσει, και να προκαλεί για καιρό, την αντίδραση ή τη δυσφορία μεγάλης 

μερίδας του πολιτικού κόσμου.2 Η καταρχήν διαπίστωση ότι, στο πλαίσιο κυ-

1. Τζόουν Σκοτ, «Το φύλο: μια χρήσιμη κατηγορία της ιστορικής ανάλυσης», στο 

Έ φ η Αβδελά - Αγγελικά Ταρρά (επιμ.), Σιωπηρές Ιστορίες. Γυναίκες και φύλο στην ιστο­

ρική αφήγηση, Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1997, σ. 285-327. Ας σημειωθεί πως μολονότι το 

άρθρο επιχειρεί να θέσει ευρύτερα έναν προβληματισμό γύρω από το φύλο ως αυτόνομη 

αναλυτική κατηγορία, η βασική του πρόθεση, αλλά και συμβολή, είναι ότι ένα τέτοιο εγ­

χείρημα θα επιτρέψει να εισαχθεί το φύλο, ακριβέστερα οι αναπαραστάσεις της έμφυλης 

διαφοράς, στην πολιτική ιστορία, από την οποία και κατεξοχήν απουσιάζει. Η βασική ιδέα 

είναι ότι οι αναπαραστάσεις αυτές, με το κατεξοχήν ιεραρχικό τους περιεχόμενο αλλά και 

τη βαθύτατα εδραιωμένη κοινοτοπία τους, αποτελούν «πρωταρχικό τρόπο» νοηματοδότησης 

εν γένει των σχέσεων κυριαρχίας, όπως λόγου χάριν των ταξικών σχέσεων, καθιστώντας 

το φύλο βασική κατηγορία για την ιστορική ανάλυση της εξουσίας. Ταυτόχρονα, η εισαγωγή 

του φύλου σε μια τέτοια ανάλυση, «αποδομώντας» τις συμβατικές διχοτομίες «δημόσιο-

άνδρες» και «ιδιωτικό-γυναίκες», διευρύνουν αποφασιστικά την έννοια του πολιτικού, έτσι 

ώστε να περιλάβει την πολυπλοκότητα των κοινωνικών αντιπαραθέσεων που το συγκροτούν. 

2. Βλ. κυρίως Γιώργος Χ. Σωτηρέλης, Σύνταγμα και εκλογές στην Ελλάδα 1864-

1909. Ιδεολογία και πράξη της καθολικής ψηφοφορίας, Θεμέλιο, Αθήνα 1991. Για τους 

όρους με τους οποίους εκφράζεται στους κόλπους του πολιτικού κόσμου και των αρχου-

σών κοινωνικών ομάδων η αντίθεση στην καθολική ανδρική ψηφοφορία κατά τον 19ο αιώ­

να, βλ. ειδικότερα: Αθανάσιος Μποχώτης, Η ριζοσπαστική δεξιά. Αντικοινοβουλευτισμός, 

συντηρητισμός και ανολοκλήρωτος φασισμός στο ελληνικό κράτος, 1864-1911, υπό έκδοση. 



180 Ελένη Φουρναράκη 

ρίως αυτής της δυσφορίας, ο αποκλεισμός του γυναικείου φύλου από τα πολι­

τικά δικαιώματα μπορούσε να ενισχύσει, με διαφορετικούς τρόπους, την επι­

χειρηματολογία κατά της καθολικής ψήφου των ανδρών, αποτελεί την αρχή 

ενός νήματος που επιχειρούμε να ακολουθήσουμε σε αυτή την εργασία και το 

οποίο μπορεί να μας οδηγήσει στο να στοχαστούμε ιστορικά τους έμφυλους 

όρους συγκρότησης του πολιτικού. Αν λόγου χάριν το αυτονόητο αυτού του 

αποκλεισμού των γυναικών μπορούσε να προβάλλεται ως επιχείρημα κατά της 

θεμελίωσης της ψήφου ως φυσικού ατομικού δικαιώματος, η έμφαση, αντί­

στροφα, στην αντ/^ασ^ π ο υ ° αποκλεισμός αυτός εισάγει στη λογική του φυ­

σικού δικαίου, μπορούσε να αναδείξει την απουσία εσωτερικής συνοχής και 

συνέπειας στο επιχείρημα των οπαδών της «καθολικής ψηφοφορίας». Σε κάθε 

περίπτωση, οποιαδήποτε απόπειρα κατανόησης της σχετικής επιχειρηματολο­

γίας —αποσπασματικής, είναι αλήθεια, στην ελληνική περίπτωση—, μας θέτει 

ενώπιον των θεμελιωδών αντιφάσεων της ίδιας της σύγχρονης δημοκρατίας, 

και των αμφίσημων δυναμικών που οι δημοκρατικές συγκυρίες απελευθερώ­

νουν. Ταυτόχρονα όμως μας θέτει και ενώπιον δυσκολιών ή αδυναμιών της 

ιστορίας του πολιτικού να αναδείξει και να μελετήσει σε όλο τους το εύρος 

αυτές τις δυναμικές και τις αντιφάσεις. 

Ιστοριογραφικά προαπαιτούμενα και ^τ^ματα 

Όψεις της δυναμικής που οδήγησε στην (αλλά και προκάλεσε η) καθιέρωση 

της καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας στην Ελλάδα, έχουν αναδειχθεί στο πλαί­

σιο του ανανεωμένου ενδιαφέροντος που, εδώ και μια δεκαετία περίπου, ανα­

πτύσσεται μεταξύ των ιστορικών για τις πολλαπλές συνθήκες διαμόρφωσης 

και λειτουργίας των αντιπροσωπευτικών θεσμών στην Ελλάδα του 19ου και 

των αρχών του 20ού αιώνα. Ενός ενδιαφέροντος που με τη σειρά του ανανέωσε 

καίρια την προβληματική, διαφοροποιούμενο όχι μόνο από την παραδοσιακή 

συμβαντολογική πολιτική ιστορία αλλά και από προσεγγίσεις που είχαν κυ­

ριαρχήσει τις δύο προηγούμενες δεκαετίες, και οι οποίες, θέλοντας να υπερβούν 

απλουστευτικά σχήματα οικονομικού αναγωγισμού για την ερμηνεία της πο­

λιτικής, κατέληγαν συχνά σε επίσης προβληματικά σχήματα περί «αυτονομίας 

της πολιτικής», υιοθετώντας ως βασικό εργαλείο για την ανάλυση της τις πε­

λατειακές σχέσεις, τις οποίες και αναγόρευαν σε κυρίαρχο χαρακτηριστικό του 

ελληνικού πολιτικού συστήματος. Έχει επανειλημμένα επισημανθεί η επικρά­

τηση στη νεοελληνική ιστοριογραφία στερεοτύπων, τα οποία, αν δεν απέρρεαν 

άμεσα, ήσαν πάντως στη λογική των παραπάνω προσεγγίσεων, όπως λόγου 

χάριν τα περί «στρεβλής» λειτουργίας των κοινοβουλευτικών θεσμών σε μια 

χώρα της «υπανάπτυκτης» περιφέρειας ή τα περί «ταξικά αδιαμόρφωτου» της 

ελληνικής κοινωνίας, στο οποίο και αποδιδόταν η θεωρούμενη «εύκολη», χω-



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 181 

ρίς αντιδράσεις και κοινωνικό κόστος, καθιέρωση της καθολικής ανδρικής ψη­

φοφορίας. Σε αντίθεση προς τη συνηθέστατα ανελαστική χρήση τέτοιων στε­

ρεοτύπων, οι νέες προσεγγίσεις, με την επεξεργασία πραγματολογικού υλικού 

αγνοημένου ή υποτιμημένου μέχρι πρόσφατα, και με την αξιοποίηση των πο­

ρισμάτων που καταθέτει η οικονομική και κοινωνική ιστορία της νεότερης Ελ­

λάδας, επέτρεψαν να πάρουμε «στα σοβαρά», θα έλεγα, και να θέσουμε στο 

επίκεντρο της έρευνας τις πολιτικο-ιδεολογικές συγκυρίες αλλά και τις κοινω-

νικο-οικονομικές δυναμικές της διαμόρφωσης των αντιπροσωπευτικών θεσμών, 

και ειδικότερα της «δημοκρατικής αρχής» στην Ελλάδα.3 Μολονότι ενίοτε είναι 

εμφανής η θεωρητική αδυναμία πλήρους αποδέσμευσης από τα παλαιότερα 

σχήματα,4 ένα από τα βασικά κοινά στοιχεία, τουλάχιστον από μεθοδολογική 

άποψη, των νεότερων προσεγγίσεων είναι η απομάκρυνση από το πρόβλημα 

του «επείσακτου» χαρακτήρα, και κατά συνέπεια της «δυσλειτουργίας)), των 

αστικοφιλελεύθερων και δημοκρατικών θεσμών στην ελληνική κοινωνία (σε 

αντιπαράθεση προς τις «παραδοσιακότητές» της, όπως λόγου χάριν αυτές εκ­

φράζονται από τη σταθερότητα των πελατειακών σχέσεων), και η μετατόπιση 

του ερωτήματος προς άλλη κατεύθυνση: αναζητώνται αφενός οι συνάφειες του 

ελληνικού φιλελευθερισμού προς τα ευρωπαϊκά πρότυπα (συνεπώς και οι ανάγ­

κες που εξέθρεψαν αυτές τις συνάφειες), και αφετέρου, αν και μέσα από δια­

φοροποιημένες αναλύσεις, οι τρόποι που οι θεσμικές κατακτήσεις συνδέονται 

με εγχώριες πολιτικές διαμάχες, κοινωνικές και οικονομικές διεργασίες και 

συμφέροντα. Η αντιπαλότητα μεταξύ αυτών των παραμέτρων δεν θεωρείται 

ότι «απορροφάται» τόσο αυτονόητα από τις πελατειακές σχέσεις, αλλά ότι 

παρεμβαίνει σημαντικά στη διαδικασία συγκρότησης των κοινοβουλευτικών 

θεσμών, ιδιαίτερα δε της ανδρικής καθολικής ψηφοφορίας, της οποίας άλλω­

στε η συνταγματική κατοχύρωση το 1864, κάθε άλλο παρά συναινετική υπήρ­

ξε.5 Εξάλλου, σε αντίθεση προς την παλαιότερη εμμονή στο «μακράς διάρκειας» 

3. Για μια ευσύνοπτη όσο και σφαιρική κριτική των προσεγγίσεων που υιοθετούν τη 
θεωρία των πελατειακών σχέσεων, κυρίως των στερεοτύπων που η θεωρία αυτή ενέπνευσε 
και καθιέρωσε στη νεοελληνική ιστοριογραφία, βλ. ιδιαίτερα την κριτική του Χρήστου Χα-
τζηιωσήφ, «Δημοκρατία και πελατειακές σχέσεις: τρεις πρόσφατες αναλύσεις της ελληνι­
κής πολιτικής του 19ου αιώνα», Μνήμων 16 (1994) 167-197, η οποία άλλωστε και βασί­
ζεται στη συμβολή των δύο πρόσφατων συνθετικών έργων πολιτικής ιστορίας, του Γ. Σω-
τηρέλη, ό.π. και του G. Hering, Die politischen Parteien in Griechenland, 1821-1936, 
Μόναχο 1992. 

4. Χ. Χατζηιωσήφ, ό.π. 

5. Για πιο πρόσφατες κριτικές αποτιμήσεις των μετατοπίσεων της οπτικής στην 
πολιτική ιστορία της νεότερης Ελλάδας, όπως οι μετατοπίσεις αυτές διαπλέκονται με τις 
εξελίξεις στην ευρύτερη συζήτηση περί εκσυγχρονισμού του ελληνικού κοινωνικού σχημα­
τισμού, βλ.: Το ιστορικό βιβλίο από τη μεταπολίτευση έως σήμερα (έντυπο της Έκθεσης 
((Διαδρομές στη νεότερη ελληνική ιστορία», Στοά του Βιβλίου 29 Νοεμβρίου - 8 Δεκεμ-



182 Ελένη Φουρναράκη 

φαινόμενο των πελατειακών σχέσεων, το ερευνητικό ενδιαφέρον που ενίοτε δί­

νεται στη συγκυρία αναδεικνύει εναργέστερα τη δυναμική των εντάσεων: η με­

λέτη συγκυριών όπως εκείνη του αντιοθωνικού αγώνα 1859-1862, της επανά­

στασης του 1862 ή της «μεταπολιτευτικής» περιόδου 1862-1864, έχει θέσει 

ζητήματα που κλονίζουν τα περί «αυτονομίας της πολιτικής» από την κοινω­

νία, αλλά και το απόλυτο του ισχυρισμού για μια κοινωνία χωρίς ιδιαίτερες 

κοινωνικές εντάσεις.6 

Μέσα σ' αυτή τη νέα λοιπόν και όχι τόσο «εύκολη» δυναμική κατοχύρω­

σης του δικαιώματος ψήφου όλων των ενήλικων ανδρών, ανεξαρτήτως περιου­

σίας ή κοινωνικής θέσης, τι σήμαινε ο αποκλεισμός των γυναικών από τα πο­

λιτικά δικαιώματα; Παρότι η ανανέωση της προβληματικής, όπως πολύ σχη­

ματικά παρουσιάστηκε πιο πάνω, ενέπνευσε εν πολλοίς τη διαμόρφωση των 

ζητημάτων που επιχειρούμε να διατυπώσουμε στην παρούσα εργασία, το πα­

ραπάνω ερώτημα δεν αποτελεί μέρος αυτής της προβληματικής. Το νέο πλαί­

σιο της συζήτησης για την πολιτική ιστορία της Ελλάδας του 19ου αιώνα 

μπορεί να επιχειρεί να ξαναβάλει στις ερμηνευτικές του ορίζουσες τη διάσταση 

βρίου 1999), σ. 16-18 και Αντώνης Λιάκος, «Η Νεοελληνική ιστοριογραφία το τελευταίο 

τέταρτο του εικοστού αιώνα», Σύγχρονα Θέματα 76-77 (Ιανουάριος-Ιούλιος 2001) 79-81. 

6. Τέτοια ζητήματα είναι: οι πολιτικές και κοινωνικό-οικονομικές προϋποθέσεις της 

«επανεμφάνισης», στα τέλη της δεκαετίας του 1850, του φιλελευθερισμού, σε στενή συνά­

φεια προς τον ευρωπαϊκό φιλελευθερισμό αλλά και σε αντιπαράθεση προς την παραδοσιακή 

πολιτική ελίτ* τα κοινωνικά ερείσματα του φιλελευθερισμού σε νεότευκτα και αμιγώς αστικά 

στοιχεία (ελεύθερα επαγγέλματα, δημοσιοϋπαλληλία, κατώτεροι αξιωματικοί του στρατού 

και διανοούμενοι), όπως άλλωστε δείχνει ο ηγετικός ρόλος που έπαιξαν τα αστικά-εμπορικά 

κέντρα στην επανάσταση του 1862" το ίδιο το συμβάν της εξέγερσης του 1862, το οποίο, 

αντίθετα προς παλαιότερες ερμηνείες, μπορεί να χαρακτηρισθεί ως επανάσταση, αφού πλη-

ρεί ορισμένες βασικές προϋποθέσεις, όπως εκείνες της ευρείας λαϊκής συμμετοχής και των 

φόβων διασάλευσης της κοινωνικής ισορροπίας που η συμμετοχή αυτή ενέπνευσε* βλ. ιδιαί­

τερα: Α. Αιάκος, «Οι φιλελεύθεροι στην επανάσταση του 1862. Ο πολιτικός σύλλογος 

"Ρήγας Φεραίος"», Μνήμων 8 (1980-1982) 8-46* Γ. Σωτηρέλης, ό.π., σ. 99-119, όπου 

και εντάσσεται στο παραπάνω πλαίσιο η έντονη αντιπαράθεση στο ζήτημα της καθολικής 

ανδρικής ψηφοφορίας. Εξάλλου, η αντιπαράθεση αυτή φαίνεται ότι ήταν συνάρτηση και των 

παραπάνω φόβων «δημοκρατικής παραφοράς» του πλήθους στις επαναστατικές συγκυρίες, 

κάτι που αναδεικνύει τον ((προληπτικό» ή «εκτονωτικό» χαρακτήρα της κατοχύρωσης της 

καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας, αλλά και της μετατροπής των ακτημόνων σε ιδιοκτήτες 

λίγο μετά, στις ιδιαιτερότητες της ελληνικής κοινωνίας: μιας κοινωνίας που, μολονότι δεν 

παρουσιάζει ταξική αντιπαλότητα συγκρίσιμη με εκείνη των αναπτυγμένων χωρών, αντι­

μετωπίζει ωστόσο τις αποσταθεροποιητικές δυναμικές της ταχείας ενσωμάτωσης της στο 

διεθνές σύστημα της αγοράς, χωρίς να διαθέτει παράλληλα τους ισχυρούς κατασταλτικούς 

μηχανισμούς που στις χώρες εκείνες συνέδραμαν την εξουδετέρωση αυτών των δυναμικών, 

επιτρέποντας επί μακρόν τον περιορισμό του δημοκρατικού εκλογικού δικαιώματος, βλ.: Χ. 

Χατζηιωσήφ, Η γηραιά σελήνη. Η βιομηχανία στην Ελλάδα 1830-1940, Θεμέλιο, Αθήνα 

1993, σ. 370-381. 



Αποκλεισμός raw γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 183 

των ταξικών συμφερόντων, η αντίληψη όμως για το πολιτικό δεν έχει αλλάξει 

ριζικά, ώστε να επιτρέπει την ενσωμάτωση σε αυτές τις ορίζουσες της ανισό­

τητας λόγω φύλου: παλαιότερες και νεότερες προσεγγίσεις, ταυτίζοντας κατά 

κανόνα το πολιτικό με την κεντρική πολιτική και τους κρατικούς θεσμούς, 

διατηρώντας τη διπολικότητα «κράτος» - «κοινωνία», υιοθετώντας εν τέλει άρ­

ρητα κυρίαρχες κανονιστικές διχοτομίες μεταξύ της «σφαίρας» του δημόσιου 

και εκείνης του ιδιωτικού ή του κοινωνικού, με την οποία άλλωστε ταυτί­

ζονται οι γυναίκες και οι δραστηριότητες τους, διαιωνίζουν την αορατότητα 

από το πολιτικό πεδίο της έμφυλης ανισότητας· αλλά και του τρόπου που η 

ανισότητα αυτή, ως «υλική» σχέση και ως «λόγος», μπορεί να συνδέεται με 

τη διαμόρφωση της ιδιότητας του πολίτη, ή ευρύτερα των σχέσεων κυριαρχίας, 

και τις εννοιολογήσεις που τις αφορούν. Έ τ σ ι , το φύλο παραμένει μια διάστα­

ση που θεωρείται άσχετη προς την (ιστορική) κατανόηση του πολιτικού, ενώ 

το ζήτημα του αποκλεισμού των γυναικών από τα πολιτικά δικαιώματα θεω­

ρείται αρμοδιότητα του ειδικού «πεδίου» της ιστορίας των γυναικών. Και η 

στοιχειώδης όμως απόπειρα να διατυπωθούν ερωτήματα γύρω από τον απο­

κλεισμό αυτό, εφόσον βέβαια δεν θεωρηθεί εκ προοιμίου αυτονόητος, αρκεί 

ίσως για να μεταθέσει το πρόβλημα από τις γυναίκες, στην ίδια την πολιτική. 

Σε καθεστώς «καθολικής ψηφοφορίας», τι σήμαινε αλήθεια ο χωρίς αντι­

δράσεις αποκλεισμός των γυναικών από τα πολιτικά δικαιώματα, τα οποία 

μάλιστα θεωρήθηκαν από τους οπαδούς της συνταγματικής κατοχύρωσης της 

«δημοκρατικής αρχής» ως μέρος των φυσικών ανθρωπίνων δικαιωμάτων; Δε­

δομένου ότι, σύμφωνα άλλωστε με τα νεωτερικά προτάγματα υπέρβασης όλων 

των «ιδιαιτεροτήτων» που δομούσαν τις παραδοσιακές ιεραρχίες, σε καμία επί­

σημη διατύπωση —είτε στο Σύνταγμα του 1864 είτε στην εκλογική νομοθε­

σία που προσδιόρισε περαιτέρω και εξειδίκευσε τις συνταγματικές διατυπώ­

σεις—, το φύλο δεν ορίζεται ως προσόν του εκλογέως, τι δηλώνει αυτή η κα­

ταρχήν «σιωπηρή», όχι όμως και γι ' αυτό λιγότερο προβληματική, εξαίρεση 

των γυναικών από την ιδιότητα του πολίτη; Ό λ α αυτά, και ιδιαίτερα η έλ­

λειψη αντιδράσεων, μέσα ή έξω από τη Β' Εθνοσυνέλευση, για τον αποκλεισμό 

αυτό, φαίνεται να μαρτυρούν την ευρύτερα διαδεδομένη τάση οι γυναίκες συνο­

λικά να προσλαμβάνονται ακριβώς ως μια ιδιαίτερη κατηγορία «μη πολιτών», 

των οποίων ο αποκλεισμός από την πολιτική συμμετοχή μπορούσε να είναι 

νοητός ανεξαρτήτως κοινοτικών χαρακτηριστικών —οικογενειακής κατάστα­

σης, περιουσίας ή μόρφωσης—, αλλά, να καθορίζεται από τον φυσικό καθορι­

σμό του φύλου, από τη φυσική λειτουργία της μητρότητας.7 Κι ωστόσο, αυ-

7. Efi Avdela, «Between Duties and Rights: Gender and Citizenship in Greece, 
1864-1952», στο Nation and State in Modern Greece and Turkey, Frank Cass Publi­
cations, υπό έκδοση. Πρβλ. Δήμητρα Σαμίου, «Τα πολιτικά δικαιώματα των Ελληνίδων 
(1864-1952)», Μνήμων 12 (1989) 164. 



184 Ελένη Φουρναράκη 

τός ο φυσικός καθορισμός που ομαδοποιούσε τις γυναίκες σε μια ιδιαίτερη 

κατηγορία και που στη βάση της διαφοράς τους τις απέκλειε από το πολιτικό 

σώμα, «εισήγαγε εξαρχής μια θεμελιώδη αντίφαση στη νέα οικουμενική νομι­

μοποίηση της κυριαρχίας, η οποία θεωρητικά στηριζόταν στην ενότητα του 

ανθρώπινου γένους».8 

Η διαπίστωση τέτοιων, θεωρητικών καταρχήν, αντιφάσεων, πώς αλήθεια 

θα μπορούσε να διατυπωθεί ως ιστοριογραφικό πρόβλημα, προκειμένου να ανι­

χνευθεί ιστορικά αυτή η ένταση ανάμεσα στους νεωτερικούς (επανα)καθορισμούς 

της ετερότητας (και τους πραγματικούς αποκλεισμούς που αντλούσαν έτσι νο­

μιμοποίηση), και στις γενικές και αφηρημένες οικουμενικές έννοιες όπως «δι­

καιώματα», «ισότητα» ή «ελευθερία»; Πώς θα μπορούσε να ανιχνευθεί ιστο­

ρικά το περιεχόμενο που οι παραπάνω γενικές έννοιες έπαιρναν σε δεδομένες 

συγκυρίες, ιδιαίτερα σε εκείνες των δημοκρατικών ανατροπών, και να κατα­

νοηθεί πληρέστερα, σε συνάρτηση προς τους πραγματικούς συσχετισμούς δύ­

ναμης, η σχέση των φύλων μέσα σε τέτοιες συγκυρίες και οι ανάγκες που η 

σχέση αυτή υπηρετούσε; 

Εφόσον τέτοιου τύπου ερωτήματα δεν τίθενται από τις συμβατικές ιστο­

ρικές προσεγγίσεις και ερμηνείες της πολιτικής, είναι επόμενο να μην αξιο­

ποιούνται στις οικείες αναλύσεις πορίσματα και προβληματισμοί που προέρ­

χονται από τα ερευνητικά πεδία που αφορούν στη σχέση των φύλων, στην οι­

κογένεια και στις γυναίκες. Έτσι λόγου χάριν, η στενή σχέση, που συχνά επι­

σημαίνεται, μεταξύ της κυριαρχίας των μικροϊδιοκτητικών δομών και της 

«πρώιμης», ως προς τα δυτικά δεδομένα, καθιέρωσης της ανδρικής καθολικής 

ψηφοφορίας στην Ελλάδα, δεν συσχετίζεται με το εξίσου κυρίαρχο οικογενεια­

κό μοντέλο του μικρού αυτόνομου νοικοκυριού: η ιεραρχική δομή της συγγέ­

νειας και του καταμερισμού εργασίας στο εσωτερικό του, ήταν βασικό στοι­

χείο που διασφάλιζε αυτή την αυτονομία, δηλαδή που εξασφάλιζε στον άνδρα 

αρχηγό βιοπορισμό ανεξάρτητο τόσο ως προς τη μισθωτή εργασία όσο και ως 

προς τις κρατικές ρυθμίσεις. Επηρεάζοντας τις επαγγελματικές στρατηγικές 

των αρσενικών και θηλυκών μελών της οικογένειας, αυτή η εσωτερική ιεραρ­

χία, συντηρούσε παράλληλα, αν και με τρόπο ρευστό, τη νομική-αστική ανι­

σότητα των φύλων, η οποία με τη σειρά της προσδιόριζε τη σχέση τους με 

τα πολιτικά δικαιώματα.9 

8. Ελένη Βαρίκα, «"Αχ, γιατί να γεννηθώ με διαφορετικό πρόσωπο;" Η σωματική 

διαφορά στη Γαλλική Επανάσταση», στο Ε. Βαρίκα, Με διαφορετικό πρόσωπο. <&vL·, δια­

φορά και οικουμενικότητα, Κατάρτι, Αθήνα 2000, σ. 58. 

9. Avdela, ό.π. Ειδικότερα, για τον τρόπο που αυτό το πολιτισμικό οικογενειακό 

μοντέλο των «νοικοκυραίων», όπως έχει αποκληθεί από τους ανθρωπολόγους, επηρέαζε 

βιοποριστικές και επαγγελματικές στρατηγικές ανδρών και γυναικών, σε διαφορετικά κοι-



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 185 

Πέρα όμως από τη «συμβατότητα» του κυρίαρχου μοντέλου οικογενεια­

κής αυτονομίας προς την αστική και πολιτική ανισότητα των φύλων, ο απο­

κλεισμός των γυναικών από την πολιτική δεν έπαυε να αποτελεί, όπως έχει 

δείξει η ιστορία των γυναικών στην Ελλάδα (και ευρύτερα στη Δύση), ένα από 

τα στοιχεία που συνθέτουν, κατά τη μετάβαση στη νέα αστική κοινωνία και 

τη διαμόρφωση των μεσαίων στρωμάτων της πόλης, την πολλαπλή υποβά­

θμιση των γυναικών στους κόλπους των στρωμάτων αυτών, τόσο συγκριτικά 

προς τους παραδοσιακούς γυναικείους ρόλους όσο και προς το νέο ρόλο των 

ανδρών. Έχοντας απολέσει τον παλαιό οικονομικό τους ρόλο και την αναγνω­

ρισμένη αξία τους ως παραγωγικών μελών της κοινότητας, περιορισμένες στον 

εξαρτημένο οικογενειακό τους ρόλο, χωρίς ωστόσο ο ρόλος αυτός να διαμεσο-

λαβείται ακόμα από την εξύμνηση του ιδιωτικού χώρου, από το αστικό ιδεώ­

δες της «οικογενειακής οικειότητας και ευδαιμονίας», αποκλεισμένες από το δη­

μόσιο χώρο γενικά, και από την πολιτική ειδικότερα, ορατές πρωτίστως μέσα 

από την «παρασιτική» τους λειτουργία ως όργανα κοινωνικής ανόδου, οι γυ­

ναίκες των μεσαίων αστικών στρωμάτων βιώνουν τις αντιφάσεις της νέας τους 

θέσης" μιας θέσης ευάλωτης και προβληματικής, καθώς δεν μπορούσε να αν­

τλήσει ιδεολογική νομιμοποίηση ούτε από τις παραδοσιακές αξίες αλλά ούτε 

και από τις νέες αστικές αξίες της εργασίας, της παραγωγικότητας και του 

ορθολογισμού. Αυτή η «σαθρότητα» νομιμοποίησης της νέας θέσης των γυναι­

κών, που έκανε να μοιάζει η θέση αυτή ως «αποτέλεσμα, απλά και μόνο της 

κατΐοτερότητας και της ασημαντότητας των γυναικών»,1 0 αποτέλεσε καθορι­

στικό παράγοντα που επέτρεψε σε ορισμένες γυναίκες των στρωμάτων αυτών 

να βιώσουν τη νέα πραγματικότητα ως καταπίεση και αποκλεισμό, διαμορφώ­

νοντας μια συνείδηση φύλου η οποία, ανοίγοντας την πρώτη ρωγμή στην υπό 

διαμόρφωση νέα ιεραρχία των φύλων, εξέφρασε τις απαρχές της συλλογικής 

γυναικείας διαμαρτυρίας. 

Στο πλαίσιο του νεωτερικού συστήματος νομιμοποίησης, αυτό ακριβώς το 

αποσταθεροποιητικό κενό που άφηνε η έλλειψη θετικού καθορισμού της νέας 

θέσης των γυναικών και οι συνέπειες του, ερχόταν να επιτείνει τις αντιφάσεις, 

η επισήμανση των οποίων είναι καθοριστική για το ζήτημα που μας απασχο­

λεί εδώ. Σε αντίφαση προς το αφηρημένο ιδεώδες των πανανθρώπινων δικαιω­

μάτων, που για πρώτη φορά επέτρεπε στις γυναίκες να συγκρίνουν τη θέση 

τους με εκείνη των ανδρών, ο αποκλεισμός τους από το νέο δημόσιο χώρο 

νωνικά περιβάλλοντα, βλ. : E. Avdela, «Genere, famiglia e strategie del lavoro in Grecia», 
Passato e Presente XV/41 (1997) 145-163. 

10. Ελένη Βαρίκα, Η εξέγερση των Κυριών. Η γένεση μιας φεμινιστικής συνείδησης 
στην Ελλάδα 1833-1907, Ίδρυμα Έρευνας και Παιδείας της Εμπορικής Τράπεζας της 
Ελλάδος, Α&ήνα 1987, σ. 140. 



186 Ελένη Φουρναράκη 

του ανεξάρτητου κράτους αναδείκνυε ακριβώς ότι η ουδετερότητα των όρων 

«άνθρωπος» και «πολίτης», όπως και η οικουμενικότητα των αξιών της ελευ­

θερίας και της ισότητας, ήταν θεωρητικές και απευθύνονταν αποκλειστικά στους 

άνδρες.11 Συγχρόνως όμως, είναι ακριβώς αυτός ο θεωρητικά οικουμενικός χα­

ρακτήρας των αξιών της νεωτερικότητας, που άφηνε στο κενό, χωρίς ιδεολο­

γική νομιμοποίηση, τον αποκλεισμό των γυναικών από τα πολιτικά δικαιώ­

ματα: ο αποκλεισμός αυτός δεν θα μπορούσε πλέον να εμφανίζεται ως απλό 

σύμπτωμα της «κατωτερότητας και της ασημαντότητας» των γυναικών. 

Είναι άραγε συμπτωματικό ότι η κατοχύρωση του δημοκρατικού εκλογι­

κού δικαιώματος για όλους τους ενήλικους άνδρες συμπίπτει χρονικά με μια 

πρώτη συγκροτημένη απόπειρα «ορθολογικότερης» νομιμοποίησης της νέας 

κοινωνικής θέσης των γυναικών στο χώρο του ιδιωτικού ; Είναι συμπτωματικό 

ότι την ίδια περίοδο αρχίζει να διαμορφώνεται ένας νέου τύπου κανονιστικός 

λόγος ο οποίος, εκφράζοντας άλλωστε τις ανάγκες της αστικής ιδεολογίας να 

αξιοδοτηθεί η ιδιωτική «σφαίρα» και τα καθήκοντα των γυναικών μέσα σε 

αυτή, επιχειρεί να επαναπροσδιορίσει, με τον πλέον συστηματικό τρόπο, αυτά 

τα καθήκοντα, σε σχέση και αντίθεση προς εκείνα των «μελλόντων πολιτών»; 

Με κεντρικό νοητικό εργαλείο τη «γυναικεία φύση» και με βάση το ιδεώδες 

της μητρότητας, το νέο εγχείρημα βασιζόταν στη νεωτερική βιολογίζονσα ερ­

μηνεία της διαφοράς των φύλων, συμβάλλοντας καθοριστικά στον εξορθολογι-

σμό της κοινωνικής ιεραρχίας μεταξύ των φύλων, και καθιστώντας παράλληλα 

δυσχερέστερη την αμφισβήτηση της. 1 2 Ωστόσο, το όλο εγχείρημα δεν απέκλειε, 

11. Ό.π., σ. 140-141. Όπως επισημαίνει η Β. Βαρίκα, μέσα ακριβώς σε αυτό το 
«κενό» θετικής νομιμοποίησης της θέσης των γυναικών, ορισμένες από αυτές, σε ορισμένες 
συγκυρίες, μπορούσαν, «παίρνοντας στα σοβαρά τη λογική του φυσικού δικαίου που ανα­
φερόταν σε ανθρώπους χωρίς να προσδιορίζει το φύλο τους», ν' αναπτύξουν «ανησυχίες 
αρσενικών πολιτών», ανακαλύπτοντας έτσι τα όρια της υποτιθέμενης οικουμενικότητας των 
νέων αξιών: τι άλλο δηλώνει λόγου χάριν, μέσα ακριβώς στην επαναστατική συγκυρία του 
1862, εκείνη η «απόφασις» γυναικών από το Ναύπλιο να υποβάλουν αίτηση προς το Νο­
μάρχη ζητώντας, «ως μη απάδουσαν εις τους κείμενους νόμους», τη συμμετοχή τους στην 
ψηφοφορία για την εκλογή του νέου βασιλιά των Ελλήνων; Για να λάβουν ως απάντηση, 
μαζί με την απόρριψη της αίτησης τους, τη συμβουλή να απευθυνθούν απευθείας με ανα­
φορά τους στο πρόσωπο της εκλογής τους και να του εκφράσουν τις ευχές τους; Ό.π. (η 
υπογράμμιση είναι της συγγραφέως). 

12. Εκπρόσωποι της ιστορίας των γυναικών και του φύλου έχουν επισημάνει ότι το 
νέο αυτό κανονιστικό εγχείρημα, είτε το συσχετίζουν ευθέως με την καθιέρωση της ανδρι­
κής καθολικής ψηφοφορίας είτε όχι, άρχισε να διαμορφώνεται από τη δεκαετία του 1860 
και εξής — την ίδια περίοδο άλλωστε που μορφωμένες γυναίκες, σε αναζήτηση μιας θετι­
κής ταυτότητας του φύλου τους, αρχίζουν να αρθρώνουν δημόσια το δικό τους λόγο, ατο­
μικά αλλά και συλλογικά, διεκδικώντας έτσι παράλληλα παραδοσιακά ανδρικούς τομείς, 
όπως τα γράμματα, η δημοσιογραφία, η φιλεκπαιδευτική και εθνική δράση, η σωματειακή 
οργάνωση: Ε. Βαρίκα, Η εξέγερση των κυριών, ό.π., σ. 66-71 και 97-112" Ελένη Φουρνα-



Αποκλεισμός των γραικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 187 

αντιθέτως μάλιστα άφηνε ανοιχτή τη δυνατότητα, στο όνομα ακριβώς των 

ιδιαίτερων «γυναικείων» αρετών και καθηκόντων προς το έθνος και την αστική 

κοινωνία, να συγκροτηθεί μια «γυναικεία εκδοχή» του πολίτη: επικεντρωμένη 

όχι στα πολιτικά αλλά στα αστικά δικαιώματα που συνθέτουν την ιδιότητα του 

πολίτη, επικεντρωμένη συνεπώς όχι στο στενά πολιτικό αλλά στο κοινωνικό 

πεδίο, η εκδοχή αυτή έγινε κατεξοχήν αντικείμενο επεξεργασίας και διεκδίκη­

σης από τις ίδιες τις γυναίκες των μεσαίων αστικών στρωμάτων, οι οποίες 

εντούτοις προσέδιδαν τις δικές τους ερμηνείες στο ιδεολόγημα της έμφυλης 

διαφοράς.1 3 

Η κυρίαρχη περιοριστική αντίληψη για την έννοια του πολιτικού και η 

άδηλη αναπαραγωγή των διχοτομιών «δημόσιο/πολιτικό/άνδρας» και «ιδιω­

τικό/κοινωνικό/γυναίκα», δεν επιτρέπουν να ενσωματωθούν στην πολιτική ιστο­

ρία όλες αυτές οι αμφίσημες δυναμικές της μετάβασης στη νεωτερικότητα που 

αναδεικνύει η ιστορία των γυναικών και του φύλου στην Ελλάδα, σε ό,τι αφορά 

την έμφυλη ιεραρχία και τη σχέση της με την πολιτική. Έ τ σ ι δεν μπορεί να 

γίνει η υπέρβαση αφηγήσεων που, στην καλύτερη των περιπτώσεων, αποτε­

λούν χρονικό της γυναικείας απουσίας από την κεντρική πολιτική ή που πε­

ριορίζονται στη διάγνωση του αποκλεισμού των γυναικών από τα πολιτικά 

ράκη, Εκπαίδευση και αγωγή των κοριτσιών. Ελληνικοί προβληματισμοί (1830-1910). 
Ένα ανθολόγιο, Ιστορικό Αρχείο Ελληνικής Νεολαίας - Γενική Γραμματεία Νέας Γενιάς, 
Αθήνα 1987, σ. 31 κ.εξ.· Δ. Σαμίου, ό.π., σ. 166* Avdela, «Between Duties and Rights», 
ό.π.' βλ. επίσης (και για μια συστηματικότερη ανάλυση αυτού του λόγου, και κυρίως της 
βιολογίζουσας ερμηνείας της έμφυλης διαφοράς): Eleni Fournaraki, «Institutrice, Femme 
et Mère»: Idées sur l'Education des femmes Grecques au XIXe siècle (1830-1880), τ. A', 
Διδακτορική διατριβή, Université Faris 7, Παρίσι 1992, σ. 183-246, και της ίδιας, «Περί 
μορφώσεως "χρηστών μητέρων" και εκπαιδεύσεως "μελλόντων πολιτών": έμφυλοι λόγοι 
στην ελληνική εκπαίδευση τον 19ο αιώνα», στο Βάσω Θεοδώρου - Βασιλική Κοντογιάννη 
(επιμ.), Το παιδί στη νεοελληνική κοινωνία, 19ος-20ός αιώνας. Αξίες, αναπαραστάσεις, 
αποτυπώσεις (Πρακτικά Διημερίδας, 4-5 Δεκεμβρίου 1998), Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο 
Θράκης, Σχολή Επιστημών Αγωγής - Επιτροπή Ερευνών, Ε.Λ.Ι.Α., Αθήνα 1999, σ. 73-120. 

13. Για τη γυναικεία εκδοχή του πολίτη, όπως, με κεντρικό άξονα την πατριωτική 
διάσταση του γυναικείου προτύπου της «μητέρας-παιδαγωγού», διαμορφώθηκε μέσα στο 
τελευταίο τέταρτο του 19ου αιώνα, και πριν την εμφάνιση του οργανωμένου φεμινιστικού 
κινήματος του Μεσοπολέμου που προέταξε τη διεκδίκηση της ψήφου, βλ.: Ε. Βαρίκα, Η 
εξέγερση των κυριών, ό.π., σ. 122-123 και 258-260" Αγγελικά Ψαρρά, «Μητέρα ή πολίτις; 
Ελληνικές εκδοχές της γυναικείας χειραφέτησης (1870-1920)», Κέντρο Γυναικείων Μελε­
τών και Ερευνών Διοτίμα, Το φύλο των δικαιωμάτων. Εξουσία, γυναίκες και ιδιότητα του 
πολίτη, Νεφέλη, Αθήνα 1999, σ. 90-107 και της ίδιας, «Επίμετρο: Το μυθιστόρημα της 
χειραφέτησης ή η "συνετή" ουτοπία της Καλλιρρόης Παρρέν», στο Καλλιρρόη Παρρέν, Η 
Χειραφετημένη, Εκάτη, Αθήνα 1999, σ. 407-486. Επίσης: Efi Avdela - Angelika Psar-
ra, «Engendering "Greekness": Women's Emancipation and Irredentist Politics in 
Nineteenth Century Greece», Historia. Journal of the Historical Society of Israel 5 
(2000) 109-121. 



188 Ελένη Φουρναράκη 

δικαιώματα, ενώ και ο αποκλεισμός αυτός δεν μπορεί να «προβληματοποιηθεί», 

θεωρούμενος ως αυτονόητος για τα ήθη και τις αντιλήψεις του 19ου αιώνα, 

τόσο στην Ελλάδα όσο και στην Ευρώπη. Πόσο μάλλον που στην Ελλάδα της 

περιόδου που εξετάζουμε ούτε οι ίδιες οι γυναίκες διεκδίκησαν την ψήφο, του­

λάχιστον όχι τη βουλευτική, ούτε απασχόλησε το ζήτημα την κεντρική πολι­

τική σκηνή. Με αυτά τα δεδομένα, ίσως έχει θεωρηθεί ότι το να τεθεί το ζή­

τημα από εμάς σήμερα αποτελεί «αναχρονισμό», που προβάλλει στο παρελθόν 

προβλήματα και αντιφάσεις, που πιθανότατα δεν εκλαμβάνονταν ως τέτοια. 

Ωστόσο, αν η κυρίαρχη στάση της έρευνας δεν αντιμετωπίζει ως πρόβλημα 

άξιο κάποιας ιστορικής ανάλυσης και ερμηνείας το γεγονός ότι στα I860 θεω­

ρήθηκε πως το δικαίωμα της «καθολικής ψήφου)) δεν αφορά τις γυναίκες, 

κείμενα της εποχής, λόγου χάριν κείμενα συνταγματικού δικαίου, στην από­

πειρα τους να αιτιολογήσουν αυτήν την «εξαίρεσιν», επιτρέπουν την ανάδειξη 

αντιφάσεων και εμφανίζονται πιο εύγλωττα πάνω στο ζήτημα. 1 4 Διαμορφώ­

νοντας όμως τα ερωτήματα της με γνώμονα περισσότερο τις ιστορικές κανο­

νικότητες παρά αντιφάσεις, η παραπάνω στάση τείνει, βάσει της εκ των υστέ­

ρων γνώσης, να ορίζει τι είναι άξιο ή μη να μελετηθεί ιστορικά με άδηλο κρι­

τήριο τι επικράτησε, «δικαιώθηκε», ιστορικά' έτσι, ταυτίζοντας το «ιστορικά 

καταδικασμένο» (εν προκειμένω τη δυνατότητα απόκτησης πολιτικών δικαιω­

μάτων από τις γυναίκες) με το ιστορικά μη σημαντικό, υποτάσσει ταυτόχρονα 

στην προκρούστεια λογική της προόδου την πολυπλοκότητα και αντιφατικότητα 

της κάθε ιστορικής περιόδου ή συγκυρίας. Ενέχοντας τον πράγματι σοβαρό 

κίνδυνο της ιδεολογικής προβολής «εκ των υστέρων» αλλά και «εκ των άνω», 1 5 

14. Από αυτή την άποψη, είναι ενδιαφέροντα και αποκαλυπτικά σχετικά αποσπά­
σματα που παραθέτει ο Γ. Σωτηρέλης στο βιβλίο του [Σύνταγμα και εκλογές, ό.π., σ. 211-
219), μολονότι ο ίδιος, περιοριζόμενος στην περιγραφή αφενός της περιθωριακής για την 
εποχή άποψης υπέρ της γυναικείας ψήφου (όπως του Ν. Ι. Σαρίπολου και του Γ. Χοϊδά) 
και αφετέρου της κυρίαρχης αντίθεσης σε αυτή, δεν προχωράει στην ανάλυση των επιμέρους 
στοιχείων που συγκροτούν αυτή την αντίθεση, λόγου χάριν της διαφορετικής φύσης των 
επιχειρημάτων έτσι δεν αξιοποιείται εν τέλει αυτό το υλικό πέρα από τη διάγνωση του 
πολύ προφανούς —των στερεοτύπων δηλαδή περί ασυμβατότητας των γυναικείων οικιακών 
ρόλων με την πολιτική—, ενώ δεν αξιοποιείται όσο θα ανέμενε κανείς ούτε η εμφανής συ­
σχέτιση αυτού του λόγου με το ζήτημα της καθολικής ψήφου των ανδρών. Εντούτοις, η 
πραγματολογική συμβολή της μελέτης, πλούσια σε πολλά θέματα, παρέχει και σε αυτό το 
ζήτημα ερεθίσματα για περαιτέρω έρευνα. 

15. Για μια ολοκληρωμένη κριτική σε αυτή την, προσφιλή στην πολιτική ιστορία, 
εξελικτική και ταυτόχρονα τελεολογική αντίληψη, η οποία, εμπεριέχοντας την παραδοχή 
ότι «το γεγονός που επικρατεί, μας αποκαλύπτει τη βαθύτερη λογική που κινεί τα νήματα 
της ιστορίας», αφήνει εν τέλει εκτός ιστορικού πεδίου οτιδήποτε δεν επιβεβαιώνει, διακό­
πτει ή δεν είναι προβλέψιμο (σ)τη γραμμική αυτή αλληλουχία και συνέχεια, βλ. Ελένη Βα­
ρίκα, «Εννοιολογήσεις του κοινωνικού και του πολιτικού στην ιστορία», Μνήμων 21 (1999) 
221-236 (η υπογράμμιση είναι της συγγραφέως: σ. 226). 



Αποκλεισμός TOW γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 189 

αυτή η οπτική αδυνατεί ακόμα περισσότερο να προσεγγίσει επαρκώς τις ρευ­

στές και αμφίσημες δυναμικές των δημοκρατικών συγκυριών: συρρικνώνοντας 

ουσιαστικά αυτές τις δυναμικές στην τελική τους έκβαση, αφαιρώντας εκ προοι­

μίου από τον ορίζοντα μιας τέτοιας ιστορικής συγκυρίας οποιαδήποτε δυνατό­

τητα δεν ενέπιπτε στη λύση που επικράτησε, αδυνατεί παράλληλα να αποστα­

σιοποιηθεί επαρκώς από την οπτική εκείνων που τότε επέβαλαν αυτή την λύση. 

Η εμμονή πολλών ερευνητών, παρά την πολύ προφανή ιστορική ανακρίβεια 

που αναπαράγουν, στη θεωρητική «ουδετερότητα» του όρου «καθολική ψηφο­

φορία», εικονογραφεί πιστεύω χαρακτηριστικά όλες αυτές τις λανθάνουσες 

«αδυναμίες»: εκτός από την τυπική ανδροκεντρική οπτική που αναπαράγει 

αποδίδοντας αξιωματικά καθολικότητα στις εμπειρίες των ανδρών, προϋποθέ­

τει αναγνώσεις του παρελθόντος που ταυτίζονται άκριτα με τη «λύση» που 

επικράτησε, εκλαμβάνοντας την, όμοια με τους «μάρτυρες» της εποχής αν όχι 

περισσότερο και από αυτούς, ως αυτονόητη. Σε κάθε περίπτωση, η χρήση του 

όρου «καθολική ψηφοφορία» κλείνει τη συζήτηση, προτού καλά-καλά αρχίσει. 

Αναδεικνύοντας λοιπόν μια σειρά ζητήματα θεωρητικής και μεθοδολογικής 

υφής, το πρόβλημα δεν παύει να υπάρχει: αφορά στη διερεύνηση του νοήματος 

που έχει ο αποκλεισμός των γυναικών από τα πολιτικά δικαιώματα μέσα στη 

δημοκρατική συγκυρία που κατοχύρο^σε τα δικαιώματα αυτά σε όλους τους 

ενήλικους άνδρες. Μια τέτοια προσέγγιση θα επέτρεπε να αναδειχθεί σε όλες 

της τις διαστάσεις η συγκρουσιακή δυναμική που οι δημοκρατικές κατακτή­

σεις προϋποθέτουν σε ό,τι αφορά τους ίδιους τους άνδρες, ή ορθότερα τους 

πλέον αδύναμους εξ αυτών: τι υποδηλώνει άραγε εκείνη η φράση που διαπερνά 

αστραπιαία, μαζί με την αμηχανία που προκάλεσε, την οξεία αντιπαράθεση 

των «πληρεξουσίων» του έθνους το 1864 γύρω από τη συνταγματική κατοχύ­

ρωση της καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας, καθώς ένας εξ αυτών δηλώνει απε­

ρίφραστα ότι «προτιμότεραι αι γυναίκες από τους ακτήμονας, τους αγράμμα­

τους και τους υπηρέτας»; Τι δηλώνει δέκα χρόνια αργότερα, το γεγονός ότι 

ο Ν. Ι. Σαρίπολος, εν όψει προσδοκιών για πιθανή συνταγματική εκτροπή με 

στόχο, μεταξύ άλλων, την εισαγωγή κάποιων περιορισμών στο δικαίωμα ψή­

φου των ανδρών, προχωρά στη δεύτερη έκδοση του συνταγματικού του έργου, 

έχοντας προσθέσει ένα κεφάλαιο υπέρ του δικαιώματος ψήφου των γυναικών; 

Ή αντίθετα, τι δηλώνει, —τόσο στη Β' Εθνοσυνέλευση όσο και σε μεταγενέ­

στερα κείμενα συνταγματικού δικαίου—, η επίκληση του αποκλεισμού των γυ­

ναικών από την πολιτική, προκειμένου να αποδειχθεί το παράδοξο στην επι­

χειρηματολογία των οπαδών του καθολικού δικαιώματος ψήφου των ανδρών 

ότι το δικαίωμα αυτό είναι φυσικό; 

Κι αν ακόμα αγνοήσει κανείς τα προβλήματα θεωρητικής υφής, το ότι η 

γυναικεία ψήφος αποτελεί ένα από τα διακυβεύματα που συγκροτούν τον πο­

λιτικό λόγο, αν όχι την πολιτική πράξη, ανεξάρτητα από τις υπαρκτές πιθα-



190 Ελένη Φουρναράκη 

νότητες απόκτησης αυτού τον δικαιώματος, είναι μια διάσταση που τα πρα­

γματολογικά στοιχεία επιτρέπουν να διαφανεί. 

Τούτη η σκέψη, μαζί με τα παραπάνω ερωτήματα που γεννά το πραγμα­

τολογικό υλικό, αποτελεί μια από τις αφετηρίες αλλά και υποθέσεις της πα­

ρούσης εργασίας. Στο πλαίσιο της αμφισβήτησης της ανδρικής καθολικής ψη­

φοφορίας, όπως αυτή εκφράζεται στη Β' Εθνοσυνέλευση, κυρίως όμως σε με­

ταγενέστερα πολιτειολογικά κείμενα, το ζήτημα της γυναικείας ψήφου, πριν 

ακόμα αποτελέσει διεκδίκηση του οργανωμένου γυναικείου κινήματος του Με­

σοπολέμου, μπορούσε να εμφανίζεται ως ένα από τα ζητήματα που συγκρο­

τούν τα επιχειρήματα αυτής της αμφισβήτησης: για όσους υποστήριζαν τη σχε­

τική αξία των πολιτικών (έναντι των αστικών) δικαιωμάτων και την αναγκαιό­

τητα να τεθούν περιορισμοί στην άσκηση τους, το «φυσικό», άρα το αυτονόη­

το, του αποκλεισμού των γυναικών (όπως και των παιδιών) από αυτά, μπο­

ρούσε να ενισχύει την επιχειρηματολογία τους. Αντίστροφα, η έμφαση στο 

ανορθολογικό του αποκλεισμού των γυναικών, βασικά όσων κατείχαν και δια­

χειρίζονταν ελεύθερα ιδιοκτησία, σε καθεστώς που εξασφάλιζε πολιτική συμ­

μετοχή και στον τελευταίο «αγράμματο» και «ανέστιο», μπορούσε να αναδει­

κνύει πειστικότερα το επίσης ανορθολογικό αυτού του καθεστώτος, υποδεικνύο­

ντας παράλληλα έναν τρόπο για την υπέρβαση του. Το ζήτημα που μας απα­

σχολεί εδώ δεν είναι βέβαια η διάχυση τέτοιων απόψεων, αλλά το ειδικό τους 

βάρος στη συγκρότηση του πολιτικού επιχειρήματος, σε συνάρτηση προς τα 

κοινωνικο-πολιτικά διακυβεύματα τα οποία επιχειρεί να «επιλύσει». 

Ως έκφραση τέτοιων διακυβευμάτων, το πρόβλημα της ευρείας ή μη πο­

λιτικής συμμετοχής των ανδρών, βάζει στο ((παιχνίδι» του πολιτικού λόγου, 

με τον ένα ή τον άλλο τρόπο, εκείνο του αποκλεισμού των γυναικών από τη 

συμμετοχή αυτή. Συμπυκνώνοντας λοιπόν όσα ήδη τέθηκαν στις προλογικές 

επισημάνσεις, η κεντρική αφετηρία και υπόθεση της παρούσης εργασίας, η 

οποία εμπεριέχει και την προηγούμενη, μπορεί να συνοψισθεί επιγραμματικά 

ως εξής. Η υποβαθμισμένη θέση των γυναικών συγκριτικά προς το νέο ρόλο 

των ανδρών εντείνεται και συγχρόνως αποκτά νέα διάσταση καθώς ο ρόλος 

αυτός εδραιώνεται οριστικά με τη συνταγματική καθιέρωση της καθολικής αν­

δρικής ψηφοφορίας το 1864, τόσο «πρώιμη» για τα δεδομένα του συνόλου σχε­

δόν των συνταγματικών κρατών της εποχής. Από την άποψη αυτή, ο απο­

κλεισμός των γυναικών από την «ισοπολιτεία» βρισκόταν σε προφανέστερη 

αντίφαση προς το κυρίαρχο σύστημα νομιμοποίησης, το οποίο άλλωστε βασι­

ζόταν, τουλάχιστον θεωρητικά, στον οικουμενικό χαρακτήρα των αξιών της 

ελευθερίας και της ισότητας. Η αντίφαση αυτή και η ρωγμή που έθετε στο 

σύστημα νομιμοποίησης δε θα μπορούσαν να περάσουν εντελώς απαρατήρητες, 

καθώς, προπάντων, απελευθέρωναν μια δυναμική που ενέτεινε την ανάγκη επα­

ναπροσδιορισμού, εξορθολογισμού, της κοινωνικής σχέσης των φύλων, και του 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 191 

ιεραρχικού της περιεχομένου. Αυτή τη δυναμική —της οποίας άλλωστε μέρος 

είναι ο τρόπος που το ζήτημα της γυναικείας ψήφου χρησιμοποιείται από «πο­

λεμίους» της ανδρικής καθολικής ψηφοφορίας—, επιχειρεί να αναδείξει η εργα­

σία αυτή. Σε αυτό το πλαίσιο, εξετάζει ειδικότερα, στο τελευταίο μέρος, την 

απόπειρα αιτιολόγησης του αποκλεισμού των γυναικών από τα πολιτικά δι­

καιώματα, όταν και όπως αυτή εκφράζεται μέσα από το παράδειγμα κειμένων 

συνταγματικού δικαίου, ως την αυγή του 20ού αιώνα. Και εδώ, το ζητούμενο 

δεν είναι η κατά το δυνατόν εξαντλητική διερεύνηση αιτιολογήσεων ή η «αντι­

προσωπευτικότατα» τους, αλλά η ανάδειξη του επιχειρήματος" κυρίως η ανά­

δειξη της μεταβολής στη φύση του επιχειρήματος, και συνακόλουθα στην απο­

τελεσματικότητα του, στο βαθμό που, καθυστερημένα έστω, ο λόγος του συν­

ταγματικού δικαίου ενσωματώνει τις νεωτερικές εννοιολογήσεις του φύλου, α­

ποδίδοντας πλέον στη βιολογική-ψυχολογική ιδιαιτερότητα της ((γυναικείας 

φύσης» την ετερογένεια των γυναικών προς την πολιτική. 

«Εάν [η ψήφος] ή το ατομικόν δικαίωμα, έπρεπε να επεκταθή και εις τας 

γυναίκας...)) 

Είναι γεγονός ότι στο πλαίσιο των ιδεολογικών αντιπαραθέσεων που προκάλεσε 

το ζήτημα της καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας στη Β' Εθνοσυνέλευση, δεν 

εκφράστηκε προβληματισμός γύρω από την με οιουσδήποτε όρους δυνατότητα 

ή προοπτική απόκτησης πολιτικών δικαιωμάτων από τις γυναίκες ή από τμή­

μα των γυναικών. Ό π ω ς έχει υποστηριχθεί, εκείνη την εποχή, δεδομένου του 

ισχύοντος καταμερισμού των ρόλων των φύλων και της περιθωριακής οικονο­

μικής θέσης των γυναικών, των σχετικών νοοτροπιών, ιδιαίτερα της ελληνικής 

κοινωνίας, αλλά και του γεγονότος ότι πουθενά οι γυναίκες δεν είχαν πολιτικά 

δικαιώματα, μια τέτοια δυνατότητα ή προοπτική μόνο ως αστεϊσμός μπορούσε 

να εκληφθεί και ο αποκλεισμός των γυναικών θεωρήθηκε αυτονόητος.1 6 

Έ χ ε ι εξάλλου επισημανθεί ότι την όποια συζήτηση για τα πολιτικά δι­

καιώματα των γυναικών κάθε άλλο παρά ευνοούσε η ισχυρή παρουσία, μέσα 

αλλά και έξω από τη Β' Εθνοσυνέλευση, αντιλήψεων, οι οποίες, παρά τις δια­

φορές τους, συνέκλιναν προς τον περιορισμό του δικαιότατος ψήφου των αν­

δρών, είτε υποστηρίζοντας γενικότερα τη «μοναρχική» αρχή των αυξημένων 

εξουσιών του Στέμματος έναντι του κοινοβουλίου (λόγου χάριν κατά το πρό­

τυπο του Συντάγματος του 1844) ή/και εκφράζοντας αστικο-φιλελεύθερες εκ­

δοχές, κυρίαρχες άλλωστε τότε στην Ευρώπη: οι εκδοχές αυτές εστιάζονταν 

στην t-σχυρή συνταγματική κατοχύρωση των κλασικών αστικών δικαιωμάτων, 

σε αντίθεση προς τα πολιτικά δικαιώματα' η ικανότητα άσκησης των τελευ­

ταίων ήταν συνάρτηση της ικανότητας ανόδου στην κοινωνική κλίμακα (κατο-

16. Γ. Σωτηρέλης, Σύνταγμα και εκλογές, ό.π., σ. 211-213. 



192 Ελένη Φουρναράκη 

χή ιδιοκτησίας), ενώ η κοινωνική τους επέκταση δεν θα ήταν ωφέλιμη για το 

κοινό καλό, πριν εξασφαλισθεί η «ηθικοποίησις» του λαού.17 Μέσα στη Β' 

Εθνοσυνέλευση, οι φορείς αυτών των αντιλήψεων, μολονότι απέφυγαν να αντι­

ταχθούν ανοιχτά στην καθολική ανδρική ψηφοφορία, πολέμησαν έντονα την 

αναγραφή της στο Σύνταγμα με βασικό επιχείρημα ότι η ψήφος δεν αποτελεί 

ατομικό δικαίωμα ούτε ανήκει στα φυσικά και απαράγραπτα ανθρώπινα δι­

καιώματα, όπως τα αστικά, τα οποία ως «αιώνιες αρχές» οφείλουν να κατο­

χυρώνονται συνταγματικά"18 αντίθετα, η ψήφος αποτελεί «δημόσια λειτουργία» 

ή «μέσον» στην υπηρεσία του κοινού συμφέροντος, «προνομίαν αχώριστον από 

το τεκμήριον της ορθής και σώφρονος χρήσεως», την οποία παραχωρεί η πο­

λιτεία σύμφωνα με τις επιταγές του συμφέροντος αυτού, υποκείμενου στην 

ιστορική μεταβολή.19 Η τάση αυτή —που η απήχηση της στον ελληνικό πο­

λιτικό κόσμο του 19ου αιώνα υπερέβαινε την αριθμητική της έκφραση στη 

συγκεκριμένη συγκυρία μέσα στην οποία ψηφίστηκε το Σύνταγμα του 1864— 

εγγραφόταν ουσιαστικά στη λογική της «τιμηματικής» ψήφου και υποστήριζε 

τον περιορισμό του εκλογικού δικαιώματος με βάση την παροχή εγγυήσεων 

(κατοχή ιδιοκτησίας ή/και γνώση ανάγνωσης και γραφής).20 Η αμφισβήτηση 

του δικαιωματικού χαρακτήρα της ψήφου, και η σύμφυτη με αυτό απόδοση 

«ιδίας θελήσεως» στο έθνος, βλέπε κράτος, σαφώς διακεκριμένης από εκείνη 

του λαού, μολονότι δεν επικράτησαν στο Σύνταγμα του 1864,21 δημιούργησαν 

ωστόσο ένα ιδεολογικό πλαίσιο που δεν ευνοούσε να τεθεί το ζήτημα της γυ­

ναικείας ψήφου: απηχώντας τις κυρίαρχες τότε αντιλήψεις στην Ευρώπη, αυτή 

η διάκριση της «εθνικής» έναντι της «λαϊκής)) κυριαρχίας, προϋπέθετε την επί­

κληση της «οιονεί υπερβατικής μυθοποιητικής οντότητας του έθνους», αποσυν­

δέοντας ουσιαστικά την αντιπροσώπευση από τον λαό και τα συγκεκριμένα 

άτομα που τον αποτελούν, συμπεριλαμβανομένων και των γυναικών, και πα­

ρέχοντας θεωρητική κάλυψη σε πολιτικές περιθωριοποιήσεις* έτσι, «η συντη-

17. Ό.π., σ. 60-68. 

18. Ό.π., σ. 56-60. 

19. Βλ. ενδεικτικά την αγόρευση του Ε. Κόκκινου στη Β' Εθνοσυνέλευση: Επίσημος 

Εφημερίς της Συνελεύσεως, 6/71 (10-12-1864) σ. 563-564 (συνεδρίαση της 25/9/1864). 

20. Γ. Σωτηρέλης, ό.π., σ. 56-63. 

21. Σύμφωνα με τον Γ. Σωτηρέλη και άλλους συνταγματολόγους, η συνταγματική 

διατύπωση (άρθρο 21) ότι «άπασαι αι εξουσίαι πηγάζουσιν εκ του Έθνους», δεν δηλώνει 

την επικράτηση αυτής της αντίληψης: η διατύπωση αυτή, συνδυαζόμενη με άλλα άρθρα 

του Συντάγματος αλλά και με το πνεύμα της Β' Εθνοσυνέλευσης, στην οποία συμμετείχαν 

αντιπρόσωποι όλων των ελληνικών παροικιών, δηλώνει ότι ο όρος «έθνος» εδώ συμβόλιζε 

ακριβώς το ανολοκλήρωτο της εθνικής απελευθέρωσης και όχι μια «πλασματική και αφη­

ρημένη οντότητα», σαφώς διακεκριμένη από το «λαό»· αυτό άλλωστε φανερώνει και το 

γεγονός ότι σε όλη αυτή την περίοδο οι έννοιες «εθνική» και «λαϊκή» κυριαρχία εθεωρούντο 

ταυτόσημες: ό.π., σ. 120-122. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 193 

ρητική μετάπτωση του αστικού φιλελευθερισμού ακύρωσε και στο σημείο αυτό 

τον ανθρωποκεντρικό χαρακτήρα της Γαλλικής Επανάστασης».22 

Οι παραπάνω επισημάνσεις δεν επαρκούν για να αποσαφηνισθεί το πρό­

βλημα του αποκλεισμού των γυναικών από την πολιτεία, αν θυμηθούμε άλλω­

στε ότι ο αποκλεισμός αυτός συνέπεσε ιστορικά με την καθιέρωση της δημο­

κρατίας, αρχής γενομένης από αυτή τη Γαλλική Επανάσταση, ενώ η εξίσου 

αφηρημένη και μυθοποιητική ομοιογένεια της έννοιας «άνθρωπος», δεν εξα­

σφάλιζε στις πολλαπλές εκδοχές του ανθρώπου την αυτοδίκαιη συμμετοχή τους 

στον ορισμό αυτής της έννοιας. Το παράδειγμα της Γαλλικής Επανάστασης 

είναι εδώ χαρακτηριστικό: παρά το γεγονός ότι το ιδεολογικό πλαίσιο και η 

δυναμική της επέτρεψαν στους λίγους έστω οπαδούς της γυναικείας «χειραφέ­

τησης» να θέσουν, στο όνομα των οικουμενικών δικαιωμάτων, την αδικία του 

αποκλεισμού των γυναικών από την πολιτεία, η ταυτόχρονη επίκληση της συμ­

μετοχής των γυναικών σε μια «ειδική» ομάδα, έκανε την επανόρθωση αυτής 

της αδικίας να εμφανίζεται περισσότερο ως προνόμιο παρά ως δικαίωμα" πα­

ράλληλα, μετατόπιζε το πλαίσιο της συζήτησης από τη λογική του φυσικού 

δικαίου που βασίζεται στην ενότητα του ανθρώπινου είδους, στη λογική της 

ετερότητας, η οποία άλλωστε, μέσα στην επαναστατική συγκυρία, επανερμη-

νευόταν στη βάση της σωματικής-βιολογικής διαφοράς των δύο φύλων, θεμε­

λιώνοντας με όρους φυσικής αιτιότητας την «αντινομία» του γυναικείου σώ­

ματος προς το δημόσιο χώρο και την πολιτική.23 Συνεπώς, το πρόβλημα της 

πολιτικής περιθωριοποίησης των γυναικών ετίθετο εξαρχής με διαφορετικούς 

όρους από εκείνο των φτωχών ανδρών που δεν διέθεταν ιδιοκτησία, διαφορο­

ποιώντας συνακόλουθα και τα κριτήρια ενσωμάτωσης των μεν και των δε στην 

πολιτεία.24 

22. Ό.π., σ. 211-212. 
23. Ε. Βαρίκα, «"Αχ, γιατί να γεννηθώ με διαφορετικό πρόσωπο;"», ό.π. 
24. Όπως επισημαίνει η Ε. Βαρίκα, αν η Διακήρυξη του 1789, νομιμοποιώντας τις 

διακρίσεις που στηρίζονταν στο ατομικό επίτευγμα, νομιμοποιούσε ταυτόχρονα τη δυνατό­
τητα όσων κατόρθωναν να τελειοποιηθούν με την ευεργετική επίδραση της εργασίας και 
της παιδείας, να κατακτήσουν και την ιδιότητα του «ενεργού» πολίτη, στην περίπτωση των 
γυναικών, όπως άλλωστε και των εβραίων ή των λεγόμενων «ελεύθερων εγχρώμων», ήταν 
η συμμετοχή τους σε μια ειδική ομάδα που, «ανεξάρτητα από τις ατομικές ικανότητες τους 
ή την περιουσία τους, [...] χρησίμευε ως κριτήριο για να εξεταστεί η δυνατότητα και οι 
τρόποι πρόσβασης τους στο πολιτικό σώμα»: ό.π., σ. 66-67" εξάλλου, οι νεωτερικοί φυσιο­
κρατικοί επαναπροσδιορισμοί της ετερότητας με βάση τη βιολογίζουσα έμφυλη διαφορά 
στη μια περίπτωση και την ανθρωπολογική κατωτερότητα στις άλλες δύο, επέτρεπαν αυτή 
τη «μεταμόρφωση του οικουμενικού δικαίου σε δίκαιο προσήκον στη διαφορετική φύση 
κάθε κοινωνικής ομάδας»: ό.π., α. 80. Για τις εγγενείς αυτές αντιφάσεις του νέου συστή­
ματος νομιμοποίησης της κυριαρχίας, βλ. Ε. Varikas, «Genre et démocratie ou le pa­
radoxe de l'égalité par le privilège», στο Michèle Riot-Sarcey (επιμ.), Démocratie et 
Représentation, Kimé, Παρίσι 1995, σ. 145-162. 

13 



194 Ελένη Φουρναράκη 

Αν τα παραπάνω θέτουν το ζήτημα των εγγενών αντιφάσεων της ((ιστο­

ρικής δημοκρατίας», αναμφίβολα, σε ό,τι αφορά τη φύση των πολιτικών δι­

καιωμάτων, οι εκδοχές του πολιτικού φιλελευθερισμού που αντιτίθονταν στην 

καθολική ανδρική ψηφοφορία, πρόσφεραν θεωρητική κάλυψη για να τεθεί εκτός 

πεδίου συζήτησης η δυνατότητα απόκτησης πολιτικών δικαιωμάτων από τις 

γυναίκες. Ωστόσο, θα μπορούσε κανείς εξίσου βάσιμα να υποθέσει αντιστρό­

φως, ότι η λογική της τιμηματικής ψήφου πρόσφερε ένα πλαίσιο κριτικής του 

αποκλεισμού των γυναικών, ή μάλλον ορισμένων γυναικών, από την πολιτική, 

όπως άλλωστε είχε συμβεί και στα δυτικά πολιτικά πράγματα, κυρίως στη 

Βρετανία. Λιγότερο ανελαστικοί σε αυτό το ζήτημα φιλελεύθεροι παρατηρητές 

των πραγμάτων αυτών, ακολουθώντας το παράδειγμα δυτικών πολιτικών και 

στοχαστών, μπορούσαν να θέσουν ευθέως το ζήτημα. Πρώιμο και σπάνιο βέ­

βαια δείγμα τέτοιας κριτικής, η Πλοντολογία του Ιωάννη Σούτσου: σύμφωνα 

με τον καθηγητή της πολιτικής οικονομίας, αν το εκλογικό δικαίωμα των γυ­

ναικών, όχι όμως και η πλήρης ισοπολιτεία των δύο φύλων, θα μπορούσε σε 

κάθε περίπτωση να κατοχυρωθεί «άνευ βλάβης της οικογενειακής οικονομίας», 

στην περίπτωση ειδικότερα των καθεστώτων τιμηματικής ψηφοφορίας απλώς 

«δεν είναι δίκαιον ν' αποκλείωνται αι γυναίκες, αίτινες παρέχουσι δια της πε­

ριουσίας αυτών, το τεκμήριον τούτο της εκλογικής ικανότητος».25 Ακριβώς η 

λογική της τιμηματικής ψήφου μπορούσε να αποτελέσει θεωρητικά βασική οδό 

για να υποστηριχθεί λοιπόν η πολιτική ικανότητα μίας κατηγορίας γυναικών: 

εκείνων που, σε αντίθεση προς μεγάλο μέρος ανδρικού πληθυσμού, παρείχαν 

τις απαραίτητες εγγυήσεις, δηλαδή κατείχαν ιδιοκτησία ή/και ήταν μορφωμέ­

νες. «Προτιμότεραι αι γυναίκες από τους ακτήμονας, τους αγράμματους και 

τους υπηρέτας» θα πει χαρακτηριστικά στη Β' Εθνοσυνέλευση ο Ε. Κόκκινος, 

επιχειρηματολογώντας κατά της (συνταγματικής κατοχύρωσης της) καθολικής 

ανδρικής ψηφοφορίας' καθησυχάζοντας όμως αμέσως μετά την εθνική αντιπρο­

σωπεία στο άκουσμα μ,ιας τέτοιας άποψης, ο ομιλητής σπεύδει να επισημάνει 

εξίσου χαρακτηριστικά ότι «δεν ομιλούμεν ήδη περί αυτών [των γυναικών] 

αλλά περί γενικωτέρον ζητήματος».26 Η εξαιρετική έστω μεταξύ των ελλήνων 

συνταγματολόγων περίπτωση του Νικόλαου Ι. Σαρίπολου, ο οποίος λίγα χρό­

νια αργότερα θα θέσει ρητά το ζήτημα που είχε υπαινιχθεί ο συνάδελφος του 

το 1864,27 αναδεικνύει και στην ελληνική περίπτωση ότι, θεωρητικά τουλάχι­

στον, «συντηρητικές» εκδοχές της φιλελεύθερης ιδεολογίας δεν απέκλειαν εκ 

προοιμίου τις γυναίκες. 

25. Ιωάννης Α. Σούτσος, Πλοντολογία, τ. Β', Αθήνα 1869, σ. 233. 

26. Επίσημος Εφημερίς της Συνελεύσεως, ό.π., σ. 564 (η υπογράμμιση είναι δική μου). 

27. Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία τον συνταγματικού δικαίου, τ. Β', Αθήνα 1874 

(2η έκδ.). Στις απόψεις του Σαρίπολου επανέρχομαι διεξοδικότερα πιο κάτω. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 195 

Είναι εντούτοις γεγονός ότι στην Ελλάδα και για όλη τη διάρκεια του 

19ου αιώνα, η αμφισβήτηση της πολιτικής ικανότητας των «ακτημόνων», των 

«ανέστιων» και των «αγραμμάτων» δεν θα οδηγήσει στη διαμόρφωση στους 

κόλπους του πολιτικού κόσμου μιας, μειοψηφικής έστω αλλά συγκροτημένης, 

τάσης υπέρ των πολιτικών δικαιωμάτων των γυναικών που θα παρείχαν τις 
t t f t 9ft Γ\ f f t 

απαραίτητες εγγυήσεις για την ασκησή τους/ 0 Ui οποίες αναφορές σε κινή­

σεις ή αντιπαραθέσεις που προκαλούσε στο εξωτερικό το ζήτημα της γυναι­

κείας ψήφου, εμφανίζονται συνήθως ως δυτικό παράδοξο, ξένο προς τα πατρο­

παράδοτα ελληνικά ήθη, και στο οποίο «η σοβαρότης κατ' εξαίρεσιν μόνον 

απαντά». 2 9 Η πολιτική ανικανότητα του συνόλου των γυναικών θεωρήθηκε αυ­

τονόητη. Ί σ ω ς εδώ όμως είναι χρήσιμη η ανάδειξη της αντίστροφης σχέσης 

από εκείνη που έχει επισημανθεί: ακριβώς αυτό το «αυτονόητο» της πολιτικής 

ανικανότητας των γυναικών μπορούσε να προσδώσει ισχυρή ιδεολογική νομι­

μοποίηση στα επιχειρήματα όσων αμφισβητούσαν την καθολική ψηφοφορία 

για τους άνδρες και, κυρίως, τη συνταγματική της κατοχύρωση, σύμφωνα με 

τους όρους με τους οποίους εκφράστηκε η αμφισβήτηση αυτή τόσο το 1864 

όσο και μετά τη ψήφιση του Συντάγματος (λόγου χάριν σε μεταγενέστερα κεί­

μενα συνταγματικού δικαίου). 

Για τους πολέμιους της καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας, ο αποκλεισμός 

των γυναικών προβάλλεται πρωτίστως ως δεδομένο που αποδεικνύει ότι η ψή­

φος είναι «λειτουργία» και όχι φυσικό-ατομικό «δικαίωμα», του οποίου να επι­

βάλλεται κάποια συνταγματική κατοχύρωση. Αλλά, δευτερευόντως, ακόμα κι 

28. Είναι ενδεικτικό το γενικευμένο αίσθημα απειλής που ενέπνεε και αυτή η χαρα­
κτηριστική μετριοπάθεια των εκπροσώπων της «χειραφετήσεως» (όπως αυτή εκφράστηκε 
κυρίως από την Εφημερίδα των Κυριών), οι οποίες, απορρίπτοντας ως «πρόωρη» για την 
ελληνική κοινωνία την άμεση διεκδίκηση των πολιτικών δικαιωμάτων από τις γυναίκες, 
προέτασσαν την πλήρη κατάκτηση το̂ ν αστικών δικαιωμάτων ως προϋπόθεση για την ορθή 
άσκηση των πολιτικών (η Κ. Παρρέν ήταν άλλωστε ενάντια στην καθολική ψήφο των αν­
δρών), θεωρώντας επιβεβλημένη για τις γυναίκες μια διαδικασία προετοιμασίας και προ­
σαρμογής. Αλλά και αυτή η αντίληψη, που νομιμοποιούσε την αντισυνταγματική άποψη 
περί απόδοσης των πολιτικών δικαιωμάτων στις γυναίκες τμηματικά (με κριτήριο την 
εγγραμματοσύνη και πρώτο βήμα τη δημοτική ψήφο) —η οποία άλλωστε ακολουθήθηκε 
και στην πράξη—, δεν θα απασχολήσει μερίδα του πολιτικού κόσμου πριν από τη δεύτερη 
δεκαετία του 20ού αιώνα: Δ. Σαμίου, «Τα πολιτικά δικαιώματα των Ελληνίδων», ό.π., 
σ. 165-167· πρβλ. Α. Ψαρρά, «Μητέρα ή πολίτις;», ό.π. Έως τότε, όπως επισημαίνει 
χαρακτηριστικά η Α. Ψαρρά (σ. 96-97, 105), ήταν «μετρημένοι στα δάκτυλα» οι άνδρες 
υποστηρικτές της μετριοπαθούς αυτής εκδοχής της «χειραφέτησης», συνηθέστατα προσω­
πικοί φίλοι της Κ. Παρρέν (π.χ. ο Κ. Παλαμάς και ο Γρ. Ξενόπουλος), ενώ εξαιρετικές 
ήταν οι πιο ριζοσπαστικές ανδρικές φωνές που υποστήριξαν δημόσια την πλήρη πολιτική 
ισότητα των δύο φύλων, όπως λόγου χάριν ο Βλ. Γαβριηλίδης, προκαλώντας μάλιστα την 
έντονη αντίδραση της Κ. Παρρέν. 

29. Εμμανουήλ Σ. Λυκούδης, Εκλογικός Κώδηξ, Αθήνα 1889, σ. 184. 



196 Ελένη Φουρναράκη 

αν, όπως στην ελληνική περίπτωση, ίσχυε αυτή η κατοχύρωση —λανθασμένα, 

κατά την άποψη τους—, το αυτονόητο της «εξαιρέσεως)) των παιδιών και των 

γυναικών από το εκλογικό δικαίωμα, απετέλεσε μέρος της γενικότερης επιχει­

ρηματολογίας που προβλήθηκε στη Β' Εθνοσυνέλευση (αλλά και σε μεταγενέ­

στερα πολιτειολογικά κείμενα), προκειμένου να επιτευχθεί η υπονόμευση της 

καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας διά του Εκλογικού Νόμου, μέσω διατυπώσεων 

που θα εισήγαγαν προσόντα «τιμηματικής υφής».30 Αυτού του τύπου τα προ­

σόντα του εκλογέως που προτάθηκαν, κι εκείνα τα οποία τελικά εισήχθησαν 

στον νόμο του 1864 (για να απαλειφθούν όμως από εκείνον του 1877), προ­

βλήθηκαν με το επιχείρημα ότι αποτελούν «μερικούς» περιορισμούς του εκλο­

γικού δικαιώματος που δεν αντιβαίνουν στη συνταγματική κατοχύρωση της 

«καθολικής ψηφοφορίας».31 Τη λογική αυτή ήρθε να ενισχύσει, κατά τη συζή­

τηση στη Β' Εθνοσυνέλευση, η επίκληση του κοινού αισθήματος που «εξαιρεί» 

από το εκλογικό δικαίωμα τους ανήλικους αλλά και τις γυναίκες, των οποίων 

η πολιτική ανικανότητα εν προκειμένω, μέσα από αυτή την ταύτιση με τα 

παιδιά, αποδιδόταν, χωρίς ανάγκη περαιτέρω αιτιολόγησης, στην πνευματική 

ανωριμότητα, ενισχύοντας παράλληλα το «φυσικό», δηλαδή το αυτονόητο, του 

αποκλεισμού τους: όπως θα επισημάνει ο Α. Κουμουνδούρος, ακριβώς αυτή η 

διπλή «εξαίρεσις», την οποία ουδείς έθετε υπό αμφισβήτηση παρά το γεγονός 

ότι δεν προβλεπόταν από το σχετικό άρθρο του Συντάγματος, αποδείκνυε πε­

ρίτρανα ότι και αυτό «το δικαίωμα της καθολικής ψηφοφορίας» υπόκειται σε 

κάποιους περιορισμούς «θεωρηθέντας από την κοινωνίαν αναγκαιότατους διά 

την εξάσκησιν, προς το συμφέρον της πατρίδος».32 Έτσι επιχειρήθηκε να νο­

μιμοποιηθεί η δυνατότητα επιβολής, παρά τη συνταγματική καθιέρωση της 

30. Για το ζήτημα αυτό, βλ. Γ. Σωτηρέλης, ό.π., σ. 168-174. 

31. Επίσημος Εφημερίς της Συνελεύσεως, 6/109 (28-1-1865), σ. 869 (συνεδρίαση 

της 22/10/1864). 

32. Ό.π., σ. 868 (πρβλ. και Γ. Σωτηρέλης, ό.π., σ. 213). Ολόκληρο το σχετικό από­

σπασμα από την αγόρευση του υπουργού Α. Κουμουνδούρου, ο οποίος επικαλείται και την 

εξαίρεση των κληρικών από το εκλογικό δικαίωμα, την οποία επίσης δεν αναφέρει η σχε­

τική με την «καθολική ψηφοφορία» διάταξη του Συντάγματος, έχει ως εξής: «Ο κ. Μομ-

φεράτος όστις υποστηρίζει την διάταξιν του Συντάγματος, τον ερωτώ, διατί παραδέχεται 

να εξαιρεθώσιν οι κληρικοί; Δεν είναι και ούτοι πολίται Έλληνες; Σας λέγω και ένα άλλο, 

διατί να μη θέσωμεν και τας γυναίκας; Βλέπετε, Κύριοι, ότι το δικαίωμα της καθολικής 

ψηφοφορίας, το οποίον παρεδέχθησαν αι νεώτεραι κοινωνίαι, υποβάλλεται εις περιορισμούς 

τινας, θεωρηθέντας από την κοινωνίαν αναγκαιότατους δια την εξάσκησιν, προς το συμφέ­

ρον της πατρίδος· διά τούτο, επαναλαμβάνω, γίνονται και διακρίσεις τας οποίας το Σύνταγμα 

δεν προβλέπει" ως π.χ. ως προς τας γυναίκας και τους παίδας τους οποίους το Σύνταγμα δεν 

εξαιρεί και μόλα ταύτα ημείς τους εξαιρούμεν. Εδώ με λέγουν, διότι δεν έχουν τον απαι-

τούμενον νουν να εξασκήσωσιν εν γνώσει τα δικαιώματα των, λέγω, μάλιστα. Νομίζω λοι­

πόν, ότι αυτός ο λόγος [ενν. που επικαλείται ο Μομφεράτος υπερασπιζόμενος τη διάταξη 

περί «καθολικής ψηφοφορίας»] εκλείπει». 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 197 

«δημοκρατικής αρχής», τέτοιων περιορισμών με τη μορφή προσόντων του εκλο-

γέως όπως η «ακίνητος ιδιοκτησία» και το «ανεξάρτητον επιτήδευμα», κατά 

τις διατυπώσεις του κυβερνητικού νομοσχεδίου* διατυπώσεις οι οποίες, αν περ­

νούσαν αυτούσιες, όπως κι αν περνούσε η πρόταση περί εγγραμματοσύνης, ο 

αποκλεισμός δεν θα σταματούσε μόνον στους «ανέστιους», τους «επαίτας» και 

τους «εντελώς υπηρετικόν βίον διάγοντας» (όπως ισχυρίζονταν οι οπαδοί αυ­

τών των προτάσεων).3 3 Αυτή η επίκληση των σιωπηρών, δηλαδή αυτονόητων, 

«εξαιρέσεων)) των παιδιών και των γυναικών από το «καθολικό)) εκλογικό δι­

καίωμα, ερχόταν να προσφέρει πειστικότερη αιτιολόγηση στο όλο εγχείρημα 

περιορισμού του ανδρικού εκλογικού σώματος, επαναφέροντας εμμέσως ως απο­

λύτως προφανή τη λογική της ψήφου ως λειτουργίας: η άσκηση της δεν απέρ­

ρεε ούτε από την ιδιότητα του ανθρώπου ούτε από εκείνη της εθνικότητας (ούτε 

από την απλή κατοχή της ελληνικής ιθαγένειας σύμφωνα με τον συνταγματικό 

ορισμό του έλληνα πολίτη). 3 4 Έτσι , όσο ευρεία και αν ήταν η ψήφος, δεν μπο­

ρούσε κανείς να ισχυρισθεί λογικά, χωρίς να ανατρέψει ριζικά τους όρους της 

συζήτησης, ότι αποτελεί «κοινόν δίκαιον» κάθε ανθρώπου «ζώντος εν τη κοι­

νωνία». Δεν είναι λοιπόν τυχαίο ότι μια ακόμα φορά που η σχέση των γυναι­

κών με τα πολιτικά δικαιώματα ετέθη στη Β' Εθνοσυνέλευση ήταν κατά τη 

διάρκεια της συζήτησης του Εκλογικού Νόμου, προκειμένου να αντικρουσθεί 

33. Γ. Σωτηρέλης, ό.π., 171-174. 

34. Επίσημος Εφημερίς της Συνελεύσεως, ό.π., σ. 867-868 (παρέμβαση βουλευτή 
Ζέρβα και αγόρευση Α. Κουμουνδούρου). Στην ίδια λογική, πρβλ. τις απόψεις των Η. 
Ζέγγελη και Διομήδους Α. Κυριακού σχετικά με το άρθρο 3 του Συντάγματος του 1864, 
το οποίο ορίζει την ιδιότητα του πολίτη βάσει της κατοχής της ελληνικής ιθαγένειας. Ο 
πρώτος αμφισβητεί την έννοια του πολίτη, όπως την ορίζει το εν λόγω άρθρο ή, ορθότερα, 
θεωρεί τον ορισμό πλημμελή, αφού το κριτήριο της «ελληνικής υπηκοότητος» δηλώνει 
«απλώς την ιδιότητα του μέλους του Έθνους», που απαντά «και παρά γυναιξί και παρ' ανη-
λίκοις»· αλλά η έννοια του πολίτη προϋποθέτει την άσκηση του εκλογικού δικαιώματος, το 
οποίο όμως υπόκειται σε περιορισμούς που εξαιρούν τους ανήλικους αλλά και τις γυναίκες 
(όπως θα δούμε πιο κάτω, ο Η. Ζέγγελης θεωρεί ότι οι σχετικές ρυθμίσεις εμπεριέχουν 
ως προσόν του εκλογέως και το φύλο). Ο δεύτερος δεν αμφισβητεί αλλά ερμηνεύει το άρθρο 
διακρίνοντας μεταξύ τους διαφορετικές όψεις της ιδιότητας του πολίτη, με το κεντρικό 
κριτήριο-παράδειγμα ηλικίας /φύλου, προκειμένου να αντικρούσει όσους επικαλούνται το 
άρθρο «υπολαμβάνοντες πάντα άνθρωπον κατάλληλον να καθέξη πολιτικήν τίνα θέσιν»: το 
άρθρο κατοχυρώνει την «αστικήν και κοινωνικήν» ισότητα, εξασφαλίζοντας τα «δημόσια 
δικαιώματα», τα οποία «ανήκουσιν εις πάντας τους Έλληνας, άνευ διακρίσεως γένους και 
ηλικίας»' ως εκ τούτου καθίσταται προφανές ότι η διάταξη δεν αφορά και στα πολιτικά 
δικαιώματα, τα οποία άλλωστε ως «δημόσιαι λειτουργίαι» «χρήζουσιν ειδικών τίνων ικα­
νοτήτων», «εξεικονίζουσι την εξουσίαν» (και ρυθμίζονται από άλλες διατάξεις του Συν­
τάγματος και από ειδικούς νόμους), και συνεπώς το άρθρο δεν κατοχυρώνει την «πολι­
τικήν» ισότητα, που είναι «σχετική»: Ηλίας Δ. Ζέγγελης, Το εν Ελλάδι κρατούν κοινο-
βουλευτικόν δίκαιον, τ. Α', Αθήνα 1906, σ. 109-110 και Διομήδης Κυριακού, Ερμηνεία του 
Ελληνικού Συντάγματος, τ. Α', Αθήνα 1904, σ. 27. 



198 Ελένη Φουρναράκη 

η επιμονή των οπαδών της «καθολικής ψηφοφορίας» να μην εισαχθούν διατυ­

πώσεις εξαιρέσεων που θα παραβίαζαν τη συνταγματική της κατοχύρωση: η 

επιμονή τους αυτή ερχόταν σε σύγκρουση προς τον κοινό νου, εφόσον ουδείς 

διενοείτο ότι θα μπορούσαν να ψηφίζουν τα παιδιά και οι γυναίκες* κατά συ­

νέπεια, κάθε άρνηση της προφανέστατης ανάγκης να υπάρχουν περιορισμοί του 

εκλογικού δικαιώματος, δεν οδηγούσε παρά στη λογική συνεπαγωγή ότι η ψή­

φος βασίζεται «επί των ψυχών» και «τότε πρέπει να έρχωνται όλοι, μικροί 

και μεγάλοι, άνδρες και παιδιά, ίνα ψηφοφορήσωσιν».35 Το ανορθολογικό όμως, 

εξυπακούεται, μιας τέτοιας εκδοχής, δεν έκανε άλλο από το να αποδυναμώνει 

κάθε εμμονή στην «καθαρότητα» των ίσων πολιτικών δικαιωμάτων, εν προ­

κειμένω μεταξύ των ανδρών. 

Μέσα στην ίδια στρατηγική που αποσκοπούσε στην αποδυνάμωση των 

επιχειρημάτων υπέρ της καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας και στη νομιμοποίη­

ση της λογικής της ψήφου ως «λειτουργίας», κείμενα συνταγματικού δικαίου 

προβάλλουν το «ισχυρότατον επιχείρημα» ότι αν «το εκλέγειν βουλευτάς» «ήτο 

ατομικόν δικαίωμα, έπρεπε να επεκταθή και εις τας γυναίκας, τας απολαύου­

σας πάντων των αστικών δικαιωμάτων))' κατά συνέπεια, όταν δεν απαιτούνται 

«προσόντα του εντολέως», δεν πρέπει να αποκλείονται οι γυναίκες.36 Ωστόσο 

το ζητούμενο δεν είναι η υποστήριξη των πολιτικών δικαιωμάτων των γυναι­

κών σε καθεστώς καθολικής ψήφου των ανδρών, αλλά η απονομιμοποίηση της 

τελευταίας: η παραπάνω λογική συνεπαγωγή αναδείκνυε με ενάργεια την ασυ­

νέπεια και τη ρωγμή στη συνοχή του ιδεολογικού οικοδομήματος των οπαδών 

της «καθολικής ψηφοφορίας».37 Τπόρρητα άλλωστε, το αυτονόητο της ισχύου­

σας ιεραρχίας των φύλων, η κατά την κοινή αντίληψη αναγωγή της ιεραρχίας 

αυτής σε μια σταθερή «φυσική» τάξη πραγμάτων, που μόνο εξωφρενική και 

35. Βλ. παρέμβαση Ζέρβα, Επίσημος Εφημερίς της Συνελεύσεως, ό.π., σ. 867. 

36. Δ. Κυριακού, ό.π., τ. Β', Αθήνα 1905, σ. 127. Ας σημειωθεί ότι η παραπάνω 

διατύπωση που υπογραμμίζεται από εμένα, δεν καθιστά σαφές αν ο Δ. Κυριακού εννοεί 

εδώ μόνο τις εκτός γάμου ενήλικες γυναίκες ή τις χήρες, των οποίων η αστική - νομική 

ικανότητα υφίστατο σαφώς λιγότερους περιορισμούς από εκείνη των εγγάμων, ή αν εννοεί 

τις ενήλικες γυναίκες συνολικά, θεωρώντας, όπως και άλλοι νομικοί της εποχής, ότι το 

ισχύον τότε οικογενειακό δίκαιο —τουλάχιστον ως προς το γράμμα του νόμου— μόνο ει­

δικώς έθιγε αυτή την ικανότητα των συζύγων και μητέρων (όπως π.χ. στην περίπτωση 

της προικώας περιουσίας). Για το ρευστό καθεστώς της αστικής-νομικής ικανότητας των 

γυναικών στην Ελλάδα του 19ου αιώνα, το οποίο μπορούσε να καθορίζει και τοποθετήσεις 

στο θέμα της πολιτικής τους ικανότητας, αναφέρομαι διεξοδικότερα στο τελευταίο μέρος 

αυτής της εργασίας. 

37. Πρβλ. Ε. Σ. Λυκούδης, Εκλογικός Κώδηξ, ό.π., σ. 73: «Αν δε ο εκλογεύς ασκή 

ίδιον προσωπικόν δικαίωμα, και ουχί εντολήν, τότε οι ανήλικοι, αι γυναίκες και πάντες 

εν γένει οι μη δυνάμενοι να ασκήσωσι το δικαίωμα της ψήφου απ' ευθείας μένουσιν αναντι-

προσώπευτοι; Το εκλέγειν όθεν είναι λειτούργημα [...]». 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 199 

((γελοία» μπορούσε να εμφανίζει την ιδέα της συμμετοχής των γυναικών στην 

πολιτική, συνηγορούσε υπέρ του μη ορθολογικού και αυθαίρετου της αντίληψης 

των πολιτικών δικαιώματος ως φυσικών και αναπαλλοτρίωτων δικαιωμάτων 

του ανθρώπου. Τέλος, θα μπορούσε κανείς να υποθέσει ότι, εμμέσως πλην σα­

φώς, υποδεικνυόταν η εν δυνάμει απειλή της ισχύουσας ιεραρχίας των φύλων, 

εφόσον στην ακραία της συνέπεια η παραπάνω αντίληψη δεν θα οδηγούσε παρά 

στην επέκταση των δικαιωμάτων αυτών και στις γυναίκες: μήπως το ζήτημα 

δεν είχε τεθεί και στην πράξη —όπως υπενθυμίζεται με χαρακτηριστικές ανα­

φορές στη Γαλλική Επανάσταση και σε κείνη του 1848— σε δημοκρατικές 

επαναστατικές συγκυρίες;3 8 Ας σημειωθεί άλλωστε ότι από το 1870 και εξής, 

αυτές οι επικλήσεις του δυτικού παραδείγματος προς αποφυγήν αρθρώνονται στο 

φόντο του οργανωμένου γυναικείου κινήματος για την ψήφο, ιδιαίτερα στις 

Η.Π.Α. και στην Αγγλία, όπου το κίνημα διαθέτει οπαδούς στον πολιτικό κόσμο 

και γνωρίζει ορισμένες, μεμονωμένες έστω, κατακτήσεις στον τομέα αυτό. 3 9 

Τούτη τη διαφαινόμενη δυναμική στη Δύση επικαλείται στα 1874, θετικά 

όμως αυτή τη φορά, ο Ν. Ι. Σαρίπολος στη δεύτερη έκδοση της Πραγματείας 

τον συνταγματικού δικαίου. Εκφράζοντας και αυτός το ρεύμα αμφισβήτησης 

της «αθρόας» απονομής της καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας στην Ελλάδα (και 

της συνταγματικής της κατοχύρωσης), υποστηρίζει στο έργο του τη σταδιακή 

διεύρυνση του εκλογικού δικαιώματος με κριτήριο την εγγραμματοσύνη, ώστε 

της ψήφου των «αμυμόνων» να μην επικρατούν εκείνες των «χυδαίων και αμα­

θών». 4 0 Επαναπροσδιορίζοντας τους περιορισμούς του εκλογικού δικαιώματος 

38. Βλ. ενδεικτικά, Δ. Κυριακού, ό.π., τ. Β', σ. 127. 
39. Αναφέρω ενδεικτικά τις πρωιμότερες εξ αυτών: στην Αγγλία, μετά την ευρεία 

καμπάνια των ετών 1865-1867, η οποία, εν όψει της εκλογικής μεταρρύθμισης, έφερε στο 
κοινοβούλιο το ζήτημα της γυναικείας ψήφου, κατοχυρώθηκε το 1869 η δημοτική ψήφος 
για τις γυναίκες αρχηγούς οικογενειών που είχαν τα ίδια περιουσιακά προσόντα με τους 
άνδρες εκλογείς* ένα χρόνο αργότερα, μπορούσαν τόσο να ψηφίζουν όσο και να εκλέγονται 
στα τοπικά σχολικά συμβούλια, ολοκληρώνοντας έτσι ένα πρώτο βήμα θεσμικής εισόδου 
στην πολιτική. Την ίδια περίοδο στις Η.Π.Α., οι δύο μεγαλύτερες γυναικείες οργανώσεις 
για την ψήφο ξεκινούν συστηματική πίεση τόσο σε ομοσπονδιακό όσο και σε πολιτειακό 
επίπεδο, όπου η διενέργεια δημοψηφισμάτων σε 17 πολιτείες ως τις αρχές του 20ού αιώνα, 
έδωσε τα πρωτεία στην πολιτική χειραφέτηση των γυναικών στις πολιτείες του Κολοράντο 
και του Αϊντάχο, το 1893 και το 1896, αντίστοιχα. Τη μεγαλύτερη όμως αίσθηση στην 
κοινή γνώμη της Αμερικής αλλά και της Ευρώπης, προκάλεσε η εξαιρετικά πρώιμη κατο­
χύρωση της γυναικείας ψήφου σε δύο δυτικές περιοχές (όχι ακόμα πολιτείες) των Η.Π.Α., 
το Γουαϊόμινγκ, το 1869 και τη Γιούτα, το 1870. Βλ. σχετικά: Sandra Stanley Holton, 
«Women and the vote», στο June Purvis (επιμ.), Women s History: Britain, 1850-
1945, University College London Press, Λονδίνο 1995, σ. 280-282 και Olive Banks, 
Faces of Feminism. A Study of Feminism as a Social Movement, Basil Blackwell, 
Οξφόρδη 1986, σ. 34-40 και 118-138. 

40. Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία, ό.π., τ. Β', σ. 143-144. 



200 Ελένη Φουρναράκη 

που είχε θέσει, στην πρώτη έκδοση της Πραγματείας το 1851,41 ο έλληνας 

συνταγματολόγος καταλήγει να προβάλει την κατοχή απολυτηρίου δημοτικού 

σχολείου ως προϋπόθεση συμβατή, όπως πίστευε, με το σύνταγμα, η οποία θα 

εξασφάλιζε επωφελώς για τον «εκλογικόν σύλλογον» τη σταδιακή ενσωμάτωση 

σε αυτόν όλου του φάσματος των ασκούντων «έντιμον βιοποριστικόν έργον», 

ενώ η εμμονή του στον αποκλεισμό όσων δεν διαθέτουν «μόνιμον κατοικίαν», 

δηλαδή του ποικίλου κινητικού τμήματος του πληθυσμού, εκδηλώνει κατά τρό­

πο πιο άμεσο και απόλυτο τα ταξικά του κριτήρια.42 Ταυτόχρονα, μέσα σε 

αυτό το ιδεολογικό πλαίσιο, ο έλληνας συνταγματολόγος κάνει κυριολεκτικά 

στροφή στο ζήτημα των πολιτικών δικαιωμάτων των γυναικών: υποστηρίζει 

τώρα την πολιτική τους ικανότητα, βάσει της αστικής-νομικής τους ικανότη­

τας, ουσιαστικά δηλαδή βάσει της κατά νόμον περιουσιακής αυτοτέλειας της 

συζύγου, εφόσον βέβαια αυτή διέθετε προσωπική (μη προικώα) περιουσία ή 

εισόδημα. Έθετε έτσι με τρόπο πολύ πιο ρητό και ιδεολογικά συνεπή ως προς 

το φιλελευθερισμό του, τους οπαδούς της «πανδήμου ψηφοφορίας» ενώπιον των 

αντιφάσεων τους: «[...] επειδή η γυνή, είτε ως έχουσα ιδιοκτησίαν συνεισφέρει 

εις τα δημόσια βάρη, είτε ως εργάτις συντελεί εις την πρόοδον της κοινωνίας, 

επί τίνι λόγω αποστερείν αυτήν ψήφου, καίπερ τοιαύτην έχοντος ανδρός ήττον 

41. Αντίθετα προς την έκδοση του 1874, σε εκείνη του 1851 οι σχετικές με το «ανε-

ξάρτητον» του επαγγέλματος, βλέπε του «φρονήματος», διατυπώσεις απέκλειαν ρητά από 

το εκλογικό σώμα, σύμφωνα άλλωστε και με τις ισχύουσες συνταγματικές ρυθμίσεις του 

1844, τους υπηρέτες ως άμεσα εξαρτώμενους από τους κυρίους τους με τους οποίους και 

«συνοικούσι»· εξάλλου, το τίμημα που ίσχυε σε άλλες χώρες δεν θεωρείται ως «αντιβαίνον 

προς την κοινήν των πολιτών ισότητα»: Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία του Συνταγματικού 

Δικαίου, τ. Α', Αθήνα 1851, σ. 309-316. 

42. Κατά το Σαρίπολο, και πολλούς άλλους συγχρόνους του, η εγγραμματοσύνη ήταν 

«ο μόνος εισαγώγιμος όρος εν τω εκλογικώ νόμω χωρίς του παραβλαφθήναι ποσώς» τη 

συνταγματική διάταξη περί «καθολικής ψηφοφορίας», ενώ δεδομένου ότι «η δημοτική εκ-

παίδευσις τοις πάσιν εστί προσιτή», ο όρος αυτός «αποβάλλει την κατά πρώτον φαινομένην 

όψιν του ολιγαρχικού»: Πραγματεία (1874), ό.π., σ. 167. Στην ουσία όμως, οι παλαιότε­

ρες τιμηματικής υφής διατυπώσεις του Σαρίπολου, συμπυκνώνονται τώρα στο προσόν της 

εγγραμματοσύνης, μειώνοντας δραστικά σε σχέση προς τις ισχύουσες συνταγματικές ρυ­

θμίσεις το εκλογικό σώμα, παρά το γεγονός ότι η υπαρκτή δυναμική διάδοσης της στοιχειώ­

δους εκπαίδευσης επέτρεπε την, έστω αργή, διεύρυνση του. Ο Σαρίπολος δεν απέκλειε και 

την προσωρινή επιβολή τιμήματος, για το περιορισμένο διάστημα μιας δεκαετίας που θεω­

ρούσε τότε υπεραρκετό (!) για να γενικευθεί η στοιχειώδης εκπαίδευση στην Ελλάδα (ό.π., 

σ. 179). Και στις δύο εκδόσεις της Πραγματείας, σταθερά αποκλεισμένοι από το εκλογικό 

δικαίωμα ήταν οι «αλήτες» και οι «φυγόπονοι», αλλά και οι «νομάδες», πάσης φύσης με­

τακινούμενοι πληθυσμοί, που, κατά τον Σαρίπολο, μη συνδυάζοντας την ατομική ιδιοκτη­

σία με τη μόνιμη εγκατάσταση, δεν συμμερίζονταν, όπως η «μέση τάξις των πολιτών», 

την ανάγκη διατήρησης της τάξης, αν δεν συνιστούσαν και απειλή γι' αυτήν: βλ.σχετικά 

την ανάλυση του Αθ. Μποχώτη, Η ριζοσπαστική δεξιά, ό.π. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 201 

μεν αυτής φορολογουμένου, έλαττον δε συντελούντος εις την ευημερίαν της 

πολιτείας;». 4 3 

Η στάση αυτή δεν μπορεί να ερμηνευθεί επαρκώς βάσει γενικών αναφο­

ρών στην πίστη του Ν. Ι. Σαρίπολου «στην ορθολογική και ηθική φύση του 

ανθρώπου»,4 4 αφού η πίστη αυτή, παραδόξως, δεν είχε επιτρέψει νωρίτερα στο 

συνταγματολόγο να υιοθετήσει τις ίδιες απόψεις στο ζήτημα των πολιτικών, 

και όχι μόνο, δικαιωμάτων των γυναικών: στην πρώτη έκδοση της Πραγμα­

τείας του, ο συνταγματολόγος κατέτασσε τις γυναίκες μαζί με τα παιδιά με­

ταξύ εκείνων που, «κοινωνούντων μεν της κυριαρχίας αδυνατούντων δε να εκ-

φέρωσιν γνώμην», χρειάζονται «εντολοδόχον» για την εκπροσώπηση των συμ­

φερόντων τους. 4 5 Επίσης, λίγα χρόνια νωρίτερα, στο «Τπόμνημά» του για την 

εκπαίδευση που δημοσιεύτηκε το 1865, αμφισβητούσε για τα κορίτσια, ιδιαί­

τερα εκείνα των λιγότερο εύπορων οικογενειών, την αναγκαιότητα, άρα και το 

δικαίωμα, σε μια ανώτερη του δημοτικού σχολική ένταξη, εκφράζοντας όλα τα 

στερεότυπα της κινδυνολογίας που συνόδευε την εμφάνιση και ανάπτυξη του 

νεωτερικού αστικού θεσμού των «ανώτερων)) (ιδιωτικών) παρθεναγωγείων, μο­

ναδικής ωστόσο δυνατότητας για μια «μέση» γυναικεία εκπαίδευση.4 6 Ο ίδιος 

43. Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία (1874), ό.π., σ. 160. 
44. Αθ. Μποχώτης, ό.π. 
45. Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία (1851), ό.π., τ. Α', σ. 307. Σε άλλο σημείο (σ. 312) 

αναφέρει ως προσόν του εκλογέως το φύλο, δια στόματος όμως του «θερμότατου δημοκρά-
του» Λαμαρτίνου: «ανάγκη να ήναι ο εκλογεύς ανήρ καθ' όλην την έκτασιν και καθ' όλην 
την ευγενή της λέξεως ταύτης σημασίαν». 

46. Είναι κυρίως οι ακραίες εκφράσεις αυτής της κινδυνολογίας στο Σαρίπολο, που 
έθεταν εν αμφιβάλω το δικαίωμα των γυναικών στη σχολική ένταξη: οδηγούμενος από το 
«αλάνθαστον συμπέρασμα ότι αι χειρότεροι σύζυγοι και μητέρες γίνονται εκείναι, όσαι εν 
τοις Παρθεναγωγείοις εξετράφησαν», καταλήγει ότι η αγωγή των κοριτσιών εν γένει πρέ­
πει «ν' αρχίζη και να τελειώνη δια της διδασκαλίας του καθήκοντος». Όσο για τον κύριο 
στόχο της κριτικής του, τα κορίτσια μιας ταπεινότερης κοινωνικής καταγωγής που, έχοντας 
πρόσβαση στο θεσμό ως «εξωτερικές» (ή ως «υπότροφες» στην περίπτωση του παρθενα­
γωγείου-διδασκαλείου της Φιλεκπαιδευτικής Εταιρείας), συνεκπαιδεύονταν με τα κορίτσια 
των ανώτερων τάξεων: απαξιώνοντας να «σπιλώσωσι τας εαυτών χείρας» που η «μακρά 
αχρηστία κατέστησεν αβροτέρας», «εώσαι χαίρειν τον οίκον τρέπονται αι πολλαί [...] εις 
τον άτιμον των εταίρων βίον»: Ν. Ι. Σαρίπολος, «Τπόμνημά περί του κατωτέρου κλήρου 
και περί εκπαιδεύσεως προς τον επί της Παιδείας ΐπουργόν», Πανδώρα ΙΣΤ' (1865-1866) 
110-112 (ολόκληρο το σχετικό απόσπασμα δημοσιεύεται στο: Ε. Φουρναράκη, Εκπαίδευση 
και αγωγή, ό.π., σ. 179-180). Μέσω αυτής της κινδυνολογίας, και κυρίως μέσω της κα­
ταγγελίας των πρακτικών κοινωνικής ανόδου, ο Σαρίπολος μπορούσε να νομιμοποιήσει το 
διακηρυγμένο στόχο του: την αναγκαιότητα περαιτέρω αναβάθμισης της «ανατροφής» των 
κοριτσιών, στους κόλπους όμως κυρίως της οικογένειας και υπό την επιτήρηση των μητέ­
ρων τη μόνη λύση που θα μπορούσε να διαφυλάξει την ανάλογη προς την κοινωνική τους 
τάξη «δίαιταν», κύριο διακύβευμα όλης αυτής της κριτικής, πιστεύω. Ίσως γι' αυτό δεν 
διστάζει, στη δεύτερη έκδοση της Πραγματείας του, στην οποία όπως είδαμε υπερασπί-



202 Ελένη Φουρναράκη 

άνθρωπος υπεραμύνεται τώρα της πολιτικής ικανότητας των γυναικών, με μια 

αξιοσημείωτη «φιλογυνική» μεταστροφή, την οποία ίσως δεν επαρκούν να εξη­

γήσουν ούτε οι επαναπροσδιορισμοί των κριτηρίων του εκλογικού δικαιώματος 

που επιχειρεί ούτε οι εμφανείς «στρατηγικές» συνέπειες της ενσωμάτωσης των 

γυναικών στον «εκλογικόν του σύλλογον» — και των επιχειρημάτων που χρη­

σιμοποιεί για να τη στηρίξει, στα οποία και επικεντρώνομαι εδώ. Απαιτεί ει­

δική βιογραφική έρευνα, που υπερβαίνει τους στόχους αυτής της εργασίας, και 

η οποία, ενσωματώνοντας μια συστηματική και σφαιρική ανάλυση της ιδεολο­

γικοπολιτικής φυσιογνωμίας του Ν. Ι. Σαρίπολου, θα μπορούσε ενδεχομένως 

να διερευνήσει αντιφάσεις αυτής της φυσιογνωμίας ή να απαντήσει σε ευρύ­

τερα ερωτήματα που, κι αν γεννώνται από την ανάλυση μου, εντούτοις δεν 

αποσαφηνίζονται επαρκώς. Πρέπει όμως να σημειωθεί εδώ ότι στις αρχές της 

δεκαετίας του 1870, ο Ν. Ι. Σαρίπολος δημοσιεύει κι άλλα κείμενα με «φιλο-

γυνικό» περιεχόμενο,47 που, παρά την κριτική στον ανδρικό «δεσποτισμό», 

εναρμονίζονται σε γενικές γραμμές με τον παιδαγωγικό κανονιστικό λόγο της 

εποχής, ο οποίος, εκφράζοντας τις νέες ανάγκες και ευαισθησίες της αστικής 

ιδεολογίας, αναδεικνύει την αναγκαιότητα αναβάθμισης των οικιακών ρόλων 

των γυναικών, και της ιδιαίτερης παιδείας που θα τους επιτρέψει να εκπληρώ­

σουν αποτελεσματικά αυτούς τους ρόλους. Θα μπορούσε να ισχυρισθεί κανείς 

—με κάθε επιφύλαξη μελλοντικής έρευνας— ότι ο έλληνας συνταγματολόγος, 

υποστηρίζοντας τα πολιτικά δικαιώματα των γυναικών, επιλέγει μια διαφο­

ρετική (από την κυρίαρχη) εκδοχή, για να υποστηρίξει την ίδια βασική ανάγκη 

εξορθολογισμού των έμφυλων σχέσεων μέσα στο ισχύον πρότυπο της αστικής 

οικογένειας: και τούτο, στο βαθμό που, όπως θα δούμε, η επιχειρηματολογία 

ζεταα τα πολιτικά δικαιώματα των γυναικών, να περιλάβει, μαζί με το μεγαλύτερο μέρος 
του «Υπομνήματος», σχεδόν αυτούσια την κριτική στις ισχύουσες πρακτικές της γυναικείας 
εκπαίδευσης. Τώρα όμως έχει απαλείψει εντελώς ορισμένες εκφράσεις ακραίας κινδυνολο­
γίας ή έχει απαλύνει άλλες" συγχρόνως, διευκρινίζει ότι το ζήτημα των ίσων δικαιωμάτων 
των δύο φύλων «δείται φιλοσοφικής μελέτης», ότι το εξετάζει σε άλλο σημείο του έργου 
του, και ότι, εφόσον αλλάξουν τα κοινωνικά δεδομένα, όλες οι ιδέες του περί εκπαιδεύσεως 
του «άρρενος φύλου», «αι αυταί και περί το θήλυ την εφαρμογήν έξουσι»: Πραγματεία, 
ό.π., τ. Δ', Αθήνα 1785, σ. 378. 

47. Στα κείμενα αυτά, στα οποία μάλιστα παραπέμπει στην Πραγματεία, δεν εξε­
τάζει την ισοπολιτεία των φύλων. Ελέγχοντας ιστορικές όψεις της γυναικείας υποτέλειας, 
επικρίνει τον εγωιστικό ((δεσποτισμό» των ανδρών, αντίθετο τόσο προς το φυσικό δίκαιο 
όσο και προς τα σχετικά ανθρωπιστικά διδάγματα της (ιουδαιο)χριστιανικής παράδοσης, η 
οποία, με αυτό το κριτήριο, συνιστά την κατεξοχήν αφετηρία της πορείας προς την πρόοδο 
του δυτικού πολιτισμού: Νικόλαος Ι. Σαρίπολος, «Σχεδίασμα περί της κατά διαφόρους τό­
πους και χρόνους καταστάσεως της γυναικός», περ. Αθήναιον, τ. Α' (1872), Αθήνα 1873, 
σ. 53-69 και 130-139" του ίδιου, Περί τον παρελθόντος και τον μέλιτος της ελενθερίας, 
Αθήνα 1872. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 203 

του υπέρ της ψήφου των γυναικών, όχι μόνο αποσκοπεί στην ανάδειξη της 

συμβατότητας της με τους καθιερωμένους γυναικείους ρόλους, αλλά αποδίδει 

σε αυτή την ψήφο, πλάι σε κείνη του συζύγου, μια δυνατότητα αποτελεσμα­

τικότερης, δηλαδή ηθικότερης, εκπροσώπησης της «κοινής» οικογενειακής υπό­

θεσης και ταυτόχρονα μια διάσταση αναμόρφωσης των συζυγικών σχέσεων 

μέσα στην ισχύουσα έμφυλη οικογενειακή ιεραρχία' και δι' αυτών, μια διάστα­

ση ηθικοποίησης ευρύτερα του εκλογικού σώματος, ζήτημα κρίσιμο σε καθε­

στώς «πανδήμου ψηφοφορίας».48 

Ανεξάρτητα πάντως από το αν η «φιλογυνική» αυτή μεταστροφή μπορεί 

να εναρμονίζεται κατά τρόπο πειστικό με την ευρύτερη ιδεολογία του Ν. Ι. 

Σαρίπολου, στο εγχείρημα του μπορεί κανείς να διακρίνει μια δυναμική πολι­

τικής σκοπιμότητας, πρώιμη και περιθωριακή ακόμα τότε, σύμφωνα με την 

οποία η επέκταση του δικαιώματος της ψήφου σε ορισμένες κατηγορίες γυναι­

κών θα μπορούσε να λειτουργήσει ως «θεραπευτικό» μέσο των «δεινών» της 

καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας. Είναι άλλωστε ενδεικτικό ότι η δεύτερη έκ­

δοση της Πραγματείας έγινε σε μια συγκυρία κατά την οποία ο έλληνας συν­

ταγματολόγος είχε εκτιμήσει ότι η κοινοβουλευτική πλειοψηφία που διέθετε ο 

πολιτικός του «προστάτης» Δημήτριος Βούλγαρης επέτρεπε τη σύγκληση εθνο­

συνέλευσης για την αναθεώρηση του συντάγματος και την άμεση θεραπεία των 

παραπάνω αλλά και άλλων συνταγματικών ((δεινών».49 Αν όμως το εν λόγω 

εγχείρημα του Ν. Ι. Σαρίπολου έχει μια ιδιαίτερη σημασία, που κατεξοχήν μας 

ενδιαφέρει εδώ, είναι ότι μην διστάζοντας, αντίθετα προς την πλειοψηφία των 

ομοϊδεατών του, να διατυπώσει ρητά ως πρόβλημα τον αποκλεισμό των γυ­

ναικών από τα πολιτικά δικαιώματα σε καθεστώς «καθολικής ψηφοφορίας», 

ακριβέστερα ως αδικία που δεν μπορεί να στηριχθεί ορθολογικά, συνέβαλε κα­

θοριστικά στην ανάδειξη και αποσαφήνιση του προβλήματος. Με αυτή την 

οπτική επιχειρούμε εδώ μια εκτενέστερη αναφορά στην επιχειρηματολογία του 

έλληνα συνταγματολόγου, σε σχέση με μια βασική πηγή της, ορισμένες ιδέες 

48. Έχει άλλωστε επισημανθεί, αν και χωρίς να συσχετισθεί με την υπεράσπιση της 
γυναικείας ψήφου, ότι κατά τον Σαρίπολο, η κρίσιμη αυτή ανάγκη ηθικοποίησης του λαού, 
με άλλα λόγια η οικείωση με το σεβασμό στην ιεραρχική οργάνωση των κοινωνικών σχέ­
σεων, επιφορτίζει με έναν ισχυρό πολιτικό-διαπαιδαγωγητικό ρόλο το σχολείο και την εκ­
κλησία, δηλαδή τον δημοδιδάσκαλο και τον κληρικό, αλλά και το βασικό θεσμό διατήρησης 
της συνοχής της κοινότητας, την οικογένεια: Αθ. Μποχώτης, ό.π. 

49. Αθ. Μποχώτης, ό.π. Είναι γνωστές οι συντηρητικές αντιλήψεις του Ν. Ι. Σαρί­
πολου σε ορισμένα ζητήματα, όπως η υποστήριξη μιας κληρονομικής βασιλείας με ισχυρό 
έλεγχο στην εκτελεστική εξουσία ως κεντρικής ενοποιητικής και σταθεροποιητικής λει­
τουργίας στο κοινοβουλευτικό καθεστώς ή η απόρριψη της ύπαρξης της «μονήρους» και 
εκλεγμένης Βουλής (ό.π.)· άλλωστε, στη Β' Εθνοσυνέλευση, είχε εκφραστεί υπέρ των εκτε­
ταμένων προνομιών του Στέμματος και της ύπαρξης Γερουσίας ή (ελλείψει αυτής) της ίδρυ­
σης Συμβουλίου της Επικρατείας: Γ. Σωτηρέλης, ό.π., σ. 134, 137-138, 164. 



204 Ελένη Φουρναράκη 

του άγγλου φιλόσοφου Τζον Στιούαρτ Μιλλ, γνωρίζοντας εντούτοις πως οποια­

δήποτε απόπειρα σύγκρισης των ιδεών αυτών με τις επαναδιατυπώσεις του Ν. 

Ι. Σαρίπολου, ανοίγει σύνθετα ζητήματα, στα οποία δεν είναι δυνατόν να εμ­

βαθύνουμε εδώ. 5 0 

((Επί τίνι λόγω αποστερείν αυτήν ψήφου;» 

Ως βασικό γενικό επιχείρημα υπέρ των πολιτικών δικαιωμάτων των γυναικών, 

ο Ν. Ι. Σαρίπολος προβάλλει αφενός τη διευρυνόμενη συμμετοχή των γυναικών 

στην εργασία, στη μόρφωση και εν γένει στην κοινωνική πρόοδο. Αφετέρου, 

την κατοχή ιδιοκτησίας και τη —νομική προφανώς— δυνατότητα να τη δια­

χειρίζονται ελεύθερα, όχι μόνο οι ανύπανδρες ή οι χήρες, αλλά και οι έγγαμες, 

εφόσον διαθέτουν εξώπροικη περιουσία ή εισοδήματα. Ό λ α αυτά κατά τον έλ­

ληνα συνταγματολόγο δηλώνουν ότι στις σύγχρονες κοινωνίες έχουν πλέον δια­

μορφωθεί οι προϋποθέσεις ώστε και οι γυναίκες, όπως ακριβώς και οι άνδρες, 

να αναπτύσσουν άμεσο ενδιαφέρον για την πολιτική* συνεπώς, αναρωτιέται, 

για ποιο λόγο να μην απολαμβάνουν και αυτές της ιδιότητας του πολίτη: 5 1 

Μέσα από μια επιχειρηματολογία που αντλείται, ακόμα και σε επίπεδο φρα­

στικών διατυπώσεων, από εκείνη του Τζον Σ. Μιλλ στο Περί αντιπροσω­

πευτικής κυβέρνησης,52 η «αποκατάστασις» των γυναικών στα πολιτικά δι-

50. Γενικότερα για την υποδοχή των ιδεών του άγγλου φιλόσοφου στην Ελλάδα, 
όπως αυτή εκφράστηκε κυρίως κατά τη Β' Εθνοσυνέλευση, βλ. Paschalis Μ. Kitromi-
lides, «European Political Thought in the Making of Greek Liberalism: The Second 
National Assembly of 1862-1864 and the Reception of John Stuart Mill's Ideas in 
Greece», Parliaments, Estates and Representation 8/1 (Ιούνιος 1988) 11-21. 

51. «[...] τυγχάνει γαρ η νυν γυνή μάλλον ελευθερίου αγωγής και οσημέραι ου μόνον 
χρήσιμον αλλά και ενεργόν της κοινωνίας μέλος γίνεται* έχει γαρ ιδιοκτησίαν, κόρη δε ή 
χήρα ελευθέρως διαχειρίζεται αυτήν, ως και έγγαμος εάν μη προικώα η, συγγράφει, διδά­
σκει, συναναστρέφεται μετά των ανδρών και ως ειπείν απ' αυτής διαπλάττονται της κοινω­
νίας τα ήθη και οι τρόποι. Ει δε ταύτα, άρα και ενδιαφέρεται αμέσως εις τα της πολιτείας' 
ει δ' ενδιαφέρεται, τίνος ένεκεν απείργειν αυτήν των κοινών και μη μεταδιδόναι των της 
πόλεως όπως γένηται αληθώς πολίτις;»: Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία (1874), ό.π., σ. 
157-158. 

52. Πρβλ. μια ανάλογη διατύπωση του Μιλλ: ((No one now holds that women 
should be in personal servitude; that they should have no thought, wish or occu­
pation [...]. It is allowed to unmarried, and wants but little of being conceded to 
married women, to hold property, and have pecuniary and business interests, in 
the same manner as men. It is considered suitable and proper that women should 
think, and write and be teachers. As soon as these things are admitted, the political 
disqualification has no principle to rest on»: John Stuart Mill, «Considerations on 
Representative Government», στο Collected Works of John Stuart Mill, XIX/2, Uni­
versity of Toronto Press, Τορόντο 1977, σ. 479. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 205 

καιώματα προβάλλει αισιόδοξα ως αναπόφευκτη δυναμική της συνεχούς και 

ορθολογικής ανάπτυξης των σύγχρονων κοινωνιών της ίδιας ανάπτυξης που 

επέτρεψε να γίνει πραγματικότητα «πάσα μεγαλόφρων και φιλάνθρωπος ιδέα» 

η οποία «ως γελοία εκρίθη» όταν για πρώτη φορά διατυπώθηκε, όπως η κα­

τάργηση των θεσμοθετημένων διακρίσεων λόγω κοινωνικής καταγωγής ή η 

κατάργηση του δουλεμπορίου: σε αυτή την εξελικτική αντίληψη και πίστη στην 

πρόοδο, βασίζεται λοιπόν η πεποίθηση ότι κι αν σήμερα «τοιαύτα λέγοντες 

μεταλαμβάνομεν του γελοίου», «έχομεν άρα δι' ελπίδος, ότι ου μη παρέλθη 

μία γενεά και αι γυναίκες κοινωνήσουσι των ίσων πολιτικών δικαιωμάτων προς 

τους άνδρας».5 3 

Ωστόσο, ο Ν. Ι. Σαρίπολος, υποστηρίζοντας και στην περίπτωση των γυ­

ναικών την «ουχί αθρόαν» απόδοση της ψήφου, εισάγει μια άλλου τύπου αντι­

συνταγματική προϋπόθεση, την τμηματική της απόδοση: όπως δηλώνει ρητά, 

η αρχή θα έπρεπε να γίνει από τις δημοτικές εκλογές- ενδεχομένως και από 

τις χήρες ή «τας από της πατρικής εξουσίας χειραφέτους ενηλίκους κόρας», 

όπως Ίσως αφήνει να διαφανεί, επικαλούμενος εδώ 5 4 ως παράδειγμα την απο­

τυχημένη απόπειρα του 1867 στην Αγγλία, πρωτοστατούντος του βουλευτή 

τότε Τζ. Σ. Μιλλ, να επεκταθεί το δικαίωμα ψήφου σε αυτές ακριβώς τις κα­

τηγορίες γυναικών, τις μόνες που, βάσει του βρετανικού οικογενειακού δικαίου, 

διέθεταν την ίδια με τους άνδρες εκλογείς ικανότητα κατοχής περιουσίας, στο 

καθεστώς τιμηματικής ψηφοφορίας που ίσχυε στη χώρα αυτή. 5 5 

53. Ν. Ι. Σαρίπολος, ό.π., σ. 161 (η υπογράμμιση είναι του κειμένου). Αν η αντί­
ληψη για τη νομοτελειακή εξέλιξη των ανθρώπινων κοινωνιών προς την πρόοδο στηρίζει 
αυτή την πεποίθηση, δεν αποκλείει αντίστροφα, όπως συμβαίνει και στη σκέψη του Μιλλ, 
την αποτίμηση αυτής της εξέλιξης με βασικό κριτήριο το βαθμό ελευθερίας των γυναικών. 
Αξίζει ίσως να σημειωθεί ότι ο Σαρίπολος εφαρμόζει αυτό το κριτήριο στον τρόπο που 
εξετάζει «το παρελθόν και το μέλλον της ελευθερίας» σε ομώνυμη ομιλία του στον Φιλο­
λογικό Σύλλογο «Παρνασσό», αφιερώνοντας ένα σημαντικό μέρος της όλης ομιλίας στο 
ζήτημα της υποτέλειας των γυναικών, της οποίας «λείψανα» διακρίνει και στο σύγχρονο 
πολιτισμό: «Πώς δε δυνάμεθα ημείς έτι και σήμερον ειπείν, ότι ακριβώς αντελήφθημεν 
της εννοίας τί εστίν ισότης, τί δ' ελευθερία ενώ και εν τω καθ' ημάς πολιτισμώ λείψανα 
πολλά του παρελθόντος σώζονται έτι και νυν; Ανοίξατε, όσοι είσθε νομικοί, ανοίξατε τας 
βίβλους των νόμων τί εν αυτοίς ευρίσκετε; Ο ανήρ αναγράφεται κύριος του οίκου, η γυνή 
κηρύττεται υποτεταγμένη εις τον άνδρα, η γυνή απόλυσι και αυτό το γενέθλιον αυτής όνομα 
και προσλαμβάνει το του ανδρός αυτής, και τούτο εις πτώσιν γενικήν ωσεί ην κτητικόν τι 
του ανδρός η εαυτής ύπαρξις και προσωπικότης. Αλλ' ίσως είπητέ μοι, έρχεσαι λοιπόν να 
κήρυξης την απελευθέρωσιν των γυναικών; (ιλαρότης) Έρχεσαι να ζήτησης να δώσωμεν εις 
την γυναίκα, τα αυτά δικαιώματα τα οποία έχομεν και ημείς; Κύριοι, διατί όχι; !»: Νικό­
λαος Ι. Σαρίπολος, Περί τον παρελθόντος και του μέλλοντος της ελευθερίας, ό.π., σ. 13-14 
(οι υπογραμμίσεις είναι του κειμένου). 

54. Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία (1874), ό.π., σ. 161 (υποσημ. ζ). 
55. Σύμφωνα με το αγγλικό εθιμικό δίκαιο και τη μακρά παράδοση του δόγματος 



206 Ελένη Φουρναράκη 

Απηχώντας, όπως ήδη διαφάνηκε, τη σχετική δυτική συζήτηση, ο Ν. Ι. 

Σαρίπολος, επιχειρεί να αναιρέσει τα επιχειρήματα που υποστηρίζουν την πο­

λιτική ανικανότητα των γυναικών. Ανάλογα με το επιχείρημα στο οποίο απαν­

τά, άλλοτε επικαλείται την αφηρημένη φυσική ισότητα των ανθρώπων (για να 

τονίσει ότι η σωματική διαφορά δεν μπορεί να αποτελεί κριτήριο αποκλεισμού), 

άλλοτε την ωφελιμιστική προστατευτική θεμελίωση το^ν πολιτικών δικαιωμά­

των, ενώ δεν απουσιάζει και η επίκληση του ηθικοποιητικού ρόλου των γυ­

ναικών. «Ανάξιον κρίνομεν αναιρέσεως», δηλώνει, το επιχείρημα περί διανοη­

τικής κατωτερότητας των γυναικών: ένα τέτοιο επιχείρημα, ορίζοντας τη σω-

ματική-ψυχική διαφορά με όρους κατωτερότητας (θα επανέλθουμε σε αυτό), 

οδηγεί αναγκαστικά στην απορριπτέα πλέον θεωρία «περί το φύσει ελεύθερον 

και φύσει δούλον» του Αριστοτέλη. Τον φιλόσοφο ελέγχει άλλωστε εξ αρχής 

ο Ν. Ι. Σαρίπολος και ως προς το αναπόδεικτο του αξιώματος ότι η γυναίκα 

έχει «άκυρον» το «βουλευτικόν».56 Αλλά και το επιχείρημα ότι η γυναίκα θα 

εκπέσει «της εαυτής αξίας», εάν αναμειχθεί στα πολιτικά πάθη και «καταβή 

εις των φατριών τους διαπληκτισμούς», δεν ευσταθεί επίσης: αυτό το επιχεί­

ρημα είναι της ίδιας φύσης με τον ανυπόστατο και γελοίο ισχυρισμό «ασιανού» 

ότι αν η γυναίκα εμφανισθεί μπροστά σε άνδρες χωρίς την καλύπτρα του προ­

σώπου, θα αποβάλει και την αρετή της. 5 7 Από την επιχειρηματολογία του 

Σαρίπολου δεν απουσιάζει η αντιπαράθεση της οπισθοδρομικής Ανατολής προς 

τη φωτισμένη Δύση: εδώ τα ήθη των γυναικών είναι «αγνότερα», ενώ ο δυ­

τικός πολιτισμός είναι εκείνος που ιστορικά, κυρίως με την εξάπλωση του 

της coverture, η νομική υπόσταση της παντρεμένης γυναίκας υπάγεται πλήρως σε εκείνη 
του άντρα της [feme covert), στερώντας της κάθε ικανότητα να κατέχει περιουσία για 
λογαριασμό της, να συνάπτει συμβόλαια κλπ. Σε ουσιαστική ισχύ στο αγγλικό δίκαιο ώς 
το τέλος περίπου του 19ου αιώνα, το καθεστώς της coverture όρθωνε έναν σχεδόν ανυπέρ­
βλητο φραγμό στο ζήτημα τ(ον πολιτικών δικαιωμάτων των Αγγλίδων, εφόσον όλες ανε­
ξαιρέτως οι παντρεμένες γυναίκες εκ προοιμίου δεν θα μπορούσαν να έχουν ψήφο κάτω από 
οποιοδήποτε σύστημα βασιζόταν στο προσόν της κατοχής περιουσίας, όπως ήταν το βρε­
τανικό ως τις αρχές του 20ού αιώνα. Η ενσωμάτωση ή όχι των παντρεμένων γυναικών 
στο αίτημα για ψήφο στις γυναίκες στάθηκε βασικό δίλημμα του φεμινιστικού κινήματος 
στη Βρετανία κατά το δεύτερο μισό του 19ου αιώνα, αντικείμενο διαμάχης στους κόλπους 
του κινήματος, ενώ έθετε με τον πλέον επείγοντα τρόπο την ανάγκη ταυτόχρονης μεταρ­
ρύθμισης της νομικής θέσης των γυναικών μέσα στην οικογένεια: Sandra Stanley Holton, 
«Women and the vote», ό.π., σ. 280-285. Για τα ζητήματα αυτά όπως εκφράστηκαν 
στην πρώτη μεγάλη καμπάνια για τη γυναικεία ψήφο των ετών 1865-1867, βλ. ειδικότερα 
Jane Rendali, «The citizenship of women and the Reform Act of 1867», στο Ca­
therine Hall - Keith McClelland - Jane Rendali (επιμ.), Defining the Victorian Nation. 
Class, Race, Gender and the British Reform Act of 1867, Cambridge University Press, 
Καίμπριτζ 2000, σ. 119-178. 

56. Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία (1874), ό.π., σ. 155-156, 160. 

57. Ό.π., σ. 160. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 207 

χριστιανικού ανθρο:>πισμού, μετέβαλε τη θέση των γυναικών και οδήγησε στην 

ανάδειξη του εξανθρωπιστικού ρόλου του γυναικείου φύλου, από το οποίο «δια-

πλάττονται της κοινωνίας τα ήθη και οι τρόποι». 5 8 Μα ακριβώς, κατά τον Ν. 

Ι. Σαρίπολο, το «σπουδαίον» του ρόλου των γυναικών στην ιδιωτική σφαίρα 

όχι μόνο δεν είναι ασυμβίβαστο με την ενασχόληση τους με την πολιτική, αλλά 

επιβάλλει, αντίθετα, την ανάγκη «σπουδαίας» ανατροφής· αυτή η ανατροφή 

όμως δεν μπορεί να αποκτηθεί χωρίς η γυναίκα να είναι κάτοχος της ίδιας 

ελευθερίας με τον άνδρα* αν όμως κατέχει μια τέτοια ελευθερία —κι εδώ προ­

κύπτει το άλλο βασικό ερώτημα που τίθεται—, πώς δεν θα διαθέτει πολιτικά 

δικαιώματα; 5 9 

Ο Ν. Ι. Σαρίπολος, παρουσιάζοντας τη θέση των «συνηγόρων» της γυναι­

κείας ψήφου, ουσιαστικά επικαλείται την αντίληψη του Τζ. Σ. Μιλλ για τη 

σημασία της καθολικής ψηφοφορίας όπως διατυπώνεται στο Περί αντιπροσω­

πευτικής κυβέρνησης: «Αι γυναίκες ως και οι άνδρες [...] χρήζουσι των πο­

λιτικών δικαίων ου μόνον προς το άρχειν, αλλά και προς το μη άρχεσθαι κα­

κώς». 6 0 Με αφετηρία αυτή την «αρνητική» σύλληψη των πολιτικών δικαιω­

μάτων ως αναγκαίων σε όλους/όλες φραγμών στην αυθαιρεσία της εξουσίας, 

ο έλληνας συνταγματολόγος, ακολουθώντας την πορεία σκέψης του άγγλου στο­

χαστή στο παραπάνω έργο, επικεντρώνεται στην αναίρεση ενός από τα πλέον 

δημοφιλή στην Ευρώπη της εποχής επιχειρήματα κατά της ψήφου των γυναι­

κών: εκείνου που θεωρεί ότι στην ισχύουσα πραγματικότητα εξάρτησης οι γυ­

ναίκες δεν μπορεί παρά να είναι «απλαί μηχαναί ψηφοφορούσαι» υπό την εξου­

σία των ανδρών συγγενών τους. Επιλέγοντας και επαναδιατυπώνοντας ορισμέ­

να στοιχεία της επιχειρηματολογίας του Μιλλ, ο Ν. Ι. Σαρίπολος υποστηρίζει 

ότι και αυτή η απόπειρα χειραγώγησης της ψήφου των γυναικών, στο βαθμό 

που η ψήφος γίνεται αντικείμενο συζήτησης στους κόλπους της οικογένειας, 

θα έχει θετικά αποτελέσματα τόσο για τη σχέση των φύλων όσο και για την 

πολιτική: αν οι γυναίκες έχουν πολιτικά δικαιώματα, οι άνδρες θα αναγκά­

ζονται να τις αντιμετωπίζουν ισότιμα, «χρήζοντες της ψήφου αυτών, επομέ­

νως και ήττον δεσποτικώς πολιτευθήσονται προς τας οικείας γυναίκας»" αν η 

ανάγκη αυτή θα συμβάλει στον περιορισμό του συζυγικού δεσποτισμού σε βά­

ρος των γυναικών, οι άνδρες αντίστοιχα, συζητώντας και προσπαθώντας να 

πείσουν τις εξίσου ενδιαφερόμενες για την πολιτική συζύγους τους, «σωφρο-

νέστερον χρήσονται τη ψήφω», ιδιαίτερα καθώς η τελευταία δεν θα είναι πλέον 

58. Ό.π., α. 157-158. 

59. Ό.π., σ. 156-157. 
60. Ό.π., σ. 159. Πρβλ. τη διατύπωση του Μιλλ: «Men, as well as women, do not 

need political rights in order that they may govern, but in order that they may not 
be misgoverned»: John Stuart Mill, «Considerations on Representative Government», 
ό.π., σ. 480. 



208 Ελένη Φουρναράκη 

ατομική-ανδρική υπόθεση, αλλά «κοινή αμφοτέροις», βλέπε οικογενειακή. Εξ­

άλλου, ακόμα κι αν μέσα από το διάλογο, δεν υπερισχύσει η ηθική χρήση της 

ψήφου και για τους δύο, η «διαφθορά» της ψήφου του ενός θα αντισταθμισθεί 

από την αντίθετη ψήφο του άλλου. Τέλος, «αι ηθικαί ευθύναι, ας αμοιβαίως 

υφέξουσι», θ' αναμορφώσουν τις «διαθέσεις» και των δύο, και ιδιαίτερα των 

γυναικών: διότι αν οι γυναίκες αποκτήσουν «άμεσον» το ενδιαφέρον <(εις τα 

συμφέροντα τη οικογένεια», θα μεταβληθεί «επ' αγαθώ» η μέχρι τώρα βλα­

βερή έμμεση και συγχρόνως ανεύθυνη επιρροή των γυναικών επί των ανδρών.6 1 

Είναι εμφανής εδώ ο διαπαιδαγωγητικός ρόλος και η ηθικοποιητική λει­

τουργία της πολιτικής συμμετοχής, τόσο στο ατομικό όσο και στο συλλογικό 

επίπεδο. Η τελευταία αυτή διάσταση είναι άλλωστε πολύ σημαντική στη σκέψη 

του Τζ. Σ. Μιλλ, ο οποίος και σε άλλα σχετικά κείμενα υπογραμμίζει ότι 

εξασφαλίζοντας την ψήφο στις γυναίκες, προσφέροντας τους δηλαδή το κίνη­

τρο να ενδιαφερθούν για τα συμφέροντα «που είναι κοινά σε όλους, εκείνα που 

αφορούν στη χώρα τους και στη βελτίωση της ανθρωπότητας», η κοινωνία θα 

βγει διπλά ωφελημένη: θα μειωθεί δραστικά η κυριαρχούμενη από το στενό 

εγωιστικό συμφέρον επιρροή που ήδη πολλές γυναίκες ασκούν μέσω των συ­

ζύγων τους, ενώ παράλληλα θα αυξηθεί η ανιδιοτέλεια και η ηθική υπευθυνό­

τητα συνολικά του εκλογικού σώματος. 6 2 Κινούμενες σε αυτό το γενικό πλαί­

σιο, οι διατυπώσεις του Ν. Ι. Σαρίπολου διαφέρουν εντούτοις από εκείνες του 

Μιλλ. Καταρχήν, εμφανίζονται εδώ αποσπασματικά, αποκομμένες από την 

ευρύτερη σκέψη του Μιλλ, κυρίως από τη συνολική κριτική που ο φιλόσοφος 

ασκεί στη «σκλαβιά» των γυναικών στο πλαίσιο του γάμου, ιδιαίτερα στο πιο 

γνωστό σχετικό του έργο, The Subjection of Women (1869). 6 3 Αλλά οι δια­

τυπώσεις του έλληνα συνταγματολόγου διαφοροποιούνται και από εκείνες του 

πρωτοτύπου από το οποίο αντλούν την έμπνευση τους. Στο Περί αντιπροσω­

πευτικής κυβέρνησης, ο διαπαιδαγωγητικός ρόλος της πολιτικής συμμετοχής, 

από τη μια πλευρά αναπτύσσεται με μια ιδιαίτερη έμφαση στην απελευθερω­

τική δυναμική της ψήφου για τις γυναίκες ως αυτοπροσδιοριζόμενα υποκείμε­

να, ικανά να σκεφθούν για τον εαυτό τους, 6 4 διάσταση που απουσιάζει από την 

61. Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία (1874), ό.π., σ. 159-160 (η υπογράμμιση είναι 
δική μου). 

62. J. S. Mill, ό.π., σ. 480-481. Για τα σχετικά επιχειρήματα του Μιλλ, βλ. ειδι­
κότερα: Susan Moller Okin, Women in Western Political Thought, Princeton Univer­
sity Press, Πρίνστον 1992 (7η έκδ.), σ. 224-225. 

63. Για μια ανάλυση αυτού του έργου, στο ευρύτερο πλαίσιο της σκέψης του Μιλλ, 
βλ. ιδιαίτερα: Mary Lindon Shanley, «The subjection of women», στο: John Skorup-
ski (επιμ.), The Cambridge Companion to Mill, Cambridge University Press, Καίμπριτζ 
1998, σ. 396-422. 

64. J. S. Mill, ό.π., σ. 479-481. Σύμφωνα με την ανάλυση του Μιλλ, ακριβώς αυτή 
η δυνατότητα να δράσουν οι γυναίκες στον εξωτερικό κόσμο ανεξάρτητα από το σύζυγο, 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 209 

επιχειρηματολογία του Ν. Ι. Σαρίπολου. Από την άλλη πλευρά, κεντρική αιχμή 

στην επιχειρηματολογία του Μιλλ είναι, όπως ήδη διαφάνηκε, η εξοικείωση 

των γυναικών με την αρχή του δημόσιον συμφέροντος («public principle»). 

Αυτό όμως όχι μόνο δεν εκλαμβάνεται ως ισοδύναμο προς την οικογενειακή 

υπόθεση, αλλά αντιπαρατίθεται σαφώς προς τους ((πειρασμούς)) τόσο του προ­

σωπικού όσο και του οικογενειακού συμφέροντος, προς την ((κοσμική ματαιο­

δοξία της οικογένειας» («worldly vanity of the family»), στην οποία και 

λόγω παιδείας, είναι κατεξοχήν προσκολλημένη η γυναίκα- πολύ περισσότερο 

που, κατά τον Μιλλ, και αυτή η πλειοψηφία των ανδρών δύσκολα μπορεί να 

αρθεί υπεράνω του άμεσου συμφέροντος και να συλλάβει το γενικό καλό, προ­

σιτό ουσιαστικά σε μια φωτισμένη ελίτ.65 

Επαναδιατυπώνοντας το επιχείρημα του Μιλλ, και συνεπώς παράγοντας 

ένα διαφοροποιημένο αποτέλεσμα, ο λόγος του Ν. Ι. Σαρίπολου αναδεικνύει, 

επίσης με διαφορετικούς όρους, κάτι περισσότερο από τον διαπαιδαγωγητικό 

ρόλο της πολιτικής συμμετοχής: χωρίς να αμφισβητείται το θεσμικό και το 

νοοτροπικό-ηθικό οικοδόμημα της ανδρικής κυριαρχίας στο πλαίσιο του γάμου 

και της οικογένειας —όπως αντίθετα συμβαίνει στη σκέψη του άγγλου φιλό­

σοφου, παρά την απροθυμία του να αμφισβητήσει και τον ισχύοντα έμφυλο 

καταμερισμό της εργασίας στην οικογένεια—,66 η απόδοση ψήφου στις γυναί-

ακόμα κι αν οι ίδιες δεν θελήσουν να την αξιοποιήσουν, θα υψώσει την αξιοπρέπεια και 

αξία τους στα μάτια ενός «άξεστου» («vulgar») άνδρα, κάτι εξαιρετικά σημαντικό, όταν, 

στο πλαίσιο των υφιστάμενων σχέσεων κυριαρχίας στην οικογένεια, ο τελευταίος μπορεί να 

οικειοποιηθεί πλήρως την κοινωνική ύπαρξη της γυναίκας. Έτσι, η πολιτική συμμετοχή 

των γυναικών προβάλλεται ως ρήγμα στην ιεραρχική σχέση των συζύγων, ως βασικό όπλο 

ενάντια στις αυθαιρεσίες της οικογενειακής εξουσίας. Η απελευθερωτική διάσταση της ψή­

φου στάθηκε κεντρικό επιχείρημα του Μιλλ, όταν, κατά την εκλογική μεταρρύθμιση του 

1867, υποστήριξε τη γυναικεία ψήφο: βλ. Μ. Lindon Shanley, «The Subjection of Wo­

men», ό.π., σ. 410. 

65. Σύμφωνα με τον Μιλλ, το ατομικό δικαίωμα του αυτοπροσδιορισμού και της πλή­

ρους ελευθερίας επιλογής, δεν μπορεί να διαχωρισθεί από το ευρύτερο πρόταγμα ανάπτυξης 

και προόδου των ανθρώπινων κοινωνιών. Εκτός από την άμεση ατομική ωφέλεια λοιπόν, 

αυτό το πρόταγμα του συλλογικού καλού επιβάλλει να αρθούν όλα τα θεσμικά εμπόδια που 

θέτουν φραγμούς στην ατομική ανάπτυξη και ελευθερία, ακόμα κι αν ο ελεύθερον μένος «δεν 

επιθυμεί να βαδίσει)) (J. S. Mill, ό.π., σ. 480). Ό π ω ς έχει υποστηριχθεί, είναι αυτή η υπα­

γωγή της ατομικής ελευθερίας στην υπηρεσία της προόδου που οδηγεί τη σκέψη του Μιλλ 

σε «μια ιεραρχική αντίληψη που εξαρτά το εύρος της ελευθερίας, και ιδιαίτερα της πολι­

τικής ελευθερίας, από το βαθμό του "πολιτισμού" ή της εκπαίδευσης των ατόμων, των 

κοινωνικών στρωμάτων, των λαών»: «John Stuart Mill (1806-1873)», στο Françoise 

Collin - Evelyne Pisier - Eleni Varikas, Les femmes, de Platon à Derrida. Anthologie 

critique, Pion, Παρίσι 2000, σ. 505. Εδώ άλλωστε εδράζεται ο πολλαπλά αναβαθμισμένος 

ρόλος τον οποίο ο Μιλλ επιφυλάσσει στις «φωτισμένες μειοψηφίες» στο πλαίσιο της αντι­

προσωπευτικής του πολιτείας. 

66. Για τα όρια του φεμινισμού του Μιλλ, βάσει διαφορετικών αναλύσεων που έχουν 

14 



210 Ελένη Φουρναράκη 

κες εμφανίζεται ως αγωγός για τον εξορθολογισμό αυτής της κυριαρχίας και, 

σε αυτό πάντα το ιεραρχικό πλαίσιο, για την αναμόρφωση των οικογενειακών 

ηθών και των συζυγικών σχέσεων αλλά, ταυτόχρονα, και για την αναμόρφωση 

της πολιτικής, αφού η τελευταία, διά της συμμετοχής των γυναικών σ' αυτήν, 

(επαν)ορίζεται ως χοινη-οικογενειακή και όχι ατομική-εγωϊστική υπόθεση (των 

ανδρών). Έ τ σ ι , δια των γυναικών η πολιτική διεισδύει στη σφαίρα του ιδιω­

τικού για να εξομαλύνει (και όχι να διαταράξει όπως ισχυρίζονταν οι πολέμιοι 

της γυναικείας ψήφου) τις οικογενειακές σχέσεις, ενώ η εξομάλυνση των ιδιω­

τικών σχέσεων εμφανίζεται ως παράγοντας εξυγίανσης της πολιτικής. Στο 

πλαίσιο αυτών των επανορισμών, που ταυτίζουν το «κοινό» συμφέρον με το 

«οικογενειακό», το δίλημμα της ανταγωνιστικής σχέσης ανάμεσα στην αρχή 

του γενικού συμφέροντος και σε εκείνη του αυτοπροσδιορισμού των ατομικών 

αναγκών που χαρακτηρίζει τη φιλελεύθερη σύλληψη της πολιτικής, μοιάζει να 

«επιλύεται» με την απόδοση πολιτικών δικαιωμάτων στις γυναίκες, ενδυνα­

μώνοντας το όλο εγχείρημα" και προσδίδοντας βέβαια ισχυρότερη ιδεολογική 

νομιμοποίηση στην υπεράσπιση των πολιτικών δικαιωμάτων (μέρους) των γυ­

ναικών. 

Στη σκέψη του Μιλλ, η θετική διάσταση της διείσδυσης της πολιτικής, 

δια των γυναικών, στις οικογενειακές σχέσεις, δεν προέρχεται από καμία ταύ­

τιση του κοινού με το οικογενειακό συμφέρον, αλλά απορρέει πρωτίστως από 

την αφύπνιση της αρχής του γενικού συμφέροντος στις γυναίκες και, δι' αυτών, 

την ενίσχυση του και στους άνδρες. Παράλληλα, η εξομάλυνση των οικογε­

νειακών σχέσεων ως αποτέλεσμα της κατοχής ψήφου από τις συζύγους προϋ­

ποθέτει μια αναγκαία επιταγή αυτοπροσδιορισμού απέναντι στην ανδρική εξου­

σία, η οποία απουσιάζει από την επιχειρηματολογία του Σαρίπολου, ενώ η 

εξίσου ισχυρή σημασία που της αποδίδεται από τον Μιλλ, διατηρεί αμείωτη 

ακριβώς αυτή την ένταση μεταξύ ατομικού και γενικού συμφέροντος· γενικού 

συμφέροντος, που σύμφωνα με τον Μιλλ και μια ολόκληρη παράδοση σκέψης, 

είναι κατεξοχήν προσιτό στις φωτισμένες μειοψηφίες.67 

επιχειρηθεί, βλ. ενδεικτικά: Susan Moller Okin, ό.π., σ. 226-230* Jean Bethke Elshtein, 
Public Man, Private Woman. Women in Social and Political Thought, Princeton Uni­
versity Press, Πρίνστον 1993 (2η έκδ.), σ. 132-146· Christine di Stefano, Configurations 
of Masculinity, Cornell University Press, Ιθάκη 1991, σ. 144-186· «John Stuart Mill 
(1806-1873)», στο Françoise Collin - Evelyne Pisier - Eleni Varikas, ό.π., σ. 501-511. 

67. Έχει ίσως μια σημασία να επισημανθεί εδώ ο ρόλος των «φωτισμένων μειοψη­
φιών» στο Περί αντιπροσωπευτικής κυβέρνησης, και ο οποίος συγκεκριμενοποιείται σε 
σειρά προτάσεων που διαφοροποιούν τον Μιλλ από άλλους philosophic radicals της επο­
χής του και από την ωφελιμιστική παράδοση του «κάθε άτομο και ψήφος» (όπου όμως οι 
γυναίκες δεν συμπεριλαμβάνονταν σε αυτό το αξίωμα): αναφέρομαι εδώ στα περί πολλα­
πλής ψήφου ανάλογα με το μορφωτικό επίπεδο (για την ακρίβεια βάσει της απασχόλησης, 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 211 

Ο Ν. Ι. Σαρίπολος ολοκληρώνει την επιχειρηματολογία του, θέτοντας το 

τρίτο από τα βασικά ερωτήματα που συνθέτουν το πρόβλημα του αποκλεισμού 

των γυναικών από την ψήφο, ιδιαίτερα στην περίπτωση που αυτή εκλαμβά­

νεται ως φυσικό-ατομικό δικαίωμα: εάν, παρά την ορθολογικότητα των παρα­

πάνω επιχειρημάτων, επιμένει κανείς στον αποκλεισμό αυτό, τότε πού αλλού 

μπορεί να στηρίξει λογικά αυτή την άποψη «πλην ή εις την διαφοράν περί τας 

δυνάμεις του σώματος και της ψυχής;». 6 8 Χωρίς να μπαίνει στη συζήτηση 

περί έμφυλης διαφοράς, ο Ν. Ι. Σαρίπολος κηρύσσει δια στόματος του Μιλλ 

—και όλης της σχετικής παράδοσης— πολιτικά ασήμαντες («insignifiantes))) 

τις σωματικές διαφορές του φύλου, αλλά και της φυλής, ακριβώς όπως θεω­

ρούνται πολιτικά μη σημαντικές οι διαφορές του «αναστήματος και του χρώ­

ματος των τριχών». 6 9 

Η περίπτωση του Ν. Ι. Σαρίπολου παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον κα­

θώς αναδείκνυε —με τον πιο συγκροτημένο για τα ελληνικά δεδομένα της επο­

χής του τρόπο— ότι η ευρύτερη λογική της ψήφου ως λειτουργίας που απαι­

τεί εγγυήσεις για τη «σώφρονα» χρήση της, μπορούσε να αποτελέσει βασική 

οδό για την υποστήριξη των πολιτικών δικαιωμάτων μιας ταξικά προσδιορι­

σμένης κατηγορίας γυναικών αντίθετα, για την (εκλογική) δημοκρατία το δί-

ελλείψει άλλου κριτηρίου διακρίβωσης του μορφωτικού επιπέδου), στα σχετικά με ένα εκλο­
γικό σύστημα αναλογικής εκπροσώπησης των μειοψηφιών ή ακόμα στα σχετικά με τη 
μεταβίβαση μέρους των νομοθετικών πρωτοβουλιών του εκλεγμένου κοινοβουλίου σε διορι­
σμένη επιτροπή εμπειρογνωμόνων. Από την ίδια άλλωστε λογική διαπνέεται και η άποψη 
του για τον, μεσοπρόθεσμο έστω, αποκλεισμό των μη εγγραμμάτων από το δικαίωμα ψή­
φου (μαζί με δύο ακόμα αποκλεισμούς: όσων δεν πλήρωναν άμεσους φόρους και όσων ζού­
σαν από παροχές κοινωνικής πρόνοιας), θέση που δύσκολα μοιάζει πειστική, δεδομένης της 
πεποίθησης του ίδιου ότι η πολιτική συμμετοχή έχει καίριο παιδαγωγικό χαρακτήρα, αλλά 
και ότι καμιά ομάδα δεν μπορεί με ασφάλεια να αναθέσει την υπεράσπιση των συμφερόντων 
της σε μια άλλη ομάδα (για τα ζητήματα αυτά σε σχέση προς τον τρόπο που ο Μιλλ αντι­
λαμβάνεται τη δημοκρατία και την ισότητα, βλ. ενδεικτικά: C. L. Ten, «Democracy, 
socialism, and the working classes», στο John Skorupski (επιμ.), The Cambridge 
Companion to Mill, ό.π., σ. 372-395" πρβλ. C. Β. Macpherson, Η ιστορική πορεία της 
φιλελεύθερης δημοκρατίας, μτφρ. Ελένη Κασίμη, Γνώση, Αθήνα 1994 (2η έκδ.), σ. 80-97). 
Αυτό που θα ήθελα να επισημάνω εδώ είναι ότι ενδεχομένως αυτό το έντονο ρεύμα διανοη­
τικού ελιτισμού που διαπερνά ευρύτερα τη σκέψη του Μιλλ, αυτονομημένο προς άλλα στοι­
χεία αυτής της σκέψης, αποτελεί ισχυρό μέσο αποδοχής και, επιλεκτικής βέβαια, οικειο­
ποίησης της από περιβάλλοντα πολιτικής σκέψης στην Ελλάδα με συντηρητικότερα χαρα­
κτηριστικά, όπως εκείνης του Ν. Ι. Σαρίπολου. Εξάλλου, σε ό,τι αφορά τη Β' Εθνοσυνέ­
λευση, η επίκληση ορισμένων από τις παραπάνω προτάσεις του Μιλλ από πολέμιους της 
καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας, προκειμένου να μετριαστούν οι συνέπειες από τη συντα­
γματική της κατοχύρωση, έχει επισημανθεί, αν και δεν έχει αξιοποιηθεί συστηματικά αυτή 
η επισήμανση: βλ. Ρ. Μ. Kitromilides, «European Political Thought», ό.π., σ. 17. 

68. Ν. Ι. Σαρίπολος, Πραγματεία (1874), ό.π., σ. 160. 
69. Ό.π., σ. 159 (υποσημ. γ [β]). 



212 Ελένη Φουρναράκη 

λήμμα έμπαινε με πιο απόλυτους όρους: ναι ή όχι σε όλες τις γυναίκες. Ο τύ­

πος της επιχειρηματολογίας του έλληνα συνταγματολόγου άφηνε να αναδειχθεί 

πληρέστερα το βασικό ζήτημα: ότι ο αποκλεισμός των γυναικών από τα πο­

λιτικά δικαιώματα, ιδιαίτερα στη δημοκρατική αντίληψη της ψήφου ως ατο-

μικού-φυσικού δικαιώματος, δεν μπορούσε να νομιμοποιηθεί παρά μόνο με 

όρους έμφυλης κατηγοριοποίησης: ενοποιώντας τις γυναίκες στη βάση των 

ιδιοτήτων του φύλου, ορίζοντας τες πρωτίστως στη βάση της διαφοράς τους 

προς τους άνδρες· μιας διαφοράς, που, όπως θα δούμε, στα πρότυπα της δυ­

τικής νεωτερικότητας, επανερμηνευόταν με αφετηρία τις λιγότερο ή περισσό­

τερο έκδηλες σωματικές διαφορές. Με τον ένα ή τον άλλο τρόπο πάντως, οι 

αποσπασματικές έστω αναφορές στη γυναικεία ψήφο που εξετάσαμε, αναδεί­

κνυαν την αντίφαση ανάμεσα στην επικράτηση της αρχής της καθολικής αν­

δρικής ψηφοφορίας αφενός και τον αποκλεισμό των γυναικών αφετέρου, αντί­

φαση, η οποία, ανεξάρτητα από το πώς μπορούσε να χρησιμοποιηθεί ιδεολο­

γικά από τους αντιπάλους αυτής της αρχής, δεν μπορούσε να μείνει αναιτιο­

λόγητη. Παρακολουθώντας ενδεικτικά την απόπειρα της επιστήμης του συν­

ταγματικού δικαίου στην Ελλάδα να αιτιολογήσει τον αποκλεισμό των γυναι­

κών από την πολιτική, μπορούμε να δούμε τις δυναμικές επαναπροσδιορισμού 

της σχέσης των φύλων που υπόρρητα έστω εμπεριείχε το εγχείρημα αυτό. 

«Εις την φύσιν ταύτης απάδει η πρόσκτησις πολιτικών δικαίων»: από το 

((νομικό» επιχείρημα της εξάρτησης, στο ((βιολογίζον)) της γυναικείας φύσης 

Μολονότι ούτε το Σύνταγμα του 1864 ούτε οι εκλογικοί νόμοι εμπεριείχαν κά­

ποια διάταξη που να ορίζει ρητά ως προσόν το ανδρικό φύλο, μια κατηγορία 

επιχειρημάτων αποπειράται να αποδώσει τέτοια πρόθεση είτε στο «γράμμα 

του νόμου», εφόσον η λέξη «πολίτης» και όλες οι σχετικές διατυπώσεις είναι 

στο αρσενικό γένος, είτε εν γένει στο «πνεύμα» του πολιτεύματος.70 Αυτό το 

70. Ε. Σ. Λυκούδης, Εκλογικός κώδηξ, ό.π., σ. 184-185 και Η. Δ. Ζέγγελης, Το εν 

Ελλάδι κρατούν, ό.π., σ. 99-101. Την ίδια πρόθεση αποδίδει στο Σύνταγμα και στον Εκλο­

γικό Νόμο, εφόσον οι λέξεις «πολίτης», «δημότης», «βουλευτής» απαντούν στο αρσενικό 

γένος, και ο Γ. Χοϊδάς, όχι όμως για να υπερθεματίσει του αποκλεισμού των γυναικών από 

την πολιτική, αλλά για να τον κατακρίνει: μεταξύ των ελάχιστων υποστηρικτών των πο­

λιτικών δικαιωμάτων των γυναικών ακόμα και στα τέλη του 19ου αιώνα, ο Γ. Χοϊδάς, 

αντίθετα από τους παραπάνω συντηρητικούς συγγραφείς, υποστηρίζει ότι το προσόν του 

ανδρικού φύλου δεν είναι «γενικώς αποδεκτόν», ενώ θεωρεί αναχρονιστικό το πνεύμα που 

διέπει τα σύγχρονα του πολιτικά συστήματα στο ζήτημα αυτό, αντιπαραθέτοντας τη μετα­

βολή της κοινωνικής θέσης των γυναικών στις σύγχρονες κοινωνίες και, ως εκ τούτου, 

την κινητικότητα που, στην καμπή του αιώνα, σημειώνεται σε νομοθεσίες δυτικών χωρών 

γύρω από τα πολιτικά τους δικαιώματα. Επικαλούμενος λοιπόν, όπως είχε πράξει νωρί­

τερα και ο Ν. Ι. Σαρίπολος, τη δυναμική της προόδου, χαρακτηρίζει τη στέρηση των πο-



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 213 

«πνεύμα», όπως έχει επισημανθεί, συνάγεται, έμμεσα: 7 1 μέσα από καθιερωμέ­

νες παραδοχές που επικαλούνται, την ισχύουσα ιεραρχία ανάμεσα στα φύλα και 

τους οικιακούς ρόλους των γυναικών, παραδοχές που συνήθως διανθίζονται και 

από τις αναγκαίες επικλήσεις του προγονικού κανονιστικού προτύπου, όπως 

αυτό αποτυπώνεται στη ρήση του Αριστοτέλη περί «βουλευτικού ακύρου» των 

γυναικών. Αυτές οι παραδοχές άλλωστε επιτρέπουν ώστε συχνά να μην συζη­

τείται καν η απουσία από τις νομικές διατάξεις του προσόντος του (ανδρικού) 

φύλου: απλώς, ο περιοριστικός όρος της ηλικίας τον οποίο ρητά ο νόμος ορί­

ζει, επεκτείνεται και στο φύλο, ανάγοντας σε αυτονόητο κανονιστικό πρότυπο 

τις αντικειμενικές συνθήκες αποκλεισμού των γυναικών από την πολιτική συμ­

μετοχή στα αντιπροσωπευτικά καθεστώτα. Έ τ σ ι , η συνήθης ουδετερότητα των 

σχετικών ορισμών μπορεί να εγκαταλείπεται και το πολιτικό σύστημα να κα­

θορίζεται κατά τρόπο ρητό με βάση την έκταση της ανδρικής πολιτικής συμ­

μετοχής: κατά τον Θ. Ν. Φλογαΐτη (που υποστηρίζει τη συνταγματική κατο­

χύρωση της αρχής της καθολικής ψηφοφορίας), δεδομένου ότι «εν ουδεμία δε 

των αντιπροσωπευτικών επικρατειών απενεμήθη μέχρι του νυν το εκλογικόν δι­

καίωμα εις τας γυναίκας και τους ανηλίκους», το σύστημα εκείνο στο οποίο 

«ψηφοφορεί μεγάλη μερίς του λαού» αποκαλείται «καθολική ή πάνδημος ψη­

φοφορία», εν αντιθέσει προς την «περιωρισμένην ψηφοφορίαν» όπου η «μερίς» 
f t / 79 

αυτή είναι «μικρά». ύ 

Οι γυναίκες μαζί με τα παιδιά αποτελούν εξαρχής μια ιδιαίτερη κατηγο­

ρία την οποία δεν μοιάζει καν να αφορά η συζήτηση περί δικαιωμάτων. Η 

στάση αυτή γίνεται πιο εμφανής όταν η πολιτική ανικανότητα των γυναικών 

αιτιολογείται με βάση τις περιορισμένες αστικές τους ελευθερίες. Είναι κοινός 

ιστοριογραφικός τόπος ότι ο αποκλεισμός των γυναικών από τα πολιτικά δι­

καιώματα θεωρήθηκε «φυσική» συνέπεια της εξαρτημένης θέσης τους μέσα 

στην οικογένεια, της οποίας άλλωστε κεφαλή ήταν κατά νόμο ο άνδρας, πα­

τέρας ή σύζυγος. Είναι επίσης γνωστό ότι σε ολόκληρο το δυτικό κόσμο, η 

αντίληψη και επιχειρηματολογία για την πολιτική ανικανότητα των γυναικών 

τροφοδοτήθηκε σταθερά από την επίκληση της νομικά εξαρτημένης θέσης τους 

λιτικών δικαιωμάτων από τις γυναίκες όχι μόνο αναχρονιστική, αλλά «άδικον» και «παρά-
λογον». Αντίθετα όμως από τον Σαρίπολο, ο Γ. Χοϊδάς υποστηρίζει τη διπλή φύση της 
ψήφου, τόσο ως λειτουργίας όσο και ως δικαιώματος, και, σε αυτό το θεωρητικό πλαίσιο 
—αντίθετα και από τους υπόλοιπους συγγραφείς της εποχής που υποστηρίζουν αυτή τη 
θέση—, υπεραμύνεται των πολιτικών δικαιωμάτων των γυναικών, χωρίς να θέτει αντι­
συνταγματικούς περιορισμούς: Γεώργιος Π. Χοϊδάς, Περί πολιτείας και της μορφής αυτής 
ιδία της ελληνικής, Αθήνα 1894, σ. 185, 193-194, 207. 

71. Βλ. το σχετικό κεφάλαιο του Γ. Σωτηρέλη, ό.π., σ. 211-219. 
72. Θεόδωρος Ν. Φλογα'ίτης, Εγχειρίδιον συνταγματικού δικαίου, Αθήνα 1879, σ. 

201-203. 



214 Ελένη Φουρναράκη 

στους κόλπους της οικογένειας, αναπόσπαστο μέρος της ισχύουσας κοινωνικής 

σχέσης των φύλων, αλλά και κοινή βάση των νεότερων οικογενειακών δικαίων, 

είτε αυτά επαναδιατύπωναν αρχές του ρωμαϊκού δικαίου είτε βασίζονταν (και) 

σε εθιμικές αρχές. 7 3 Εδώ όμως εγείρονται ορισμένα ζητήματα, ιδιαίτερα για 

την ελληνική περίπτωση, τα οποία θα πρέπει, έστω εν τάχει, να τεθούν. 

Καταρχήν, μολονότι οι γυναίκες, σε όλη την περίοδο που εξετάζουμε, δεν 

είχαν το δικαίωμα να παρουσιάζονται ως μάρτυρες ή ένορκοι στο δικαστήριο, 

ενώ αμφισβητούμενη ήταν και η νομική τους ικανότητα να συνάπτουν έγκυρα 

συμβόλαια, το βασικό νομικό πρόβλημα δεν αφορούσε την αστική ικανότητα 

των γυναικών εν γένει, αλλά, όπως και ευρύτερα στο δυτικό κόσμο, εκείνη 

των παντρεμένων γυναικών.7 4 Ως εκ τούτου, το επιχείρημα που συνέδεε την 

πολιτική με την αστική ανικανότητα των γυναικών, προϋπέθετε μια πολύ γε-

νικευτική προσέγγιση, η οποία δεν λάμβανε υπόψη ούτε υπαρκτές διαφορο­

ποιήσεις στα αστικά δικαιώματα μεταξύ των ενηλίκων γυναικών ούτε οποια­

δήποτε δυναμική εξέλιξης στο ζήτημα αυτό. Γι' αυτό άλλωστε, το εν λόγω 

επιχείρημα, το οποίο επιπλέον επέμενε να παρακάμπτει την κατά το ρωμαϊκό 

δίκαιο ικανότητα των έγγαμων γυναικών να κατέχουν αυτόνομα εξώπροικη πε­

ριουσία και εισοδήματα, δεν ήταν γενικά αποδεκτό από νομικούς της εποχής, 

όπως ήδη διαφάνηκε.7 5 Αν όμως το επιχείρημα αυτό ήταν ιδιαίτερα αξιόμαχο, 

τούτο οφείλεται αφενός στην αυτονόητη ταύτιση του γυναικείου φύλου με την 

επιλογή του γάμου και της οικογένειας, στο πλαίσιο της οποίας δημιουργείται 

το ιδιαίτερο θεσμικό καθεστώς της γυναικείας εξάρτησης. Αφετέρου, στο γε­

γονός ότι στην Ελλάδα ειδικότερα, το θεσμικό αυτό καθεστώς παραμένει ιδιαί­

τερα ασαφές και ρευστό ως τα μέσα περίπου του 20ού αιώνα, ως την ψήφιση 

δηλαδή του Αστικού Κώδικα το 1946, με αποτέλεσμα να του αποδίδονται χα­

ρακτηριστικά που δεν απορρέουν αναγκαστικά από το γράμμα του νόμου, αλλά 

συνιστούν μάλλον εκτεταμένες κοινωνικές πρακτικές, 7 6 συμβατές βέβαια με το 

πνεύμα του νόμου, την παντοδύναμη και στο ρωμαϊκό δίκαιο αρχή της «υπε­

ροχής» του συζύγου. Από αυτή την άποψη τέλος, η όποια ελληνική ιδιοτυπία 

μοιράζεται με όλα τα νεότερα ευρωπαϊκά οικογενειακά δίκαια, τη θεμελιακή 

αυτή αρχή της ανδρικής υπεροχής: αντλώντας τις ρίζες της από τη ρωμαϊκή 

73. Nicole Arnaud-Duc, «Les contradictions du Droit», στο Georges Duby -
Michelle Perrot (επιμ.), Histoire des femmes en Occident, τ. IV: Geneviève Fraisse -
Michelle Perrot (επιμ.), Le XIXe siècle, Pion, Παρίσι 1991, σ. 102-103. 

74. Ό.π. Για το ζήτημα αυτό στην ελληνική περίπτωση και για σχετική βιβλιογρα­
φία, βλ. ιδιαίτερα E. Avdela, «Between Duties and Rights», ό.π. 

75. Βλ. λόγου χάριν την επιχειρηματολογία του Ν. Ι. Σαρίπολου υπέρ της γυναικείας 
ψήφου ή ακόμα την επίκληση του Διομήδους Κυριακού ((εις τας γυναίκας τας απολαύουσας 
πάντων των αστικών δικαιωμάτων» που αναφέραμε εδώ. 

76. Ε. Avdela, ό.π. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 215 

έννοια της fragilitas του γυναικείου φύλου, η αρχή αυτή ορίζει τη συζυγική 

εξουσία ως καθήκον «προστασίας ενός ανηλίκου»,77 επιβάλλοντας συνακόλουθα 

εκείνο της «υπακοής» της συζύγου στην εξουσία που την προστατεύει, είτε το 

καθήκον αυτό δηλώνεται ρητά, όπως π.χ. στο Γαλλικό Αστικό Κώδικα, είτε 

όχι, είτε εκφράζεται με τη μορφή γενικών διατάξεων είτε προσδιορίζεται μόνο 

επί «ειδικών θεμάτων», όπως στην περίπτωση του (βυζαντινο)ρωμαϊκού δι­

καίου που ίσχυε στην Ελλάδα.78 Όποιες λοιπόν κι αν ήταν οι ακριβείς νομικές 

εκφράσεις, νομολογικές εφαρμογές, ερμηνείες ή συνέπειες της αρχής αυτής στα 

διάφορα οικογενειακά δίκαια, μια βασική νομικής φύσης ιδέα φαίνεται να τα 

συνέχει: η ιδέα μιας γυναίκας η οποία κατέχει δικαιώματα αλλά δεν μπορεί 

να τα ασκήσει, παρά μόνο υπό τη διεύθυνση του συζύγου.79 Μπορούμε λοιπόν 

να υποθέσουμε ότι αυτή η ιδέα, αυτή η ((λεπτή)) νομική διάκριση ανάμεσα στην 

κατοχή ενός δικαιώματος και στην άσκηση του, τροφοδοτώντας συσταλτικές 

ερμηνείες της αστικής ικανότητας των παντρεμένων γυναικών, διαμόρφωνε 

συνακόλουθα και καθιστούσε αξιόμαχο το (νομικό) επιχείρημα της πολιτικής 

τους ανικανότητας. 

Μπορούμε επίσης να κατανοήσουμε πώς το παραπάνω ζήτημα γίνεται πιο 

σύνθετο στην ελληνική περίπτωση, όπου, από την ίδρυση του ελληνικού κρά­

τους και μέχρι το 1946, η νομική θέση των γυναικών, χωρίς να υποστεί ρι­

ζικές μεταβολές, παρουσιάζει χαρακτηριστική ρευστότητα και αμφισημία, κα­

θώς προσδιορίζεται από ένα «αμάλγαμα» τοπικών εθίμων, ρωμαϊκού και βυ­

ζαντινού δικαίου, αλλά και μοντέρνας νομολογίας.80 Αν οι ηγεμονικοί νομικοί 

77. Ν. Arnaud-Duc, «Les contradictions du Droit», ό.π., σ. 103. 
78. Βλ. Κωνσταντίνος Β. Δεμερτζής, Σύστημα αστικού δικαίου. Οικογενειακόν δί­

καιον, Αθήνα 1935, σ. 106-107. Όπως επισημαίνει χαρακτηριστικά η Ν. Arnaud-Duc, το 
νεότερο δυτικό δίκαιο, επιτείνοντας τις αντιφάσεις, αποφεύγει να διακηρύξει απερίφραστα 
την αρχή της υπεροχής του συζύγου* έτσι τη νομιμοποιεί στη βάση «μιας φυσικής κατω­
τερότητας που δεν υπάρχει παρά στις παντρεμένες γυναίκες!»: Ν. Arnaud-Duc, «Les 
contradictions du Droit», ό.π. 

79. Ό.π., σ. 103, 111. «Ηπειρωτική» ευρωπαϊκή ιδέα η παραπάνω, μπορούσε και 
να απουσιάζει εντελώς, όπως στην ιδιαίτερη περίπτωση του αγγλικού εθιμικού δικαίου και 
του δόγματος της coverture το οποίο αναφέραμε (βλ. εδώ, υποσημείωση 55), σύμφωνα με 
την οποία, η νομική υπόσταση της παντρεμένης γυναίκας απορροφάται πλήρως από εκείνη 
του άντρα της: ό.π., σ. 111. 

80. Ε. Avdela, «Between Duties and Rights», ό.π. Παρά τις επίσημα διακηρυγμέ­
νες προθέσεις, από την πρώτη κιόλας δεκαετία του ανεξάρτητου κράτους, για επικείμενη 
σύνταξη Αστικού Κώδικα, αυτό δεν πραγματοποιήθηκε πριν το 1946, διατηρώντας για πάνω 
από μια εκατονταετία την «προσωρινότητα» της αρχικής σχετικής ρύθμισης (1835), σύμ­
φωνα με την οποία «οι πολιτικοί νόμοι των βυζαντινών αυτοκρατόρων» (τους οποίους πε­
ριλαμβάνει η Εξάβιβλος του Αρμενόπουλου) επείχαν θέση αστικού νόμου, ενώ αναγνωριζό­
ταν η υπεροχή των τοπικών εθίμων, όπου αυτά είχαν επικρατήσει: βλ. σχετικά Κωνσταντί­
νος Γ. Πιτσάκης, «Εισαγωγή», στο Κωνσταντίνου Αρμενοπούλου Πρόχειρον Νόμων ή Εξά-



216 Ελένη Φουρναράκη 

κύκλοι των «ρωμαϊστών» (υπό την επίδραση των Γερμανών Πανδεκτιστών) 

επέβαλαν την πρωτοκαθεδρία του ρωμαϊκού δικαίου,81 μπορούμε να υποθέσου­

με ότι οι κοινωνικές πρακτικές δεν έπαυαν να καθορίζονται συχνά από τη μα­

κρά διάρκεια των τοπικών συνηθειών. Το ιδιαίτερα σύνθετο στην ελληνική πε­

ρίπτωση ζήτημα της νομικής θέσης των γυναικών στο γάμο και την οικογέ­

νεια, αφορά ειδική έρευνα που δεν εμπίπτει στο αντικείμενο μας. Εκείνο που 

θέλουμε να θέσουμε εδώ ως υπόθεση για μελλοντική έρευνα, αναγκαία όμως 

για την ανάπτυξη της προβληματικής μας, είναι ότι σε αυτό το καθεστώς ρευ­

στότητας, διαμορφώνονται πραγματικότητες που μπορεί να διαφοροποιούνται 

ή και να αντιβαίνουν προς την «καθαρότητα» των δικαιικών πηγών που προ­

βάλλουν τα διάφορα Συστήματα (συγγράμματα) «ρωμαϊκού οικογενειακού δι­

καίου», ενώ η ακριβής νομική φύση και έκταση των δικαιωμάτων των γυναι­

κών μέσα στο γάμο μπορεί να ερμηνεύονται βάσει υπαγωγών σε κοινωνικές 

πρακτικές, καθαγιασμένες αυτές από τη συνήθεια και όχι βάσει των διατάξεων 

των παραπάνω πηγών.82 

Η περίπτωση της περιουσιακής σχέσης των συζύγων είναι χαρακτηριστικό 

παράδειγμα. Από το σύστημα χωρισμού των περιουσιών των συζύγων που 

ισχύει στο ρωμαϊκό δίκαιο απορρέει το «απόλυτον αξίωμα» ότι με το γάμο, 

καμιά μεταβολή δεν επέρχεται στην περιουσιακή αυτοτέλεια των συζύγων (είτε 

μεταξύ τους είτε έναντι τρίτων)* κατά συνέπεια, «εις τον άνδρα ουδεμία επι­

τρέπεται ανάμιξις εις την διοίκησιν της [εξωπροίκου] περιουσίας της συζύγου 

του», η οποία και διατηρεί «αμείωτον την προς δικαιοπραξίαν ικανότητα της».83 

βίβλος, επιμ. Κωνσταντίνος Γ. Πιτσάκης, Δωδώνη - Ε. Κ. Λάζος, Αθήνα 1971, σ. ργ'-ρδ'. 

81. Ό.π., σ. ρζ'-pr.'. 

82. Για το ζήτημα αυτό και κυρίως για τον τρόπο που, δεδομένης αυτής της ρευ­

στότητας, οι πρώτες εκπρόσωποι της γυναικείας αμφισβήτησης στην Ελλάδα, στα τέλη 

του αιώνα, επαναπροσδιόρισαν τα καθήκοντα και τις υποχρεώσεις τους στο πλαίσιο της 

οικογένειας και απέναντι γενικότερα στην κοινότητα, προκειμένου να διεκδικήσουν αστικά 

και κοινωνικά δικαιώματα, βλ. E. Avdela, ό.π. 

83. Κ. Β. Δεμερτζής, ό.π., σ. 124. Βλ. επίσης: Κ. Δεμερτζής, «Τα δικαιώματα της 

γυναικός εν τη οικογένεια», περ. Ελλψίς (15-12-1933), σ. 234-240. Ό π ω ς επισημαίνεται 

από σύγχρονους ερευνητές των νεότερων ευρωπαϊκών οικογενειακών δικαίων, αντίθετα από 

το καθεστώς της «κοινοκτημοσύνης» —ένα σύνολο εθιμικών πρακτικών γερμανικής έμπνευ­

σης, σύμφωνα με το οποίο τα αγαθά και των δύο συζύγων, κατά το μάλλον ή ήττον, συνε­

νώνονται υπό τη διοίκηση τον άνδρα— εκείνο του χωρισμού των περιουσιών των συζύγων, 

που αντλεί τις ρίζες του από το ρωμαϊκό δίκαιο, αναγνωρίζει σαφώς την περιουσιακή αυτονο­

μία της συζύγου, με ένα πλήθος όμως «προφυλάξεων» που συχνά διαμορφώνουν μια διαφο­

ρετική πραγματικότητα" εξάλλου, και στα δύο συστήματα, η έκταση των εξουσιών του άνδρα 

πάνω στην περιουσία της γυναίκας και τα δικαιώματα της τελευταίας ποικίλλουν και, βέβαια, 

επέρχονται μεταβολές, χωρίς ωστόσο να διασαλευθεί, πριν τις σύγχρονες μεταρρυθμίσεις των 

οικογενειακών δικαίων, το θεμελιακό σχήμα εξάρτησης-προστασίας των γυναικών στο πλαί­

σιο του γάμου: Ν. Arnaud-Duc, «Les contradictions du Droit», ό.π., σ. 110-111. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 217 

Βάσει αυτών των αρχών, όπως επισημαίνεται από συγγράμματα οικογενεια­

κού δικαίου, ακόμα κι αν η γυναίκα αναθέσει τη διοίκηση της εξωπροίκου πε­

ριουσίας της στον άνδρα, πράγμα που δεν αποκλείεται από το ρωμαϊκό δίκαιο, 

ο σύζυγος δεν αποκτά δικαιώματα πάνω σε αυτή την περιουσία (τουλάχιστον 

όχι περισσότερα από όσα του παραχωρήθηκαν). Συνεπώς, διασφαλίζεται κα­

ταρχήν η πλήρης ικανότητα της έγγαμης γυναίκας σε ό,τι αφορά την προσω­

πική της περιουσία και εισοδήματα, εφόσον βέβαια διαθέτει τέτοια περιουσία. 

Δεδομένου λοιπόν ότι για λόγους κοινωνικούς, η περιουσία που κατά κανόνα 
Ι I I I I Hi. ι ι 

αποκτούν οι γυναίκες είναι με τη μορφή της προίκας,0 4 η κατά νομό αυτονο­

μία της σε ό,τι αφορά την εξώπροικη περιουσία της, πρακτικά δεν λειτουργεί. 

Στην περίπτωση της προίκας, δηλαδή στην υποχρέωση συνεισφοράς από την 

πλευρά της συζύγου στα «βάρη» του έγγαμου βίου (η οποία προκύπτει ακρι­

βώς από το αξίωμα της περιουσιακής αυτοτέλειας των συζύγων), «μετακλη­

τός κύριος» και «διαχειριστής» είναι ο σύζυγος, και μόνος αυτός γίνεται «κύ­

ριος των καρπών και των προσαυξήσεων και εν γένει κτάται παν δικαίωμα, 

πηγάζον εκ της κυριότητος».8 5 Εφόσον όμως, με τη λύση του γάμου, η προίκα 

επιστρέφεται, η κυριότητα του συζύγου υπόκειται σε περιορισμούς.86 Φαίνεται 

όμίος ότι ήταν εκτεταμένη η κοινωνική πρακτική να ανατίθεται στη διαχείριση 

του συζύγου και η εξώπροικη περιουσία της συζύγου, χωρίς εντούτοις να τη­

ρείται ο τύπος της προίκας (συνεπώς και όλοι οι περιορισμοί που περιβάλλουν 

την κυριότητα του συζύγου πάνω σε αυτή), ουσιαστικά «παραχωρούμενης εις 

τον άνδρα περιουσίας ατύπως λόγω προικός», όπως επισημαίνεται χαρακτηρι­

στικά. 8 7 Είναι άλλο^στε πιθανόν η πρακτική αυτή σύμφωνα με την οποία ο 

84. Φαίνεται άλλωστε ότι το συνηθέστερο, κατά τα τοπικά έθιμα, ήταν η κόρη που 
παίρνει προίκα να παραιτείται από τα κληρονομικά της δικαιώματα στην περιουσία των 
γονιών της ή, ορθότερα, η προίκα να θεωρείται ισοδύναμη με τα δικαιώματα αυτά: Γκέοργκ 
Λούντβιχ Μάουρερ, Ο Ελληνικός λαός, μτφρ. Όλγα Ρομπάκη, εισαγωγή - επιμέλεια -
σχολιασμός Τάσος Βουρνάς, Τολίδης, Αθήνα 1976, σ. 694. 

85. Κ. Β. Δεμερτζής, Σύστημα αστικού δίκαιον, ό.π., σ. 166· πρβλ. Π. Καλλιγάς, 
Σύστημα ρωμαϊκού δικαίου καθά εν Ελλάδι πολιτεύεται πλην των IOVÎOJV Νήσων, τ. Δ', 
Αθήνα 1881, σ. 89-90. 

86. Από τους ισχυρότερους περιορισμούς είναι λόγου χάριν η απόλυτη απαγόρευση 
(δηλαδή, ακόμα και αν υπάρχει συναίνεση της γυναίκας) εκποίησης αδιατίμητου προικώου 
ακινήτου. Όπως γράφει χαρακτηριστικά ο Καλλιγάς, «η επί σκοπώ πωλήσεως διατίμησις 
ακινήτων κατέστη το γνώρισμα της προς το εκποιείν εξουσίας του ανδρός» (ό.π., σ. 109). 
Το απόλυτο της απαγόρευσης αυτής, υποκείμενης σε έντονη κριτική ως αντιοικονομικής, 
καταργήθηκε εν τέλει το 1918, με νόμο ο οποίος όμως επέβαλλε δικαστική άδεια, η οποία 
με τη σειρά της απαιτούσε, προκειμένου να εκδοθεί, τη συναίνεση της συζύγου: Κ. Β. 
Δεμερτζής, ό.π., σ. 172-177. 

87. Ανδρέας Αντ. Γαζής, Το δίκαιον τον γάμου και των περιουσιακών σχέσεων των 
συζύγων κατά το σχέδιον του Αστικού Κώδηκος, Αθήνα 1934, σ. 9. 



218 Ελένη Φουρναράκη 

άνδρας ήταν διαχειριστής συνολικά της περιουσίας της συζύγου, περιορίζοντας 

και τη δικαιοπρακτική της ικανότητα, να αποτελούσε κύρια τάση των κατά 

τόπους εθίμων. Μέσα σε ένα τέτοιο πλαίσιο εθιμικό και κοινωνικής πρακτι­

κής, μπορούμε επίσης να υποθέσουμε πως και στην περίπτωση μισθωτής εργα­

σίας της έγγαμης γυναίκας —περίπτωση άλλωστε κοινωνικά περιορισμένη στην 

Ελλάδα του 19ου αιώνα αλλά και «παρεκκλίνουσα» ως προς το γυναικείο κα­

νονιστικό πρότυπο του νόμου—, η κατά νόμο πλήρης ικανότητα της συζύγου 

σε ό,τι αφορά την αμοιβή της εργασίας της, στην πράξη υπόκειται επίσης σε 

περιορισμούς που εξαρτώνται λιγότερο από το γράμμα του νόμου και περισ­

σότερο από την κοινωνική πραγματικότητα της ιεραρχίας των φύλων. Μέσα 

στο γενικό θεσμικό πλαίσιο της αρχής της ανδρικής υπεροχής, και στην ελ­

ληνική ιδιαιτερότητα ρευστότητας και αμφισημίας της νομικής θέσης των γυ­

ναικών μέσα στο γάμο και την οικογένεια, η συνήθεια και οι κοινωνικές πρα­

κτικές μπορούσαν πολύ εύκολα να ερμηνεύονται ως θεσμική-κανονιστική αυ­

θεντία, να ταυτίζονται με- ή να αποδίδονται στο νόμο. Έτσι δεν είναι παρά­

δοξο που οι πρώτες εκπρόσωποι της γυναικείας «χειραφετήσεως» της Εφημε­

ρίδος των Κυριών, οι οποίες ταύτιζαν τη χειραφέτηση αυτή με την πλήρη κα­

τάκτηση των αστικών και κοινωνικών δικαιωμάτων αφήνοντας για το απώτερο 

μέλλον την πολιτική χειραφέτηση, ζητούν την άμεση μεταρρύθμιση των άδι­

κων «νόμων)) κατά τους οποίους «η περιουσία των συζύγων είναι κοινή, και 

ο ανήρ είναι διαχειριστής αυτής», στερώντας από την παντρεμένη γυναίκα το 

δικαίωμα να διαθέτει ελεύθερα ακόμα και «τα προσωπικώς ανήκοντα αυτή».88 

Αυτή άλλωστε η επιμονή του περιοδικού στη θεσμική «προστασία» —όπως 

χαρακτηριστικά αποκαλούν τις επιδιωκόμενες μεταρρυθμίσεις— της περιου­

σίας (προικώας και μη) των έγγαμων γυναικών αποτελεί έμμεση μαρτυρία για 

το τι συνέβαινε στο επίπεδο των κοινωνικών πρακτικών. Οι αιτιάσεις όμως 

της Εφημερίδος των Κυριών περί «διαρκούς ανηλικιότητος και ανικανότητος» 

των έγγαμων γυναικών είναι απολύτως συμβατές με τη νομική πραγματικό­

τητα των δικαιωμάτων τους ως μητέρων: παρά τις θεωρητικές νομικές ανα­

φορές στην κοινή γονική «εξουσία της ανατροφής», ο νόμος άφηνε ουσιαστικά 

απεριόριστη την πατρική εξουσία, η οποία ως εκ τούτου, σε περίπτωση απώ­

λειας της εν ζωή ή λόγω θανάτου, δεν μπορούσε να αντιστοιχηθεί προς τα 

δικαιώματα που αποκτούσε η μητέρα πάνω στο παιδί, του οποίου άλλωστε την 

κηδεμονία δεν μπορούσε να έχει ούτε σε περίπτωση διαζυγίου.89 

88. [Κ. Παρρέν], «Οι νόμοι μας και το βασίλειον των γυναικών», Ε<ρημερίς των 
Κυριών 218 (23-6-1891) 1-2. 

89. Ισχυρότερη από τη συζυγική, η πατρική εξουσία, τουλάχιστον κατά το ρωμαϊκό 
δίκαιο, δεν μπορούσε σε καμία περίπτωση να ασκηθεί από τη μητέρα. Σε περίπτωση απώ­
λειας της πατρικής εξουσίας ή, κυρίως, μετά το θάνατο του πατέρα, η μητέρα μπορούσε 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 219 

Μέσα λοιπόν στο παραπάνω πλαίσιο, μπορεί «νόμιμα» να αναπτύσσονται 

ερμηνείες διαφορετικές, διασταλτικές ή συσταλτικές, σε ό,τι αφορά την ικανό­

τητα των γυναικών απέναντι στον αστικό νόμο, επηρεάζοντας ανάλογα τοπο­

θετήσεις και στο ζήτημα των πολιτικών δικαιωμάτων. Βάσει τέτοιων συσταλ­

τικών ερμηνειών, καθίσταται περισσότερο ισχυρή η γενικευτική προσέγγιση, 

της οποίας δείγματα συναντούμε σε κείμενα συνταγματικού δικαίου, και η 

οποία, ταυτίζοντας τις γυναίκες με τα παιδιά, διαμορφώνει το επιχείρημα της 

πολιτικής τους ανικανότητας. Επιστρέφοντας λοιπόν στην ανάλυση της επι­

χειρηματολογίας: κατά τον Θ. Φλογαΐτη, αν οι ανήλικοι και οι γυναίκες απο­

κλείονται από την πολιτική είναι γιατί οι αστικοί νόμοι στους μεν πρώτους 

«δια το άωρον έτι της ηλικίας και του νοός αυτών» δεν επιτρέπουν τη διαχεί­

ριση της περιουσίας τους, ενώ τις δεύτερες «δια το ασθενές του χαρακτήρος 

αυτών υποβάλλουσι μέχρι τούδε [...] εις είδος τι υπεξουσιότητος» ή «μικράς 

τίνος υπηκοότητος εις τον άνδρα».9 0 Εδώ λοιπόν εκείνο που ουσιαστικά επι­

τρέπει την ταύτιση των γυναικών με τα παιδιά δεν είναι η πνευματική ανω­

ριμότητα ή η μειωμένη κριτική ικανότητα (την οποία υπαινίσσονται άλλα κεί­

μενα, όπως εκείνα που επικαλούνται το αριστοτελικό «βουλευτικόν άκυρον»), 

αλλά η κοινή κατάσταση φυσικής αδυναμίας και συνεπώς εξάρτησης, την οποία 

μοιράζονται στο πλαίσιο της πατριαρχικής οικογένειας και βάσει του αστικού 

δικαίου. 

Προϋποθέτοντας, αντίθετα, την αυτονομία των πατέρων και συζύγων, βα­

σική προϋπόθεση για την οικειοποίηση της ιδιότητας του πολίτη, η επίκληση 

αυτού του πλαισίου εξάρτησης των γυναικών και των παιδιών μπορούσε να 

αποτελέσει επιπλέον κεντρικό νομιμοποιητικό επιχείρημα για την υπεράσπιση 

της ισοπολιτείας των ανδρών: το θεσμικό πλαίσιο της πατριαρχικής οικογέ­

νειας, από το οποίο απέρρεε η υποχρέωση των συζύγων και πατέρων να διά­

να αναλάβει τα σχετικά καθήκοντα μόνο με την ιδιότητα του επιτρόπου, δηλαδή με περιο­
ρισμένα και αυστηρά ελεγχόμενα από το συγγενικό συμβούλιο δικαιώματα, υπό τον όρο 
ότι δεν είχε ξαναπαντρευτεί και εφόσον ο πατέρας δεν είχε ορίσει κάτι διαφορετικό στη 
διαθήκη του. Σύμφωνα με την οριστική ρύθμιση του ζητήματος της επιτροπείας το 1861, 
αναγνωριζόταν, υπό τις παραπάνω προϋποθέσεις, η προτεραιότητα της μητέρας έναντι άλ­
λων συγγενών στην άσκηση της επιτροπικής εξουσίας, συνεπώς και η συμμετοχή της στα 
συγγενικά συμβούλια: ωστόσο, η εξουσία της ουσιαστικά εκμηδενιζόταν, αφού για την 
επιτήρηση της μητέρας επίτροπου, ο νόμος έδινε την ευχέρεια ύπαρξης ακόμα ενός οργάνου 
επιτηρήσεως, του «συμβούλου της μητρός», χωρίς τη συναίνεση του οποίου, καμιά νομική 
πράξη της μητέρας δεν είχε ισχύ. Για την πατρική εξουσία και τα δικαιώματα της μητέρας, 
βλ. Γιάννης Ληξουριώτης, Οι κοινωνικές και νομικές αντιλήψεις για το παιδί τον πρώτο 
αιώνα του ελληνικού κράτους, Δωδώνη -Ίδρυμα Ερευνών για το Παιδί, Αθήνα - Γιάννινα 
1986, σ. 301-334. Όπως δείχνει ο συγγραφέας, τα δικαιώματα της μητέρας, που ο ίδιος 
ο νόμος υπέσκαπτε, στις πρακτικές ήσαν ακόμα επισφαλέστερα αν όχι ανύπαρκτα. 

90. Θ. Ν. Φλογαί'της, Εγχειρίδιον συνταγματικού δικαίου, ό.π., σ. 201-202. 



220 Ελένη Φουρναράκη 

σφαλίσουν και να προστατέψουν τη «ζωή», «ελευθερία» και «τιμή» των εξαρ­

τώμενων μελών, των γυναικών και των παιδιών, επέβαλλε συγχρόνως την ίση 

κατοχή των ((κοινών μέσων)) που θα τους επέτρεπαν αυτή τη διασφάλιση και 

προστασία, με άλλα λόγια την ίση κατοχή πολιτικών δικαιωμάτων. Φύλακας 

και εγγύηση των απολύτου και αστικών δικαιωμάτων «εκάστου πολίτου ως 

και των οικογενειών αυτού», το δικαίωμα της ψήφου, σε μια σαφώς ριζοσπα­

στικότερη εκδοχή, απέρρεε συγχρόνως από την «φυσικοτάτην» ισότητα ως 

προς το ενδιαφέρον για τα κοινά, από την «συγκυριότητα» πάνω στα κοινά 

μέσα που διασφαλίζουν τα ατομικά δικαιώματα, αλλά και ευρύτερα από τη 

«συγκυριότητα επί των κοινών του Έθνους πραγμάτων»: ο Αθανάσιος Ροντή­

ρης στον οποίο ανήκουν οι παραπάνω διατυπώσεις,9 1 υπερασπιστής της «κα­

θολικής ψηφοφορίας» και του δικαιωματικού χαρακτήρα της ψήφου,9 2 παρα­

θέτει τα «κοινά του έθνους πράγματα», η συγκυριότητα επί των οποίων προϋ­

ποθέτει ταυτόχρονα την ισοπολιτεία και την οικειοποίηση της ιδιότητας του 

πολίτη από τους άνδρες, χωρίς να τίθεται καν στη συζήτηση η σχέση των 

γυναικών με τα πολιτικά δικαιώματα: «[τα κοινά του Έθνους πράγματα εί­

ναι] 1) ο οίκος του Έθνους· 2) το αίμα, η καταγωγή, η γλώσσα- 3) η θρησκεία, 

η εθνική δόξα, η εθνική φιλολογία, οι εθνικοί πόθοι ή αι εθνικαί παραδόσεις' 

4) τα κοινά μέσα προς ασφάλειαν της ιδιοκτησίας, της ζωής, της τιμής και 

ελευθερίας εκάστου* έτι δε της ζωής, ελευθερίας και τιμής των γυναικών και 

των τέκνων [...] αλλά τις ου βλέπει ήδη ότι η συγκυριότης επί της γλώσσης, 

επί της θρησκείας, επί της καταγωγής, επί του εθνικού οίκου, επί της εθνι­

κής δόξης κλπ., έστιν ίση μεταξύ πάντων των πολιτών; Τις ου βλέπει ότι η 

ζωή, η τιμή, η ελευθερία εκάστου των πολιτών ως και των οικογενειών αυτού, 

έστιν ίση προς τα αυτά δικαιώματα παντός πολίτου;». 9 3 Συμμέτοχες λοιπόν, 

ως εξαρτώμενα μέλη, στα «κοινά του Έθνους πράγματα» δια μέσου των αν­

δρών, οι γυναίκες, προκύπτει εμμέσως πλην σαφώς, εκπροσωπούνται πολιτικά 

δια μέσου αυτών, χωρίς αυτό να βάζει πρόβλημα στη ριζοσπαστική λογική 

της ψήφου ως δικαιώματος «απολύτου, δικαιώματος πραγματικού εγκειμένου 

εν τω προσώπω του ανθρώπου».9 4 

Αντίθετα, είναι η κατοχή πολιτικών δικαιωμάτων από τις γυναίκες που 

απειλεί να διασαλεύσει όλο αυτό το θεωρητικό οικοδόμημα της αρσενικής αυ­

τονομίας και ιδιότητας του πολίτη, που προϋποθέτει τον αναγωγισμό στη στα­

θερή και αναλλοίωτη τάξη πραγμάτων του «κατά φύλα καταμερισμού των έρ-

91. Βλ. σχετικά Αθανάσιος Χ. Ροντήρης, Η κατά σύνταγμα οργάνωσις τον Κράτους, 
τ. Α', Αθήνα 1876, σ. 148-155. 

92. Γ. Σωτηρέλης, ό.π., σ. 62. 
93. Α. Χ. Ροντήρης, ό.π., σ. 150-151. 
94. Ό.π., σ. 216. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 221 

γων». Το βασικό διακύβευμα που προκύπτει, και διατυπώνεται ρητά, από τη 

συμμετοχή των γυναικών στην πολιτική είναι ο κίνδυνος να ανατραπεί ο «επι-

κρατών ήδη» αυτός καταμερισμός, συμπαρασύροντας την αδιαχώριστη με αυ­

τόν «αρμονίαν και ειρήνην του οικιακού βίου».9 5 Μόνη η διαφύλαξη της παρα­

δοσιακής ελληνικής οικογένειας, των πατροπαράδοτων ελληνικών ηθών, μπο­

ρεί να εμποδίσει τα διαβρωτικά μηνύματα της Δύσης στο ζήτημα αυτό να 

εισέλθουν «εν τω πεδίω της σοβαρότητος».9 6 

Το είδος της επιχειρηματολογίας που εξετάσαμε ως τώρα, και που φαί­

νεται να κυριαρχεί στο λόγο του συνταγματικού δικαίου ως την καμπή του 

19ου αιώνα, δεν προϋποθέτει την αναγωγή του κοινωνικού «προορισμού» των 

γυναικών στην ιδιαίτερη «φύση» τους, καθορισμένη από τη βιολογική λειτουρ­

γία της μητρότητας, αλλά και από τις ηθικές και κοινωνικές αρετές που «προσι­

διάζουν» σε αυτήν. Ό π ω ς όμως ήδη επισημάναμε, η βιολογίζουσα αυτή αντί­

ληψη είχε αρχίσει να συγκροτείται ήδη από τη δεκαετία του 1860-1870, από 

παιδαγωγούς, ηθικολόγους, «ιατροφιλόσοφους», που αποπειρώνται πλέον συ­

στηματικά να κανονικοποιήσουν την παιδεία και συνεπώς την κοινωνική θέση 

των γυναικών, σε σχέση και αντίθεση προς εκείνες των ανδρών.97 

Ο νέος αυτός κανονιστικός λόγος θα διαμορφώσει σταδιακά το νέο πλαί­

σιο της συζήτησης γύρω από τα πολιτικά δικαιο>ματα των γυναικών. Παρά 

την πολυμορφία και πολυσημία του, αντλούσε πλέον σταθερά την ιδεολογική 

του νομιμοποίηση από την έννοια του «βιολογικού» φύλου, όπως την είχε συγ­

κροτήσει και επεξεργαστεί η δυτική νεωτερικότητα ήδη από την εποχή του 

Διαφωτισμού: δηλαδή, από τη βασική παραδοχή ότι τα σωματικά χαρακτη­

ριστικά και λειτουργίες των δύο φύλων, αντιληπτά ως θεμελιωδώς διαφορε­

τικά, προσδιορίζουν το διαφορετικό ψυχολογικό, πνευματικό και ηθικό χαρα­

κτήρα των ανδρών και των γυναικών, προ-καθορίζοντας κατά συνέπεια και τις 

95. Θ. Ν. Φλογαΐτης, ό.π., σ. 202. 
96. Ε. Σ. Λυκούδης, Εκλογικός κώδηξ, ό.π., σ. 185 και Η. Δ. Ζέγγελης, Το εν Ελ­

λάδι κρατούν, ό.π., σ. 101. 
97. Την επίκληση της γυναικείας «φύσης» ως κύριου επιχειρήματος για να προσδιο­

ρισθεί η διαφορετική από την ανδρική γυναικεία εκπαίδευση και αγωγή, αναδεικνύουν όλες 
οι σχετικές ειδικές μελέτες. Βλ. ιδιαίτερα: Σιδηρούλα Ζιώγου-Καραστεργίου, Η Μέση 
Εκπαίδευση των κοριτσιών στην Ελλάδα (1830-1893), Ιστορικό Αρχείο Ελληνικής Νεο­
λαίας - Γενική Γραμματεία Νέας Γενιάς, Αθήνα 1986· Αλεξάνδρα Μπακαλάκη - Ελένη 
Ελεγμίτου, Η εκπαίδευση «εις τα του οίκου» και τα γυναικεία καθήκοντα. Από την ίδρυση 
του ελληνικού κράτους έως την εκπαιδευτική μεταρρύθμιση του 1929, Ιστορικό Αρχείο 
Ελληνικής Νεολαίας - Γενική Γραμματεία Νέας Γενιάς, Αθήνα 1987' ειδικότερα για μια 
απόπειρα περιοδολόγησης των ελληνικών λόγων περί γυναικείας εκπαίδευσης κατά τον 
19ο αιώνα, βλ. Ε. Φουρναράκη, Εκπαίδευση και αγωγή, ό.π. και Ε. Fournaraki, ((Insti­
tutrice, Femme et Mère», ό.π. 



222 Ελένη Φουρναράκη 

διαφορετικές σφαίρες δράσης τους στην κοινωνία.9 8 Η συστηματική δεξίωση, 

αναπαραγωγή και επεξεργασία των κοινών τόπων της βιολογίζουσας και ου-

σιοκρατικής αυτής θεώρησης του φύλου του δυτικού στοχασμού, αποτελεί βα­

σικό στοιχείο του νέου αυτού παιδαγωγικού λόγου, ο οποίος ουσιαστικά απο­

τελεί ένα εγχείρημα επαναπροσδιορισμού και εξορθολογισμον της κοινωνικής 

σχέσης των φύλων σε νεωτερικό πλαίσιο: στη βάση της αντίστιξης δημόσιου-

ιδιωτικού, επανερμηνεύει με όρους πιο ορθολογικούς αλλά και πιο απόλυτους, 

την ταύτιση των γυναικών με το ιδιωτικό και την οικογένεια και των ανδρών 

με το δημόσιο και την πολιτική, καθώς την ανάγει στις (λιγότερο ή περισσό­

τερο) έκδηλες σωματικές διαφορές του φύλου, δηλαδή σε φυσικές αφετηρίες, 

μη υποκείμενες στη μεταβολή, ανοιχτές όμως στην «αντικειμενικότητα» της 

επιστημονικής παρατήρησης. Με τη διαμεσολάβηση ενός σύμπαντος αναπαρα­

στάσεων του ανδρικού και γυναικείου σώματος με όρους «ριζικού διμορφι-

σμού))99 οι σωματικές αυτές διαφορές, ασύμβατες ή «μη συγκρίσιμες» μεταξύ 

τους, μπορούσαν να επενδύονται με εξίσου αντιθετικές ψυχικές ιδιότητες, ηθι­

κές αρετές και εν τέλει κοινωνικές αξίες, θεμελιώνοντας τη διχοτομία άνδρας/ 

δημόσιο και γυναίκα/ιδιωτικό, και το ιεραρχικό περιεχόμενο της ισχύουσας 

κοινωνικής σχέσης των φύλων, στην αυθεντία της φυσικής αιτιότητας και νο­

μοτέλειας, συνεπώς της επιστήμης που την αναλύει. Αν ο διμορφισμός αυτός 

επέτρεπε να αποδίδονται οι αντιθετικές αυτές ιδιότητες, αρετές και αξίες στα 

σωματικά χαρακτηριστικά του φύλου, η διχοτομική πρόσληψη των δύο «σφαι­

ρών» απέκλειε τη συμμετοχή κάθε φύλου και στα δύο αξιακά σύνολα, επιτεί­

νοντας συμβολικά το ιεραρχικό περιεχόμενο της σχέσης ανδρών-γυναικών. Διό­

τι, αν το νέο αυτό εγχείρημα επαναπροσδιορισμού της σχέσης των φύλων προϋ­

πέθετε και στην Ελλάδα, όπως παλιότερα στη Δύση, την αναγνώριση και εξι­

δανίκευση της «οικογενειακής οικειότητας» ως ιδιαίτερου πεδίου του ιδιωτικού 

χώρου, στα προστατευτικά τείχη του οποίου μπορούσε να αναδειχθεί το αστικό 

γυναικείο ιδεώδες του «φύλακα-αγγέλου» της «εστίας»,1 0 0 οι κυρίαρχες σημα-

σιολογήσεις της έμφυλης διαφοράς απέδιδαν στον ιδιωτικό χώρο, και συνακό­

λουθα στις γυναίκες, αξίες που δεν έπαυαν να ετεροκαθορίζονται από τις συμ­

βολικά ισχυρότερες αξίες του δημόσιου χώρου: αξίες της δράσης, της πολιτι-

98. Η συνοπτική εδώ αναφορά στον κανονιστικό αυτό λόγο, βασίζεται σε αναλύσεις 
που επιχειρώ σε άλλες εργασίες: E. Fournaraki, ό.π., σ. 183-199 και Ε. Φουρναράκη, «Περί 
μορφώσεως "χρηστών μητέρων'*», ό.π., σ. 79-120. 

99. Thomas Laqueur, Making sex. Body and Gender from the Greeks to Freud, 
Harvard University Press, Καίμπριτζ κ.α. 1990, σ. 5-6. 

100. Για την, καθυστερημένη συγκριτικά προς τις αναπτυγμένες χώρες της Δύσης, 
συγκρότηση του πεδίου της οικογενειακής οικειότητας, που έμελλε να μετασχηματίσει τις 
λειτουργίες και τις προσλήψεις του ιδιωτικού χώρου, βλ. ιδιαίτερα Ε. Βαρίκα, Η εξέγερ­
ση των Κυριών, ό.π., σ. 138-139. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 223 

κής, της παραγωγικότητας, του ορθολογικού ατομισμού, εν τέλει αξίες της 

προόδου και του πολιτισμού, που, στη διχοτομική αυτή πρόσληψη, ταυτίζονται 

με το ανδρικό φύλο, κυρίαρχο άλλωστε τόσο στο δημόσιο χώρο όσο και στην 

οικογένεια.101 

Εντούτοις, το όλο κανονιστικό εγχείρημα έβγαζε από την κοινοτοπία τους 

τους γυναικείους οικιακούς ρόλους: ερμηνεύοντας τους ρόλους αυτούς ως κοι­

νωνικό προορισμό και ηθικό κανόνα που εδράζεται στη μητρική φύση, επανερ-

μήνευε αυτή τη «φύση», προσδιορισμένη αξιακά όχι με όρους μιας εκ προοι­

μίου κατωτερότητας, αλλά μάλλον αντίθεσης, ασυμμετρίας ή ασυμβατότητας 

προς τις «αρσενικές» αξίες του δημόσιου και της πολιτικής* παράλληλα, ο κοι­

νωνικός αυτός «προορισμός» αποκτούσε έναν ορθολογικό και καταρχήν θετικό 

καθορισμό, με άλλα λόγια ισχυρότερη ιδεολογική νομιμοποίηση. Από αυτή την 

ισχυρότερη νομιμοποίηση στερεί το λόγο του συνταγματικού δικαίου η σχετική 

του καθυστέρηση να ενσωματώσει το νέο επιχείρημα της έμφυλης διαφοράς 

και τις νεωτερικές αξίες που το συνοδεύουν. Έτσι, στο βαθμό που οι γενικές 

του επικλήσεις στους αιώνιους γυναικείους ρόλους και στον «επικρατούντα κατά 

φύλα καταμερισμό της εργασίας», στην πατριαρχική τάξη πραγμάτων ή στο 

«ασθενές του χαρακτήρος» των γυναικών δεν διαμεσολαβούνται ακόμα από τις 

νεωτερικές αυτές αξίες, ο αποκλεισμός των γυναικών από την εκλογική δημο­

κρατία σε καθεστώς καθολικής ανδρικής ψηφοφορίας, μπορούσε να παραπέμπει, 

λιγότερο ή περισσότερο εμφανώς, στην κατωτερότητα και την ασημαντότητα 

των γυναικών επιτείνοντας, όπως είδαμε στο εισαγωγικό μέρος αυτής της ερ­

γασίας, τις αντιφάσεις στο εσωτερικό του νεωτερικού συστήματος νομιμοποίη­

σης της κυριαρχίας. 

Το «πλημμελές» της αιτιολόγησης θα επισημανθεί από τον λόγο του συν­

ταγματικού δικαίου, στο βαθμό που θα αρχίσει να ενσωματώνει τη νέα θεμε­

λίωση της έμφυλης διαφοράς και της γυναικείας «φύσης». Έτσι στην ιδιαιτε­

ρότητα της «γυναικείας φύσης» και όχι στην κατωτερότητα των γυναικών θα 

αποδώσει ρητά στην καμπή του 19ου αιώνα ο Σ. Στρέιτ τον αποκλεισμό τους 

από την πολιτική* στην παραβίαση της «φύσης» τους θα ανάγει, στην αντί­

θετη περίπτωση, τη διασάλευση της ισχύουσας κοινωνικής ισορροπίας μεταξύ 

των φύλων: «Η αξίωσις ότι είναι ασθενέστεραι, ότι είναι ανικανώτεραι υπό 

την έποψιν της κρίσεως, ότι είναι ατελέστεροι άνθρωποι αι γυναίκες είναι πλημ­

μελής. Δεν είναι λοιπόν αυτός ο λόγος, δι' ον απεκλείσθησαν αι γυναίκες των 

πολιτικών δικαιωμάτων [...] είναι ότι η φύσις της γυναικός και ο προορισμός 

ταύτης εν τη οικογένεια δεν παραδέχεται τούτο [...], ότι ουδέν ήθελε κερδίση 

101. Για τις κυρίαρχες αυτές σημασιολογήσεις της έμφυλης διαφοράς, βλ. ό.π. και 

Ε. Φουρναράκη, «Περί μορφώσεως "χρηστών μητέρων"», ό.π. 



224 Ελένη Φουρναράκη 

η γυνή, ούτε η κοινωνία ούτε η οικογένεια, συναναστρεφομένη εν τη αγορά...». 1 0 2 

Στο ίδιο κλίμα λίγο αργότερα, ο Η. Ζέγγελης θα επισημάνει ότι εφόσον «εις 

την φύσιν ταύτης [της γυναικός] απάδει η πρόσκτησις πολιτικών δικαίων», 

στο «φύσει λεπτόν αυτής αίσθημα», η «θριαμβευτική αυτής είσοδος εις την 

πολιτικήν» θα άμβλυνε αυτό το «αίσθημα)), επιφέροντας «απροσμέτρητον βλά-

βην» στην οικογένεια αλλά και στην κοινωνία, χωρίς παράλληλα να ωφελήσει 

την ίδια την πολιτική. 1 0 3 

Αν στα συγγράμματα συνταγματικού δικαίου η επίκληση της γυναικείας 

«φύσης» ως κύριο επιχείρημα για τον αποκλεισμό των γυναικών από τα πο­

λιτικά δικαιώματα εμφανίζεται σχετικά καθυστερημένα, μαρτυρώντας εντού­

τοις ότι η διαδικασία συγκρότησης και εδραίωσης αυτών των αξιών σε ένα 

ευρύ σύμπαν κανονιστικού λόγου για τη σχέση των φύλων έχει ολοκληρωθεί, 

άλλα παρεμφερή κείμενα, ιδιαίτερα όταν μεταφέρουν τη σχετική δυτική σκέψη 

στο ελληνικό κοινό, έχουν πολύ νωρίτερα συμβάλει στη συγκρότηση του επι­

χειρήματος. Έ τ σ ι λόγου χάριν, όταν το 1864 ο δικηγόρος και πρώην βουλευ­

τής Γ. Α. Ναύτης μεταφράζει για πρώτη φορά στα ελληνικά το Περί αντιπρο­

σωπευτικής κυβέρνησης του Μιλλ, διαφωνώντας με τις απόψεις του τελευταίου 

υπέρ της πολιτικής ισότητας των δύο φύλων, τις σχολιάζει εκτενώς παραθέ­

τοντας αποσπάσματα από άλλους ξένους συγγραφείς που υποστηρίζουν την αντί­

θετη άποψη. 1 0 4 Σε ένα από αυτά τα παραθέματα, το βιολογίζον επιχείρημα 

προβάλλει με σαφήνεια. Η γυναικεία «φύση», δηλαδή τόσο η συναισθηματική 

όσο και η διανοητική συγκρότηση του γυναικείου φύλου, δεν είναι κατάλληλες 

για την άσκηση της πολιτικής: ενώ η τελευταία απαιτεί ικανότητα σύλληψης 

του όλου, του γενικού, και αφοσίωσης σε αυτό, το «πνεύμα» των γυναικών 

αντίθετα έχει την τάση να προσκολλάται στις λεπτομέρειες και η «καρδία» της 

να συγκινείται από τις ατομικές χαρές και θλίψεις, ανίκανη να συγκινηθεί από 

το ιδεώδες του γενικού συμφέροντος και οποιαδήποτε γενική ιδέα. Η φύση 

λοιπόν υπαγορεύει την ορθολογικότητα του ισχύοντος έμφυλου καταμερισμού 

της εργασίας: σύμφωνα με τον Ι. Μπένθαμ, τον οποίο ο έλληνας μεταφραστής 

και σχολιαστής παραθέτει στο σημείο αυτό, η οικιακή οικονομία είναι πολύ 

καλύτερα τοποθετημένη στα γυναικεία χέρια, ενώ η γενική εξουσία στα χέρια 

των ανδρών «ώστε εις αυτόν μάλλον αρμόζει», συμπληρώνει ο Γ. Α. Ναύτης, 

και «η πολιτική υπέρ της οικογενείας φροντίς και ενέργεια».1 0 5 

102. Σ. Στρέϊτ, Πολιτικόν Δίκαιον (στενογραφημένες παραδόσεις), Αθήνα 1892-93 
(παρατίθεται στο Γ. Σωτηρέλης, .Σύνταγμα και εκλογές, 6.π., σ. 215). 

103. Η. Δ. Ζέγγελης, ό.π., σ. 100-101. 
104. Ι. Σ. Μιλλ, Περί αντιπροσωπευτικής πολιτείας, μτφρ. Γ. Α. Ναύτης, Αθήνα 

1864, σ. 220-223. 

105. Ό.π., σ. 223. 



Αποκλεισμός των γυναικών από την πολιτική στην Ελλάδα (19ος αι.) 225 

Αυτού του τύπου η επιχειρηματολογία για την έμφυλη διαφορά, που τότε 

περίπου αρχίζει να συγκροτείται συστηματικά στην ελληνική περίπτωση, νο­

μιμοποιώντας ούτως ή άλλως την ισχύουσα ιεραρχία μεταξύ των δύο φύλων 

με όρους φυσικής αιτιότητας, επέτρεπε ώστε ο αποκλεισμός των γυναικών από 

τα πολιτικά δικαιώματα να μην εμφανίζεται πλέον ως αδικία αλλά ως προ­

σαρμογή στις επιταγές της φύσης" στις επιταγές του σταθερού, «ανιστορικού» 

και «αυταρχικού» έμφυλου σώματος, που μετατρεπόταν έτσι «σε επιστημολο­

γικό θεμέλιο συνολικών ισχυρισμών για την κοινωνική τάξη πραγμάτων». 1 0 6 

Έ τ σ ι η γυναίκα, προστατευμένη από την ανταγωνιστικότητα και την αστάθεια 

του δημόσιου χώρου και της πολιτικής, στην οποία δεν μπορεί να συμμετά­

σχει χωρίς ατομικό αλλά και κοινωνικό κόστος, μπορεί αντίθετα να αναπτύξει 

πλήρως την προσωπικότητα της στη σφαίρα του ιδιωτικού και της οικογέ­

νειας* σφαίρα που αρχίζει επίσης να εξιδανικεύεται, επιφορτίζοντας το αστικό 

γυναικείο πρότυπο με ένα νέο ρόλο, αναβαθμισμένο πλέον, σε συμπληρωματι­

κότατα και αντιδιαστολή προς εκείνον του πολίτη, ιδιότητα «αρσενική». 

Η επιχειρηματολογία αυτή μετέθετε πλέον τη συζήτηση περί γυναικείας 

ψήφου από το «νομικό» στο «βιολογίζον» επιχείρημα, από το πεδίο του δι­

καίου και των αφηρημένων δικαιωμάτων στο πεδίο της φύσης- ή αλλιώς από 

το «οικουμενικό φυσικό δίκαιο» στο «δίκαιο προσήκον στη διαφορετική φύση» 

των γυναικών. 1 0 7 Ακριβώς αυτή η αντίληψη επέτρεψε, τόσο στην Ελλάδα όσο 

και στη Δύση, ώστε και αυτή η υπεράσπιση των πολιτικών δικαιωμάτων των 

γυναικών, όπως και η διαδικασία αναγνώρισης τους στην πράξη, να εμφανί­

ζονται ως «άλλη», ιδιαίτερη υπόθεση, άσχετη προς την υλοποίηση δημοκρα­

τικών αρχών και δ ικαιωμάτων 1 0 8 νομιμοποιο')ντας, με όρους πλέον νεωτερι-

κούς, την «ισότητα δια τον προνομίου)),109 αυτή την αντίφαση που ιστορικά η 

φιλελεύθερη δημοκρατία επεφύλαξε στους θηλυκούς πολίτες της. 

Έ τ σ ι , πριν εμφανισθεί στην Ελλάδα, την περίοδο του Μεσοπολέμου, το 

ριζοσπαστικό φεμινιστικό ρεύμα του γυναικείου κινήματος που διεκδίκησε την 

ψήφο ως υλοποίηση του δημοκρατικού δικαιώματος, η πρώτη απόπειρα να 

συγκροτηθεί μια «γυναικεία» εκδοχή του πολίτη από τις εκπροσώπους της γυ­

ναικείας αμφισβήτησης στα τέλη του 19ου αιώνα, δεν θα μεταβάλει ριζικά 

τους όρους της συζήτησης: η διεκδίκηση της ιδιότητας του πολίτη, μέσω της 

διεκδίκησης των αστικών και κοινωνικών δικαιωμάτων που εμπεριέχονται σε 

αυτή, θα γίνει κυρίως στο όνομα των «γυναικείων» αρετών που εγγράφονται 

106. Thomas Laqueur, Making sex, ό.π., σ. 6. 
107. Β. Βαρίκα, «"Αχ, γιατί να γεννηθώ με διαφορετικό πρόσωπο;"», ό.π., σ. 80. 
108. Βλ. σχετικά Δ. Σαμίου, «Τα πολιτικά δικαιώματα των Ελληνίδων», ό.π., σ. 

163. Πρβλ. Ε. Avdela, ((Between Duties and Rights», ό.π. 
109. Για το ζήτημα αυτό, βλ. Ε. Varikas, «Genre et démocratie historique», ό.π. 

15 



226 Ελένη Φουρναράκη 

στη γυναικεία «φύση», στο όνομα της «πατριωτικής μητρότητας», μετατοπί­

ζοντας εκ νέου τη συζήτηση από το πεδίο των δικαιωμάτων στο πεδίο των 

καθηκόντων προς το έθνος και στην αστική κοινωνία.1 1 0 Βεβαίως, στο βαθμό 

που η κριτική των γυναικών αντιμετώπιζε την ανδρική πολιτική ως κυρίαρχο 

σύστημα πολιτικής, επιβεβλημένο ιστορικά και κοινωνικά και συστατικό στοι­

χείο της ανδρικής κυριαρχίας, επέτρεπε στις γυναίκες να προτάξουν στο λόγο 

τους την ιδιότητα τους ως αποκλεισμένης κοινωνικής κατηγορίας, διεκδικώντας 

τη συμμετοχή τους στη θεμελιακή ανθρώπινη κοινότητα" δεν απέκλειε εντού­

τοις, μέσω ενός ουτοπικού «σωτηριολογικού» λόγου που επαγγελλόταν την 

αναμόρφωση συνολικά της κοινωνίας δια της «ηθικής υπεροχής» των αποκλει­

σμένων γυναικών, την εκ νέου προσφυγή στην περήφανη διεκδίκηση της δια­

φοράς και με όρους φύσης, στο όνομα του «μητρικού δικαίου»· 1 1 1 αναδεικνύον­

τας έτσι ακόμα μια φορά αυτή την ένταση ανάμεσα στην ισότητα και τη δια­

φορά, στο φυσικό δίκαιο και το «μητρικό δίκαιο», που η νεωτερικότητα κλη­

ροδότησε στη γυναικεία αμφισβήτηση. 

110. Βλ. σχετικά: Ε. Avdela, ό.π. και E. Avdela - Α. Psarra, «Engendering 
"Greekness"», ό.π. 

111. Για το ζήτημα αυτό, βλ. Ελένη Βαρίκα, «Φυσικό δίκαιο, γυναικεία φύση και 
ισότητα των φύλων», στο Ε. Βαρίκα, Με διαφορετικό πρόσωπο, ό.π., σ. 117-137. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

