
  

  Mnimon

   Vol 24, No 2 (2002)

  

 

  

  ΚΟΣΜΟΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΕΟΛΟΓΙΑ, ΠΟΛΙΤΙΚΗ
ΣΤΡΑΤΕΥΣΗ. Η ΠΕΡΙΠΤΩΣΗ ΤΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΥ
ΔΕΛΜΟΥΖΟΥ (1880-1956) 

  ΓΙΩΡΓΟΣ ΚΟΚΚΙΝΟΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.740 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΚΟΚΚΙΝΟΣ Γ. (2002). ΚΟΣΜΟΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΕΟΛΟΓΙΑ, ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΡΑΤΕΥΣΗ. Η ΠΕΡΙΠΤΩΣΗ ΤΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΥ
ΔΕΛΜΟΥΖΟΥ (1880-1956). Mnimon, 24(2), 227–268. https://doi.org/10.12681/mnimon.740

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 21/01/2026 20:57:14



ΓΙΩΡΓΟΣ ΚΟΚΚΙΝΟΣ 

ΚΟΣΜΟΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΕΟΛΟΓΙΑ, ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΡΑΤΕΥΣΗ 
Η ΠΕΡΙΠΤΩΣΗ ΤΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΥ ΔΕΛΜΟΥΖΟΥ (1880-1956) 

Α. Η κοσμοθεωρητική του συγκρότηση, η ιστορική συγκυρία 

και ο εκπαιδευτικός δημοτικισμός 

Μια συστηματική προσέγγιση της διανοητικής πορείας και της πολιτικής 

στράτευσης του Αλέξανδρου Δελμούζου, όπως και των υπόλοιπων μειζόνων 

διανοουμένων του εκπαιδευτικού δημοτικισμού, οφείλει πλέον, μετά τη βασική 

έρευνα που έχει γίνει, να υπερκεράσει το εθνοκρατικό πλαίσιο μελέτης αναζη­

τώντας συνάφειες και εκλεκτικές συγγένειες με συγκροτημένες δομές σκέψης, 

ιδεολογικές παραδόσεις, θεωρητικά σχήματα και ρεύματα που εμφανίστηκαν, 

στον ευρωπαϊκό χώρο, από τα τέλη του 19ου αιώνα έως τα μέσα του 20ού. 

Στο νέο αυτό πλαίσιο, ο ερευνητής οφείλει επίσης να λάβει υπόψη του δύο 

προκαταρκτικές διακρίσεις: τη διάκριση μεταξύ των εννοιών κοσμοθεωρητική 

συγκρότηση και ιδεολογική ταυτότητα, και τη διάκριση μεταξύ των εννοιών 

ιδεολογική ταυτότητα και πολιτική ένταξη.1 Οι τρεις αυτές έννοιες (κοσμοθεω-

1. Με τον όρο «κοσμοθεωρία» (= Weltanschauung, vision du monde, world-view) 
εννοούμε τη συλλογική διανοητική / συνειδησιακή δομή «η οποία περιλαμβάνει μορφοποιη­
μένες και συνειδητές πεποιθήσεις, αλλά, συγχρόνως, και λιγότερο συνειδητές, λιγότερο σχη­
ματοποιημένες στάσεις, έθη και συναισθήματα, ή ακόμη λανθάνουσες και ασύνειδες αντι­
λήψεις, απόψεις και δεσμεύσεις». Αντίθετα, με τον όρο «ιδεολογία» (συνήθως πολιτική ιδεο­
λογία) εννοούμε «τις μορφοποιημένες και συνειδητές πεποιθήσεις μιας κοινωνικής τάξης ή 
μιας άλλης κοινωνικής ομάδας, καθώς και τις γενικές αρχές, θεωρητικές θέσεις ή δόγματα» 
που ασπάζεται μια κοινωνική ομάδα. Βλ. Raymond Williams, Culture, Fontana Press, 
Λονδίνο 1989 (4η έκδοση), σ. 26. Η κοσμοθεωρία ως «σημαίνουσα δομή» χαρακτηρίζεται 
από ευρύτητα και πολιτισμική και πολιτική πολλαπλότητα. Παρά το γεγονός ότι διέπεται 
από εσωτερική συνοχή εκφράζοντας την «ανώτερη δυνατή μορφή συνείδησης», δεν παίρνει 
τη μορφή ενός συμπαγούς όλου. Απεναντίας, η ιδεολογία έχει μερικευμένο, εκλογικευμένο, 
συστηματοποιημένο και συμπαγή χαρακτήρα. Η κοσμοθεωρία έγινε πολύτιμο εργαλείο ανά­
λυσης των πολιτισμικών συστημάτων και της σχέσης τους με τις κοινωνικο-οικονομικές 
δομές από τον Georg Lukacs και τον Lucien Goldmann, τον εισηγητή του γενετικού 
δομισμού. Βλ. ενδεικτικά το κλασικό βιβλίο του δεύτερου Le dieu caché. Etude sur la 



228 Γιώργος Κόκκινος 

pia, ιδεολογία, πολιτική στράτευση), όπως και η χρήση των αναλυτικών ερ­

γαλείων που μας παρέχουν οι έννοιες «διανόηση» και «ομάδα πίεσης», συγ­

κροτούν, κατά τη γνώμη μου, το καταλληλότερο εννοιολογικό οπλοστάσιο για 

να κατανοήσουμε και να ερμηνεύσουμε την ενδεχόμενη ιδιαιτερότητα ή την τυ­

πική ενδεικτικότητα της περίπτωσης Δελμούζου, τόσο μέσα στη δυναμική του 

κινήματος του εκπαιδευτικού δημοτικισμού όσο και στο ευρύτερο πλαίσιο που 

ορίζει η ιδεολογική αντιπαράθεση συντηρητισμού, φιλελευθερισμού και σοσια­

λισμού/κομμουνισμού στις πέντε πρώτες δεκαετίες του 20ού αιώνα. 

Στο άρθρο αυτό αντιμετωπίζω τους διανοουμένους ως στρατευμένους υπε­

ρασπιστές κανονιστικών αρχών, ιδεών και ιδεωδών, οι οποίοι «εκκινώντας από 

το πολιτισμικό πεδίο είτε ως δημιουργοί είτε ως διαμεσολαβητές, τίθενται στην 

υπηρεσία της πολιτικής, λειτουργώντας μέσα στο πλέγμα της πολιτικής, κοι­

νωνικής και πολιτισμικής επικοινωνίας ως παραγωγοί ή καταναλωτές ιδεο­

λογίας».2 

vision tragique dans les Pensées de Pascal et dans le théâtre de Racine, Gallimard, Πα­

ρίσι 1983 (1η έκδοση 1959). H διάκριση κοσμοθεωρίας/ιδεολογίας προϋποθέτει την έν­

νοια της ολότητας και τη δυνατότητα συνύπαρξης περισσότερων ιδεολογικών συστημάτων 

μέσα στο πλαίσιο μιας κοσμοθεωρίας. Είναι ενδεικτικές στο σημείο αυτό οι μεθοδολογικές 

επισημάνσεις του Michael Löwy, Pour une sociologie des intellectuels révolutionnaires. 

L'évolution politique de Lukacs 1909-1929, Presses Universitaires de France, Παρίσι 

1976, σ. 11: «H πολιτική, αισθητική κλπ. ιδεολογία ενός συγγραφέα πρέπει να προσεγγί­

ζεται στο πλαίσιο των σχέσεων της με το συνολικό ανάπτυγμα της σκέψης του, και αυτή 

με τη σειρά της πρέπει να ενσωματώνεται μέσα στην κοσμοθεωρία που της παρέχει τη 

σημασιολογική της δομή. Οι ιδεολογίες, οι θεωρίες και οι κοσμοθεωρίες πρέπει να αντι­

μετωπίζονται ως πτυχές μιας συγκεκριμένης ιστορικής ολότητας, μέσα στο πλαίσιο των 

διαλεκτικών τους δεσμών με τις παραγωγικές σχέσεις, τον ανταγωνισμό των κοινωνικών 

τάξεων, τις πολιτικές συγκρούσεις και τα υπόλοιπα ιδεολογικά ρεύματα, που διαπερνούν 

το κοινωνικό σώμα. Ειδικότερα, πρέπει να αναδεικνύονται οι σχέσεις τους με τον τρόπο 

ζωής και σκέψης, τα ενδιαφέροντα, τις επιθυμίες και απωθήσεις των κοινωνικών τάξεων, 

στρωμάτων και κατηγοριών». 

2. Βλέπε Pascal Ory και Jean-François Sirinelli, Les intellectuels en France. De 

l'affaire Dreyfus à nos jours, Armand Colin, Παρίσι 1999 (2η έκδοση), σ. 10. Για τα 

ιστορικά συμφραζόμενα που σχετίζονται με τη δημιουργία του όρου «διανοούμενοι/διανόη­

ση» στο πλαίσιο της υπόθεσης Dreyfus και για τη συμβολή των Zola, Clemenceau, Bar­

rés, Herr και άλλων βλέπε Pascal Ory - Jean-François Sirinelli, ό.π., σ. 5-12, 13-40, 

41-60* Michel Winock, Le siècle des intellectuels, Seuil, Παρίσι 1997, σ. 11-44, 45-54, 

55-64, 65-71' Christophe Charle, Les intellectuels en Europe au XIXe siècle. Essai d'hi­

stoire comparée, Seuil, Παρίσι 1996, σ. 256-265. Γενικά για το ρόλο της διανόησης στη 

διάρκεια του 20ού αιώνα βλ. Jeremy Jennings και Anthony Kemp-Welch (εκδ.), Intel­

lectuals in Politics. From the Dreyfus Affair to Salman Rushdie, Routledge, Λονδίνο 

και Νέα Τόρκη 1997. Στην ελληνική βιβλιογραφία που αναφέρεται στον εκπαιδευτικό δη­

μοτικισμό γίνεται ουσιαστική χρήση του αναλυτικού εργαλείου της διανόησης κατά κύριο 

λόγο από την Άννα Φραγκουδάκη, Εκπαιδευτική Μεταρρύθμιση και φιλελεύθεροι διανοού­

μενοι. Άγονοι αγώνες και ιδεολογικά αδιέξοδα στο μεσοπόλεμο, Κέδρος, Αθήνα 2000 (8η 



Κοσμοθεωρία, ιδεoL·γίa, πολιτική στράτευση: Αλ. Λελμούζος 229 

Στην περίπτωση του Δελμούζου, το πεδίο εκκίνησης είναι ταυτόσημο, 

κατά τη γνώμη μου, με την ίδια την κοσμοθεωρητική του συγκρότηση, η 

οποία, όπως θα προσπαθήσω να δείξω στη συνέχεια, βασίστηκε στις ιδέες του 

γερμανικού ρομαντικού πολιτισμικού εθνικισμού και στην ιδεολογική παράδο­

ση του ευρωπαϊκού συντηρητισμού. Παρ' όλα αυτά, στη διανοητική πορεία και 

την πολιτική στράτευση του Δελμούζου είναι, παράλληλα, εμφανής η επιλε­

κτική «ερωτοτροπία» με το ιδεολογικό σύστημα του πολιτικού φιλελευθερισμού 

και η μαχητική συμπόρευσή του με τους πολιτικούς φορείς και τις κοινωνικές 

δυνάμεις που μετέφεραν και εξέφρασαν τις πολιτικές αρχές, τις αξίες και τις 

πρακτικές του στην Ελλάδα (βενιζελισμός). Πράγματι δομικά στοιχεία του 

ιδεολογικού λόγου του βενιζελισμού, όπως το κράτος δικαίου, η καταστατική 

διάκριση κράτους και κοινωνίας πολιτών, ο αναπαλλοτρίωτος χαρακτήρας των 

ατομικών και πολιτικών ελευθεριών και ο παρεμβατικός και πατερναλιστικός 

ρόλος του κράτους, ανευρίσκονται οργανικά ενσωματωμένα στη σκέψη του έλ­

ληνα παιδαγωγού. Ό μ ω ς , τα φιλελεύθερα αυτά ιδεολογικά στοιχεία υποθη­

κεύονται εν μέρει στο βαθμό που «ενθυλακώνονται» στη «βαθεία δομή» της 

σκέψης του Δελμούζου, δηλαδή στο συντηρητικό κοσμοθεωρητικό του σχήμα. 3 

Έ ν α τρίτο, επίσης, στοιχείο —πέραν του συντηρητισμού και του φιλελευθερι­

σμού— που προσδιορίζει τη διανοητική φυσιογνωμία του Δελμούζου είναι το 

σοσιαλιστικό-ανθρωπιστικό ιδεώδες, το οποίο, ωστόσο, δεν συνδέεται με το μαρ­

ξιστικό εννοιολογικό σύστημα, αλλά παραπέμπει στον γερμανικό «από καθέ­

δρας σοσιαλισμό» (Kathedersozialismus), διανοητικό ρεύμα το οποίο δεν ανή­

κει στη σοσιαλιστική, αλλά στη συντηρητική πολιτική παράδοση. Η υιοθέτηση 

του σοσιαλιστικού-ανθρωπιστικού ιδεώδους δεν αντιβαίνει δηλαδή στη συντη­

ρητική κοσμοθεώρηση του Δελμούζου ούτε αποτελεί ατομική ιδιαιτερότητα του. 

Απεναντίας, χαρακτηρίζει ένα ευρύ φάσμα γερμανών και κεντρο-ευρωπαίων 

διανοουμένων στο μεταίχμιο 19ου και 20ού aitóva, στη σκέψη, στο έργο και 

έκδοση), και τη Ρένα Σταυρίδη-Πατρικίου, Ο Γ. Σκληρός στην Αίγυπτο. Σοσιαλισμός, δη­
μοτικισμός και μεταρρύθμιση, Θεμέλιο, Αθήνα 1988 και της ίδιας, «Η σύνδεση των Κοι­
νωνιολόγων με το κίνημα του Δημοτικισμού», Τα Ιστορικά 9 (1988) 353-370. 

3. Ο κοσμοθεωρητικός συντηρητισμός του Δελμούζου αποτυπώνεται ανάγλυφα στη 
μεταγενέστερη αφήγηση του για τον κλονισμό που υπέστη από την ανάγνωση του Κομ­
μουνιστικού Μανιφέστου των Marx και Engels: «Σα να μ' άρπαξε ένα σιδερένιο χέρι από 
τα σύννεφα στο χώμα. Ο κλονισμός και ο θαυμασμός ήταν τέτοιος, που σε σχετικές πο­
λύωρες συζητήσεις με το Σκληρό, αν και ολόκληρος ο εαυτός μου ήταν καθολική μεγάλη 
αντίρρηση, δεν μπορούσα να αντιτάξω παρά ασήμαντα επιχειρήματα». Αλέξανδρος Δελμού-
ζος, Μελέτες και Πάρεργα, τ. Β', Αθήνα 1958, σ. 442. Με επιστημολογικούς όρους θα 
λέγαμε ότι επρόκειτο για μια μορφή επιστημολογικής σύγκρουσης, στο πλαίσιο της οποίας 
η εδραιωμένη «νεκρή» γνώση ήταν τόσο ισχυρή ώστε δεν επέτρεπε στη νέα γνώση να οδη­
γήσει σε ριζικό αναπροσανατολισμό, σε «επιστημολογική τομή». 



230 Γιώργος Κόκκινος 

στην πολιτική στράτευση των οποίων συνυπάρχει αφενός η μέριμνα για τις 

πολιτικά αφυπνιζόμενες μάζες και ο φόβος για τον κίνδυνο που αντιπροσω­

πεύουν, και αφετέρου ο συντηρητισμός και ο ρομαντικός αντικαπιταλισμός. Τα 

κύρια σημεία σύμπτωσης συντηρητισμού, ρομαντικού αντικαπιταλισμού και από 

καθέδρας σοσιαλισμού ήταν η κριτική του φιλελεύθερου ατομοκεντρισμού, υλι­

σμού και ωφελιμισμού, όπως και η αμφιθυμία έναντι του αστικού πολιτισμού. 

Ειδικότερα, ο από καθέδρας σοσιαλισμός αμφισβήτησε τόσο τον μαρξισμό 

όσο και τον άκρατο («μαντσεστεριανό») φιλελευθερισμό διεκδικώντας τη μεσό-

τητα και επιζητώντας τη δημιουργία ενός τρίτου κοινωνικο-οικονομικού και πο­

λιτικού πόλου, ο οποίος θα θεμελιωνόταν στην εθνική ισχύ, στην κοινωνική συ­

νοχή, αλληλεγγύη και δικαιοσύνη, στην πολιτισμική παράδοση και στην «ηθι­

κή οικονομία». Στο πλαίσιο αυτό, το κράτος θα έπρεπε να δρα παρεμβατικά 

στην οικονομία και την κοινωνία επιδιώκοντας την άμβλυνση της ταξικής πό­

λωσης και την ενίσχυση του κοινωνικο-πολιτικού συστήματος, διαμέσου της 

εγκαθίδρυσης θεσμών κρατικού κορπορατισμού, καθώς επίσης της θέσπισης 

ενός προγράμματος κοινωνικών μεταρρυθμίσεων για την κατοχύρωση του ερ­

γασιακού δικαιώματος και των δικαιωμάτων ασφάλειας και κοινωνικής πρό­

νοιας των εργαζομένων.4 Κατά τη γνώμη μου, οι διάσπαρτες στο διανοητικό 

έργο του Δελμούζου σοσιαλίζουσες απόψεις έχουν ως άξονα αναφοράς τις ιδέες 

του από καθέδρας σοσιαλισμού, όπως καθίσταται σαφές από το απόσπασμα που 

ακολουθεί: «Γιατί σε μια κοινωνία όσο μεγαλύτερες και οξύτερες είναι οι αντι­

θέσεις των κοινωνικών τάξεων ή και η αντίθεση μέσα στην ίδια τάξη [...] τόσο 

περισσότερο υποχωρεί το αίσθημα της ολότητας στο συμφέρον της τάξεως [...] 

γι' αυτό όσοι ζητούν να περιορίσουν την οξύτητα των κοινωνικών αντιθέσεων 

εργάζονται για το συμφέρον του συνόλου [..,]».5 

Η μορφοποίηση και εκλεκτική ενεργοποίηση των τριών παραπάνω δομι­

κών στοιχείων της σκέψης του Δελμούζου (συντηρητισμός, φιλελευθερισμός, 

από καθέδρας σοσιαλισμός)6 έγινε δυνατή με τη συμμετοχή του στην ηγετική 

ομάδα του Εκπαιδευτικού Ομίλου, της ομάδας πίεσης, που στο διάστημα 1910-

1927 όχι μόνο κατόρθωσε να αποκτήσει ισχυρή επιρροή στην κοινωνική κα­

τηγορία των εκπαιδευτικών και στα ηγετικά κλιμάκια της βενιζελικής πολι­

τικής εξουσίας, αλλά και να εκφράσει ως συλλογικός οργανικός διανοούμενος 

4. Michael Löwy, Pour une sociologie des intellectuels révolutionnaires. L'évolu­
tion politique de Lukacs 1909-1929, ό.π., σ. 36-37. 

5. Αλέξανδρος Δελμούζος, Μαράσλειο και ζωή, Αθήνα 1925, σ. 20. 
6. Ο Karl Mannheim, Ιδεο?ι.ογία και ουτοπία, (1929), μετάφραση Γιώργος Ανδρου-

λιδάκης, Γνώση, Αθήνα 1997, σ. 231-309 θεωρεί τον συντηρητισμό, τον φιλελευθερισμό-
ανθρωπισμό και τον σοσιαλισμό-κομμουνισμό (όπως επίσης τον χιλιασμό) μορφές της ου­
τοπικής συνείδησης. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική ατράτευση: Αλ. Δελμονζος 231 

την εκπαιδευτική πολιτική του βενιζελισμού στο πλαίσιο που έθετε ο εκπαι­

δευτικός δημοτικισμός.7 

Ο Εκπαιδευτικός Όμιλος έδρασε αρχικά ως «όμιλος στοχασμού» (société 
de pensée), ως δεξαμενή ιδεών, ως ομάδα διανοουμένων οι οποίοι επεξεργά­

στηκαν θέσεις και προτάσεις για την αναγκαιότητα της γλωσσικής μεταρρύ­

θμισης και τον εκσυγχρονισμό του ελληνικού εκπαιδευτικού συστήματος. Στη 

συνέχεια όμως ο Εκπαιδευτικός Όμιλος, συνδυάζοντας τη διανοητική λειτουρ­

γία με τον πολιτικό ακτιβισμό, μετασχηματίστηκε σε «ιδεολογική ομάδα πίε­

σης» με εξειδικευμένους στόχους, οι οποίοι επικεντρώνονταν στην εκπαιδευτική 

μεταρρύθμιση με βάση τις αρχές και το πρόγραμμα του εκπαιδευτικού δημο­

τικισμού: καθιέρωση της δημοτικής γλώσσας, θέσπιση του σχολείου εργασίας, 

εισαγωγή νέων παιδαγωγικών πρακτικών, αναθεώρηση του γνωστικού περιεχο­

μένου των μαθημάτων, εκσυγχρονισμός του αξιακού υπόβαθρου της εκπαιδευτι­

κής διαδικασίας κλπ. Μάλιστα, στο διάστημα 1917-1920, «επαναστατικώ δι-

καίω» και μέσα στη νοσηρή ατμόσφαιρα του Εθνικού Διχασμού, από ομάδα πίε­

σης με εξειδικευμένους στόχους ο Εκπαιδευτικός Όμιλος μετεξελίχθηκε σε «θε­

σμική ομάδα πίεσης» ταυτιζόμενος με τους ίδιους τους εξουσιαστικούς μηχα­

νισμούς του βενιζελικού κράτους. Η θεσμική εμπλοκή του Εκπαιδευτικού Ομί­

λου έγινε πραγματικότητα μετά την καθοριστική επιλογή του Ελευθερίου Βε­

νιζέλου να αναδεχθεί ως πολιτικό πρόγραμμα της κυβέρνησης του τη συνιστα­

μένη των θέσεων και προτάσεων του εκπαιδευτικού δημοτικισμού προσφέρον­

τας, συγχρόνως, κυβερνητικά αξιώματα σε ανώτατες θέσεις του γραφειοκρα­

τικού μηχανισμού του Υπουργείου Παιδείας σε ηγετικές μορφές του Εκπαι­

δευτικού Ομίλου (Γληνός, Δελμούζος, Τριανταφυλλίδης) με προφανή στόχο την 

έγκαιρη και αποτελεσματική εφαρμογή της εκπαιδευτικής μεταρρύθμισης. 

Η προσφυγή στα αναλυτικά εργαλεία «διανοούμενος» και «ομάδα πίεσης», 

στα οποία συναιρούνται στοχασμός, πολιτική δράση και εξουσία, έχει το πλεο­

νέκτημα ότι εντάσσει τις ατομικές διανοητικές διαδρομές σε δίκτυα κοινωνικο­

πολιτικών σχέσεων και ιδεολογικών σημασιών, εγγράφοντας κατά συνέπεια την 

ιστορία των ιδεών και τη διανοητική ιστορία στο ευρύτερο πλαίσιο των κοι-

νωνικο-πολιτικών εξελίξεων. 

Ο δημοτικισμός αντιμετωπίζεται στο άρθρο αυτό ως το πνευματικό κί­

νημα που αποβλέποντας στη συγκρότηση μιας νέας ηγεμονικής ιδεολογίας υπο­

στήριξε, ταυτόχρονα, τον πατερναλιστικό εκσυγχρονισμό της χώρας, την εκ-

7. Ο Γιώργος Μαυροκορδάτος, Ομάδες πίεσης και Δημοκρατία, Πατάκης, Αθήνα 

2001, σ. 21 ορίζει την ομάδα πίεσης ως «ομάδα οργανωμένη για την προάσπιση συμφε­

ρόντων με άσκηση πίεσης στην εξουσία». Στην ελληνική ιστοριογραφία η προσέγγιση του 

εκπαιδευτικού δημοτικισμού από την ερμηνευτική προοπτική της ομάδας πίεσης οφείλεται 

κυρίως στους Αλέξη Δημαρά και Ρένα Σταυρίδη-Πατρικίου. 



232 Γιώργος Κόκκινος 

πλήρωση των αλυτρωτικών της στόχων, αλλά και την ενδυνάμωση της εθνο-

πολιτισμικής συνοχής του ελληνικού λαού. Η επίτευξη του τρίτου στόχου επι­

χειρήθηκε με πλαίσιο αναφοράς τις ιδέες της πολιτισμικής οργανικότητας, της 

προσέγγισης του έθνους ως βιολογικής και πολιτισμικής κοινότητας και της 

αδιάσπαστης εθνικής συνέχειας, που αποτελούν οργανωτικά σχήματα του πο­

λιτικού ρομαντισμού και του συντηρητισμού. Στην περίπτωση του δημοτικι­

σμού οι ιδέες αυτές οδήγησαν στην εξιδανίκευση του λαϊκού πολιτισμού και 

της δημοτικής γλώσσας τόσο ως στοιχείων κοινωνικής και πολιτικής συνοχής 

όσο και ως πρωταρχικών γνωρισμάτων της εθνικής ταυτότητας.8 

Ο Χάρης Αθανασιάδης συνοψίζει το κυρίαρχο ερμηνευτικό σχήμα για την 

ιδεολογική ταυτότητα και τη σχέση δημοτικισμού / εκπαιδευτικού δημοτικι­

σμού ως εξής: «Το κίνημα του δημοτικισμού (τέλη 19ου - αρχές 20ού αιώνα) 

υπήρξε ένα δυναμικό αλλά πολιτικά και ιδεολογικά ετερογενές κίνημα, το οποίο 

διατηρώντας το γλωσσικό ως συνδετικό κρίκο εξέφραζε ταυτόχρονα το αρκετά 

γενικό και θολό αίτημα για μεταρρύθμιση και εκσυγχρονισμό της ελληνικής 

κοινωνίας. Στη δεύτερη και τρίτη δεκαετία του 20ού αιώνα, το κίνημα του 

δημοτικισμού, θεωρώντας το σχολείο κρίσιμο κρίκο για την επικράτηση του, 

θα εστιάσει στη γλωσσοεκπαιδευτική μεταρρύθμιση και θα εξελιχθεί σε εκ­

παιδευτικό δημοτικισμό».9 Η ετερογένεια του δημοτικισμού και του εκπαιδευ-

8. Γενικά για τον δημοτικισμό (κατά κύριο λόγο τον εκπαιδευτικό) βλ. Ρένα Σταυ­

ρίδη-Πατρικίου (επιμ.), Δημοτικισμός και κοινωνικό πρόβλημα, Ερμής, Αθήνα 1976* Άννα 

Φραγκουδάκη, Ο εκπαιδευτικός δημοτικισμός και ο γλωσσικός συμβιβασμός τον 1911, 

Επιστημονική Επετηρίδα Φιλοσοφικής Σχολής Πανεπιστημίου Ιωαννίνων - Παράρτημα, 

Ιωάννινα 1977* της ίδιας, Η γλώσσα και το έθνος 1880-1980. Εκατό χρόνια αγώνες για 

την αυθεντική ελληνική γλώσσα, Αλεξάνδρεια, Αθήνα 2001" Ευάγγελος Π. Παπανούτσος, 

Αλέξανδρος Δελμούζος. Η ζωή τον. Επιλογή από το έργο τον, Μορφωτικό Ίδρυμα Εθνι­

κής Τραπέζης, Αθήνα 1984* Dimitris Tziovas, The Nationism of the Demoticists and 

its Impact on their Literary Theory (1888-1930), Adolf M. Hakkert, Άμστερνταμ 1986* 

Δ. Φ. Χαραλάμπους, Ο Εκπαιδεντικός Όμώος: Η ίδρνση, η δράση του για την εκπαιδεν-

τική μεταρρύθμιση και η διάσπαση τον, Κυριακίδης, Θεσσαλονίκη 1987" Χαράλαμπος Χά­

ριτος, Το Παρθεναγωγείο τον Βόλον, τόμοι Α'- Β', Ιστορικό Αρχείο Ελληνικής Νεολαίας, 

Αθήνα 1989" Χαράλαμπος Νούτσος, Ιστορία της εκπαίδενσης και ιδεολογία. Όψεις τον 

Μεσοπολέμον, Ο Πολίτης, Αθήνα 1990" Αλέξης Δημαράς, «Τα μέλη του Εκπαιδευτικού 

Ομίλου (1910-1927). Πρώτες εκτιμήσεις», Τα Ιστορικά 16 (Ιούνιος 1992) 95-120· του 

ίδιου, Εκπαιδευτικός Όμιλος. Κατάλογος μελών 1910-1927'. Σννθεση-περιγραφή-εκτιμή-

σεις, Εταιρεία Σπουδών Νεοελληνικού Πολιτισμού και Γενικής Παιδείας (ιδρυτής: Σχολή 

Μωραΐτη), Αθήνα 1994" Ρένα Σταυρίδη-Πατρικίου, Γλώσσα, εκπαίδενση και πολιτική, 

Ολκός, Αθήνα 1999. Ευρύτερα, για την ελληνική διανόηση του Μεσοπολέμου σε αναφορά 

με την ευρωπαϊκή της ίδιας περιόδου βλ. Αλέξανδρος-Ανδρέας Κύρτσης, Κοινωνιολογική 

σκέψη και εκσνγχρονιστικές ιδεολογίες στον ελληνικό μεσοπόλεμο, Νήσος, Αθήνα 1996. 

9. Χάρης Αθανασιάδης, Δάσκαλοι και εκπαιδευτικός δημοτικισμός. Το περιοδικό 

Αυγή (1923-1925), Μεταίχμιο, Αθήνα 2001, σ. 17, υποσημείωση 1. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 233 

τικού δημοτικισμού οφείλεται στη συνύπαρξη μιας εθνικιστικής και μιας σο­

σιαλιστικής συνιστώσας. Για τους εθνικιστές δημοτικιστές, η εθνική ταυτότητα 

και η αναπαραγωγή της λαϊκής / εθνικής παράδοσης ως κανονιστικού προτύ­

που μπορούσε να διασφαλιστεί μόνο μέσω ενός εκπαιδευτικού συστήματος θε­

μελιωμένου στην ιδέα του έθνους και της πολιτισμικής συνέχειας, αλλά και 

στην προσέγγιση της δημοτικής γλώσσας ως αυθεντικής μετεξέλιξης της αρ­

χαίας ελληνικής και ως κιβωτού της ελληνικής πολιτισμικής ιδιαιτερότητας. 

Για τους σοσιαλιστές δημοτικιστές, από την άλλη πλευρά, ο δημοτικισμός απο­

τελούσε κίνημα της ελληνικής αστικής τάξης, το οποίο παρά τον εκσυγχρονι­

στικό του προσανατολισμό είχε αναχρονιστική ιδεολογική αφετηρία, καθώς ανέ-

τρεχε σε πολιτισμικά μορφώματα προκαπιταλιστικού χαρακτήρα. Παρ' όλα αυ­

τά, έπρεπε, σύμφωνα με την επιχειρηματολογία τους, να υποστηριχθεί διότι: 

α) αποσκοπούσε στην ανάδειξη της γλώσσας των κατώτερων τάξεων σε επί­

σημη γλώσσα του ελληνικού κράτους, β) θεωρούσε ως πρωταρχικής σημασίας 

την εκπαιδευτική μεταρρύθμιση προς όφελος των μη προνομιούχων, η οποία 

θα σήμαινε και πολιτισμική αναβάθμιση του ελληνικού λαού στο σύνολο του, 

και γ) συσπείρωνε το εκσυγχρονιστικό τμήμα της αστικής τάξης με τη βάση 

της κοινωνικής πυραμίδας. Η Ρένα Σταυρίδη-Πατρικίου με βάση τις θέσεις 

που αναπτύσσονται στις στήλες του Νονμά (1907-1909) κατατάσσει στην ομά­

δα των δημοτικιστών που εμφορούνται από εθνικιστικές αντιλήψεις τους Μάρ­

κο Τσιριμώκο, Ίωνα Δραγούμη, Πέτρο Βλαστό, Γιάννη Χατζή και Αριστο­

τέλη Πουλημένο, ενώ στην ομάδα των δημοτικιστών με σοσιαλιστικές ή σο-

σιαλίζουσες αντιλήψεις τους Γεώργιο Σκληρό, Αλέξανδρο Δελμούζο, Κωνσταν­

τίνο Χατζόπουλο, Νίκο Γιαννιό, Μάρκο Ζαβιτσιάνο και Φώτο Πολίτη. 1 0 Η 

κατάταξη αυτή ελέγχεται, κατά τη γνώμη μου, στο θέμα της συγκρότησης και 

της ιδεολογικής συνοχής της δεύτερης ομάδας, καθώς αποτυπώνει πρόσκαιρες 

και μεταβατικές ιδεολογικές τοποθετήσεις, όπως τουλάχιστον δείχνει το παρά­

δειγμα της βραχύβιας και ευκαιριακής ιδεολογικής συμπόρευσης των Α. Δελ-

μούζου και Φ. Πολίτη με τους συνεπείς σοσιαλιστές —λόγω της συμπαράταξης 

που δημιούργησε η έκδοση του βιβλίου του Γ. Σκληρού Το κοινωνικόν μας ζή­

τημα (1907)— αλλά και της άμεσης σχεδόν ιδεολογικής μεταστροφής τους. 1 1 

Η Άρτεμις Λεοντή προσεγγίζει το κίνημα του δημοτικισμού με τον ακό­

λουθο τρόπο: «Ο αγώνας των δημοτικιστών να ερμηνεύσουν την ελληνική ιστο­

ρία και να ορίσουν τις παραμέτρους του ελληνικού πολιτισμού επικεντρώθηκε 

στη γλώσσα και τις λαϊκές παραδόσεις. Στόχος τους ήταν να εξουδετερώσουν 

10. Ρένα Σταυρίδη-Πατρικίου (επιμ.), Δημοτικισμός και κοινωνικό πρόβλημα, ό.π., 
εισαγωγή, σ. κη'-κθ'. 

11. Για την αντιδιαμετρική ιδεολογική μεταστροφή του Φώτου Πολίτη βλ. Ρένα 
Σταυρίδη-Πατρικίου (επιμ.), Δημοτικισμός και κοινωνικό πρόβλημα, 6.π., σ. μη'- μθ'. 



234 Γιώργος Κόκκινος 

τη γλώσσα των ιστορικών πηγών και της καθαρότητας με την πανηγυρική 

προβολή εκ μέρους τους ενός αυθεντικά λαϊκού πολιτισμού. Χρησιμοποίησαν 

τον λόγο του λαϊκισμού για να αντικρούσουν τις καθαρευουσιάνικες οικειοποιή­

σεις του αρχαίου παρελθόντος, να εξευτελίσουν τους απολογητές της καθαρεύου­

σας, παρουσιάζοντας τους ως συνωμότες και ανόητη ελίτ, και να παρουσια­

στούν οι ίδιοι ως νόμιμοι εκπρόσωποι του λαού, με άμεση πρόσβαση στη δη­

μοτική γλώσσα και τον προφορικό πολιτισμό». [...] «Ο δημοτικισμός, μια τολ­

μηρή και συντονισμένη προσπάθεια να γίνει η δημοτική γλώσσα του υψηλού 

πολιτισμού, διαδραμάτισε επίσης έναν διαμορφωτικό ρόλο στη γνωριμία με 

τον αγροτικό λαό: τα πιστεύω, τα έθιμα και τους τρόπους έκφρασης του. Εκ­

πρόσωποι των λογοτεχνικών και καλλιτεχνικών κινημάτων που άνθισαν στην 

δεκαετία του 1930 επαναδιατύπωσαν τα επιχειρήματα του δημοτικισμού για 

γηγενή αυθεντικότητα στις τέχνες. Στα έργα τους, αναζητούσαν μια ισορρο­

πία ανάμεσα στην ελληνικότητα και την νεοτερικότητα, αναβαθμίζοντας αισθη­

τικά τους λαϊκούς τρόπους».1 2 

Το επιχείρημα της πολιτισμικής οργανικότητας και αυθεντικότητας ως 

ειδοποιού γνωρίσματος του εθνικού αυτοπροσδιορισμού αποτελεί το βασικό νή­

μα που συνδέει τις κυρίαρχες ομάδες της ελληνικής διανόησης από τις δύο τε­

λευταίες δεκαετίες του 19ου αιώνα έως τον Δεύτερο Παγκόσμιο Πόλεμο. Απο­

τελεί δηλαδή ιδεολογική σταθερά, κοινό τόπο του ελληνικού ιδεολογικού χάρ­

τη. Οι εθνικιστές δημοτικιστές, μεταξύ των οποίων συγκαταλέγεται, κατά τη 

γνώμη μου, και ο Αλέξανδρος Δελμούζος, συγκροτούν, σύμφωνα με το ερμη­

νευτικό σχήμα που εισηγούμαι, τον ενδιάμεσο κρίκο της αλυσίδας που συνε­

νώνει τη γενιά του 1880 και τον δημοτικισμό του Γιάννη Ψυχάρη με τη γε­

νιά του 1930. 1 3 

12. Άρτεμις Λεοντή, Τοπογραφίες ελληνισμού. Χαρτογραφώντας την πατρίδα, μετά­
φραση Παναγιώτης Στογιάννος, επιμέλεια Μαρία Κυρτζάκη, επιμέλεια πηγών-ευρετηρίου 
Κατερίνα Σχινά, Scripta, Αθήνα 1998, σ. 305 και 299 αντίστοιχα. 

13. Η ανάδειξη του στοιχείου της αυθεντικότητας ως κριτηρίου για τη συγκρότηση 
της γνήσιας ελληνικής παράδοσης οδήγησε τους δημοτικιστές στη διαμόρφωση ενός ακραία 
επιλεκτικού λογοτεχνικού κανόνα, ο οποίος περιλάμβανε τους αρχαίους κλασικούς, την Κρη­
τική Σχολή, το δημοτικό τραγούδι, τον Μακρυγιάννη, την Επτανησιακή Σχολή, την ηθο­
γραφία και τη Νέα Αθηναϊκή Σχολή (Παλαμάς κλπ.). Βλ. σχετικά: Αλέξανδρος Δελμούζος, 
Το κρυφό σχολειό. II ιστορία του Ανώτερου Δημοτικού Παρθεναγωγείου Βόλου (1908-
1911), Αθήνα 1950, ενδεικτικά σελίδες 161-167. Μέσω της σταδιακής επιβολής αυτού του 
κανόνα, που είναι συγκροτημένος ως γενεαλογία της ελληνικής εθνικής συνείδησης, οι δη­
μοτικιστές επιχείρησαν να εγκαθιδρύσουν την πολιτισμική τους ηγεμονία ως αυθεντικοί 
εκφραστές της εθνικής κοινότητας. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Αελμονζος 235 

Β. Οι ερμηνευτικές εκδοχές: συντηρητική αναδίπλωση ή φιλελεύθερος 

συντηρητισμός; Ο κυρίαρχος εκλεκτικισμός 

Το άρθρο αυτό έχει ως θεωρητική αφετηρία την άποψη ότι ο ιδεολογικός ορί­

ζοντας της ελληνικής διανόησης από τα τέλη του 19ου έο^ς τα μέσα του 20ού 

αιώνα χαρακτηρίζεται από την εκλεκτική συνύπαρξη και αλληλοδιείσδυση δια­

θλασμένων τις περισσότερες φορές εκδοχών του συντηρητισμού και του φιλε­

λευθερισμού, γεγονός, που έχοντας ως συνέπεια την παγίδευση των ίδιων των 

φορέων του φιλελεύθερου εκσυγχρονισμού, των διανοουμένων, σε συντηρητικές 

ιδεολογικές προκείμενες και αυταρχικές πολιτικές πρακτικές, ακυρώνει, σε τε­

λευταία ανάλυση, την ιστορική δυναμική του φιλελεύθερου προτάγματος στην 

ελληνική πολιτική σκηνή και κοινωνία. 

Στο θεωρητικό αυτό πλαίσιο, η περίπτωση του Αλέξανδρου Δελμούζου 

είναι, κατά τη γνώμη μου, ενδεικτική διότι παρά τη βραχύβια θεωρητική του 

στράτευση στη σοσιαλιστική ιδεολογία, εξαιτίας της επιρροής που του άσκησε 

ο Γεώργιος Σκληρός, και παρά την καινοτόμο ροπή της εκπαιδευτικής και 

πολιτικής του δράσης στην αρχή και στο τέλος της δεκαετίας του 1910, όπως 

και στα μέσα της δεκαετίας του 1920, η οποία ανταποκρινόταν τόσο σε πά­

γιες, όσο και σε επείγουσες ανάγκες της ελληνικής κοινωνίας, ο Δελμούζος 

παρέμεινε εγκλωβισμένος στις συντηρητικές κοσμοθεωρητικές προκείμενες της 

σκέψης του, πυρήνα των οποίων αποτελούσε ο πολιτισμικός εθνικισμός και η 

οργανική θεώρηση της ιστορικής εξέλιξης.1 4 Υπό το πρίσμα αυτό, η ιδεολογική 

σκλήρυνση του Δελμούζου κατά τη φάση της διάσπασης του Εκπαιδευτικού 

Ομίλου το 1927, αλλά και αργότερα, ενυπάρχει σπερματικά στην ίδια τη δια­

δικασία της κοσμοθεωρητικής του συγκρότησης, η οποία έχει ως πρότυπο 

αναφοράς τις διανοητικές και ιδεολογικές εξελίξεις στον γερμανόφωνο χώρο 

στη διάρκεια του 19ου και στις αρχές του 20ού αιώνα. Οι διανοητικές αυτές 

παλινδρομήσεις και αδράνειες δεν επέτρεψαν στον Δελμούζο να αναπροσαρμό­

σει το σύνολο των νοητικών του εργαλείων με γνώμονα τις ιδεολογικές συντε­

ταγμένες ενός συνεπούς πολιτικού φιλελευθερισμού, αλλά τον προσανατόλισαν 

14. Η οργανική θεώρηση της ιστορικής εξέλιξης συνυπάρχει στην ιστορική σκέψη 
του Δελμούζου με τον τελεολογικό εξελικτισμό, τη σύλληψη της ιστορίας ως δράματος και 
την ιστορική ανακύκληση1 το ερμηνευτικό σχήμα της ακμής-παρακμής-αναγέννησης συνυ­
πάρχει με το σχήμα της αδιάσπαστης εθνικής συνέχειας" ο ελληνοκεντρισμός συνυπάρχει 
με τη δυναμική της πολιτισμικής επικοινωνίας. Παράλληλα, ο Δελμούζος θεωρεί ότι οι αι­
τιώδεις συνάφειες στην ιστορική εξέλιξη προσδιορίζονται από το έθνος, το χαρισματικό 
άτομο και την τύχη, ενο> πιστεύει ότι το κυριότερο κίνητρο προόδου είναι η καλλιέργεια 
της ιδιαιτερότητας κάθε έθνους, η οποία οδηγεί στην πραγμάτωση του καθολικού ιδεώδους. 
Βλ. Αλέξανδρος Π. Δελμούζος, Οι πρώτες προσπάθειες στο Μαράσλειο 1923-1926, Δη­
μητράκος, Αθήνα 1929, σ. 69 (σε υποσημείωση) και 70-71 (σε υποσημείωση). 



230 Γιώργος Κόκκινος 

σε ένα μεικτό και «συγκερασμένο» ιδεολογικό ιδίωμα, το οποίο χαρακτηρίζε­

ται από εκλεκτικισμό, δομικές αντινομίες και ασυνέχειες. 

Συγκεκριμένα, στο άρθρο αυτό θα επιχειρήσω να δείξω ότι η ιδεολογική 

ταυτότητα του Αλέξανδρου Δελμούζου αποτελεί τη συνισταμένη της συντηρη­

τικής του κοσμοθεωρίας και της πίστης του στο όραμα ενός επιλεκτικού και 

πατερναλιστικού φιλελεύθερου εκσυγχρονισμού στο πεδίο των πολιτικών δο­

μών, της πολιτισμικής επικοινωνίας και της εκπαίδευσης. Συγκεκριμένα (και 

χωρίς να τρέφω φιλοδοξίες εξαντλητικής και σχολαστικής διερεύνησης), θα με 

απασχολήσει η ανάδειξη ορισμένων δομικού χαρακτήρα ασυνεχειών, αλλά και 

των οσμώσεων που χαρακτηρίζουν τη σκέψη του, στο πλαίσιο του ιδεολογικού 

του εκλεκτικισμού. Ο εκλεκτικισμός αυτός γίνεται ιδιαίτερα εμφανής εάν με­

λετήσει κανείς τρία δομικά, κατά τη γνώμη μου, στοιχεία της σκέψης του, 

προστρέχοντας σε κείμενα που γράφτηκαν κατά κύριο λόγο στη διάρκεια του 

Μεσοπολέμου: αναφέρομαι στην έννοια του έθνους, στην έννοια του εκσυγχρο­

νισμού και στη διάκριση κουλτούρας-πολιτισμού. 

Ειδικότερα, η αναγωγή από τον Δελμούζο της κουλτούρας σε εννοιολο­

γικό πλαίσιο του γερμανικού εθνικισμού και του ρομαντικού αντικαπιταλι-

σμού1 5 —και, κατά συνέπεια, η προσέγγιση της ελληνικής εθνικής ταυτότητας 

με μια αντίστοιχη δυιστική / διπολική λογική—, αποτελεί ζήτημα ουσιαστικής 

σημασίας. Κατ' αρχάς, η εννοιολογική ανασυγκρότηση της διάκρισης «κουλ-

τούρα-πολιτισμός» διαμορφώνει ένα σύνθετο πεδίο διαπολιτισμικού διαλόγου. 

Γίνεται έτσι δυνατός ο εντοπισμός των πηγών του γηγενούς προβληματισμού, 

αλλά, συγχρόνως, χαρτογραφούνται και ερμηνεύονται οι διαδοχικές διαθλάσεις 

που υπέστη ο πολιτισμικός εθνικισμός στη γερμανική του ρομαντικότροπη εκ­

δοχή κατά την εγγραφή του σε διαφορετικά ιστορικά περιβάλλοντα, τα οποία 

όμως έχουν αρκετές εκλεκτικές συγγένειες και συνάφειες με το γερμανικό πρό­

τυπο (π.χ. δευτερογενής εθνικισμός, προτεραιότητα του έθνους έναντι του κρά­

τους). Παράλληλα, γίνεται κατανοητό ότι η αποδοχή της δυϊστικής αυτής θεώ­

ρησης εκ μέρους του Δελμούζου (και κατ' επέκταση των εθνικιστών δημοτι­

κιστών) και η διαμέσου αυτής αποτίμηση της ιδιαιτερότητας της ελληνικής 

κοινωνίας, σε μια ιστορική περίοδο που η τελευταία επιχειρούσε να παρακο­

λουθήσει την εκσυγχρονιστική διαδικασία, η οποία εκ των πραγμάτων έχει 

καθολικευτικό χαρακτήρα, λειτούργησε ανασχετικά ως προς το πρόγραμμα 

του πολιτικού, οικονομικού και πολιτισμικού εκσυγχρονισμού: προσέδωσε ου-

σιοκρατικό νόημα στην πολιτισμική διαφορά, «βιολογικοποίησε)) την εθνική 

15. Βλ. ενδεικτικά Γιώργος Κόκκινος, ((Κουλτούρα και Ιστορία. Η νοηματοδότηση 
της έννοιας "κουλτούρα" από τη γερμανική διανόηση του 19ου και των αρχών του 20ού 
αιώνα (1807-1918)», Μνήμων 18 (1996) 157-180, όπου και σχετική βιβλιογραφία, αλλά 
και Michael Löwy, ό.π., passim. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμονζος 23? 

ταυτότητα, αντιμετώπισε το έθνος ως οργανική κοινότητα και απέρριψε ορι­

σμένες από τις καίριες όψεις του φιλελεύθερου κοσμοειδώλου, το οποίο, όπως 

γίνεται προφανές, έχει δυναμικό, εκκοσμικευτικό, ατομοκεντρικό και, ταυτό­

χρονα, οικουμενικό χαρακτήρα. 

Πιστεύω ότι η ανάλυση χαρακτηριστικών παραμέτρων των ζητημάτων 

αυτών σε αναφορά με το διανοητικό έργο και των άλλων ηγετικών φυσιογνω­

μιών του εκπαιδευτικού δημοτικισμού, όπως και η συνολική και συστηματική 

πραγμάτευση της ίδιας της διανοητικής πορείας του Δελμούζου (που εντάσ­

σεται, βεβαίως, σε ένα άλλο φιλόδοξο ερευνητικό πρόγραμμα), θα μπορούσαν 

να συμβάλουν στην πληρέστερη ιδεολογική χαρτογράφηση του κινήματος του 

εκπαιδευτικού δημοτικισμού, αλλά, παράλληλα, στη συγκεκριμένη περίπτωση, 

και στην αξιολόγηση του στοχασμού και της δράσης του καινοτόμου έλληνα 

παιδαγωγού όχι μόνο σε αναφορά με τα ελληνικά ιστορικά συμφραζόμενα, αλλά 

και με τα ιδεολογικά και διανοητικά ρεύματα που συγκροτεί στους κόλπους 

της η νεοτερικότητα. 

Θα προχωρήσω στη συνέχεια στη σύγκριση του ερμηνευτικού σχήματος 

που υιοθετώ με τα κυρίαρχα ερμηνευτικά σχήματα της ελληνικής ιστοριογρα­

φίας προκειμένου να αναδείξω με ανάγλυφο τρόπο ότι οι τομές που έχουν προ­

ταθεί (με γόνιμα —είναι η αλήθεια— ερευνητικά αποτελέσματα) για την οριο­

θέτηση της συντηρητικής αναδίπλωσης του Δελμούζου —η εκλογική ήττα των 

Φιλελευθέρων τον Νοέμβριο του 1920 και η διάσπαση του Εκπαιδευτικού Ομί­

λου το 1927— στην πραγματικότητα δεν σηματοδοτούν μια ποιοτική μεταβο­

λή στην εξελικτική πορεία του Δελμούζου, αλλά συνιστούν τις αφορμές για την 

εκδήλωση του κοσμοθεωρητικού συντηρητισμού του, για την ενεργοποίηση δη­

λαδή και ανάδειξη των νοητικών δομών, στις οποίες ενσωματώθηκε εκλεκτικά 

η ιδεολογική ταυτότητα του πολιτικού φιλελευθερισμού. 

Σύμφωνα με την Άννα Φραγκουδάκη, ο Δελμούζος αναπτύσσει ((πολύ­

πλευρη και αγωνιστική δραστηριότητα από το 1908 ώς το 1920, οπότε κατα­

στρέφεται η μεταρρύθμιση. [...] Λειτουργεί σε όλα τα επίπεδα: ως ιδεολόγος 

[...] ως δάσκαλος και παιδαγωγός [...] ως κοινωνικός μεταρρυθμιστής και πο­

λιτικά υπεύθυνο άτομο — αναλαμβάνοντας κρατικές θέσεις με στόχο την πο­

λιτική επιτυχία και την εφαρμογή των μεταρρυθμιστικών σχεδίων».1 6 Στην 

περίοδο αυτή ο Δελμούζος δρα ως επιτελικό, αλλά και μαχητικό στέλεχος της 

ενιαίας, κατά την Φραγκουδάκη, ομάδας των οργανικών διανοουμένων της ελ­

ληνικής αστικής τάξης. Ό μ ω ς , μετά το 1920, μετά τα «Μαρασλειακά» (1925-

1926) και κυρίως μετά τη διάσπαση του Εκπαιδευτικού Ομίλου το 1927, ο 

Δελμούζος γίνεται πλέον η ηγετική φυσιογνωμία της ομάδας των φιλελεύθε­

ρων αστών διανοουμένων οι οποίοι συσπειρώνονται και κινητοποιούνται εναν-

16. Άννα Φραγκουδάκη, ό.π., σ. 54-55. 



238 Γιώργος Κόκκινος 

τίον του σοσιαλισμού. Για την Φραγκουδάκη, η συντηρητική μεταστροφή του 

Δελμούζου γίνεται εμφανής από τη στιγμή που οι θέσεις του αρχίζουν να απο­

τελούν τον αντίπαλο πόλο αυτών του Γληνού στα θέματα της θρησκευτικής 

αγωγής στο σχολείο, της εθνικής διαπαιδαγώγησης και της σχέσης της εκ­

παιδευτικής μεταρρύθμισης με το γενικότερο αίτημα για πολιτική και κοινω­

νική χειραφέτηση του ελληνικού λαού.17 Ωστόσο, οφείλουμε να παρατηρήσουμε 

ότι η αντίθεση του Δελμούζου στην ιδέα του κοινωνικού και ταξικού προσδιο­

ρισμού του σχολικού μηχανισμού, η αποκλειστική ανάδειξη του εθνικού χαρα­

κτήρα του σχολείου και γενικότερα η ιδεαλιστική προσέγγιση των εκπαιδευ­

τικών θεσμών είναι ορατή πριν ακόμη από τη ρήξη που οδήγησε στη διάλυση 

του Εκπαιδευτικού Ομίλου. Ήδη το 1925 γράφει: «Το σχολείο στέκει απάνω 

από κάθε πρόσκαιρη κομματική διαπάλη, απάνω από κάθε αντίθεση κοινωνι­

κών τάξεων. Αντικρύζει την ολότητα, το εθνικό σύνολο, το συμφέρον του συ­

νόλου».18 

Στα αντιπαρατιθέμενα μέτωπα που δημιούργησε η εσωτερική κρίση του 

εκπαιδευτικού δημοτικισμού, ο Δελμούζος υπεράσπισε τον στεγανοποιημένο 

εκπαιδευτικό ρόλο του Εκπαιδευτικού Ομίλου, την αναγκαιότητα της εθνικής 

και θρησκευτικής διαπαιδαγώγησης, όπως και τον υπερταξικό και ουδέτερο 

ρόλο του σχολείου. Η συντηρητική αναδίπλωση του φιλελεύθερου πόλου, κατά 

τη διαδικασία διάσπασης του Εκπαιδευτικού Ομίλου, δεν είναι, όπως, τουλά­

χιστον, πιστεύει η Α. Φραγκουδάκη πρωτογενής, αλλά αντισταθμιστική, αφού 

έχει τα γνωρίσματα μιας αντίρροπης κίνησης, η οποία προήλθε, σύμφωνα με 

το ερμηνευτικό της σχήμα, από την προηγούμενη ριζοσπαστικοποίηση του αρι­

στερού πόλου του Εκπαιδευτικού Ομίλου. Στην περίπτωση δηλαδή του Δελ­

μούζου, ο σταδιακός συντηρητικός ιδεολογικοπολιτικός αναπροσανατολισμός, 

μετά τον οριστικό διχασμό του κινήματος του εκπαιδευτικού δημοτικισμού, 

δεν εκφράστηκε ως θέση, αλλά κατά κύριο λόγο ως αντίθεση στα μαρξιστικά 

ιδεολογικοπολιτικά προτάγματα των παλαιών του συναγωνιστών (Γληνός). Ο 

αναπροσανατολισμός αυτός συγκαλύφθηκε μάλιστα, κατά την Ά . Φραγκουδά­

κη, κάτω από το ένδυμα της αξιολογικής ουδετερότητας, της πολιτικής «απο­

στρατείας» και της γενικότερης απαξίωσης της πολιτικής. Εφεξής τον αγώνα 

για τον πολιτικό, κοινωνικό και εκπαιδευτικό εκσυγχρονισμό θα αντικαταστή­

σει στη συνείδηση του η προσέγγιση του έθνους ως οργανικής κοινότητας και 

η υπερταξική, ηθικιστική και ουδέτερη θεώρηση του κράτους.19 

17. Στο ίδιο, σ. 78" Αλέξης Δημαράς, Η μεταρρύθμιση που δεν έγινε: Τεκμήρια 
ιστορίας, τ. Β': 1895-1967, Ερμής, Αθήνα 1973-1974, σ. 151-155· και Ρένα Σταυρίδη-
Πατρικίου, Ο Γ. Σκληρός στην Αίγυπτο, ό.π., σ. 210. 

18. Αλέξανδρος Δελμούζος, Μαράσλειο και ζωή, ό.π., σ. 14. 
19. Άννα Φραγκουδάκη, ό.π., σ. 126-136. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 239 

Παρά το γεγονός ότι συμμερίζομαι αρκετές από τις διαπιστώσεις της Ά . 

Φραγκουδάκη ως προς την προϊούσα ανάδειξη συντηρητικών αντιλήψεων και 

στάσεων από τον Δελμούζο, αμφιβάλλω, ωστόσο, αφενός για την οριακότητα 

και τον δευτερογενή χαρακτήρα της «ιδεολογικής μεταστροφής)) του και αφε­

τέρου για τη δόκιμη χρήση στην περίπτωση της μελέτης της ιδεολογικής στά­

σης του Δελμούζου του αναλυτικού εργαλείου της αυτονομίας και της αξιολο­

γικής ουδετερότητας της κοινωνικής κατηγορίας των διανοουμένων (= freisch­

webend), που εισήγαγαν στην κοινωνιολογία της γνο'χτης και στην ιστορία των 

ιδεών οι Alfred Weber και Karl Mannheim, δεδομένου ότι δεν είναι δυνα­

τόν να συλλάβουμε τη διανοητική λειτουργία πέραν της δυναμικής που ανα­

πτύσσουν οι ιδεολογικο-πολιτικοί και κοινωνικοί ανταγωνισμοί. Συνήθως η επί­

κληση της αξιολογικής ουδετερότητας και η προγραμματική ουδετεροποίηση 

των διανοουμένων —στον βαθμό που δεν σηματοδοτεί μια ριζική απόρριψη της 

πολιτικής, η οποία ενδεχομένως προσδιορίζει την αναζήτηση εξωθεσμικών, αυ­

ταρχικών ή χαρισματικών ηγεσιών— υποκρύπτει την συμπόρευσή τους με την 

κοινωνική τάξη που τους είναι πλησιέστερη στο πεδίο του ταξικού προσδιο­

ρισμού και ανταγωνισμού, τη μικροαστική τάξη, όπως επίσης υπονοεί και την 

συμπαράταξη τους με τις πολιτικό-ιδεολογικές της επιλογές.20 Στην περίπτω­

ση του Δελμούζου, η μικροαστική καταγωγή είναι δεδομένη, αλλά πρέπει να 

συναρτηθεί και με τη μικροαστική ιδεολογική του τοποθέτηση, η οποία χαρα­

κτηρίζεται από ασάφεια, ρευστότητα και εγγενείς αντινομίες από τις απαρχές 

ακόμη της διανοητικής και πολιτικής του δραστηριοποίησης. Άλλωστε, στην 

πρόσφατα εκδεδομένη αλληλογραφία του Μανόλη Τριανταφυλλίδη εντοπίζουμε 

ενδεικτικές αντιφατικές μαρτυρίες για την ιδεολογική ταυτότητα του Δελμού­

ζου21 ήδη στο μεταίχμιο της πρώτης προς τη δεύτερη δεκαετία του 20ού αιώνα, 

20. Βλ. τις σχετικές επισημάνσεις του Michael Löwy, ό.π., σ. 18. 

21. Σε επιστολή του Τριανταφυλλίδη προς τον Δημήτρη Πετροκόκκινο (αύξων αριθ­

μός 101, 13 Ιανουαρίου 1910) ο Δελμούζος χαρακτηρίζεται ως «πάντα λίγο συντηρητικός» 

(ίσως με την έννοια της στάσης ζωής και όχι ενός συνεκτικού συστήματος ιδεολογικών 

αρχών και πεποιθήσεων), ενώ σε μεταγενέστερη επιστολή του Τριανταφυλλίδη προς την 

Πηνελόπη Δέλτα (αύξων αριθμός 153, 15 Ιανουαρίου 1911) γίνεται αναφορά στις μαρξί-

ζουσες κριτικές επισημάνσεις του Δελμούζου για το βιβλίο της Δέλτα Παραμύθι χωρίς 

όνομα. Στην επιστολή αυτή της 14ης Δεκεμβρίου 1910 ο Δελμούζος παρατηρεί τα εξής: 

«Η διαφθορά και η ανύψωση ενός λαού είναι σύμφωνα με το βιβλίο Σας έργο του ενός, 

"της κεφαλής". Ενώ είναι δόγμα της κοινωνιολογίας πως ο ένας, το άτομο είναι απλού­

στατα όργανο των εξωτερικών συνθηκών, που στηρίζονται κυρίως σε οικονομικούς παρά­

γοντες. Αυτές οι εξωτερικές συνθήκες έπρεπε να φανούν πως επιβάλλουν στο άτομο να 

κάμη ό,τι έκαμε. "Νομίζομε πως σπρώχνομε τα πράγματα εμπρός, ενώ αυτά μας σπρώ­

χνουν". Έτσι λένε και συμφωνώ με τη γνώμη τους». Τα παραπάνω σε: Παναγιώτης Μουλ-

λάς, Μαρία Βερτσώνη-Κοκόλη, Έ φ η Πέτκου (φιλολογική επιμέλεια), Μανόλης Τριαντα­

φυλλίδης Αλληλογραφία 1895-1959, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης - Ινστι-



240 Γιώργος Κόκκινος 

σύμφωνα με τις οποίες η τοποθέτηση του Δελμούζου εγγράφεται —ανάλογα με 

την περίσταση— στα δύο άκρα του ιδεολογικού φάσματος, στον φιλελεύθερο 

συντηρητισμό και τον μαρξισμό.22 

τούτο Νεοελληνικών Σπουδών [Ίδρυμα Μανόλη Τριανταφυλλίδη], Θεσσαλονίκη 2001, σ. 

125 και 186. 

22. Η επαφή του Δελμούζου με τη μαρξιστική θεωρία έγινε στην Ιένα μέσω της 

γνωριμίας και της σχέσης του με τον Γεώργιο Σκληρό στο διάστημα 1906-1907. Παρά 

τον υπερθεματισμό της προβληματικής του Γ. Σκληρού, την ευμενή αποδοχή και δημόσια 

υπεράσπιση του βιβλίου του Το κοινωνικόν μας ζήτημα (1907) και τη σοσιαλίζουσα τοπο­

θέτηση του στη συζήτηση που διεξήχθη γι' αυτό στις σελίδες του Νονμά, η οποία και έδω­

σε την ευκαιρία να διαμορφωθούν τα δύο διακριτά ιδεολογικά στρατόπεδα του δημοτικι­

σμού, οι εθνικιστές και οι σοσιαλιστές (βλ. Ρένα Σταυρίδη-Πατρικίου (επιμ.), Δημοτικι­

σμός και κοινωνικό πρόβλημα, ό.π., σ. μζ'), φαίνεται ότι ο σοσιαλισμός υπήρξε για τον 

Δελμούζο μια σύντομη ιδεολογική παρένθεση, που δεν στάθηκε ικανή να κλονίσει τις εδραιω­

μένες κοσμοθεωρητικές του πεποιθήσεις. Ο Δελμούζος προσέγγισε τον μαρξισμό με έμμε­

σο, δευτερογενή και επιλεκτικό τρόπο —αποκλειστικά μέσω του Σκληρού (βλ. Ρένα Σταυ-

ρίδη-Πατρικίου (επιμ.) ό.π., σ. να')— αναδεικνύοντας από το σύνθετο μαρξιστικό εννοιο­

λογικό οπλοστάσιο μόνο την «αρχή της εξέλιξης» και την «πάλη των τάξεων» και τονί­

ζοντας τον επιστημονικό χαρακτήρα της μαρξιστικής θεωρίας της ιστορίας. Ο ίδιος ο Δελ­

μούζος σε επιστολή του προς τον Κωνσταντίνο Χατζόπουλο, θα χαρακτηρίσει την πρόσκαι­

ρη και κριτική αυτή συναναστροφή του με τις ιδέες του μαρξισμού μόνο ως «ωφέλιμο 

παραστράτημα» (οι ηθικιστικές συνδηλώσεις του χαρακτηρισμού αυτού είναι ενδεικτικές 

και ηχούν σαν δήλωση μετάνοιας), που του έδωσε τη δυνατότητα να γνωρίσει «τον εαυτό 

του βαθύτερα». Βλ. σχετικά Ευάγγελος Π. Παπανούτσος, ό.π., σ. 34 και 135 σημείωση 

20. Ο Παπανούτσος, ό.π., σ. 35 χαρακτηρίζει τον Δελμούζο «ανέκαθεν ιδεαλιστή και 

εθνολάτρη ουμανιστή», άποψη που αναλύει στη σελίδα 58, όπου γράφει τα εξής: ο Δελ­

μούζος «ήταν ένας φιλελεύθερος και φιλολαϊκός δημοκράτης, ιδεαλιστής και πατριώτης, 

προοδευτικός στις κοινωνικές ιδέες, αλλά και ριζωμένος στην εθνική παράδοση, ελληνικού 

ύφους ανθρωπιστής. Που την αλλαγή και την πρόοδο την έβλεπε να έρχεται από "μέσα", 

στην ψυχή πρώτα, και καταδίκαζε τις βίαιες λύσεις». Ωστόσο, δεν πρέπει να παραλείψου­

με τη γνωριμία του Δελμούζου με τις ιδέες του κοινωνιοβιολογικού εξελικτισμού του Ernst 

Haeckel κατά την πρώτη περίοδο της παραμονής του στη Γερμανία, τις οποίες εσφαλμένα 

συνέδεε με τον εξελικτισμό της μαρξιστικής φιλοσοφίας της ιστορίας. Βλ. σχετικά Ρένα 

Σταυρίδη-Πατρικίου, Ο Γ. Σκληρός στην Αίγυπτο, ό.π., σ. 118. Ό μ ω ς είναι γνωστό ότι 

οι ιδέες αυτές δεν απέκτησαν ουσιαστική δυναμική μεταξύ των διανοουμένων της Αριστε­

ράς, αλλά, απεναντίας, αποτέλεσαν το θετικιστικό άλλοθι για τον γερμανικό πολιτισμικό 

εθνικισμό και λειτούργησαν σαν δεξαμενή άντλησης επιστημονικοφανών ιδεολογημάτων που 

«δικαίωναν» τη ρατσιστική ερμηνεία της ιστορίας. Παρ' όλα αυτά, ο εξελικτισμός παρέ­

μεινε δομικό στοιχείο της ιστορικής σκέψης του Δελμούζου. Πρόκειται για εξελικτισμό 

που απορρίπτει την βίαιη, την επαναστατική ανατροπή, προκρίνοντας τον οργανικό, στα­

διακό και ιστορικά αναγκαίο χαρακτήρα της μεταρρυθμιστικής διαδικασίας. Μια διαφορε­

τική προσέγγιση της ιδεολογικής ταυτότητας του Δελμούζου επιχειρεί ο Νίκος Π. Τερ-

ζής, «Ο πολιτικός Δελμούζος», στο: Τομέας Παιδαγωγικής Φιλοσοφικής Σχολής Αριστο­

τελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, Αλέξανδρος Π. Δελμονζος. Παιδαγωγός και μεταρ­

ρυθμιστής, Αδελφοί Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 1991, σ. 123-145. Ο Τερζής διατυπώνει την 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση : Αλ. Δελμούζος 241 

Σε αντίθεση με το ερμηνευτικό σχήμα της Ά . Φραγκουδάκη, θα επιχει­

ρήσω να δείξω στη συνέχεια ότι παρά τον σταδιακό του αναπροσανατολισμό 

σε «συντηρητικότερες εκδοχές φιλελευθερισμού», (κίνηση που παρακολουθεί τό­

σο τη ματαίωση του παιδαγωγικού προγράμματος του εκπαιδευτικού δημοτι­

κισμού και τη διάσπαση του Εκπαιδευτικού Ομίλου όσο και γενικότερα αφε­

νός την ήττα του βενιζελισμού ως μεταρρυθμιστικής πολιτικής δύναμης και 

αφετέρου τη συντηρητική αναδίπλωση ικανού τμήματος της ελληνικής και της 

ευρωπαϊκής διανόησης στη διάρκεια του Μεσοπολέμου),23 αλλά και παρά τη 

διαρκή αμφιταλάντευσή του ανάμεσα στις συντηρητικές προκείμενες της σκέ­

ψης του και τις φιλελεύθερες επιλογές του στα πεδία της πολιτικής και της 

εκπαίδευσης, το κοσμοθεωρητικό θεμέλιο της σκέψης του Δελμούζου ήταν και 

παρέμεινε ένα και αναλλοίωτο: ο συντηρητισμός και ο γερμανικός ρομαντικός 

πολιτισμικός εθνικισμός.24 Άλλωστε, είναι γνωστό ότι ο γερμανικός πολιτισμι­

κός εθνικισμός λειτούργησε —ακόμη και μέσα στη γενικότερη εκσυγχρονιστι­

κή δυναμική του κινήματος του δημοτικισμού— ως κυρίαρχο πρότυπο για την 

άποψη ότι «ο Δελμούζος εκινείτο ιδεολογικά [...] στο χώρο του ηθικού σοσιαλισμού» (ό.π., 
σ. 127), μιας ιδεολογικής τοποθέτησης, η οποία προέκυψε από τη σύζευξη μαρξισμού και 
νεοκαντιανισμού, σοσιαλδημοκρατίας και «εξελικτικού σοσιαλισμού». Κατά τη γνώμη του 
Τερζή, με τη σύζευξη αυτή ενσωματώθηκε στο οπλοστάσιο του σοσιαλιστικού ιδεώδους η 
πίστη στις φιλελεύθερες αξίες και πρακτικές, η διανοητική παράδοση του ανθρωπισμού, 
καθώς και η αντίληψη του έθνους ως ακατάλυτης και διαχρονικής οργανικής κοινότητας. 

23. Το συντηρητικό υπόβαθρο της σκέψης του Δελμούζου είναι ιδιαίτερα εμφανές 
στο παρακάτω απόσπασμα από το βιβλίο του, Οι πρώτες προσπάθειες στο Μαράσλειο 
1923-1926, Δημητράκος, Αθήνα 1929, σ. 40, σε υποσημείωση: «Μα πιο πολύ να στηθούν 
στα σχολεία μας, στις ψυχές παιδιών και δασκάλων, με ασάλευτο κύρος οι ηθικές αξίες, 
που ο κλονισμός τους στη μεταπολεμική εποχή [ = Μεσοπόλεμος] σαλεύει σύρριζα τη ση­
μερινή κοινωνία. Ο ατομικισμός να παραμερίση εμπρός στην ιδέα του συνόλου, η σχετι­
κότητα στο απρόσωπο κατηγορικό πρέπει, και το επιπόλαιο αντίκρυσμα της ζωής στο σο­
βαρό αντίκρυσμα της. Όλη τη νεοελληνική παιδεία να τη στνλώση στα πόδια της μια πνοή 
τραγική [υπογράμμιση του Δελμούζου]. Απάνω απ' όλα η αγάπη, ο αυτοσεβασμός, ο σε­
βασμός του ανθρώπου και το αλύγιστο χρέος». Το ηθικό πρότυπο που σκιαγραφείται εδώ 
δεν είναι απλώς κανονιστικό και ανελαστικό, αλλά κινδυνολογικό και αυταρχικό. Εκλύεται 
από αυτό η μεμψίμοιρη ηθική του ελληνικού μικροαστισμού, που προσλαμβάνει την ιστο­
ρική αλλαγή και την κοινωνικο-πολιτική μεταβολή με όρους προϊούσας παρακμής, ηθικής 
έκπτωσης και επικρεμάμενου κινδύνου. 

24. Ο Δελμούζος παρακολούθησε —όχι όμως με συστηματικό τρόπο— μεταπτυχιακά 
μαθήματα ψυχολογίας και παιδαγωγικής στη Γερμανία πριν από την ανάληψη της διεύ­
θυνσης του Ανώτερου Παρθεναγωγείου του Βόλου το 1908, στο διάστημα δηλαδή 1905-
1907 (αρχικά στη Λειψία και στη συνέχεια στην Ιένα). Τις μεταπτυχιακές σπουδές του 
συνέχισε και πάλι στη Γερμανία, στην πόλη του Μονάχου, για δύο ακόμη χρόνια κατά το 
χρονικό διάστημα 1921-1922, οπότε ήρθε σε επαφή με τις ιδέες του γερμανού παιδαγωγού 
Georg Kerschensteiner, εισηγητή της διδακτικής μεθοδολογίας του ((σχολείου εργασίας», 
το οποίο είχε εμπνευστεί από την παιδαγωγική θεωρία του αμερικανού John Dewey. 

16 



242 Γιώργος Κόκκινος 

ιστορική θεώρηση της πορείας του ελληνικού έθνους, με γνώμονα τις ιδέες της 

αδιάσπαστης εθνικής συνέχειας, της απόλυτης πολιτισμικής ιδιαιτερότητας, της 

ιστορικής αποστολής και της αυθεντικότητας της λαϊκής κουλτούρας και πα­

ράδοσης. Η τελευταία αποτελούσε για τους δημοτικιστές την κιβωτό της ψυ­

χής του έθνους και την πηγή της αντίστασης του απέναντι στα στοιχεία εκεί­

να του δυτικού πολιτισμού και της εκσυγχρονιστικής διαδικασίας που συγ­

κρούονταν με τη δημοτικιστική πολιτισμική εκδοχή της επιλεκτικής προσαρ­

μογής του ελληνικού έθνους στις αξίες, στους κανόνες και τις πρακτικές της 

νεοτερικότητας. 

Αν και νεοτεριστικό κίνημα, ο δημοτικισμός εμπεριέκλειε, παρ' όλα αυτά, 

στους κόλπους του ιδεολογικά στοιχεία κριτικής και επιλεκτικής άρνησης του 

νεοτερικού κοσμοειδώλου. Με την έννοια αυτή, ο δημοτικισμός δεν αποτέλεσε 

μια ριζική πολιτισμική κριτική «στον πατροπαράδοτο τρόπο ζωής που καθο­

ρίζεται από αμετάβλητους κώδικες κοινωνικών και θρησκευτικών αξιών», όπως 

υποστηρίζει η Ρένα Σταυρίδη-Πατρικίου,2 5 αλλά ένα εκσυγχρονιστικών προ­

θέσεων εθνικιστικό πνευματικό κίνημα, στον πυρήνα του οποίου συνυπήρχαν 

εκλεκτικά η εμμονή στην ιδέα της εθνικής μοναδικότητας, η επίγνωση της 

ιστορικής υστέρησης, η κριτική της παθολογίας της νεοτερικότητας και η αμ­

φιθυμία έναντι του αστικού κοσμοειδώλου. 

Γ. Η έννοια τον έθνους 

Ο Δελμούζος είναι ένας εθνικιστής διανοούμενος, στις ιδεολογικές αντιλήψεις 

του οποίου συνυπάρχουν εκλεκτικά «εκσυγχρονιστικές φιλοδοξίες και εσωστρε­

φείς προσανατολισμοί»26 σε μια προσπάθεια συγκερασμού της πολιτισμικής 

ιδιαιτερότητας και αυτοτέλειας της εθνικο-λαϊκής παράδοσης με το αίτημα του 

μετριοπαθούς πολιτικού και κοινωνικού εκσυγχρονισμού.27 Ο Δελμούζος προ­

σεγγίζει την έννοια του έθνους ολιστικά επιχειρώντας να συνδυάσει συμβατές 

όψεις του πολιτικού και του πολιτισμικού έθνους, δηλαδή τη γαλλική και τη 

25. Ρένα Σταυρίδη-Πατρικίου, ((Δημοτικισμός και εξουσία: το χρονικό μιας κατα­
στολής», στο βιβλίο της Γλώσσα, εκπαίδευση και πολιτική, Ολκός, Αθήνα 1999, σ. 175-176. 

26. Δανείζομαι τις φράσεις από τον Παντελή Λέκκα, Το παιχνίδι με τον χρόνο. 
Εθνικισμός και νεοτερικότητα, Ελληνικά Γράμματα, Αθήνα 2001, σ. 70. 

27. Ο Λέκκας, ό.π., σ. 69 θεωρεί ότι «ο κατά βάση πολιτισμικός χαρακτήρας του 
εκσυγχρονιστικού μηνύματος συνεπάγεται πως η πρόκληση μπορεί να απορρέει όχι μόνον 
από το φάσμα της αλλαγής, αλλά και από την απουσία της. Έτσι, πολλές εθνικιστικές ιδεο­
λογίες αντιδρούν όχι στην προοπτική της αλλαγής στα αντίστοιχα έθνη, αλλά στην έλλειψη 
της — δηλαδή, στην αδράνεια, στην απραξία ή στην στασιμότητα της οικείας εθνικής κοι­
νότητας, που θεωρείται ότι έχει μείνει έξω ή πίσω από την εκσυγχρονιστική πορεία». Τέ­
τοια, κατά τη γνώμη μου, είναι και η περίπτωση του Δελμούζου. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 243 

γερμανική ιδεολογική παράδοση του εθνικισμού σε μια ενιαία οντότητα.2 8 Ο 

εκλεκτικισμός αυτός είναι διάχυτος στον ακόλουθο ορισμό του 1926, στον οποίο 

ενσωματώνονται οργανικά οι σχετικές αντιλήψεις του Αλέξανδρου Παπαναστα-

σίου: «Έθνος [...] είναι ένα σύνολο από ανθρώπους που έχουν πολλά κοινά 

χαρακτηριστικά, που έχουν ακόμα τη συνείδηση πως όλοι τους φτιάνουν μια 

ξεχωριστή ομάδα και θέλουν να ζουν ενωμένοι και να προκόβουν μαζί [...]. 

Έ τ σ ι εμείς δεν έχομε μονάχα "κοινάς ιστορικάς περιπέτειας και ως εκ τού­

του, εκτός μερικών κοινών στοιχείων καταγωγής, κοινά ιδιαίτερα στοιχεία 

πολιτισμού και προ παντός συνείδησιν ότι αποτελούμεν ιδιαιτέραν λαϊκήν ενό­

τητα" , μα έχομε ακόμα τις ίδιες αξίες του πολιτισμού, παράδοση περασμένη 

υπέρλαμπρη, μιλούμε την ίδια γλώσσα, έχομε την ίδια θρησκεία, πολλά ήθη 

και έθιμα κοινά κτλ. Τα στοιχεία αυτά ορίζουν μια ξεχωριστή ψυχολογία και 

ιδιοσυγκρασία του ατόμου και του συνόλου, την εθνική φυσιογνωμία. Άλλη η 

φυσιογνωμία του Γάλλου, άλλη του Γερμανού και άλλη η δική μας». 2 9 

Η σύγκλιση πολιτικού και πολιτισμικού έθνους δεν αναιρεί τις βιολογί-

ζουσες / φυλετικές συνδηλώσεις, οι οποίες, άλλωστε, είναι εκ των πραγμάτων 

οργανικά συνδεδεμένες με την έννοια του πολιτισμικού έθνους. Η ρητή ανα­

φορά του Δελμούζου στη «συλλογική ψυχολογία» και στην «εθνική φυσιογνω­

μία» είναι στην προκειμένη περίπτωση διαφωτιστική. Η μεταφορική σύλληψη 

του έθνους ως ζωντανού οργανισμού,30 η συσχέτιση ψυχολογικοί και βιολογι­

κών γνωρισμάτων της εθνικής συλλογικότητας και ο παραλληλισμός τους με 

αυτά του ατόμου, αποτελούν ακριβώς το υπόβαθρο της φυλετικής θεώρησης του 

έθνους, στο πλαίσιο της οποίας ο φιλελεύθερος ατομοκεντρισμός συνθλίβεται 

κάτω από το βάρος της βιολογικής και ιστορικής πρωταρχικότητας της ομά­

δας. «Κάθε άνθρωπος και κάθε λαός», γράφει ο Δελμούζος το 1929, «δεν είναι 

μονάχα πνεύμα ή λογική αφαίρεση, παρά ζωντανός οργανισμός που ριζώνει 

γερά στη ζωή. Σ ' αυτή τον κρατούν οι καθημερινές του ανάγκες, κι απ' αυτές 

χωρίς να κόψη ποτέ τη ρίζα της ζωής υψώνεται και αναπτύσσεται ολοένα και 

28. Η επιστημονική χρήση της διάκρισης μεταξύ πολιτικού και πολιτισμικού έθνους 
και η ανάδειξη της σε βασικό αναλυτικό εργαλείο οφείλεται στους γερμανούς ιστορικούς 
Friedrich Meinecke και Hans Kohn. Πρόσφατα χρησιμοποιήθηκε και πάλι από τον Ro­
gers Brubaker, Citizenship and Nationhood in France and Germany, Harvard Univer­
sity Press, Cambridge, Mass. 1992. 

29. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Πέμπτη ομιλία. Εθνική μόρφωση», Δημοτικισμός και 
παιδεία (1926), Ξλληνοευρωπαϊκή Κίνηση Νέων, Αθήνα (2) 1971, σ. 108. 

30. Για την οργανική θεώρηση της ιστορικής εξέλιξης και της εθνικής κοινότητας, 
καθώς και για τη σχέση τους με τον γερμανικό πολιτικό ρομαντισμό από την καμπή ήδη 
του 18ου προς τον 19ο αιώνα, βλ. Friedrich G. Beiser, Enlightment, Revolution, and 
Romanticism. The Genesis of Modern German Political Thought, 1790-1800, Harvard 
University Press, Cambridge Massachusets / Λονδίνο 1992, ειδικά σ. 236-239, και σ. 
222-227. 



244 Γιώργος Κόκκινος 

περισσότερο ανάλογα με το φυσικό του». 3 1 Η μεταφορική σύλληψη του έθνους 

ως αναπτυσσόμενου οργανισμού, ως «βιολογικής μονάδας» (ιδέα που παρα­

μένει ενεργή στη σκέψη του Δελμούζου και μετά το τέλος του Δευτέρου Παγκο­

σμίου Πολέμου),3 2 και, κατά συνέπεια, η αντιστοίχηση ατομικών και συλλο­

γικών γνωρισμάτων καθιστά αναπόφευκτη την προικοδότηση της εθνικής κοι­

νότητας με βιολογικές αντιδράσεις και πολιτισμικές συμπεριφορές που προσι­

διάζουν στα άτομα: «[...] η αυτοσυντήρηση και η ελευθερία είναι για κάθε 

έθνος ανάγκη βιολογική»,33 γράφει ο Δελμούζος το 1925. Η δογματική αυτή 

διατύπωση, που λειτουργεί ως απαύγασμα μιας εμβριθούς φιλοσοφικής ενατέ­

νισης της ιστορικής εξέλιξης, διακρίνεται από μια σημαντική εννοιολογική ιδιαι­

τερότητα: εγγράφει το πολιτισμικό στο βιολογικό, χρησιμοποιεί δηλαδή την 

ιστορία ως παραδειγματικό υλικό για την επικύρωση μιας επιστημονικοφανούς 

ανθρωπολογικής οντολογίας. Στο πλαίσιο αυτό, η εθνική συνείδηση δεν είναι 

προϊόν της ελεύθερης βούλησης του ατόμου, αλλά ιστορική κληρονομιά, βίωμα 

ένταξης και συμμετοχής, μεταβίβαση και επίγνωση των ιδιαίτερων φυλετικών 

και πολιτισμικών γνωρισμάτων που προσδίδουν συνοχή στην εθνική κοινότη­

τ α . 3 4 Γράφει ο Δελμούζος το 1947: «Γεννιέται [κανείς] ως μέλος της ελλη­

νικής φυλής και ανασταίνεται με τα αγαθά του πολιτισμού της, τη γλώσσα, 

τα έθιμα [,..]».86 

Η φυλετική θεώρηση του έθνους είναι προφανέστερη σε άλλο κείμενο της 

μεσοπολεμικής περιόδου, στο οποίο αν και η ιδέα της οικουμενικότητας νοεί­

ται ως το διαλεκτικό συμπλήρωμα της εθνικής ιδιαιτερότητας, παρ' όλα αυτά 

αυτή αναιρείται έμμεσα με την προσφυγή στη μοναδικότητα του φυσικού και 

ανθρωπογενούς περιβάλλοντος και άμεσα με την επίκληση του επιχειρήματος 

της κληρονομικής μεταβίβασης των στοιχείων της εθνικής ιδιαιτερότητας. Οι 

νοητικές ικανότητες, γράφει ο Δελμούζος, «ποιοτικά και ποσοτικά διάφορες σε 

κάθε άτομο — είναι οι ίδιες σε όλους τους ανθρώπους, σε μας όπως και στους 

31. Αλέξανδρος Π. Δελμούζος, Οι πρώτες προσπάθειες στο Μαράσλειο 1923-1926, 
Δημητράκος, Αθήνα 1929, σ. 38-39. Τις ίδιες απόψεις διατυπώνει και στο βιβλίο του Μα­
ράσλειο και ζωή, ό.π., σ. 29 και 30 αντίστοιχα γράφοντας ότι «Όπως το άτομο, έτσι και 
το σύνολο» και «[...] το άτομο απομονωμένο δεν υπάρχει, είναι λογική αφαίρεση». 

32. Αλέξανδρος Δελμούζος, Παιδεία και Κόμμα, Αλικιώτης, Αθήνα 1947, σ. 61. 
33. Αλέξανδρος Δελμούζος, Μαράσλειο και ζωή, ό.π., σ. 19. 
34. Στο ίδιο, σ. 28: «Ο εθνισμός όμως δεν είναι δημιούργημα της φαντασίας που 

μπορείς να το πετάξης όταν θέλησης. Είναι πραγματικότητα αιώνων ζυμωμένη στο αίμα, 
που τη ζης και καθορίζει τη ζωή σου. Κάθε άτομο γεννιέται και ανήκει σε ωρισμένη κοι­
νωνία, σε ωρισμένο τόπο και έθνος, και εκτός από τα γενικά ανθρώπινα στοιχεία ή τα ιδιαί­
τερα του τόπου του [...] και της κοινωνικής τάξεως του, έχει πολλά χαρακτηριστικά κοινά 
με όλα τα άτομα που ανήκουν στο ίδιο έθνος. Τα στοιχεία αυτά καθορίζουν μια ξεχωριστή 
ψυχολογία και ιδιοσυγκρασία, την εθνική». 

35. Αλέξανδρος Δελμούζος, Παιδεία και Κόμμα, ό.π., σ. 60. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 245 

Ζουλού, είναι, γενικά ανθρώπινες. Έ χ ο μ ε όμως σ' αυτές εκτός από τις ατομι­

κές και φυλετικές διαφορές; Αντιδρούν στους εξωτερικούς ερεθισμούς με τον 

ίδιο τρόπο όλες οι εθνικότητες; Βέβαια όχι. Άλλη η πνευματική και συναισθη­

ματική εκδήλωση του Γάλλου, άλλη του Κινέζου και άλλη η δική μας. Ο κάθε 

λαός έχει ξεχωριστό ψυχικό ανάγλυφο, ξεχωριστή ψυχοσύσταση, καθορισμένη 

κληρονομικά, από το περιβάλλον και τους όρους της ζωής του». 3 6 Κατά συ­

νέπεια, το έθνος είναι για τον Δελμούζο μια φυσική οντότητα και όχι μια σχέ­

ση που διαμορφώνεται ιστορικά. Είναι μια καθολική σταθερά που ενσαρκώνε­

ται μοναδικά σε κάθε εθνική κοινότητα, της οποίας η αναπαλλοτρίωτη ιδιαι­

τερότητα προκύπτει από την επίδραση της φύσης και τη δημιουργία της πο­

λιτισμικής παράδοσης. 

Η ψυχογεωγραφική θεώρηση του πολιτισμικού φαινομένου και δευτερο­

γενώς του πολιτικού παραπέμπει ευκρινώς στους κοινούς τόπους της γεωγρα­

φικής αιτιοκρατίας στο πλαίσιο της εθνικιστικής ιδεολογίας, που έχουν δυνα­

μική παρουσία στην ευρωπαϊκή διανοητική σκηνή στο τελευταίο τέταρτο του 

19ου (π.χ. Hippolyte Taine, Friedrich Ratzel κλπ.) και στις αρχές του 20ού 

αιώνα. Οι κοινοί αυτοί τόπο;, αντανακλώνται στα αυτόχθονα ιδεολογικά σχή­

ματα που έχουν ως επίκεντρο την αισθητική αξία της αυθεντικότητας. Στο 

πλαίσιο αυτών των σχημάτων η αναγωγή της ελληνικής φύσης σε απόλυτο 

κανονιστικό πρότυπο και κατ' επέκταση σε καθοριστικό παράγοντα της ιδιαι­

τερότητας και της μοναδικότητας του διαχρονικού ελληνικού πολιτισμού (Πε­

ρικλής Γιαννόπουλος, δημοτικισμός, γενιά του 530) οδηγεί στην εξιδανίκευση 

του λαού ως φορέα των πρωτογενών φυσικών και των δευτερογενών πολιτισμι­

κών αξιών, δηλαδή στην αισθητική θεώρηση της πολιτικής σφαίρας και στην 

πρόσληψη της πολιτικής οντότητας του έθνους με όρους αισθητικής δημιουρ­

γίας. 3 7 Με δεδομένη λοιπόν την επίδραση της φύσης στα πολιτισμικά μορφώ-

36. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Πρώτη ομιλία...», ό.π., σ. 16. 
37. Η γεωγραφική αιτιοκρατία διαχέεται την περίοδο αυτή σε όλο το φάσμα των 

πολιτικών ιδεολογιών. Στην Ελλάδα συναντάται λόγου χάρη στο έργο ενός από τους συνε­
πέστερους και συστηματικότερους θεωρητικούς του πολιτικού ανορθολογισμού και του εθνι­
κισμού, του Νεοκλή Καζάζη. Βλ. σχετικά Γιώργος Κόκκινος, Ο πολιτικός ανορθολογισμός 
στην Ελλάοα. Το έργο και η σκέψη του Νεοκλή Καζάζη (1849-1936), Τροχαλία, Αθήνα 
1996, σ. 77-78. Συναντάται επίσης στο έργο του Ίωνα Δραγούμη. Από την άλλη πλευρά, 
αποτελεί συστατικό στοιχείο όχι μόνο του κινήματος του δημοτικισμού, αλλά και αργότερα 
του διανοητικού συστήματος της Γενιάς του '30. Ενδεικτικά και μόνο αξίζει να αναφερθεί 
ότι εντοπίζεται ακόμη και στους φιλελεύθερους ευρωπαϊστές της Γενιάς του '30, όπως ο 
Γιώργος Θεοτοκάς. Βλ. το άρθρο του που φέρει τον τίτλο «Η διαύγεια», Κύκλος (Νοέμ­
βριος 1931) 30. Για τη συσχέτιση δημοτικισμού και Γενιάς του '30 βλ. Dimitris Tziovas, 
ό.π., και του ίδιου, Οι μεταμορφώσεις τον εθνισμού και το ιδεολόγημα της ελληνικότητας 
στο Μεσοπόλεμο, Οδυσσέας, Αθήνα 1989, αλλά και Άρτεμις Λεοντή, ό.π., σ. 297-298. 
Για το ιδεολογικό στίγμα της Γενιάς του '30 βλ. Αντώνης Λιάκος, «Ζητούμενα ιδεολογίας 



246 Γιώργος Κόκκινος 

ματα και την οργανική συσχέτιση εδάφους - κλίματος - εθνικής ιδιομορφίας -

ιστορικής εξέλιξης,38 ο Δελμούζος επιχειρεί να συνδέσει οργανικά τη μοναδικό­

τητα του ελληνικού πολιτισμού με την ιδιαιτερότητα του ελληνικού τοπίου, ανά­

γοντας στη «φυλετική μοίρα» και στους «γεωγραφικούς όρους»,39 καθώς και 

στον κατακερματισμό του χώρου και στην κυριαρχία του θαλάσσιου στοιχείου, 

το δομικό γνώρισμα της ελληνικής πολιτισμικής παρουσίας, την αντίφαση ανά­

μεσα στην εσωστρέφεια και την εξωστρέφεια, στον τοπικισμό και την οικουμε­

νική συνείδηση. Γράφει σχετικά: «Η δική μας φύση εκτός από τα γνωρίσματα, 

τα κοινά σε όλους τους τόπους, έχει ένα ιδιαίτερο, ατομικό χαρακτήρα, έτσι που 

μπορούμε να μιλούμε για ελληνική φύση [...]. Μια ατμόσφαιρα διάφανη, πλημ­

μυρισμένη στο φως και στο χρώμα αφήνει να ξεχωρίζουν όλα με καθαρά, φω­

τεινά διαγράμματα. Ό λ α συγκρατημένα σε λιτή, απέριττη μορφή. Τίποτα ακα­

θόριστο και άμορφο. Βουνά, θάλασσα, δέντρα περιορισμένα σε ήρεμες πλαστι­

κές γραμμές. Παντού διαύγεια, πλαστικότητα, ελαφρότητα, ένα πλούσιο, πο­

λύχρωμο παιχνίδισμα του φωτός [...]. Πλήθος βουνά, εκτός από δυό τρεις με­

γάλους κάμπους, μικρά κομμάτια γη απομονωμένα. Έ π ε ι τ α θάλασσα, που χώ­

νεται μέσα βαθιά στη στεριά με πολλούς μικρούς και μεγάλους κόλπους. Κέν­

τρο στη Μεσόγειο με πολλά νησιά σκορπισμένα κατά την Ασία και την Αίγυπτο. 

Μικρές πόλεις και χωριά, το καθένα περιωρισμένο στον εαυτό του. Αποκεντρω­

τικό σύστημα, τοπικισμός, μικροαστικός κυρίως πληθυσμός. Εμπόριο, ψυχολο­

γία εμπόρου, κοντά στον τοπικισμό, ανοιχτό το μάτι προς τα έξω κτλ.». 4 0 

της γενιάς του τριάντα», Κοινωνία και Θεωρία 3 (1990) 7-22. Γενικά, για την υποστασιο-
ποίηση και εξιδανίκευση του ((εθνικού χώρου», του φυσικού περιβάλλοντος της πάτριας 
γης, από την εθνικιστική ιδεολογία, και ιδιαίτερα για τη συμβολική αποτύπωση του εθνι­
κού πολιτισμού στον χώρο, βλ. Παντελής Λέκκας, ό.π., σ. 207-257. Στο πλαίσιο αυτό 
έχει ιδιαίτερο ενδιαφέρον η έννοια της ((ποιητικής του εθνικού χώρου». Η έννοια αυτή ορί­
ζεται από τον Λέκκα (ό.π., σ. 229) ως «ποικιλότροπη εξιδανίκευση της εθνικής εστίας σε 
όλες τις εκφάνσεις της: ως φυσικού περιβάλλοντος, ως προϊόντος ανθρωπογενούς παρέμ­
βασης σε αυτό, ως ιδεολογικού συμβολισμού. Κεντρικός στόχος, η ενίσχυση του «μυστι­
κιστικού δεσμού» που εξυφαίνεται ανάμεσα στο σύγχρονο υποκείμενο και τον εθνικοποιη-
μένο χώρο [...]». 

38. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Πρώτη ομιλία...», ό.π., σ. 20. 
39. Αλέξανδρος Π. Δελμούζος, Το πρόβλημα της Φιλοσοφικής Σχολής, (1944), 

Μπάυρον, Αθήνα 21983, σ. 16-17: «Έτσι μελετώντας την αρχαία Ελλάδα βλέπομε τις πη­
γές της νέας, σ' αυτή ριζώνουν πολλές εκδηλώσεις της ζωής μας, γλώσσα και παραδόσεις, 
πολλά ήθη και έθιμα, κοινωνική οργάνωση [...] όπως και βασικά ομαδικά και ατομικά χα­
ρακτηριστικά. Με τέτοια μελέτη μπαίνομε βαθύτερα στο νόημα τους, όπως καταλαβαίνομε 
καλύτερα και αντικρίζομε πιο σωστά και σημαντικά προβλήματα που μας βασανίζουν και 
που τα επιβάλλουν οι γεωγραφικοί και εν μέρει και φυλετικοί όροι, γιατί με τα ίδια ή με 
ανάλογα προβλήματα είχαν να παλαίψουν και οι αρχαίοι που ζούσαν στο ίδιο χώμα, και 
κυβερνούσε μέσα τους αν όχι η ίδια πάντως μια μοίρα φυλετική πολύ συγγενική». 

40. «Πρώτη ομιλία...», Δημοτικισμός και Παιδεία, ό.π., σ. 19-20. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμονζος 247 

Το ιδεολόγημα της μοναδικότητας αποτελεί ουσιαστικό γνώρισμα της 

εθνικιστικής ιδεολογίας του Δελμούζου. Η ελληνική μοναδικότητα προκύπτει, 

όπως υποστηρίζει, από τη δυναμική σχέση φυσικού περιβάλλοντος και «εθνι­

κής ιδιοσυγκρασίας» και όχι με κριτήριο τη σωτηριολογική διάσταση της οι­

κουμενικής ιστορικής αποστολής ενός υποστασιοποιημένου και εξιδανικευμένου 

Ελληνισμού, που έχει αναγορευτεί σε διαχρονικό πρωταγωνιστή της παγκό­

σμιας ιστορίας. Για τον λόγο αυτό, όπως και εξαιτίας της επίγνωσης της οι­

κονομικοκοινωνικής υστέρησης του ελληνικού λαού, απουσιάζει από τον στο­

χασμό του Δελμούζου το ιδεολόγημα της ελληνικής ανωτερότητας, παρά το 

γεγονός ότι, σύμφωνα με όσα αναφέρθηκαν προηγουμένως, ενυπάρχει σε αυ­

τόν η ψευδο-επιστημονική ιδέα της βιολογικής διαφοράς και της συνακόλου­

θης φυλετικής και πολιτισμικής ιεραρχίας. 

Ο Δελμούζος πιστεύει ότι η ιδιαιτερότητα κάθε έθνους οριοθετείται και 

από τη συνείδηση της ιστορικής του αποστολής. Στο χωρίο που ακολουθεί εί­

ναι έντονη η παρουσία της χερντεριανής ουμανιστικής σύλληψης του έθνους, 

στο πλαίσιο της οποίας συνυπάρχουν αρμονικά οι εθνικές ιδιαιτερότητες ως 

ψηφίδες της ολότητας του παγκόσμιου πολιτισμού. Το χάσμα ανάμεσα στην 

εθνική μοναδικότητα και την οικουμενικότητα γεφυρώνεται με την προσφυγή 

στην ιστορική τελεολογία και στην εντελέχεια κάθε έθνους, το οποίο είναι προο­

ρισμένο να βιώνει την ιστορία του ως τη διαχρονική διαδικασία ριζικής εξα­

τομίκευσης της ιδιαιτερότητας του: «Η ανθρωπότητα είναι βέβαια κάτι αιώ­

νιο και πραγματικό με πολλά κοΐν*ά βασικά στοιχεία. Αλλά όλα σχεδόν τα 

στοιχεία αυτά —χωρίς να χάνουν την καθολικότητα τους— έχουν χρώμα εθνι­

κό, φανερώνονται, παίρνουν σάρκα και περιεχόμενο στον εθνισμό, ζουν μ' αυ­

τόν, μορφώνονται μ' αυτόν. Θάλεγε κανείς πως μόνα τους, παρμένα έτσι γε­

νικά, μένουν μονάχα σχήμα, ικανότητα, αφαίρεση. Είναι η ιδέα μόνο, που εν­

σαρκώνεται, ζη στους εθνικούς πολιτισμούς [...]. Η ανθρώπινη ψυχή μιλάει 

με την εθνική. Έ τ σ ι ο Γερμανός Bach και ο Goethe συγκινεί όλους, όπως 

και ο Κανάρης ή ο ελεύθερος πολιορκημένος του Μεσολογγίου. Οι πιο υψη­

λές ανθρωπιστικές αξίες πραγματώνονται στο έθνος και γίνονται κοινές για 

όλη την ανθρωπότητα».4 1 Είναι προφανές λοιπόν ότι για τον Δελμούζο «η αν­

θρωπότητα [...] δεν είναι [...] έννοια αφηρημένη»,4 2 εφόσον «[...] ο ανθρώ­

πινος πολιτισμός δεν είναι κάτι αχρωμάτιστο, αλλά η συνισταμένη των πολι­

τισμών που έχουν τα διάφορα έθνη».4 3 

Η ιδεαλιστική και τελεολογική αυτή θεώρηση της διαλεκτικής σχέσης 

μεταξύ εθνικής ιδιαιτερότητας και οικουμενικότητας ανάγεται κατ' αρχάς στον 

41. Στο ίδιο, «Πέμπτη ομιλία...», σ. 117-118. 
42. Αλέξανδρος Δελμούζος, Μαράσλειο και ζωή, ό.π., σ. 27. 
43. Στο ίδιο, σ. 30. 



248 Γιώργος Κόκκινος 

ρομαντικό ανθρωπισμό του Herder και δευτερογενώς στην φιλοσοφία της ιστο­

ρίας του Hegel. Σύγχρονοι μάλιστα κοινωνικοί επιστήμονες συμφωνούν ότι 

τόσο ο κοσμοπολιτισμός όσο και τα κινήματα ανάδειξης της πολιτισμικής 

ιδιαιτερότητας του έθνους εκ των πραγμάτων αποτέλεσαν τις δύο αντιθετικές 

και, ταυτόχρονα, συμπληρωματικές ιστορικές τάσεις, που οδήγησαν —μέσα 

από τη διαλεκτική τους συνύφανση— στην εμφάνιση, εδραίωση και κυριαρχία 

του έθνους-κράτους.44 

Ό μ ω ς , η εξάρτηση του Δελμούζου από τις νοητικές κατηγορίες του γερ­

μανικού πολιτισμικού και βιολογίζοντα εθνικισμού γίνεται εντονότερη, καθώς 

διαπιστώνουμε τον εγκλεισμό του στο κυρίαρχο διπολικό σχήμα «έθνος-άτο-

μο». Σύμφωνα με αυτό, το άτομο δεν νοείται παρά ως κενή και αφηρημένη 

έννοια χωρίς την οργανική ένταξη του στην εθνική συλλογικότητα, η οποία, 

όπως διαπιστώσαμε, προσεγγίζεται ως ζωντανός οργανισμός. Η προτεραιότη­

τα της συλλογικής ταυτότητας έναντι της ατομικής και η οργανική συσχέτιση 

της δεύτερης με την πρώτη (θέσεις που βρίσκονται στον αντίποδα της προ­

σέγγισης του πολιτικού έθνους) υπονομεύουν τον φιλελεύθερο χαρακτήρα της 

σκέψης του Δελμούζου. Αν και δεν υποστηρίζει την πλήρη αφομοίωση του 

ατόμου από το σύνολο, ωστόσο ο Δελμούζος προσεγγίζει το έθνος ως φυσική, 

πρωτογενή και οργανική πραγματικότητα. Γράφει το 1926: «Το ένστικτο της 

αυτοσυντηρησίας δεν είναι μονάχα ατομικό, αφού το άτομο μόνο του δε ζη 

ποτέ, είναι σαν αφαίρεση λογική. Είναι και ένστικτο ομαδικό, της μικρότερης 

ή μεγαλύτερης ομάδας. Η μεγαλύτερη όμως ομάδα που ξεχωρίζει σήμερα εί­

ναι η εθνική [...]. [Η εθνική φυσιογνωμία] δεν είναι κάτι αυθαίρετο που μπο­

ρεί κανείς να το αφήση ή να το αλλάξη όταν θέλη [...]. Γιατί καθένας μας έχει 

ζυμωθή με τα κοινά αυτά στοιχεία, δικό τους γέννημα είναι η ύπαρξη μας, 

μ' αυτά αισθανόμαστε, σκεπτόμαστε, ζούμε [...], μόνο μέσα στην εθνική του 

ομάδα μπορεί κανείς να βρη τον εαυτό του, να τον ζήση εντατικά». 4 5 

Ο Δελμούζος θεωρεί ότι το έθνος, αν και αποτελεί τη «μεγαλύτερη πρα­

γματική ομάδα με αξεδιάλυτη εσωτερική ενότητα», εντούτοις εμπεριέχει στους 

κόλπους του «διάφορες μικρότερες άλλες ομάδες, που η κάθε μία έχει εκτός 

από τα κοινά [...] γνωρίσματα και ξεχωριστά δικά της», κατά τέτοιο τρόπο 

ώστε κάθε μικρότερη ομάδα να επιτελεί μία μοναδική λειτουργία, η οποία απο­

βλέπει όχι μόνο στη διατήρηση της ιδιαιτερότητας της, αλλά, ταυτόχρονα, και 

στην αναπαραγωγή και τη διαρκή ενδυνάμωση της οργανικής κοινότητας του 

έθνους. Με την έννοια αυτή, δηλαδή ως φυσική, αυτόματη και ασύνειδη λει-

44. Gregory Jusdanis, The Necessary Nation, Princeton University Press, Πρίν-

στον και Οξφόρδη 2001, σ. 3. 

45. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Πέμπτη ομιλία...», Δημοτικισμός και παιδεία, ό.π., 

σ. 115-116. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 249 

τουργία, ((το ατομικό και ομαδικό ένστικτο της αυτοσυντηρησίας συνυφαίνεται 

με το εθνικό» και η «εθνική [πλέον] αυτοσυντηρησία» γίνεται αντιληπτή ως 

«βιολογική ανάγκη)).4 6 Η οργανική αυτή θεώρηση της κοινωνικής δυναμικής 

και η ιδέα της πρωταρχικότητας του έθνους αποτελούν τις προκείμενες μιας 

συλλογιστικής, η οποία παραπέμποντας στις κορπορατιστικές αντιλήψεις του 

γερμανικού από καθέδρας σοσιαλισμού εξαϋλώνει τις ταξικές συγκρούσεις μέ­

σα στο αμάλγαμα της κοινότητας του έθνους: «[...] το έθνος», εξακολουθεί να 

υποστηρίζει ο Δελμούζος ακόμη και το 1947, «είναι απάνω από τις τάξεις, τα 

κόμματα και τις αντιθέσεις των». 4 7 

Δ. Η έννοια τον εκσυγχρονισμού 

Είναι γνωστό ότι ο εθνικισμός είναι εκείνη η πολιτική ιδεολογία η οποία 

συγκροτείται στο πλαίσιο μιας εγγενούς, αλλά λειτουργικής αντινομίας: εννοώ 

την αντινομία ανάμεσα στην προτεραιότητα της διασφάλισης της εθνικής συ­

νοχής και της πολιτισμικής επιβίωσης του έθνους αφενός, και στην αναγκαιό­

τητα της προσαρμογής της εθνικής κοινότητας στις διαρκώς μεταβαλλόμενες 

συνθήκες του άμεσου ή ευρύτερου περιβάλλοντος της αφετέρου. Η αναγκαιό­

τητα αυτή καθιστά απαραίτητο τον ενοφθαλμισμό του αυτόχθονος εθνικού πο­

λιτισμού (θεωρημένου ως ολότητας ιδεών, αντιλήψεων, στάσεων και κοινωνι­

κών πρακτικών) με δάνεια πολιτισμικά στοιχεία, τα οποία σηματοδοτούν την 

«ιστορική πρόοδο» και χωρίς τα οποία τίθεται σε κίνδυνο η ίδια η επιβίωση 

και η ισχύς του έθνους.48 Στο γενικό αυτό πλαίσιο εγγράφεται η αντιπαράθεση 

«παράδοσης - εκσυγχρονισμού» και «κουλτούρας - πολιτισμού», αλλά και η α­

πόπειρα της εκλεκτικής και εργαλειακής σύζευξης τους, που διαπερνούν το σύ­

νολο του θεωρητικού προβληματισμού του Δελμούζου, παραπέμποντας ευκρι­

νώς στα δομικά σχήματα του γερμανικού εθνικισμού και της ιδεολογικής πα­

ράδοσης του συντηρητισμού. 

Ό τ α ν ο Δελμούζος αναφέρεται στον εκσυγχρονισμό εννοεί, βέβαια, ορι­

σμένα στοιχεία του νεοτερικού ήθους, στα οποία θεμελιώνεται το δημοκρατικό 

πολιτικό σύστημα, η ελεύθερη επικοινωνία στη δημόσια σφαίρα και οι καινο­

τόμες παιδαγωγικές πρακτικές του κινήματος της «Νέας Αγωγής», αλλά, πα­

ράλληλα, και την εργαλειακή πρόσληψη τοον τεχνολογικών επιτευγμάτων του 

δυτικού πολιτισμού. Δεν κάνει δηλαδή λόγο για πλήρη και αυτούσια μεταφορά 

των δομικοί αρχών, αξιών και πρακτικών της νεοτερικότητας, αλλά για επι­

λεκτική προσαρμογή τους στο σύστημα αναφοράς του γηγενούς και διαχρονι-

46. Στο ίδιο, σ. 116. 
47. Αλέξανδρος Δελμούζος, Παιδεία και Κόμμα, 6.π., σ. 23. 
48. Gregory Jusdanis, ό.π., σ. 8-9. 



250 Γιώργος Κόκκινος 

κού ελληνικού πολιτισμού. Παρά τη ρητή επίκληση του νεοτερικού ήθους, ο 

δυτικός πολιτισμός θα παραμείνει για τον Δελμούζο μια δεδομένη, αλλά, ταυ­

τόχρονα, ψυχρή και «εξωτερική» πραγματικότητα σε σχέση με τον αυθεντικό 

και οργανικά αναπτυγμένο ελληνικό πολιτισμό. 

Στο εισαγωγικό του μάθημα στη Φιλοσοφική Σχολή Θεσσαλονίκης τον 

Φεβρουάριο του 1929, ο Δελμούζος επισημαίνει ότι, αν και το χάσμα που χ ω ­

ρίζει τον ελληνικό λαό από το νεοτερικό πολιτισμό δεν αφορά μονοδιάστατα 

την οικονομία και την τεχνολογία, αλλά «είναι πολύ βαθύτερο απ' ό,τι δείχνει 

η εξωτερική εικόνα [...], είναι χάσμα ψυχικό»,4 9 παρ' όλα αυτά δεν θεωρεί ιστο­

ρική αναγκαιότητα για την προσαρμογή στο παρόν την πιστή μίμηση των ξέ­

νων πολιτισμικών προτύπων και την ακριβή στοίχιση του βήματος της Ελλά­

δας με αυτό των κρατών της Δύσης, που, κατά την αντίληψη του, έχουν εκ 

των πραγμάτων διατρέξει περισσότερα στάδια στην κλίμακα του γραμμικά 

ανελισσόμενου πολιτισμού. Ο Δελμούζος είναι πεπεισμένος ότι η πολιτισμική 

μεταφορά πρέπει να είναι εκλεκτική. Γράφει σχετικά: «Το ξένο πρότυπο είναι 

εμπρός μας ζο^ντανό. Οι ξένοι έχουν σκεφτή και για μας. Λοιπόν να τους μι­

μηθούμε, να μεταφέρωμε και στον τόπο μας ό,τι καλό έχουν και μας λείπει, 

αφού πρώτα το προσαρμόσωμε στους δικούς μας όρους».50 Λίγα χρόνια αρ­

γότερα, το 1936, ο Δελμούζος θα επιχειρήσει να περιγράψει τα ποιοτικά γνω­

ρίσματα της πολιτισμικής επικοινωνίας της υπανάπτυκτης Ελλάδας με την 

αναπτυγμένη Δύση, αντιπαραθέτοντας στα αναγκαία πολιτισμικά δάνεια από 

την Ευρώπη την κρισιμότητα του ανθρώπινου παράγοντα που θα κληθεί να τα 

ενοφθαλμίσει στην ελληνική κοινωνία γεφυρώνοντας το παρελθόν με το μέλ­

λον και ανατρέφοντας τη νέα γενιά για να λειτουργήσει ως φορέας της πολι­

τισμικής συνέχειας. Το επιχείρημα της οργανικής εξέλιξης και της διαφύλα­

ξης της εθνικής ιδιοσυστασίας υποστηρίζεται στην προκειμένη περίπτωση από 

τον ρόλο της χαρισματικής πολιτικής, οικονομικής και διανοητικής αρχηγε-

σίας: «[...] θα πάρουμε βέβαια τις μ,εθόδους που έχουν οι ξένοι στην έρευνα 

τους και θα κάνωμε κι' εμείς καλά εργαστήρια, αλλά για να μην είναι άχρη­

στα πρέπει μαζί μ' αυτά, να μορφώσουμε και την ψυχή που τα κινεί. Κι' αυ­

τή, όπως είπα, η ψυχή και το δούλεμα της είναι η πιο δύσκολη δουλειά, που 

δε γίνεται με επαναστάσεις»,5 1 δηλαδή με την άμεση και βίαιη επιβολή νέων 

προτύπων σκέψης και συμπεριφοράς. Η πρόσδεση του Δελμούζου στο κυρίαρ­

χο γερμανικό κοσμοθεωρητικό και διανοητικό πρότυπο, ρητή και ευκρινής, άλ­

λωστε, στο πεδίο του παιδαγωγικού προβληματισμού,5 2 γίνεται στο παραπά-

49. Αλέξανδρος Δελμούζος, Οι ξένοι κι εμείς, Αθήνα 1930, σ. 15. 
50. Ό.π., σ. 13-14. 

51. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Κράτος και παιδεία» (1936), Μελέτες και πάρεργα, 
Αθήνα 1958, σ. 80. 

52. Του ίδιου, Οι ξένοι κι εμείς, ό.π., σ. 5 και 13. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Αελμούζος 251 

νω απόσπασμα εντονότερη, εάν προσμετρηθεί η αρνητική αξιολόγηση του επα­

ναστατικού φαινομένου ως διαδικασίας ιστορικής μεταβολής και, αντίστοιχα, 

η θετική σήμανση της ιδέας της οργανικής εξέλιξης. 

Παρά το γεγονός ότι στο μεταίχμιο της πρώτης προς τη δεύτερη δεκαε­

τία του 20ού αιώνα ο Δελμούζος φαίνεται ότι εμφορείται ώς ένα βαθμό από 

μια μαρξίζουσα κοινωνιολογική αντίληψη, που αντιμετωπίζει το άτομο ως δη­

μιούργημα των ιστορικών συνθηκών και ως εντολοδόχο της ομάδας 5 3 (αντί­

ληψη που εντοπίζεται όμως και στη συντηρητική ιδεολογική παράδοση), παρ' 

όλα αυτά, στη διάρκεια του Μεσοπολέμου, η διανοητική αρχηγεσία γίνεται για 

τον Δελμούζο ο βασικός κοινωνικός φορέας, ο οποίος ελέγχοντας τους κρατι­

κούς μηχανισμούς και εκφράζοντας τη βούληση του πατερναλιστικού ηθικού 

και ουδέτερου κράτους οφείλει να αναλάβει την προσπάθεια της αναδιάταξης 

του πολιτισμικού συστήματος του έθνους. Στην Ελλάδα όπου σπάνιζαν ή κα­

ταστρατηγούνταν οι θεσμικές δομές και η κοινωνία των πολιτών ασφυκτιούσε 

ή καθυστερούσε μπροστά στην κυριαρχική παρουσία ενός «ανίκανου» κράτους, 

το οποίο, όπως θα επισημάνει εκ των υστέρων ο Δελμούζος (1947), λόγω 

ακριβώς της αναποτελεσματικότητας, της ιδεολογικής μονομέρειας και της 

κοινωνικής αναλγησίας του υπέθαλπε εκ των πραγμάτων τον κίνδυνο της «επα­

ναστατικής εκτροπής»,5 4 ο βολονταρισμός της διανοητικής ελίτ, η επίγνωση 

της ιστορικής της αποστολής και η υπό όρους στράτευση της στην καθημερινή 

πολιτική δράση έπρεπε να αποτελέσουν, κατά τη γνώμη του, τους καθοριστι­

κούς παράγοντες για την επιβίωση, τον εκσυγχρονισμό και τον δυναμικό ανα­

προσανατολισμό του έθνους. Γράφει σχετικά ο Δελμούζος το 1930: «Φτάνει 

μόνο να το θέλουν αληθινά φωτισμένα άτομα και ομάδες ωργανωμένες, και 

με την επιμονή και με τη δουλειά, με την αγάπη και το διαφωτισμό, και προ­

πάντων με την ιδέα του χρέους που έχομε όλοι στην κοινωνία θα μπορέσουν 

να κινήσουν με γρηγορότερο ρυθμό το κράτος καθώς και την ιδιωτική και 

κοινωνική ενέργεια και πρωτοβουλία».5 5 Ωστόσο, ο βολονταριστικός ελιτισμός 

του Δελμούζου, που ενεργοποιείται από την αδυναμία του κρατικού μηχανι­

σμού να ανταποκριθεί στις ανάγκες του έθνους και του λαού, αλλά, συγχρό­

νως, και από την πίστη του ίδιου στον καθοδηγητικό και διαπαιδαγωγικό του 

ρόλο, δεν είναι παρά μια συνηθισμένη στάση των διανοουμένων των υπανά­

πτυκτων ή πολιτικά εξαρτημένων κρατών. Έ χ ε ι δηλαδή διαπιστωθεί ότι όσο 

περισσότερο μ,ια κοινωνία συναισθάνεται την πολιτισμική ή οικονομική της 

υστέρηση σε σχέση με τις κοινωνίες-πρότυπα, τόσο περισσότερο επιδιώκει 

τον εργαλειακό και επιλεκτικό εκσυγχρονισμό της εκ των άνω, μέσω των 

53. Βλ. σημείωση 21. 
54. Αλέξανδρος Δελμούζος, Παιδεία και Κόμμα, ό.π., σ. 24-26. 
55. Αλέξανδρος Δελμούζος, Οι ξένοι κι εμείς, ό.π., σ. 14-15. 



252 Γιώργος Κόκκινος 

μηχανισμών του πατερναλιστικού και δήθεν υπερταξικού κράτους και της άλω­

σης τους από δυναμικές πρωτοπορίες και όχι μέσω της συνειδητοποίησης, ορ­

γάνωσης και συστηματικής, εντατικής και ποικιλότροπης δραστηριοποίησης 

των ίδιων των πολιτών, των κοινωνικών τάξεων και των μαζικών φορέων εκ­

προσώπησης. 

Ε. Η διάζευξη των εννοιών ((κουλτούρα)) και ((πολιτισμός)) 

Αν ο εκσυγχρονισμός είναι η αναπόφευκτη και καθολική ιστορική διαδικασία 

που εντάσσει το έθνος-κράτος στη νεοτερικότητα, τότε με ποιόν τρόπο ορίζεται 

ο πολιτισμός και ποιες λειτουργίες επιτελεί; 

Παρά το γεγονός ότι ο Δελμούζος διατυπώνει έναν ολιστικό ορισμό του 

πολιτισμού —εννοώντας με τον όρο αυτό τις «διάφορες [...] εκδηλώσεις της 

ζωής του ανθρώπου: γλώσσα, επιστήμη, τέχνη, θρησκεία, τεχνικά μέσα, ήθη 

και έθιμα» 5 6— εντούτοις, συχνά προσεγγίζει τα συστατικά στοιχεία του πολι­

τισμού διπολικά και ιεραρχικά. Διακρίνει δηλαδή ανάμεσα στον «πραγματικό 

πολιτισμό», τον άυλο, θα λέγαμε, πολιτισμό, που αναφέρεται στη διάπλαση 

του «εσωτερικού ανθρο)που»57 και του οποίου «η ουσία και η πραγματική 

αξία» δεν είναι «η μεγάλη υλική λάμψη του [...] παρά η ψυχική καλλιέργεια, 

ο άνθρωπος»,5 8 και στον υλικό, μηχανικό, τεχνικό και επιστημονικό πολιτισμό, 

ο οποίος, αν και συνιστά οργανικό και αναπόσπαστο στοιχείο του δυτικού πο­

λιτισμού και της εκσυγχρονιστικής διαδικασίας, παρ' όλα αυτά, έχει δευτε­

ρεύοντα, επιφανειακό, εργαλειακό και αλλοτριωτικό σε ορισμένες περιπτώσεις 

χαρακτήρα: ((Γιατί με τα εξωτερικά αυτά πράγματα και γενικώτερα με τον 

τεχνικό πολιτισμό και τις βολές του που εύκολα μεταφέρονται, γελιούμαστέ 

κι' εμείς οι ίδιοι και νομίζομε πως πολιτιζόμαστε, πως ένα βήμα ακόμη και 

φτάσαμε τους Ευρωπαίους. Και όσο πιο πολύ το πιστεύουμε, τόσο περισσό­

τερο το κυνηγούμε, και ξεχνούμε ό,τι αξίζει αληθινά, δηλαδή την ψυχή, την 

ψυχική καλλιέργεια».5 9 Για τον Δελμούζο ο πνευματικός πολιτισμός δεν εξαρ­

τάται από τις κοινωνικο-πολιτικές διαδικασίες, αλλά, απεναντίας, έχει ατομο-

κεντρικό προσανατολισμό και έμμεσα μόνο συντείνει στη διάπλαση του συλ­

λογικού ήθους. Έχοντας ως επίκεντρο την ουσιαστική γνωριμία του ατόμου 

αφενός με την αρχαία ελληνική κουλτούρα60 και αφετέρου με την ανθρωπι-

56. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Πρώτη ομιλία...», ό.π., σ. 18. 
57. Του ίδιου, «Κράτος και παιδεία», ό.π., σ. 76. 
58. Στο ίδιο, σ. 77. 

59. Στο ίδιο, σ. 76. 
60. Ο Δελμούζος θεωρεί ότι και για τους νεοέλληνες η επιδιωκόμενη κατάληξη της 

παιδευτικής διαδικασίας πρέπει να είναι η νεοκλασικίζουσα Bildung, αλλά, όπως ήταν ανα­
μενόμενο, την επενδύει με εθνικιστική σκοπιμότητα, παράλληλα όμως την προσεγγίζει μέσα 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Λλ. Δελμονζος 253 

στική παράδοση τ ω ν «διαχρονικά ισχυουσών ακλόνητων α ξ ι ώ ν » , 6 1 ό π ω ς και 

την π ρ α κ τ ι κ ή ε φ α ρ μ ο γ ή τ ω ν ηθικών ε π ι τ α γ ώ ν τους διαμέσου τ η ς εσωτερίκευ-

σης π ρ ο τ ύ π ω ν σκέψης και δράσης, ο π ν ε υ μ α τ ι κ ό ς πολιτ ισμός ( = κουλτούρα) 

ορίζεται ιδεαλιστικά σε μονοσήμαντη αναφορά με τους όρους τ η ς γερμανικής 

B i l d u n g , δηλαδή <υς α τ ο μ ι κ ή αυτενέργεια που αποσκοπεί στην π ρ α γ μ ά τ ω σ η 

τ η ς ψυχικής καλλιέργειας και την άρση τ ω ν εσωτερικών κ α τ α ν α γ κ α σ μ ώ ν : « Η 

ψυχική ό μ ω ς καλλιέργεια και η ελευθερία δεν έρχονται έτοιμα α π ' έ ξ ω , π α ρ ά 

είναι κ α ρ π ό ς που ωριμάζε ι μέσα μας ολοένα και περισσότερο με α δ ι ά κ ο π η α τ ο ­

μική προσπάθεια. Με προσπάθεια και δοκιμασία λυτρώνεται με τον καιρό το 

άτομο από το βάρος τ η ς ύλης και υψώνεται σκαλί το σκαλί προς τον ελεύθερο 

άνθρωπο. Σ τ ο ιδανικό αυτό μπορεί να πλησίαση άλλος λ ι γ ώ τ ε ρ ο και άλλος 

περισσότερο ανάλογα με τη δύναμη τ ο υ » . 6 2 

Η αξιολογική κατηγοριοποίηση και ιεράρχηση του Δελμούζου π α ρ α π έ μ ­

πει στο κ α τ α σ τ α τ ι κ ό δίπολο τ η ς γερμανικής εθνικιστικής ιδεολογίας, κ α θ ώ ς 

από το πρίσμα βιταλιστικών φιλοσοφικών σχημάτων. Στο βιβλίο του Το πρόβλημα της 

Φιλοσοφικής Σχολής, (1944), Μπάυρον, Αθήνα 1983, σ. 16 γράφει σχετικά: «Αν όμως για 

όλους η σημασία των ελλήνων κλασικών είναι μεγάλη, για μας τους νεοέλληνες είναι πολύ 

πιο σπουδαία και η μελέτη τους απολύτως απαραίτητη. Γιατί πρόκειται για δική μας πε­

ρασμένη ζωή, για την περασμένη ζωή ενός λαού που κρατεί ακόμα την ίδια χώρα όπου 

είχαν ζήσει και οι παλιοί προγονοί του, και που όσο κι αν άλλαξε στο μεταξύ η σύνθεση 

του, κράτησε μόλα ταύτα την εσωτερική του ενότητα». 

61. Ο Δελμούζος δίνει στην έννοια του ανθρωπισμού τις ακόλουθες δύο σημασίες: 

Ιον) «Έτσι σήμερα για τον καθολικό ανθρωπισμό ένας μονάχα δρόμος ανοίγεται: ελεύθερο 

το κάθε έθνος να καλλιεργή τη δική του φυσιογνωμία για τον ιδανικό της τύπο, και μέσα 

στο έθνος ελεύθερο το κάθε μέλος του να φροντίζη όσο γίνεται πιο εντατικά τη δική του 

μορφή» (Αλέξανδρος Π. Δελμούζος, Οι πρώτες προσπάθειες στο Μαράσλειο 1923-1926, 

Δημητράκος, Αθήνα 1929, σ. 35). 2ον) «Ηθική αυθυπαρξία» σημαίνει «[...] να ενεργή 

[καθένας] ελεύθερα χωρίς εξωτερική πίεση, σύμφωνα με τις απόλυτες ηθικές αξίες που 

ορίζουν το σκοπό της αγωγής, τον αληθινό ανθρωπισμό» {Στο ίδιο, σ. 36). Η εξάρτηση 

του Δελμούζου από τη σκέψη του Herder και γενικότερα από τη γερμανική σκέψη είναι 

στα παραπάνω αποσπάσματα προφανής. Από την άλλη πλευρά, περίπου είκοσι χρόνια αρ­

γότερα, στο βιβλίο του Παιδεία και Κόμμα, ό.π., σ. 11 ο Δελμούζος θεωρεί ως «βασικά 

στοιχεία ανθρωπισμού [...] αξίες που χωρίς αυτές είναι αδύνατο να σταθή μόρφωση ψυ­

χική». Στις αξίες αυτές περιλαμβάνει την «εθνική ελευθερία/ανεξαρτησία», την «προκο­

πή», τον «σεβασμό της ζωής», την «αξία του ανθρώπου ως ανθρώπου», τον «σεβασμό 

της ιδιαιτερότητας του άλλου», την «υπευθυνότητα» και την ((τιμιότητα» (Παιδεία και 

Κόμμα, ό.π., σ. 10-11). Παρά τον προφανή αστικοφιλελεύθερο χαρακτήρα του αξιακού αυ­

τού κανόνα, που θα προσυπέγραφε, ωστόσο, κάθε συντηρητικός, και τη συνέχεια μεταξύ 

των εννοιολικών σχημάτων του 1929 και του 1947 αντίστοιχα, είναι ευδιάκριτη, νομίζω, 

η σταδιακή σημασιολογική μετατόπιση σε μια κανονιστική θεώρηση του ζητήματος των 

αξιών. 

62. Αλέξανδρος Π. Δελμούζος, Οι πρώτες προσπάθειες στο Μαράσλειο 1923-1926, 

ό.π., σ. 34. 



254 Γιώργος Κόκκινος 

και στο ιδεολογικό σύστημα του συντηρητικού ρομαντισμού και του ρομαντι­

κού αντικαπιταλισμού, το οποίο χαρακτηρίζει κατά κύριο λόγο την κεντρο­

ευρωπαϊκή διανόηση στο τέλος του 19ου και στην αρχή του 20ού αιώνα. Οι 

πιο εμβληματικές περιπτώσεις εκφραστών του ιδεολογικού σχήματος «κουλ­

τούρα versus πολιτισμός» είναι αυτές των Ferdinand Tönnies, Julius Lang-

behn, Alfred Weber και Oswald Spengler. 6 3 Αναφέρομαι στην εγγενή διαφο­

ρά μεταξύ «πραγματικού / άυλου / εσωτερικού πολιτισμού» αφενός και «υλι­

κού / μηχανικού / τεχνικού / εξωτερικού πολιτισμού» αφετέρου, δηλαδή στη 

διάκριση μεταξύ κουλτούρας (Kultur) και πολιτισμού (Zivilisation). Η κουλ­

τούρα ταυτίζεται αφενός με τις «απόλυτες αξίες» και αφετέρου με την εθνική 

ιδιαιτερότητα. Εκφράζει την ιστορική αποστολή του έθνους και έχει πρωτογενή, 

αυτόχθονα, οργανικό, συνεκτικό και ολικό χαρακτήρα, ενώ ως πλαίσιο αναφο­

ράς της λειτουργεί η παράδοση. Αντίθετα, ο πολιτισμός δεν εγγράφεται σε ένα 

ιδιαίτερο εθνικό πλαίσιο. Είναι σύμφυτος με τον καπιταλισμό, την εκβιομηχά­

νιση, τον πολιτικό φιλελευθερισμό και τη γενικότερη διαδικασία της εκκοσμί-

κευσης και εξατομίκευσης της πολιτικής, κοινωνικής και διανοητικής ζωής, 

η οποία οδηγεί στη διάλυση των δεσμών συνοχής και αλληλεγγύης, που χα­

ρακτηρίζουν τις οργανικές κοινότητες. Σε αντίθεση δηλαδή με την κουλτούρα, 

ο πολιτισμός έχει επιφανειακό, εργαλειακό και οικουμενικό χαρακτήρα, με την 

έννοια ότι μπορεί να μεταφυτευτεί σε οποιοδήποτε πολιτικό, κοινωνικό και οι­

κονομικό μόρφωμα. «[...] Τον πραγματικό πολιτισμό», γράφει ο Δελμούζος 

το 1936, «δεν μπορούμε να τον μεταφέρουμε έτοιμο σαν εμπόρευμ,α ή σαν 

ηλεκτρικό τραμ απ' έξω, παρά πρέπει να τον δημιουργήσωμε οι ίδιοι με τις 

δικές μας δυνάμεις και απάνω στα δικά μας δεδομένα, στη δική μας ζωή και 

τη μελέτη της». 6 4 

Η φορμαλιστική αυτή θεώρηση του πολιτισμού, που βασίζεται στην απο-

συσχέτιση αξιών, σκοπών και μέσων, είναι χαρακτηριστική έκφραση δύο αλ­

ληλένδετων ιδεολογικών στάσεων που εντοπίζουμε στη σκέψη του Δελμούζου 

στη διάρκεια του Μεσοπολέμου, μιας με εξωγενή και μιας με ενδογενή χαρα­

κτήρα: αφενός, της ιστορικής απαισιοδοξίας που εξαπλώθηκε στην ευρωπαϊκή 

διανόηση κυρίως μετά την έναρξη του Πρώτου Παγκοσμίου Πολέμου, στο 

πλαίσιο της οποίας η θρυλούμενη παρακμή του δυτικού κόσμου συσχετίζεται 

με την προϊούσα «απομάγευση» της ιστορίας, της κοινωνίας και του πολιτι­

σμού, η οποία με τη σειρά της οδηγεί στην υπονόμευση της κουλτούρας και 

στην κυριαρχία του τεχνικού πολιτισμού και της επιστήμης, 6 5 και αφετέρου, 

63. Michael Löwy, ό.π., σ. 23, 35. 
64. Αλέξανδρος Δελμούζος, αΚράτος και παιδεία», ό.π., σ. 75. 
65. Αλέξανδρος Δελμούζος, Μαράσλειο και ζωή, Αθήνα 1925, σ. 8: ((Τον κλονισμό 

όμως πολλών καθιερωμένων αξιών [μετά τον Α' Παγκόσμιο Πόλεμο] τον είχε από χρό-



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 255 

ενός εσωστρεφούς συμπλεγματικού εθνικισμού που αντιμετωπίζει τον δυτικό 

πολιτισμό ως αναγκαίο κακό, έχοντας σαν θεμέλιο την ιδέα της εθνικής μονα­

δικότητας και επιχειρώντας να συγκεράσει την ιδιαιτερότητα της εθνικής κουλ­

τούρας με τα τεχνολογικά επιτεύγματα και τις θεσμικές πραγματώσεις του 

δυτικού πολιτικού και οικονομικού ορθολογισμού.66 Οι αλληλένδετες αυτές στά­

σεις έχουν ως κοινό παρονομαστή την αμ,φιθυμική αντιμετώπιση των θετικών 

επιστημών ως μηχανισμών επιβολής και κυριαρχίας του τεχνολογικού πολιτι­

σμού. Ως επιστημολογικό άλλοθι της αντιμετώπισης αυτής προβάλλεται και στη 

σκέψη του Δελμούζου η διάκριση «νομοθετικών» (= θετικών και φυσικών) και 

«ιδιογραφικοίν» (= πνευματικών, ανθρωπιστικών) επιστημών, εισηγητής της 

οποίας υπήρξε ο γερμανός νεοκαντιανός βιταλιστής φιλόσοφος Wilhelm Dil­

they (1833-1911) με το έργο του Über das Studium der Geschichte der Wis­

senschaften vom Menschen, der Geselschaft und dem Staat (1875).67 Είναι 

νια πριν προετοιμάσει η απόλυτη μονοκρατορία της επιστήμης, ενώ η προσπάθεια της για 

να δημιουργήσει νέες αξίες και να τις στερεο'ίση, ναυαγούσε σχεδόν στην αδυναμία της 

ίδιας της επιστήμης και στην ανάγκη της απολυτρώσεως από τη μονοκρατορία της, που 

ολοένα γινόταν αισθητότερη σε μεγαλύτερους κύκλους. Έτσι παντού τα τελευταία χρόνια 

δημιουργήθηκε χάος τέτοιο, που θαρρείς πως τρικλίζει αβέβαιη όλη η ανθρωπότητα». Ο 

Δελμούζος μάλιστα μεθερμηνεύοντας κοινωνιολογικούς κοινούς τόπους του Μεσοπολέμου 

διατυπώνει την άποψη ότι το μεταπολεμικό χάος και η ανομία που χαρακτηρίζει μετά το 

1914 τον δυτικό κόσμο εμφανίζονται με ιδιαίτερη ένταση στην Ελλάδα λόγω της έλλειψης 

((ζωντανής παραδόσεως», των αλλεπάλληλων πολεμικών αναμετρήσεων, της εσωτερικής πο­

λιτικής αστάθειας και των «εθνικών καταστροφών», «της μανίας του νεωτερισμού και της 

μιμήσεως», του «ατομικιστικού ενστίκτου του αποσυνθετικού του συνόλου» και, τέλος, της 

«ανεπιστημονικής και αφιλοσόφητης επιχειρηματολογίας» της κρατούσας εκδοχής επιστη­

μονικού λόγου [ό.π., σ. 9). 

66. Η διάκριση κουλτούρας-πολιτισμού ή εσωτερικού-εξωτερικού πολιτισμού είναι 

κοινός τόπος στην ελληνική κοινωνιολογίζουσα διανόηση του Μεσοπολέμου, η οποία είναι 

προσδεδεμένη στο άρμα του γερμανικού φιλοσοφικού, κοινωνιολογικού και ιστορικού στο­

χασμού. Ενδεικτικό παράδειγμα αποτελεί ο Παναγιώτης Κανελλόπουλος, ο οποίος, αγνοών­

τας μια ολόκληρη παράδοση που δομείται στα τέλη του 18ου αιώνα στον γερμανόφωνο 

χώρο, ανάγει τη θεωρητική επεξεργασία της προαναφερθείσας διάκρισης αποκλειστικά στον 

Alfred Weber. Βλ. σχετικά Αλέξανδρος-Ανδρέας Κύρτσης, ό.π., σ. 211-214. 

67. Αλέξανδρος Π. Δελμούζος, Το πρόβλημα της Φιλοσοφικής Σχολής, (1944), 

Μπάυρον, Αθήνα 1983 (2η έκδοση), σ. 11: «[...] οι πνευματικές επιστήμες έχουν να κά­

μουν με δημιουργήματα του πνεύματος και όχι με φυσικά φαινόμενα και αντικείμενα. Και 

ο επιστήμονας που καταγίνεται μ' αυτά δουλεύει με όλο του το είναι και όχι μόνο με το λο­

γικό, ζη με όλη την ψυχική του εμπειρία το αντικείμενο της έρευνας του, της μελέτης του. 

Έπειτα τα φυσικά φαινόμενα είναι αξιολογικά ουδέτερα, ενώ τα δημιουργήματα του πνεύ­

ματος πηγάζουν από τη ζωή κι έχουν τα ίδια δική τους, εσωτερική αξία. Έτσι ο μελετητής 

τους μελετά και βαθαίνει την ίδια τη ζωή και τις πνευματικές της αξίες, και στην έρευνα 

του δεν είναι μόνο αντικειμενικός ερευνητής, αλλά συχνά γίνεται και οδηγός, δίνει κατευ­

θύνσεις». 



25(i Γιώργος Κόκκινος 

γνωστό ότι η διάκριση αυτή λειτούργησε ως κοινός επιστημολογικός τόπος για 

την ευρωπαϊκή διανόηση που αμφισβήτησε τον κυρίαρχο συρμό του επιστημο­

νικού θετικισμού στο τέλος του 19ου και στην αρχή του 20ού αιώνα. 

Ό μ ω ς με ποιόν τρόπο εξηγεί ο Δελμούζος την εσωτερική αναδιάταξη των 

οργανικών πολιτισμικών συστημάτων, τη δημιουργία νέων πολιτισμικών μορ­

φών και πρακτικών, ή και την ενδεχόμενη ιστορική τους αδράνεια και αδυναμία 

ανανέωσης, με δεδομένη, κατά τη γνώμη του, την αναλλοίωτη πολιτισμική ιδιο­

συστασία του έθνους, αλλά και την καθολική δυναμική της ιστορικής εξέλιξης; 

Μπορούμε να κωδικοποιήσουμε την απάντηση του Δελμούζου εάν χρησι­

μοποιήσουμε τα αναλυτικά εργαλεία που μας προσφέρουν θεωρητικοί, κοινω­

νιολόγοι και ιστορικοί του πολιτισμικού φαινομένου, όπως ο R a y m o n d Wil­

liams και ο Gustav E. Grunebaum. Αναφέρομαι συγκεκριμένα στα αρχαϊκά, 

καταλοιπικά και εναλλακτικά / αντιθετικά στοιχεία, τα οποία, σύμφωνα με τον 

Williams, συγκροτούν το πεδίο κάθε πολιτισμικού συστήματος και η αλληλο-

διαπλοκή των οποίων εξηγεί τις μεταβολές του, αλλά και στη διάκριση μεταξύ 

ορθογενετικού και ετερογενετικού μοντέλου πολιτισμικής αλλαγής, που εισή­

γαγε στις πολιτισμικές σπουδές ο Grunebaum, θέλοντας να αντιδιαστείλει τη 

διαδικασία του ενδογενούς πολιτισμικού μετασχηματισμού από αυτή του εξω­

γενούς.6 8 

Για τον Δελμούζο η κρίσιμη έννοια είναι αυτή της πολιτισμικής συνέχειας 

και της οργανικής εξέλιξης. Υπό το πρίσμα αυτό ο Δελμούζος προσεγγίζει το 

πολιτισμικό φαινόμενο ως ένα δυναμικό σύστημα αρχών, αξιών, στάσεων, πρα­

κτικών και κανόνων που αντικατοπτρίζει την ιστορική διαδρομή του έθνους 

και εκφράζει την ιστορική του συνείδηση, χωρίς, ωστόσο, να απεμπολεί ή να 

μεταλλάσσει τα δομικά του γνωρίσματα. Η δυναμική ανταπόκριση του στο 

διαρκώς μεταβαλλόμενο περιβάλλον βασίζεται κατά κύριο λόγο στη δυνατότη­

τα εσωτερικής του αναδιάταξης και αναπροσαρμογής και σε μικρότερο βαθμό 

στη δυνατότητα αφομοίωσης συμβατών δάνειων στοιχείων, με τα οποία τείνει 

να αποκαταστήσει την ισορροπία του καλύπτοντας τις νέες ανάγκες της εθνι­

κής συλλογικότητας: «Η ζωή όμως», γράφει ο Δελμούζος, α δε μένει στάσι­

μη, μα εξελίσσεται αδιάκοπα. Άλλοτε υψώνεται και άλλοτε πέφτει, μα πάντα 

έχει συνέχεια, συνεχίζοντας ξαναδημιουργεί στοιχεία περασμένα και αφήνει ό,τι 

της γίνεται βαρύ και άχρηστο, προσαρμόζεται σε νέες ανάγκες και όρους που 

γεννιούνται, αφομοιώνει ό,τι ξένο της χρειάζεται, μια αδιάκοπη κίνηση και 

δημιουργία».6 9 Με άλλα λόγια, η αναπροσαρμογή των οργανικών πολιτισμικών 

68. Raymond Williams, Culture, Fontana Press, Γλασκώβη 1981, σ. 203-205 
και Gustav Ε. von Grunebaum, Modem Islam. The Search for Cultural Identity, Vin­
tage Books, Νέα ΐόρκη 1954. 

69. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Πέμπτη ομιλία...», ό.π., σ. 108. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμονζος 257 

συστημάτων γίνεται δυνατή χάρη στην αμφίδρομη επικοινωνία πολιτισμικού 

συστήματος και ιστορικού πλαισίου αναφοράς, η οποία παίρνει τη μορφή σύγ­

κρουσης ή δημιουργικής συνύπαρξης πολιτισμικών στοιχείων που ανήκουν στο 

παρελθόν και είναι ανενεργά μη μπορώντας να εκφράσουν το παρόν και να συ­

νοδοιπορήσουν με την πραγματικότητα (αρχαϊκά), άλλων που, αν και είναι δη­

μιουργήματα του παρελθόντος, ωστόσο εξακολουθούν να τροφοδοτούν με ενέρ­

γεια και να εκφράζουν την εθνική κοινότητα (κατάλοιπα), και, τέλος, άλλων 

που είναι παράγωγα των ιστορικών αλλαγών και των νέων αναγκών και συ-

στοιχούν βεβαίως με τα δομικά γνωρίσματα του πολιτισμικού συστήματος χω­

ρίς να θέτουν σε κίνδυνο την ισορροπία του (εναλλακτικά). 

Αυτό που έχει ιδιαίτερη σημασία στην πολιτισμική προβληματική του 

Δελμούζου είναι η ανυπαρξία αναφοράς σε πολιτισμικά στοιχεία που δεν είναι 

μεταξύ τους εναλλακτικά, αλλά έρχονται σε σύγκρουση με τις δομικές αρχές 

του αυτόχθονος πολιτισμικού συστήματος, αυτά δηλαδή που ο Williams ονο­

μάζει αντιθετικά και οδηγούν δυνητικά σε νέες μορφές πολιτισμικής δημιουρ­

γίας και επικοινωνίας και σε ριζική ανασύνταξη των πολιτισμικών αναφορών 

του έθνους. Η απουσία αυτών των στοιχείων είναι χαρακτηριστική ένδειξη 

του εγκλεισμού του Δελμούζου σε μια εσωστρεφή πολιτισμική ταυτότητα που 

θέλει να εξορίσει το δαίμονα της ιστορίας ή που αντιλαμβάνεται την ιστορική 

εξέλιξη αποκλειστικά και μόνο σαν αέναη αναδημιουργία του ίδιου, προτάσ­

σοντας την έννοια της αδιάσπαστης συνέχειας σε βάρος της έννοιας της ιστο­

ρικής τομής. Ωστόσο, στο περίκλειστο αυτό και σχεδόν αυτοαναφορικό πο­

λιτισμικό σύστημα, ο Δελμούζος συνειδητοποιεί ότι η καθήλωση του έθνους 

στα αρχαϊκά πολιτισμικά στοιχεία της λόγιας παράδοσης, που εκ των πρα­

γμάτων έχουν κανονιστική λειτουργία υποστασιοποιώντας και ουδετεροποιών­

τας κοινωνικοπολιτικές και διανοητικές ιεραρχίες, μπορεί σε ορισμένες περι­

πτώσεις να οδηγήσει —σε συνδυασμό με «λόγους εξωτερικούς»— στο μαρα­

σμό της εθνικής κουλτούρας και κατά συνέπεια στη συρρίκνωση της εθνικής 

ταυτότητας. 7 0 Ως νεκρό, αρχαϊκό, πολιτισμικό στοιχείο με έντονο κανονιστικό 

και οπισθοδρομικό χαρακτήρα, που προερχόμενο από μια επιβεβλημένη λόγια 

παράδοση ακυρώνει την οργανική εξέλιξη της εθνικής κουλτούρας, αντιμετω-

70. Του ίδιου, «Πέμπτη ομιλία...», ό.π., σ. 108 και ιδιαίτερα σ. 109-110: «Αλλά 
στην εξέλιξη ενός πολιτισμού τυχαίνει κάποτε για λόγους ιστορικούς και κοινωνικούς, να 
κρατιούνται και στοιχεία περασμένα που έζησαν άλλοτε μια ζωή ομαδική, μα τώρα πια 
είναι νεκρά για το σύνολο ή ζουν με αλλιώτικη, καινούργια μορφή. Είναι στοιχεία από πα­
λιές εποχές που τα κρατεί με τη λάμψη του περασμένου πολιτισμού η στενή παράδοση μιας 
ελάχιστης πάντα μειοψηφίας, παράδοση συχνά βιβλιακή. Έτσι στους Ινδούς τα σανσκριτικά 
και στους Άραβες τ' αρχαία αραβικά. Τέτοια στοιχεία είναι ολότελα στείρα, δεν μπορούν 
πια να ξαναζήσουν ένα λαό. Και κάθε παρόμοια προσπάθεια είναι ουτοπιστική και πρό­
σκαιρη, όσο και αν έχη τη δύναμη να επιβληθή εξωτερικά [...]». 

17 



258 Γιώργος Κόκκινος 

πίζει ο Δελμούζος τον «καθαρευουσιάνικο ψευτοκλασικισμό», ο οποίος, όπως 

υποστηρίζει, δεν πρέπει να ερμηνευτεί παρά ως «η ψεύτικη εξωτερική σχέση 

που είχαν είδωλα ανθρώπων με παγωμ,ένα πτώματα μεγάλων». Από το 1918 ο 

Δελμούζος μεμφόταν τη μακροχρόνια προσήλωση ενός ικανού τμήματος της 

ελληνικής διανόησης, αλλά και του ίδιου του κράτους, στον «λόγιο πολιτισμικό 

αρχαϊσμό)) ως αποκοπή από τις ενδιάθετες δημιουργικές δυνάμεις του έθνους, 

παρά τη φαντασιακή εθνική υπεραναπλήρωση που δημιουργούσε η εμμονή στον 

γλωσσικό κανόνα της καθαρεύουσας.71 Για τον Δελμούζο η ελληνική «γλωσ­

σική ουτοπία», που εμφανίστηκε τον 18ο αιώνα και κυριάρχησε μετά την ίδρυ­

ση του ελληνικού κράτους συνεπικουρούμενη από επείσακτα δυτικά πολιτισμι­

κά πρότυπα (βαυαροκρατία), τα οποία επικάθησαν και δεν αφομοιώθηκαν ποτέ 

από το γηγενές, λαϊκό και αυθεντικό πολιτισμ,ικό σύστημα, δεν οδήγησε παρά 

σε μια τυπολατρική και εργαλειακή προσήλωση στον αρχαιοελληνικό πολιτι­

σμό, η οποία βασιζόταν στη διπολική ιδεοληψία αφενός της εξιδανίκευσης απο­

κλειστικά και μόνο του αρχαιοελληνικού και όχι και του βυζαντινού παρελ­

θόντος και αφετέρου της απαξίωσης του παρόντος.7 2 

Στο πλαίσιο της ερμηνευτικής αυτής προοπτικής, ενδεικτικής, άλλωστε, 

των πεποιθήσεων όχι μόνο των εθνικιστών δημοτικιστών, ο Δελμούζος προ­

σεγγίζει τον δημοτικισμό σαν μια «υγιή» μορφή επιστροφής στις πολιτισμικές 

ρίζες, σαν μια προσπάθεια «να ξαναγυρίση το έθνος στην ψυχή του, στη δική 

του ζωή, και να στηριχτή σ' αυτή». 7 3 Πρόκειται για μια ορθογενετικού τύπου 

και οργανικού χαρακτήρα, θα λέγαμε, αναδιάταξη της εθνικής κουλτούρας,74 

η οποία βασίζεται στην υποστασιοποίηση της δημοτικής γλώσσας και στην 

ανάδειξη της σε πρωταρχικό γνώρισμα της εθνικής ταυτότητας. 7 5 Με την ανα-

71. Αλέξανδρος Δελμούζος, Προς την εκπαιδευτική αναγέννηση, Αθήνα 1918, σ. 2: 
«Θυμηθήτε τον ελληνικό πολιτισμό σε τί ύψος είχε φτάσει άλλοτε, συγκρίνετε τον με το 
νεότερο πολιτισμό μας, σκύψετε στην ψυχή της φυλής μας και θα νιώσετε μέσα της τόση 
ζωτικότητα και τόσες δημιουργικές δυνάμεις. Και όμως τί χάσμα χωρίζει τους δύο ελλη­
νικούς κόσμους! Οι δυνάμεις αυτές αιώνες τώρα περιμένουν το χέρι που θα τις καλλιεργή-
ση και θα τις διευθύνη, για ν' ανθίσουν ένα νέο και πλούσιο άνθισμα». 

72. Αλέξανδρος Δελμούζος, ό.π., σ. 6 και «Πρώτη ομιλία...», ό.π., σ. 22. 
73. Του ίδιου, Οι ξένοι κι εμείς, ό.π., σ. 3. 
74. Του ίδιου, «Πρώτη ομιλία...», ό.π., σ. 23-24 και Οι ξένοι κι εμείς, ό.π., σ. 25. 
75. Του ίδιου, Προς την εκπαιδευτική αναγέννηση, ό.π., σ. 6, όπου η επικοινωνιακή 

διάσταση της γλώσσας υποσκελίζεται από μια θετικιστική και βιολογίζουσα επιχειρημα­
τολογία, χαρακτηριστική ως ένα βαθμό της εποχής και των γερμανικών αναφορών του 
Δελμούζου, η οποία όμως υποστυλώνει τη ρομαντική προσέγγιση της γλώσσας ως αυθεν­
τικής έκφρασης της συλλογικής ψυχής και κοσμοαντίληψης: «Η γλώσσα όμως [...] δεν 
είναι απλή παράταξη από λέξεις και τύπους, αλλά ζωντανός οργανισμός που καθρεφτίζει 
τον οργανισμό του νεοελληνικού εγκεφάλου, την παρατηρητικότητα, την πλαστική του δύ­
ναμη, την έκταση και το βάθος του πνευματικού και ψυχικού μας κόσμου. Δεν είναι αυ-



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 259 

διάταξη αυτή το έθνος, ανατρέχοντας στον πυρήνα της πολιτισμικής του ιδιαι­

τερότητας, στην ίδια του τη «φύση», δηλαδή στην αυθεντικότητα και την πρω­

ταρχικότατα της λαϊκής κουλτούρας, που αντίκειται στον επιβεβλημένο καθα­

ρευουσιάνικο πολιτισμό,7 6 θα μπορέσει σταδιακά να γεφυρώσει το χάσμα που 

το χωρίζει όχι μόνο από τον γενάρχη αρχαιοελληνικό πολιτισμό, αλλά και από 

τον νεοτερικό πολιτισμό της Δύσης: « Έ τ σ ι αν θέλωμε να ξαναγυρίσωμε στη 

φύση, αναγκαστικά θα πάμε στο σημείο απ' όπου παραστρατήσαμε, δηλαδή θα 

γίνωμε πάλι παιδιά. Και μάλιστα παιδιά στα πρώτα βήματα τους. Έ τ σ ι μο­

νάχα θα πατήσω με στερεά στη γη. Κι αυτή είναι η τραγωδία του πολιτισμού 

μας. Μικρά παιδιά σ' εποχή που ο βαθύς, ο πλούσιος και ο πολύπλοκος πολι­

τισμός γύρω μας θέλει αντρίκια ψυχή και μυαλό δουλεμένο [...]. Το δίλημμα 

είναι τραγικό: θα φορούμε ξυλοπόδαρα και θα παίζωμε το μεγάλο χωρίς να 

ζούμε αληθινά και πάντα με τον κίνδυνο να τσακιστούμε από το ψεύτικο ύψος 

μας, ή θα ξαναγίνωμε παιδιά, αλλά φυσικά και ζωντανά. Είναι ο μόνος δρόμος».7 7 

Στην παραπάνω επιχειρηματολογία εντοπίζουμε μια ακραία μορφή πολι­

τισμικής αναδίπλωσης που αρκείται στην «εντατική καλλιέργεια» του συλλο­

γικού εαυτού, παρά το γεγονός ότι παραπέμπει ρητά στον δυτικό κανόνα και 

εμφορείται από αυτάρεσκο ευρωκεντρισμό.78 Μάλιστα η πολιτισμική αυτή ανα­

δίπλωση αυτοαναγορεύεται σε «μοναδική λύση», με γνώμονα την πεποίθηση 

ότι ο δημοτικισμός είναι η μόνη δύναμη που μπορεί να κάνει πραγματικότητα 

την εθνική αναγέννηση. Σε τελευταία ανάλυση, ο Δελμούζος ως θιασώτης της 

ιδέας της πολιτισμικής περιχαράκωσης προτιμά την πολιτισμική υστέρηση από 

τη Δύση και την απεμπλοκή από το κανονιστικό πρότυπο του αρχαιοελληνικού 

πολιτισμού χάριν της επίτευξης της συλλογικής αυτογνωσίας, της διαφύλαξης 

της κοινωνικής συνοχής και της αδρανοποίησης του κυρίαρχου πολιτισμικού 

κανόνα του «καθαρευουσιάνικου ψευτοκλασικισμού».79 Στα επιχειρήματα που 

θαίρετο ατομικό κατασκεύασμα, αλλά ψυχικό και πνευματικό δημιούργημα της ζωής, μιας 
ζωής συνολικής αιώνων, που αντιστέκεται σε κάθε ατομική ή κρατική προσπάθεια, αντίθετη 
με τη δική της φύση και την εξέλιξη της». Βλ. επίσης Οι ξένοι κι εμείς, ό.π., σ. 19. Δεν 
πρέπει να λησμονούμε ότι ο Δελμούζος υπήρξε ομολογημένα μελετητής του έργου του Wundt. 

76. Είναι χαρακτηριστική στην προκειμένη περίπτωση η διάζευξη φύσης (και εθνικής 
κουλτούρας) - πολιτισμού, η οποία ανατρέχει κατευθείαν στα διανοητικά εργαλεία του γερ­
μανικού εθνικισμού. 

77. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Πέμπτη ομιλία...», ό.π., σ. 120. 
78. Του ίδιου, «Τρίτη ομιλία...», ό.π., σ. 56-57: «Όσοι γυρεύουν ανάλογη με τη 

δική μας διγλωσσία θα τη βρούνε μονάχα σε λιγοστά ανατολίτικα έθνη, καθώς στην Τουρ­
κία και την Αραβία, και όχι στη Δύση. Αυτή από αιώνες τώρα έχει πια περάσει το μεσαίω­
να της». 

79. Του ίδιου, Οι ξένοι κι εμείς, ό.π., σ. 21. Ο Δελμούζος πιστεύει ότι από τους 
Νεοέλληνες λείπει «το σπουδαιότερο στήριγμα, η μελέτη του δικού τους πολιτισμού, η 
αυτογνωσία [...] δηλαδή εκείνο που θα μπορούσε να μετουσίωση σε αξίες ζωντανές έναν 



260 Γιώργος Κόκκινος 

διατυπώνει ο Δελμούζος είναι εμφανής η σύμπλευση του ρομαντικού λαϊκιστι­

κού εθνικισμού με τον πολιτικό πραγματισμό, αλλά και η λειτουργία της «επι­

νοημένης παράδοσης» του δημοτικισμού λιγότερο ως ερμηνευτικού πλαισίου 

και περισσότερο ως κανονιστικού, νομιμοποιητικού και ταυτοποιητικού μηχα­

νισμού.80 

Σε δύο μόνο περιπτώσεις ο Δελμούζος αναγνωρίζει τη δυνατότητα οργα­

νικής αφομοίωσης στοιχείων που προέρχονται από άλλο πολιτισμικό σύστημα 

(= ετερογενετική πολιτισμική μεταβολή): όταν τα δάνεια στοιχεία είναι δευ­

τερεύουσας, τεχνικής σημασίας και άρα συμβατά με τις δομικές αρχές της εθνι­

κής κουλτούρας ή όταν, όπως συμβαίνει στην περίπτωση της γερμανικής κλα-

σικιστικής παιδείας, που αποβλέπει στη διάπλαση του ήθους με άξονα την 

πραγμάτωση της εσωτερικής ελευθερίας, προέρχονται μεν από άλλο πολιτι­

σμό, αλλά αναγνωρίζονται, συγχρόνως, ως απόλυτες, αυτόνομες και διαχρονικά 

ισχύουσες αξίες.81 

ΣΤ. Η ιδεολογική σκλήρυνση 

Οι γερμανοί ρομαντικοί εθνικιστές διανοούμενοι προσέγγισαν την γερμανική 

εθνική ιδιαιτερότητα αφενός ως αντίπαλο πόλο του διαφωτιστικού κοσμοπο­

λιτισμού, που αποτελούσε κυρίαρχο συρμό στην τάξη της γερμανικής αριστο­

κρατίας, και αφετέρου ως δύναμη ανάσχεσης του γαλλικού επεκτατισμού και 

του πολιτικού ορθολογισμού της Γαλλικής Επανάστασης. Αξίωσαν τη σύζευξη 

πολιτισμικού κεφαλαίου και κοινωνικής θέσης προκειμένου να επιβάλουν στους 

κόλπους της ομογενοποιημένης εθνικής κοινότητας τον ρόλο τους ως μοναδι­

κών αυθεντικών στοχαστών της ιστορίας και του πολιτισμού του γερμανικού 

έθνους. 

Κινούμενη σε παράλληλη τροχιά, έναν αιώνα αργότερα, αλλά χωρίς την 

απειλή ενός εξωτερικού εχθρού, η συντηρητική πτέρυγα του εκπαιδευτικού 

πολιτισμό, που έχει με το δικό μας τόσα στοιχεία συγγενικά ή κοινά και σε μορφή και 

σε περιεχόμενο». 

80. Ο John Β. Thompson, Νεωτερικότητα και μέσα επικοινωνίας, μετάφραση Γιώ­

τα Καραμπίνη - Νένα Σώκου, Παπαζήσης, Αθήνα 1998, σ. 305-310 διακρίνει στην παρά­

δοση τέσσερις σαφείς λειτουργίες, την ερμηνευτική, την κανονιστική, τη νομιμοποιητική 

και την ταυτοποιητική. Ο ίδιος θεωρεί ότι στις σύγχρονες κοινωνίες η νομιμοποιητική και 

η κανονιστική λειτουργία υποχωρούν μπροστά στην ενεργοποίηση και κυριαρχία της ερ­

μηνευτικής και της ταυτοποιητικής. 

81. Αλέξανδρος Δελμούζος, Οι ξένοι κι εμείς, ό.π., σ. 16: (([Οι Γερμανοί στο Gy­

mnasium] μαθαίνουν πραγματικά τη λατινική γλώσσα, καθώς και τη γλώσσα των δικών 

μας προγόνων και τον πλούσιο και βαθύ πολιτισμό τους. Τον μαθαίνουν, γιατί τον κατέ­

χουν οι δάσκαλοι τους, γιατί ζουν τις αξίες που έχει δημιουργήσει, γιατί οι ίδιοι ζουν μέσα 

στον εθνικό τους πολιτισμό, έναν πολιτισμό που οι κλασικοί τού έγιναν πηγή ζωής». 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 261 

δημοτικισμού αντιπαρατέθηκε στην αρχαιόπληκτη διανόηση και έμμεσα σε ορι­

σμένες από τις βασικές πτυχές του νεοτερικού πολιτισμού, με τα διανοητικά 

και ιδεολογικά όπλα που της παρείχε κατά κύριο λόγο ο γερμανικός εθνικι­

σμός. Με τον τρόπο αυτό, οι διανοούμενοι που την συγκροτούσαν επιχείρησαν 

να αναδείξουν σε κυρίαρχη και κανονιστική τη δική τους ερμηνευτική εκδοχή 

για την ελληνική πολιτισμική συνέχεια, κατοχυρώνοντας, ταυτόχρονα, την κοι­

νωνική τους θέση και τον θεσμικό τους ρόλο. 

Μετά τη διάσπαση του Εκπαιδευτικού Ομίλου το 1927 η εθνικιστική και 

γενικότερα η συντηρητική συνιστώσα του κινήματος του εκπαιδευτικού δημο­

τικισμού (ηγετική φυσιογνωμία της οποίας ήταν ο Δελμούζος) δρώντας ως 

συλλογικός οργανικός διανοούμενος, επικαλέστηκε το επιχείρημα της εθνικής 

συνέχειας και το ιδεο')δες της εθνοπολιτισμικής συνοχής θέλοντας να συμβάλει 

στη θωράκιση του «κοινωνικού καθεστώτος» και στην εδραίωση της κυρίαρ­

χης ιδεολογίας του μετριοπαθούς φιλελευθερισμού. Επιχείρησε να ανασκευάσει 

την επιχειρηματολογία και να εκθέσει τις προθέσεις τόσο των δυνητικών ανα­

τροπέων του s tatus quo, των σοσιαλιστών και των κομμουνιστών, όσο και 

των πραγματικών εχθρών του κοινοβουλευτισμού, των φασιζόντων πολιτικών 

και διανοουμένων, οι οποίοι το 1936 αναλάμβαναν την εξουσία.8 2 

Για τον Δελμούζο, η αχίλλειος πτέρνα και το σημείο εκτροπής του φασι­

σμού από το πλαίσιο της νομιμότητας είναι η πλήρης αφομοίωση του πολίτη 

από το ολοκληρωτικό κράτος και όχι η ιδέα της οργανικής ένταξης του ατό­

μου στην εθνική συλλογικότητα και η συνεπαγόμενη υποταγή της ατομικής 

βούλησης στη συλλογική, που, όπως είναι γνωστό, αποτελεί ένα από τα βα­

σικότερα αξιώματα του γερμανικού πολιτισμικο-βιολογικού εθνικισμού. Σε ρι­

ζική αντίθεση με τους θεωρητικούς και τους συνοδοιπόρους του φασισμού, ο 

Δελμούζος αρνείται να ταυτίσει την εθνική κοινότητα με το ολοκληρωτικό 

κράτος και να δεχθεί με τον τρόπο αυτό την κατάργηση των ατομικών ελευ­

θεριών, την κατάλυση του κράτους δικαίου και την φαλκίδευση της δημόσιας 

82. Αλέξανδρος Δελμούζος, «Κράτος και παιδεία», ό.π., σ. 82-83. Στο απόσπασμα 
αυτό ο Δελμούζος ασκεί κριτική σε εκείνους τους διανοουμένους (συγκεκριμένα στον αδελ­
φό του Κωνσταντίνου Καραβίδα Ιωάννη), οι οποίοι, «χωρίς να το θέλουν», ανοίγουν «πόρ­
τες και παράθυρα στο φασισμό». Ο Δελμούζος απορρίπτει τον ρομαντικό και αυταρχικό 
ολισμό που καταλήγει στον φασισμό με το ακόλουθο επιχείρημα: «Γιατί δεν είναι δύσκολο 
αυτού να καταντήση η πρόταση [...] "να αφομοιώνεται το άτομον εις μέγιστον βαθμόν 
υπό της Πολιτείας" [...] Και σύμφωνα με το νόημα που κλείνει μέσα της η λέξη "αφο­
μοίωση", νόημα που αντιμάχεται την έννοια "ενός ελεύθερον δημοκρατικού πολιτισμού", 
δεν θα είναι δύσκολο "οι έφοροι της νεότητος" [...] να καταντήσουν ένα είδος παιδονόμοι 
του παλιού καιρού, άνθρωποι ανίκανοι "να αισθάνωνται, να συμπαθούν και να κατευθύνουν 
τας ορμάς της νεότητος"». Ο Ιωάννης Καραβίδας είναι ο συγγραφέας των βιβλίων: Κοινό-
της - αυτοδιοίκησις, Αθήνα 1938, Έθνος και παιδεία, Αθήνα 1939, και Παράλληλος και 
οργανικός εποικισμός, Αθήνα 1939. 



262 Γιώργος Κόκκινος 

σφαίρας «χάριν των συμφερόντων του έθνους». Ο εκφασισμός του ελληνικού 

κράτους, που επιχειρήθηκε με την επιβολή της Δικτατορίας της 4ης Αυγού­

στου, οδήγησε τον Δελμούζο σε αναγκαστική παραίτηση από την καθηγητική 

του έδρα στη Φιλοσοφική Σχολή ίου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης στις 25 

Σεπτεμβρίου 1937, η οποία οριστικοποιήθηκε το 1946.83 Βεβαίως, είχε προϋ­

πάρξει η απόλυση του Δελμούζου στις 13 Απριλίου 1935 σε εφαρμογή της 

συντακτικής πράξης της 1ης Απριλίου του ίδιου έτους, η οποία υλοποιούσε 

την πολιτική βούληση εκκαθάρισης του κρατικού μηχανισμού και των οργα­

νισμών δημοσίου δικαίου από τα βενιζελικά στοιχεία μετά το αποτυχημένο 

στρατιωτικό κίνημα της 1ης Μαρτίου 1935.84 Το κίνημα, που τέθηκε εξαρ­

χής υπό την πολιτική καθοδήγηση του Ελευθερίου Βενιζέλου, είχε θέσει ως 

πρωταρχικό του στόχο την —έστω και με προσωρινή δικτατορική κατάληψη 

της εξουσίας— προάσπιση του δημοκρατικού πολιτεύματος από την σχεδιαζό­

μενη, σύμφωνα με τις εκτιμήσεις ενός μόνο τμήματος της βενιζελογενούς πα­

ράταξης, πολιτική και πολιτειακή εκτροπή για την επαναφορά της βασιλείας, 

83. Η ρήξη του Δελμούζου με τη συντηρητική πολιτική ηγεσία του Υπουργείου 

Παιδείας, με πλαίσιο αναφοράς το γλωσσικό ζήτημα, χρονολογείται από το 1933, όταν 

επικρίνει τη νομοθετική ρύθμιση του υπουργού Τουρκοβασίλη, η οποία αποσκοπούσε στον 

περιορισμό της διδασκαλίας της δημοτικής γλώσσας και στην ανατροπή της μεταρρύθμι­

σης του 1929. Στις 13 Απριλίου 1935, στο πλαίσιο των εκκαθαρίσεων του κρατικού μη­

χανισμού από τα βενιζελικά στοιχεία, ο Δελμούζος απομακρύνεται από την θέση του στο 

Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης. Το χαρακτηριστικότερο, ωστόσο, γεγονός που δείχνει την 

αποφασιστικότητα και τη μαχητικότητα του Δελμούζου, όπως και τη σκλήρυνση της επι­

κριτικής του στάσης προς το διάδοχο δικτατορικό καθεστώς της 4ης Αυγούστου, είναι η 

διαμαρτυρία που υπέβαλε στον υπουργό παιδείας Κωνσταντίνο Γεωργακόπουλο, με αφορμή 

την εγκύκλιο που απέστειλε ο τελευταίος στα σχολεία στις 17 Οκτωβρίου 1936 ενόψει της 

έναρξης του νέου σχολικού έτους. Στην εγκύκλιο αυτή ο Γεωργακόπουλος δαιμονοποιούσε 

τον εκπαιδευτικό δημοτικισμό και την εκπαιδευτική μεταρρύθμιση του 1929 χαρακτηρί­

ζοντας τους πρωτεργάτες τους «έκφυλα πνεύματα», τα οποία με την «ψυχικήν αυτών πό-

ρωσιν» «προσεπάθησαν να υπονομεύσουν την θρησκείαν, την πατρίδα και την οικογένειαν». 

Βλ. σχετικά Ευάγγελος Παπανούτσος, ό.π., σ. 116-117. Αν και ο Δελμούζος αποκαταστά­

θηκε τελικά στην καθηγητική του έδρα στο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης ως θύμα της με-

ταξικής δικτατορίας (11 Μαΐου 1945), οι ιδεολογικοπολιτικές συγκρούσεις της εποχής στά­

θηκαν η αιτία για την οριστική του παραίτηση (27 Φεβρουαρίου 1946). 

84. Η κυβέρνηση Παναγή Τσαλδάρη προέβη στην έκδοση των παρακάτω πέντε συν­

τακτικών πράξεων: α) «Περί καταργήσεως της Γερουσίας, διαλύσεως της Βουλής, συγ­

κλήσεως Εθνοσυνελεύσεως και μεταρρυθμίσεως του Συντάγματος», β) «Περί αναστολής 

της ισοβιότητος των δικαστών και της μονιμότητος των εισαγγελέων και αντεισαγγελέων...», 

γ) «Περί αναστολής της μονιμότητος των δημοσίων υπαλλήλων», δ) «Περί εκκαθαρίσεως 

των οργανισμών γενικώς Δημοσίου Δικαίου» και ε) ((Περί εκλογής πληρεξουσίων μελών 

Εθνικής Συνελεύσεως». Βλ. Εφημερίς της Κυβερνήσεως, Α' 1 1 3 / 1 Απριλίου 1935 και 

Α' 124 / 6 Απριλίου 1935. 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση : Αλ. Αελμούζος 263 

η οποία ως ένα βαθμό προαναγγελλόταν ήδη από την απομάκρυνση των βενι-

ζελικών αξιωματικών από τις ένοπλες δυνάμεις. 

Ωστόσο, παρά τη ρητή και δημόσια διατυπωμένη αντίδραση του στο δι­

κτατορικό καθεστώς της 4ης Αυγούστου, ο Δελμούζος συμβιβάστηκε εκ των 

υστέρων με την ιδέα της «ιστορικής αναγκαιότητας» της δικτατορικής εκτρο­

πής, όπως, άλλωστε, είχε πράξει εκ των προτέρων και η πλειοψηφία του κα­

τεστημένου πολιτικού προσωπικού. Η επιχειρηματολογία του διατυπώνεται 

στο ακόλουθο κείμενο: «Η στέρηση της ελευθερίας αυτά τα χρόνια, όσο κι αν 

μας πλάκωνε σαν ταφόπετρα κι έπνιγε κάθε αξιοπρέπεια του ατόμου και του 

λαού, ήταν μια ιστορική αναγκαιότητα. Ύστερα από το χάος όπου είχε ρίξει 

τον τόπο η αχαλίνωτη πολιτική ασυδοσία [...] χρειαζόταν ένα φρένο για νάρ-

θωμε στα συγκαλά μας. Αν συνεχιζόταν, δεν ξέρω σε τι κατάσταση θα μας 

έβρισκε ο πόλεμος και ο Ιταλός [...].8 5 

Μέσα στην πνιγηρή ατμόσφαιρα του Εμφυλίου Πολέμου, που η περά­

τωση του σηματοδότησε την ανάδυση της μετεμφυλιακής «ελεγχόμενης» / «κα­

χεκτικής» ελληνικής δημοκρατίας και του διπλού κράτους,8 6 η κατάλυση των 

κοινοβουλευτικών θεσμών θεωρήθηκε από τον Δελμούζο επιβεβλημένο πρό­

σκαιρο μέτρο για την άρση των «παθολογικών χαρακτηριστικών» του ελλη­

νικού πολιτικού συστήματος. Η λογική αντίφαση του ισχυρισμού αυτού, που 

απο-ηθικοποιεί τα μέσα χάριν του επιδιωκόμενου «υψηλού» σκοπού, αίρεται 

στο όνομα του «εθνικού συμφέροντος» και αντανακλά το συντηρητικό κοσμο­

θεωρητικό υπόστρωμα της σκέψης του Δελμούζου, όπως και το σύστημα των 

εννοιολογικών και ηθικών του ιεραρχήσεων μετά τη ρήξη του 1927. Κορω­

νίδα του συστήματος αυτού είναι η οργανική εθνική κοινότητα, ενώ δομικά 

χαρακτηριστικά του αποτελούν ο σεβασμός της κατεστημένης τάξης πραγμά­

των, η έννοια του ολοκληρωτισμού, η θεωρία της κομμουνιστικής συνωμοσίας 

και η αποτροπή της επαναστατικής μεταβολής χάρη στη λήψη των αναγκαίων 

μεταρρυθμιστικών μέτρων από το πατερναλιστικό κράτος. 

Αν και η ιδέα του διπλού μετώπου του φιλελευθερισμού απέναντι στον 

φασισμό και τον κομμουνισμό, του ταυτόχρονου αγώνα ενάντια στο «διμέτω­

πο κακό», όπως υποστήριζε ο ίδιος ο Δελμούζος,8 7 εντοπίζεται στη σκέψη του 

πριν ακόμη από την έναρξη του Δευτέρου Παγκοσμίου Πολέμου, εντούτοις 

85. Αλέξανδρος Δελμούζος, Μελέτες και πάρεργα, ό.π., σ. 351. Βλ. και τον σχολια­
σμό του κειμένου από την Άννα Φραγκουδάκη, Η γλώσσα και το έθνος, ό.π., σ. 40 και 
167-168 (υποσημείωση 29). 

86. Πρόκειται για εννοιολογικές διακρίσεις που χρησιμοποιούν ο Γιάννης Βούλγαρης, 
Η Ελλάδα της Μεταπολίτευσης, 1974-1990. Σταθερή δημοκρατία σημαδεμένη από τη με­
ταπολεμική ιστορία, Θεμέλιο, Αθήνα 2001, σ. 32 και ο Ηλίας Νικολακόπουλος, Η καχε­
κτική δημοκρατία. Κόμματα και εκλογές, 1946-1967, Πατάκης, Αθήνα 2001. 

87. Αλέξανδρος Δελμούζος, Παιδεία και Κόμμα, ό.π., σ. 21. 



264 Γιώργος Κόκκινος 

λειτούργησε ως κεντρικό ιδεολογικό όπλο μετά το τέλος του πολέμου, όταν η 

προπολεμικά διαμορφωμένη έννοια του ολοκληρωτισμού αποτέλεσε κοινό τόπο 

μεταξύ των ευρωπαίων και των αμερικανών διανοουμένων. Ειδικότερα, η έν­

νοια του ολοκληρωτισμού, η οποία πολιτογραφήθηκε από τον Δελμούζο σε ανα­

φορά με τα ελληνικά ιστορικά συμφραζόμενα της μεσοπολεμικής και μεταπο­

λεμικής περιόδου, χρησιμοποιήθηκε κατά κύριο λόγο στην πολεμική του εναν­

τίον της κομμουνιστικής ιδεολογίας, την οποία και χαρακτήρισε «δόγμα για 

την πανερμηνευτική ικανότητα και την πανάκεια της πάλης των τάξεων»,88 

που όταν εφαρμόζεται στην εκπαίδευση μετατρέπει «παιδιά και δασκάλους» σε 

«απλά ενεργούμενα, αγέλη σωστή».89 Συγκεκριμένα, ο Δελμούζος επικαλέστη­

κε την έννοια του ολοκληρωτισμού για τη συγκάλυψη του αντικομμουνισμού 

του, για την αναδρομική δικαίωση των θέσεων του στη διαμάχη του με τους 

κομμουνιστές κατά τη διάσπαση του Εκπαιδευτικού Ομίλου,90 αλλά και για 

την καταδίκη τόσο των παιδαγωγικών πρακτικών του ΒΑΜ και της ΠΕΕΑ στη 

διάρκεια της Εθνικής Αντίστασης91 όσο και του ρόλου του ΕΑΜ και του ΚΚΕ, 

στα οποία χρέωσε την αποκλειστική ευθύνη για τον Εμφύλιο Πόλεμο.92 Σύμ-

88. Αλέξανδρος Δελμούζος, Παιδεία και Κόμμα, ό.π., σ. 15. Ο Δελμούζος αντιμε­

τωπίζει τον κομμουνισμό ως «φανατική πίστη» που αυτοαναγορεύεται σε «αίτημα ιστορικό 

που θα πραγματοποιηθή με την αναγκαιότητα φυσικού νόμου. Επομένως [...] αντιπροσω­

πεύει] το μέλλον, δηλαδή την πρόοδο, και κάθε άλλη αντίμαχη κίνηση είναι [για τους 

κομμουνιστές] οπισθοδρομική, συντηρητική και τα παρόμοια». Βλ. Παιδεία και Κόμμα, 

ό.π., σ. 66. 

89. Στο ίδιο, σ. 19. 

90. Ο Δελμούζος κατηγορεί τη σοσιαλιστική και κομμουνιστική πτέρυγα του Εκ­

παιδευτικού Ομίλου για καταστρατήγηση της αξιωματικά αποδεκτής αξιολογικής ουδετε­

ρότητας του επιστημονικού της λόγου, για σκόπιμη ιδεολογικοποίηση και για ηθελημένη 

σχετικοποίηση των ((απόλυτων αξιών» του έθνους, της θρησκείας και της αγωγής. Βλ. 

Παιδεία και Κόμμα, ό.π., σ. 13-14. 

91. Ο αντικομμουνισμός του Δελμούζου γίνεται κραυγαλέος στην πολεμική που ασκεί 

εναντίον των αναγνωστικών «Τα αετόπουλα» και «Ελεύθερη Ελλάδα», τα οποία εκδόθηκαν 

από τις εκπαιδευτικές αρχές του ΕΑΜ και της ΠΕΕΑ. Κατά τον Δελμούζο, πρόκειται για 

«αναγνωστικά πλημμυρισμένα στο αίμα, αίμα ελληνικό που χύνεται από χέρια ελληνικά. 

Εδώ η παιδεία είναι πια κόμμα, και μάλιστα κόμμα στην πιο ελεεινή μορφή. Δάσκαλοι 

και παιδιά πρέπει να γίνουν τυφλωμένα όργανα του, η μόρφωση θεμελιώνεται στο ψέμα, 

στο φανατισμό και τη βία, και οι πιο πολύτιμες αξίες της παράδοσης μας έχουν κουρελια­

στεί σε απίστευτο σημείο». Βλ. Παιδεία και Κόμμα, ό.π., σ. 22. 

92. Γράφει για το ΕΑΜ και την Ε Π Ο Ν : «Είναι αλήθεια ότι οι οργανώσεις αυτές 

πρόσφεραν στην αρχή πραγματική υπηρεσία. Το τι ακολούθησε όμως ύστερα το ξέρετε 

όλοι. Κάτω και πίσω από το υψηλό σύνθημα της εθνικής ελευθερίας γίνεται η πιο ανίερη 

εκμετάλλευση της, προπαγάνδα ταξική που χωρίζει το έθνος από τη μια μεριά σε οπαδούς 

του ΚΚΕ και από την άλλη σε προδότες». Κατά τη γνώμη του, τους οπαδούς του ΚΚΕ 

«τους κρατούσε στα δίχτυα του [ΚΚΕ] η λάμψη ενός πανανθρώπινου ιδανικού, όσο και αν 

ήταν ρηχό και εξαφάνιζε τους πιο πολύτιμους θησαυρούς της ανθρώπινης ψυχής με τα μέσα 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση: Αλ. Δελμούζος 265 

φωνα με τη συνωμοτική και δαιμονοποιητική αυτή θεωρία, το ΕΑΜ δεν είχε 

πολιτική και ιδεολογική αυτονομία, αλλά λειτούργησε ως μηχανισμός για την 

επικράτηση και εδραίωση του ΚΚΕ στην ελληνική πολιτική σκηνή. 

Ζ. Απόπειρα συνολικής αποτίμησης 

Ό π ω ς επισήμανα εξ αρχής, η ιδεολογική ταυτότητα του Δελμούζου είχε πο­

λυσυλλεκτικό χαρακτήρα. Διαπιστώνεται πράγματι ότι φιλελεύθερες ιδέες, αρ­

χές, αξίες και πρακτικές εντοπίζονται στη σκέψη και τη δράση του σε όλη τη 

διάρκεια της διανοητικής του πορείας. Άλλωστε, το φιλελεύθερο μαχητικό του 

ήθος μπορεί να συναχθεί με πληρότητα και μόνο από το γεγονός ότι υπήρξε 

«μάρτυρας» υπεράσπισης του Ιωάννη Κακριδή στη «δίκη των τόνων» στη 

διάρκεια της Κατοχής. Παρ' όλα αυτά, η συστηματική μελέτη του διανοητι­

κού του έργου μας δίνει την ευκαιρία να αντιληφθούμε ότι ο φιλελευθερισμός 

δεν αποτέλεσε ποτέ, όπως πιθανόν θα προσδοκούσαμε, το μοναδικό πλαίσιο 

ιδεολογικής αναφοράς και πολύ περισσότερο τη δομή βάθους της σκέψης του. 9 3 

Έ χ ω τη γνώμη, αντίθετα, ότι, σύμφωνα με τα στοιχεία που εκτέθηκαν, η 

διανοητική συγκρότηση του Δελμούζου δεν είχε ως πεδίο αναφοράς την ιδεο­

λογική παράδοση του φιλελευθερισμού, αλλά, απεναντίας, την παράδοση του 

συντηρητισμού. Συγκεκριμένα, η σκέψη του Δελμούζου σε όλη τη διάρκεια της 

διανοητικής του διαδρομής κινήθηκε σαν εκκρεμές ανάμεσα στον φιλελεύθερο 

και τον πατερναλιστικό συντηρητισμό, στα δύο δηλαδή από τα πέντε ιδεολο­

γικά ρεύματα, που συνθέτουν, σύμφωνα με τον Andrew Vincent, την συντη­

ρητική ιδεολογική παράδοση στον δυτικό κόσμο, από την εποχή της Βιομη-

που χρησιμοποιούσε για την επιτυχία του: το μίσος, την ωμή βία και την πνευματική σκλα­
βιά» [Παιδεία και Κόμμα, ό.π., σ. 19-20). Για το ΚΚΕ αντίστοιχα γράφει: «Η Ελλάδα 
κομματιάζεται σε δυό: από τη μια μεριά το ΚΚΕ και οι οργανώσεις του, και από την άλλη 
όσοι δε συμφωνούν με τα πολιτικά τους δόγματα και επιδιώξεις. Όλοι αυτοί, είτε αστοί 
είτε αγρότες και ό,τι άλλο, είναι προδότες» (Στο ίδιο, σ. 22). 

93. Το παράδειγμα του Δελμούζου αναδεικνύει γενικότερα τη μη οργανική και διαρκή 
σχέση των δημοτικιστών με τον φιλελευθερισμό ως συνεκτικό κοσμοθεωρητικό και ιδεολο­
γικό σχήμα, παρά τη σημαντική συμβολή τους στον πολιτικό και εκπαιδευτικό εκσυγχρο­
νισμό, και γενικότερα στην επιλεκτική ενσωμάτωση όψεων της νεοτερικότητας στην ελλη­
νική κοινωνία. Στο θέμα αυτό πρέπει να επισημάνουμε τις ορθές νύξεις του Γιώργου Λεον-
ταρίτη, ο οποίος το 1983 γράφει ότι ((ανανεωτικές προσπάθειες, όπως το δημοτικιστικό 
κίνημα, δεν ήταν στην ουσία ανταγωνιστικές στην κυρίαρχη κουλτούρα [...]». Κατά τη γνώ­
μη του καθηγητή Λεονταρίτη, η «αφομοιωτική ακαμψία», που χαρακτήριζε το πεδίο της 
κουλτούρας, οφειλόταν στην «αδυναμία των νεωτερικών στοιχείων, αλλά και [στην] πρόσδε­
ση της κουλτούρας στα αρχαϊκά και καταλοιπικά σχήματα». Βλ. Γ. Β. Λεονταρίτης, «Εθνι­
κισμός και διεθνισμός: πολιτική ιδεολογία», στο: Δ. Γ. Τσαούσης (επιμ.), Ελληνισμός -
Ελληνικότητα. Ιδεολογικοί και βιωματικοί άξονες της νεοελληνικής κοινωνίας, Εστία, Αθήνα 
1983, σ. 34. 



266 Γιώργος Κόκκινος 

χανικής, της Αμερικανικής και της Γαλλικής Επανάστασης έως τα τέλη του 

20ού αιώνα. 9 4 Μάλιστα, η αλληλοεπικάλυψη και η εναλλακτικότητα των εν­

νοιών «εθνικισμός», «σοσιαλισμός» και «κοινοτικό ιδανικό», την οποία επικα­

λείται και υποστηρίζει ο Δελμούζος, θέλοντας να σκιαγραφήσει την ιδεώδη 

πολιτική δομή που προσιδιάζει στην οργανική εξέλιξη και στην ιστορική και 

πολιτισμική ιδιαιτερότητα της ελληνικής κοινωνίας, αποτελεί χαρακτηριστική 

ένδειξη των εδραίο^ν συντηρητικών του πεποιθήσεων.9 0 Επίσης, το γεγονός ότι, 

παρά τις προφανείς ιστορικές τομές, οι οποίες σχετίζονται με την ποινικο­

ποίηση της εκπαιδευτικής του δράσης στο Ανώτερο Παρθεναγωγείο του Βό­

λου, την κατάρρευση του μεταρρυθμιστικού έργου της περιόδου 1917-1920 και 

τη διάσπαση του Εκπαιδευτικού Ομίλου το 1927, σε όλη τη διανοητική του 

συγκομιδή αποτυπώνονται εκλεκτικά, αλλά με συνέπεια οι ίδιες αντιλήψεις, 

πεποιθήσεις και θέσεις, πιστοποιεί ακριβώς ότι η σκέψη του Αλέξανδρου Δελ-

μούζου λειτούργησε σαν ένα συγκροτημένο, αλλά και ελαστικό σύστημα, του 

οποίου το βασικότερο γνώρισμα αποτελεί η διακριτική —τις περισσότερες φο­

ρές— αμφιρρέπεια προς τις αντίθετες διανοητικές παραδόσεις του συντηρητι­

σμού και του φιλελευθερισμού. 

Τα στοιχεία της ιδεολογικής φυσιογνωμίας του Δελμούζου, τα οποία, με 

βάση τη γενική κατηγοριοποίηση του Vincent, παραπέμπουν στον συντηρη­

τισμό, είναι τα ακόλουθα: Ιον) η αμφιθυμία απέναντι στη νεοτερικότητα, 2ον) 

η αντίδραση στον αφηρημένο και ανιστορικό κοσμοπολιτισμό, 3ον) η εγγενής 

αντίφαση ανάμεσα στο αξίωμα της αναλλοίωτης ανθρώπινης φύσης και στην 

ιδέα της οργανικής εξέλιξης, που διέπει όχι μόνο τον φυσικό κόσμο, αλλά και 

κάθε κοινωνικό σχηματισμό, 4ον) η οργανική αντίληψη του έθνους, 5ον) η λα­

τρεία της παράδοσης και η ιδέα της πολιτισμικής οργανικότητας, 6ον) η υπερ-

ταξική θεώρηση του κράτους, σύμφωνα με την οποία το κράτος καθοδηγεί την 

κοινωνία των πολιτών και διασφαλίζει την κοινωνική συνοχή, αλληλεγγύη και 

δικαιοσύνη αποβλέποντας στο συλλογικό αγαθό (ειδοποιό γνώρισμα του πατερ­

ναλιστικού συντηρητισμού), 7ον) το ανθρωπιστικό ιδεώδες, 8ον) η άρνηση των 

«φυσικών ιεραρχιών» και η πίστη στο ρόλο αξιοκρατικά επιλεγμένων αρχηγε-

σιών, και, τέλος, 9ον) η πίστη στον μετριοπαθή φιλελευθερισμό και στις ατο­

μικές ελευθερίες, που συνιστούν, άλλωστε, ειδοποιά γνωρίσματα του φιλελεύ­

θερου συντηρητισμού.96 

94. Andrew Vincent, Modern Political Ideologies, Blackwell, Οξφόρδη και Κέμ-
πριτζ 1992, σ. 61-83. 

95. Αλέξανδρος Δελμούζος, Μελέτες και πάρεργα, Αθήνα 1958, σ. 374. 
96. Άλλες δύο τυπολογίες του ευρωπαϊκού συντηρητισμού χαρακτηρίζονται από εν 

μέρει διαφοροποιημένα ή αντίστοιχα, αλλά λιγότερο λεπτομερή γνωρίσματα. Πρόκειται για 
τις τυπολογίες του Karl Mannheim και του Kleinens von Klemperer. Ο Mannheim, ό.π., 
σ. 273-283 προσγράφει στον συντηρητισμό τα ακόλουθα στοιχεία: Ιον) την αποδοχή του 



Κοσμοθεωρία, ιδεολογία, πολιτική στράτευση : Αλ. Αελμονζος 267 

Η π ο λ ι τ ι κ ή ιδεολογία του Δελμούζου, προϊόν ε π ι λ ε κ τ ι κ ώ ν και συγκυρια­

κών π ρ ο σ α ρ μ ο γ ώ ν στο συνολικό πλαίσιο που ορίζουν οι ιδεολογικές π α ρ α δ ό ­

σεις του συντηρητισμού και του φιλελευθερισμού, προσδιορίζεται από δύο α ρ ­

νήσεις: την άρνηση του φασισμού και την άρνηση του κομμουνισμού. Τ ο δι­

πλό αυτό μ έ τ ω π ο ε κ φ ρ ά ζ ε τ α ι ω ς αντίθεση σε κάθε μορφή ολοκληρωτισμού. 

Π ρ ά γ μ α τ ι , ο Δελμούζος χρησιμοποίησε τη νεόκοπη αυτή έννοια, που δημιουρ­

γ ή θ η κ ε μετά την αναρρίχηση του ιταλικού φασιστικού κ ό μ μ α τ ο ς στην εξου­

σία, σε ένα α π ό τ α σημαντικότερα κείμενα του, το οποίο γ ρ ά φ τ η κ ε στη διάρ­

κεια του Δευτέρου Π α γ κ ο σ μ ί ο υ Πολέμου. Σ τ ο κείμενο αυτό α π ο τ υ π ώ ν ο ν τ α ι 

με δ ιαύγεια οι καντιανές, ανθρωπιστ ικές και ηθικιστικές αναφορές τ η ς αντι-

ολοκληρωτικής ιδεολογίας του Δελμούζου: « Τ ι ς αξίες αυτές [ = ανθρωπιστ ι­

κές / ηθικές] τ ι ς ζει σήμερα στο βάθος τ η ς συνείδησης του κάθε άτομο και ο 

λαός α κ ό μ α και στα ολοκληρωτικά κ ρ ά τ η , κι αυτές είναι π ο υ θα τινάξουν μια 

μέρα στον αέρα τ α κράτη αυτά, και αν α κ ό μ α υποθέσωμε π ω ς τελ ικά θα νι­

κήσουν. Η ιδεολογία π ο υ κήρυξε ο άξονας γ ι α ανώτερες και κ α τ ώ τ ε ρ ε ς , γ ι α 

δυνατές και αδύναμες φυλές, γ ι α νεώτερους κυρίους και γ ι α νεώτερους σκλά-

παρόντος, που σημαίνει έμφαση στο ον και όχι στο δέον, αφού η πραγματικότητα γίνεται 

αντιληπτή αφενός ως σύμφυτη της κοσμικής τάξης και αφετέρου ως βίωμα στο οποίο συσ­

σωρεύεται και ενεργοποιείται η πλούσια εμπειρία του παρελθόντος" 2ον) την ιδέα ότι η 

ιστορική εξέλιξη καθορίζεται από τη γενεσιουργό δύναμη του παρελθόντος, όπως επίσης από 

το πνεύμα του έθνους, τις χαρισματικές προσωπικότητες και το ιδιαίτερο κάθε φορά ιστο­

ρικό πλαίσιο αναφοράς' 3ον την ιδέα της ετερονομίας της ανθρώπινης συνείδησης μπροστά 

στην αυθεντία και την ισχύ του παρελθόντος. Από την άλλη πλευρά, ο Klemens von Riempe-

rer, Germany1 s New Conservatism, Its History and Dilemma in the Twentienth Century, 

Princeton University Press, 1968 (2η έκδοση), σ. 17-31, θεωρεί ότι τα δομικά γνωρί­

σματα του συντηρητισμού είναι η ιστορική απαισιοδοξία, η προσήλωση στο παρελθόν, η 

αντίληψη της ελευθερίας ως επίγνωσης των φυσικών, ιστορικών και κοινωνικών ορίων της 

σκέψης και της δράσης, ο πολιτικός ανορθολογισμός και η οντολογική προσέγγιση των 

ιστορικών γεγονότων. Τέλος, για να γίνει αντιληπτή η διάσταση συντηρητισμού-φιλελευ­

θερισμού αξίζει να αναφερθούν κατ' αντιπαράσταση και τα ειδοποιά γνωρίσματα του φιλε­

λευθερισμού. Σύμφωνα με τον Mannheim (ό.π., σ. 261-272) ο φιλελευθερισμός διέπεται 

από τα ακόλουθα στοιχεία: Ιον) την κριτική προσέγγιση της ιστορικής πραγματικότητας 

με βάση αφηρημένες κανονιστικές αρχές που ανάγονται στη φύση ή στον ορθό λόγο' 2ον) 

τον προσανατολισμό σε ένα δεοντολογικό σχήμα ιστορικής εξέλιξης, η κατάληξη του οποίου 

σηματοδοτεί την πραγμάτωση των κανονιστικών αρχών που επικαλείται- 3ον) τη γραμ­

μική σύλληψη του ιστορικού χρόνου και την έμφαση στην ιδέα της προόδου" 4ον) την επί­

κληση της καθολικότητας των φιλελεύθερων αρχών και αξιών" δον) την πίστη στην αναγ­

καιότητα της επαναστατικής μεταβολής' 6ον) την προσήλωση στην ιδέα της ελευθερίας της 

βούλησης και της ατομικής αυτονομίας. Σύμφωνα με τον Vincent, ό.π., σ. 22-54, ο οποίος 

κάνει λόγο για αποκλίνοντα παραδείγματα φιλελεύθερης σκέψης, τα ειδοποιά γνωρίσματα 

του φιλελευθερισμού είναι τα εξής: ο ατομοκεντρισμός, η πίστη στην ύπατη αρχή της ελευ­

θερίας, των ατομικών δικαιωμάτων και της ατομικής αυτονομίας, όπως και στις αξίες της 

πολιτικής ισότητας και της δικαιοσύνης, ο κοινοβουλευτισμός, η αποδοχή της οικονομικής 

ανισότητας και η μέριμνα για την εναρμόνιση ιδιωτικού και δημοσίου συμφέροντος. 



2 68 Γιώργος Κόκκινος 

βους, είναι αντίθετη με την εξέλιξη και την ανάγκη της ανθρώπινης ψυχής 

και του πολιτισμού της, και δε θα μπορέσει να σταθή, και αν ακόμη βγη νι­

κητής. Το ίδιο μπορεί να ειπή κανείς και για το άλλο, το αταξικό δήθεν κρά­

τος, με τη δικτατορία του προλεταριάτου».97 Υπερασπίζοντας την αντιπροσω­

πευτική δημοκρατία όχι ως τον ιδεώδη, αλλά ως τον καλύτερο για την σύγ­

χρονη του πραγματικότητα τρόπο διακυβέρνησης, ο Δελμούζος θα υποστηρί­

ξει την άποψη ότι η κοινοβουλευτική δημοκρατία δεν πρέπει να έχει στόχο 

τον κοινωνικό εξισωτισμό, αφού η ανισότητα είναι εγγεγραμμένη στην ίδια τη 

φύση του ανθρώπου αποτελώντας την κινητήρια δύναμη για την εξέλιξη του 

πολιτισμού. Απεναντίας, η κοινοβουλευτική δημοκρατία οφείλει να εγγυάται 

την εθνική κυριαρχία και τους όρους της κοινωνικής και πολιτικής αναπαρα­

γωγής διασφαλίζοντας την ακώλυτη οικονομική, πολιτική και πολιτισμική επι­

κοινωνία μεταξύ των πολιτών.9 8 

Η ανάλυση που προηγήθηκε δεν πρέπει να μας οδηγήσει στο συμπέρα­

σμα ότι ο ιδεολογικός εκλεκτικισμός αποτελεί ιδιαιτερότητα του Αλέξανδρου 

Δελμούζου. Εκτιμώ, αντίθετα, ότι οι συντεταγμένες της σκέψης του Δελμού-

ζου σε μεγάλο βαθμό συμπίπτουν με αρκετούς κοινούς τόπους της ελληνικής 

διανοητικής και ιδεολογικής σκηνής από το μεταίχμιο 19ου-20ού αιώνα έως 

το τέλος της μεσοπολεμικής περιόδου. Οι κοινοί αυτοί τόποι συνιστούν τις 

χαρακτηριστικότερες ενδείξεις της ηγεμονίας του ρομαντικότροπου πολιτισμι­

κού εθνικισμού στην Ελλάδα. Ας μη λησμονούμε ότι η ιδεολογία αυτή με το 

κοινοτιστικό και αυταρχικό περιεχόμενο υπήρξε ένας από τους παράγοντες που 

ματαίωσαν την οργανική συσχέτιση της φιλελεύθερης πολιτικής πρακτικής (τρι-

κουπισμός, βενιζελισμός) με το κοσμοθεωρητικό πλαίσιο του πολιτικού φιλε­

λευθερισμού, τη σύζευξη δηλαδή του τύπου με την ουσία. 

97. Του ίδιου, Μελέτες και πάρεργα, ό.π., σ. 371. 
98. Του ίδιου, Μελέτες και πάρεργα, ό.π., σ. 372: «Η φυσική διαφορά στις ικανό­

τητες και τη δυναμικότητα των ατόμων θάχη πάντα για συνέπεια και την οικονομική ανι­
σότητα ανάμεσα τους». Εκ πρώτης όψεως, η επισήμανση αυτή αντιφάσκει προς το ρητά 
ομολογημένο ενδιαφέρον του Δελμούζου για την «ανύψωσιν των εργατικών τάξεων» (έκ­
φραση που χρησιμοποίησε ο ίδιος στη δίκη του Ναυπλίου, 16-18 Απριλίου 1914) και την 
επίλυση του κοινωνικού προβλήματος. Κατά τη γνώμη μου, το ενδιαφέρον αυτό, που κα­
ταγράφεται σε όλη την εξελικτική πορεία του Δελμούζου, δεν είναι απόρροια μιας μετριο­
παθούς σοσιαλιστικής ιδεολογίας, η οποία παραπέμπει στον μαρξισμό και στη γερμανική 
σοσιαλδημοκρατική παράδοση, αλλά, αντίθετα, όπως έδειξα και προηγουμένως, πρέπει να 
συναρτηθεί με την συντηρητική, εθνικιστική, πατερναλιστική και λαϊκιστική κοσμοθεωρη­
τική αφετηρία του Δελμούζου, που απηχεί την ιδεολογική παράδοση του ευρωπαϊκού φι­
λελεύθερου και πατερναλιστικού συντηρητισμού και του από καθέδρας σοσιαλισμού. Στο 
πλαίσιο αυτό, από τη μία πλευρά, το έθνος προσεγγίζεται ως οργανική κοινότητα, της 
οποίας η συνοχή και αναπαραγωγή προϋποθέτει πολιτική ισότητα, κοινωνική αλληλεγγύη 
και κοινωνική δικαιοσύνη, και από την άλλη πλευρά, ο λαός εξιδανικεύεται ως ο αυθεντι­
κότερος εκφραστής της ((ψυχής του έθνους». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

