
  

  Μνήμων

   Τόμ. 24, Αρ. 2 (2002)

  

 

  

  Fotini Tsibiridou, Les Pomak dans la Thrace
grecque. Discours ethnique et pratiques
socioculturelles, L'Harmattan, Παρίσι, 2000 

  ΘΟΔΩΡΗΣ ΣΠΥΡΟΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.758 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΣΠΥΡΟΣ Θ. (2002). Fotini Tsibiridou, Les Pomak dans la Thrace grecque. Discours ethnique et pratiques
socioculturelles, L’Harmattan, Παρίσι, 2000. Μνήμων, 24(2), 453–459. https://doi.org/10.12681/mnimon.758

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 24/01/2026 07:59:48



Γράφοντας από τη φυλακή 453 

μετοχή στον Εμφύλιο επειδή είναι δύσκο­

λο να νομιμοποιηθεί και, αργότερα, θα συν­

δυαστεί με την ήττα, λειτουργεί αποστα­

θεροποιητικά για τη συλλογική ταυτότητα 

και αποσιωπάται. 

Το βιβλίο της Δ. Λαμπροπούλου απο­

τελεί σημαντική συμβολή στην ιστοριογρα­

φία του Εμφυλίου Πολέμου. Θέτει καίρια 

ερωτήματα και αναλύει με εξαιρετική ευαι­

σθησία και διεισδυτικότητα ένα σπάνιο από 

Το ζήτημα της κατασκευής, της βίωσης 

και της χρήσης των συλλογικών ταυτοτή­

των (έμφυλων, πολιτισμικών ή εθνοτοπι-

κών) αποτέλεσε κατά τις τελευταίες δεκαε­

τίες προνομιακό πεδίο έρευνας για τις κοι­

νωνικές επιστήμες. Σημειώνουμε πως αν 

κατά τις δεκαετίες του 1970 και του 1980 

πρωταρχική θέση σε ό,τι αφορά την ανά­

λυση των συλλογικών ταυτοτήτων κατέχει 

το ζήτημα των φύλων, κατά την δεκαετία 

του 1990 το κέντρο βάρους μετατοπίζεται 

προς την μελέτη του ζητήματος του εθνο-

τισμού. Η κοινωνική ανθρωπολογία κατέ­

χει κεντρική θέση στα πλαίσια των συγ­

κεκριμένων ερευνητικών προσανατολισμών 

όχι μόνο γιατί η πλειοψηφία των ερευνών 

αυτού του είδους πραγματοποιήθηκαν από 

ανθρωπολόγους αλλά κυρίως γιατί οι εθνο-

τοπικές ταυτότητες αποτέλεσαν έναν χώ­

ρο διεπιστημονικής σύγκλισης της με άλ­

λους συναφείς κλάδους και κυρίως με την 

ιστορία. 

Εδώ πρέπει να τονίσουμε πως αν και 

οι μειονότητες για λόγους καταρχήν μεθο­

δολογικούς1 αποτέλεσαν από τις δεκαετίες 

1. Σύμφωνα με την Κουρούκλη οι 
μειονοτικές εθνοτικές ομάδες φάνταζαν ως 
ιδανικό πεδίο για την εφαρμογή των ολι­
στικών μεθόδων που εφάρμοζαν μέχρι τότε 
οι δομολειτουργιστές ανθρωπολόγοι στην 

πολλές απόψεις υλικό. Ό σ ο και αν η με­

λέτη αφορά, όπως και ο υπότιτλος του βι­

βλίου δηλώνει, όψεις της υποκειμενικότη­

τας των πολιτικών κρατουμένων, η προ­

σέγγιση αυτών των όψεων μας εισάγει σε 

νέες θεματικές όσον αφορά τη μελέτη του 

Εμφυλίου και νέες προβληματικές για την 

ανάλυση των κοινωνικών και πολιτικών 

υποκειμένων. 

Π Ο Λ Τ Μ Ε Ρ Η Σ ΒΟΓΛΗΣ 

του 1950 και 1960 προνομιακό ερευνητικό 

πεδίο της ευρωπαϊκής εθνογραφίας, το ζή­

τημα της εθνοτικής ταυτότητας των μειο­

νοτικών πληθυσμών δεν μοιάζει να αποτε­

λεί κεντρικό αίτημα των πρώτων αυτών 

εθνογραφιών. Η πολιτισμική ιδιαιτερότητα 

τους αντιμετωπίζεται σε αυτό το πλαίσιο 

περισσότερο ως ένα δεδομένο που ερμηνεύει 

στάσεις, κοινωνικές σχέσεις και συμπερι­

φορές παρά ως ένα φαινόμενο που χρήζει 

το ίδιο ανάλυσης και ερμηνείας. Οι συγκε­

κριμένες προσεγγίσεις είναι το αποτέλεσμα 

μιας ουσιοκρατικής και εν πολλοίς ανιστο-

ρικής αντίληψης για την κοινωνία και τον 

πολιτισμό που υιοθέτησε για δεκαετίες ο 

βρετανικός δομολειτουργισμός, αλλά και οι 

διάφορες τάσεις του αμερικάνικου κουλτου-

ραλισμού.2 

Οι βεβαιότητες αυτές αναθεωρούνται 

κατά τις τελευταίες δεκαετίες από τις αν­

θρωπολογικές θεωρίες κοινωνικής και πο­

λιτισμικής κατασκευής. Στο πλαίσιο των 

νέων θεωρητικών προσανατολισμών η συγ-

Αφρική και αλλού. Βλ. Μ. Κουρούκλη, «Οι 
ανθρωπολογικές έρευνες στην Ελλάδα», 
Σύγχρονα Θέματα, τ. 2 (1978). 

2. Βλ. Δ. Γκέφου-Μαδιανού, Πολιτι­
σμός και εθνογραφία, από τον εθνογραφικό 
ρεαλισμό στην πολιτισμική κριτική, Αθή­
να, Ελληνικά γράμματα, 1999, σ. 67-81 
και 97-114. 

Fotini Tsibiridou, Les Pomak dans la Thrace grecque. Discours ethnique et pratiques 

socioculturelles, L 'Harmat tan, Παρίσι, 2000, 391 σ. 



454 Βιβλιοκρισίες 

κράτηση και λειτουργία των εθνοτικών 

ταυτοτήτων προσεγγίζεται ως το συνεχώς 

μεταβαλλόμενο αποτέλεσμα ιστορικών, 

κοινωνικών και πολιτισμικών διαδικασιών. 

Το βιβλίο της Φ. Τσιμπιρίδου, αν και 

σύμφωνα με την ίδια την συγγραφέα ξεκί­

νησε από μια διαφορετική αφετηρία, απολή­

γει στην ανάλυση του τρόπου συγκρότησης, 

επιβολής και αναπαραγωγής της εθνοτικής 

ταυτότητας των Πομάκων της ελληνικής 

Θράκης. Λαμβάνοντας υπόψη τις παραπά­

νω επισημάνσεις και ακριβώς μέσα από 

Fotini TSiBtfyoOU 

Les Pomak 

dans la Thrace grecque 
Discours ethnique et pratiques socioculturelles 

0 

ι R fir 
u L FTarmatian 

την υιοθέτηση θεωριών κοινωνικής και πο­

λιτισμικής κατασκευής η συγγραφέας προ­

ωθεί μια διεπιστημονική προσέγγιση, που 

επιχειρεί να μπολιάσει την ανθρωπολογική 

θεωρία και πρακτική με προσεγγίσεις και 

μεθόδους ενός ευρύτατου φάσματος επιστη­

μών, το οποίο εκτείνεται από την πολιτι­

σμική και κοινωνική ιστορία, την πολιτική 

επιστήμη και την κοινωνιολογία της πρα­

κτικής ως την πολιτισμική/συμβολική 

γεωγραφία, την ψυχανάλυση και την κοι­

νωνιογλωσσολογία. 

Τα πραγματολογικά δεδομένα που κο­

μίζει η Τσιμπιρίδου είναι αποτέλεσμα ε­

ξαντλητικής επιτόπιας εθνογραφικής έρευ­

νας που πραγματοποιήθηκε σε Πομακο-

χώρια της ορεινής Ροδόπης και δευτερευόν­

τως του βορειοδυτικού Έβρου. Αν και η 

βασική έρευνα αφορά το χωριό Σαρακινή, 

η παράλληλη έρευνα στα υπόλοιπα χωριά 

της ευρύτερης περιοχής μαρτυρά αλλά και 

νομιμοποιεί το αίτημα μιας συνολικότερης 

προσέγγισης ικανής να προσφέρει συγκρι­

τικά συμπεράσματα για τους κοινωνικούς, 

πολιτισμικούς και ιστορικούς όρους συγ­

κρότησης της «πομακικότητας» στον χώρο 

της ελληνικής Θράκης. 

Καταρχήν θα πρέπει να τονίσουμε πως 

το εθνωνύμιο Πομάκοι είναι δηλωτικό των 

σλαβόφωνων πληθυσμών μουσουλμανικού 

θρησκεύματος που κατοικούν στις ορεινές 

περιοχές του όρους Ροδόπη, και από τις 

δύο πλευρές των ελληνοβουλγαρικών συνό­

ρων, αποτελώντας σημαντικό, αν και μειο­

ψηφικό, ποσοστό των κατά βάση τουρκό­

φωνων μουσουλμανικών μειονοτήτων της 

περιοχής. 

Ο όρος «Πομάκος» χρησιμοποιήθηκε 

ευρύτερα στον χώρο των Βαλκανίων για 

να υποδηλώσει, ακριβώς, εξισλαμισμένους 

σλαβόφωνους πληθυσμούς. Στην προοπτι­

κή αυτή η συγγραφέας θεωρεί ως πιθανό­

τερη από τις διάφορες ετυμολογήσεις που 

κατά καιρούς έχουν προταθεί, αυτήν που 

εντοπίζει την προέλευση του συγκεκριμέ­

νου εθνονυμίου στη σλαβική λέξη Poturn-

jak, που στην κυριολεξία σημαίνει «αυτός 

που τούρκεψε», δηλαδή «αυτός που έγινε 

μουσουλμάνος». Η ετυμολόγηση του όρου 

αποτέλεσε αντικείμενο έντονης διαμάχης 

στο πλαίσιο των εθνικών ανταγωνισμών 

στην περιοχή. Το σημαντικό, πάντως, εί­

ναι πως στον βαθμό που πρόκειται για 

έναν ετεροπροσδιορισμό, μας δείχνει πε­

ρισσότερο μια εικόνα των «άλλων» για 

τους Πομάκους και λιγότερο τον τρόπο 

που οι ίδιοι αντιλαμβάνονται και εκφρά­

ζουν τον εαυτό τους ή τη συλλογική τους 

ταυτότητα. 

Η Φ. Τσιμπιρίδου, ακριβώς στην προο-



Les Pomak dans la Thrace grecque 455 

πτική ανάδειξης ενός ((ιθαγενούς λόγου», 

θέτει ως βασικό της στόχο την κατανόηση 

του τρόπου με τον οποίο οι κοινωνικά και 

πολιτισμικά κατασκευασμένες ταυτότητες 

μετατρέπονται, υπό το βάρος των εξουσια­

στικών πολιτικών, σε εθνοτικές. Για μια 

έγκυρη επιστημονικά προσέγγιση θεωρεί 

απαραίτητη τόσο την εξέταση του ρόλου 

της ιστορίας όσο και αυτού της εξουσίας 

(πολιτικής και θρησκευτικής) στη διαμόρ­

φωση των πρακτικών που στοχεύουν στην 

κατασκευή μιας πολλαπλής ταυτότητας. 

Ο βασικός άξονας γύρω από τον οποίο 

οργανώνει την ανάλυση της η συγγραφέας 

δομείται από το δίπολο της περιθωριακό -

τητας και της οριακότητας των πληθυσμών 

αυτών. Η «περιθωριακότατα» αυτή απο­

τελεί σύμφο^να με την συγγραφέα κατα­

στατικό παράγοντα συγκρότησης της πο-

μάκικης ταυτότητας και είναι το αποτέλε­

σμα (ή συμβολίζεται μέσω) μιας σειράς 

γεωγραφικών, κοινωνικών, θρησκευτικών 

ή γλωσσικών χαρακτηριστικών, αναπαρα­

στάσεων ή πρακτικών. 

Σε ό,τι αφορά τη γεωγραφία, θα πρέ­

πει να τονίσουμε πως οι Πομάκοι κατέ­

χουν μια διπλή περιθωριακή θέση στα 

πλαίσια του κυρίαρχου στη χώρα μας 

τρόπου εδαφικής οργάνωσης. Αφενός κα­

τοικούν σε μια συνοριακή περιοχή της Ελ­

λάδας, αφετέρου τα χωριά τους βρίσκονται 

σε ορεινές και απομονωμένες περιοχές. Η 

«συνοριακότητα» και η «ορεινότητα/απο-

μόνωση» παίρνουν στην περίπτωση των 

Πομάκων μια άλλη πολιτική, κοινωνική 

αλλά και συμβολική διάσταση, αν λάβουμε 

υπόψη μας πως για δεκαετίες οι περιοχές 

που κατοικούν θεωρούνταν «ειδικές συνο­

ριακές ζώνες» και τελούσαν υπό αυστηρό 

καθεστώς ελέγχου της επικοινωνίας τους 

με τις άλλες περιοχές της Θράκης και κατ' 

επέκταση της υπόλοιπης χώρας. Οι λόγοι 

για τους οποίους επιβλήθηκαν συγκεκριμέ­

νοι κανόνες ελέγχου της πρόσβασης (ειδι­

κές ταυτότητες των κατοίκων, ελεγχόμενες 

μπάρες), αλλά και οι τρόποι λειτουργίας 

ή και μετασχηματισμού των όποιων πε­

ριορισμών, γίνονται κατανοητοί αν λάβου­

με υπόψη μας όχι μόνο το γεγονός πως η 

Θράκη αποτελεί περιοχή εθνικών συγκρού­

σεων και διεκδικήσεων μεταξύ των χωρών 

της περιοχής (Ελλάδα, Βουλγαρία, Τουρ­

κία) αλλά επιπλέον το γεγονός πως μέχρι 

τα τέλη της δεκαετίας του 1990 αποτελεί 

μια περιοχή σύγκρουσης των γεωπολιτι­

κών επιδιώξεων των δυο βασικών διεθνών 

πολιτικό-στρατιωτικών σχηματισμών (δυ­

τικός συνασπισμός, χώρες υπαρκτού σο­

σιαλισμού).3 

Σε ό,τι αφορά τα διάφορα πολιτισμικά 

τους χαρακτηριστικά θα πρέπει να σημειώ­

σουμε πως αν ως μουσουλμάνοι (θρησκευ­

τικό στοιχείο) αποτελούν μέρος μιας ανα­

γνωρισμένης θρησκευτικής μειονότητας, ως 

Πομάκοι (γλωσσικό στοιχείο) κατέχουν 

μια διπλά μειονοτική θέση, αφού αποτελούν 

μειοψηφία της κατά βάση τουρκόφωνης 

μουσουλμανικής μειονότητας. 

Τα παραπάνω στοιχεία συνέτειναν ι­

στορικά στη δημιουργία, την επιβολή αλλά 

και την εσωτερίκευση από την πλευρά των 

ίδιων των Πομάκων μιας σειράς από στε-

ρεοτυπικές εικόνες που είχαν ως κοινή βά­

ση την επένδυση με αρνητικό περιεχόμενο 

του εθνονυμίου τους. Έτσι ο όρος «Πομά-

κος» χρησιμοποιείται για να δηλώσει τον 

((καθυστερημένο», τον «μη-πολιτισμένο», 

τον «απομονωμένο-ορεινό», τον αλλόθρη­

σκο (μουσουλμάνο) ή τον εθνικά αλλοτριω­

μένο (τόσο για τους χριστιανούς όσο και 

για τους τουρκόφωνους μουσουλμάνους) 

μέσα από μια σειρά μετωνυμικών αντι­

στίξεων.4 

3. Τπό αυτήν την έννοια οι Πομάκοι 
αποτελούν προνομιακό πεδίο για την αν­
θρωπολογική διερεύνηση της διαπλοκής 
τοπικών και υπερτοπικών διαδικασιών κά­
θε κλίμακας (περιφερειακής, εθνικής, υπερ­
εθνικής) στη διαμόρφωση των πολιτισμι­
κών ταυτοτήτων. Για το ζήτημα αυτό βλ. 
J . Friedman, Cultural identity and glo­
bal process, Λονδίνο, Sage, 1994. 

4. Στην αντίστοιχη χρήση μιας σειράς 
μετωνυμικών αντιστίξεων στη βάση ενός 
αξιολογικού δίπολου «πολιτισμικής υπερο­
χής / πολιτισμικής υστέρησης» έχει ανα­
φερθεί η Α. Μπακαλάκη μιλώντας για τη 



456 Βιβλιοκρισίες 

Είναι ακριβώς αυτός ο συνδυασμός ο­

μοιοτήτων και διαφορών μεταξύ τουρκό­

φωνων και Πομάκων που καθόρισαν τη 

θέση αυτών των τελευταίων στο εσωτερικό 

της μειονότητας. Στο πλαίσιο αυτό αν η 

κοινή θρησκεία είναι ιστορικά ένας παρά­

γοντας ομοιογενοποίησης, η διαφορετική 

γλώσσα, αλλά και ο διαφορετικός βαθμός 

αστικοποίησης, αποτελούν ένα στοιχείο διά­

κρισης. Οι τάσεις ομοιογενοποίησης πάν­

τως φαντάζουν να έχουν ιστορικά μεγαλύ­

τερη βαρύτητα από τις όποιες λογικές δια­

χωρισμού στο εσωτερικό των μουσουλμά­

νων της περιοχής. Η αιτία για αυτό θα 

πρέπει να αναζητηθεί ιστορικά στην ταύ­

τιση εξισλαμισμού και εκτουρκισμού κατά 

την οθωμανική περίοδο. Πρακτική που 

χρησιμοποιούν και σήμερα πολλοί μου­

σουλμάνοι των πεδινών περιοχών της Θρά­

κης που υιοθετούν και προσπαθούν να επι­

βάλλουν την τουρκική εθνική ταυτότητα 

για το σύνολο των μουσουλμάνων της πε­

ριοχής. Η δυνατότητα επιβολής και ανα­

παραγωγής μιας τέτοιας ομοιογενοποιητι-

κής λογικής στα πλαίσια του τοπικού συ­

στήματος ταξινομήσεων οφείλεται αφενός 

στον έλεγχο που ασκούν όσοι υιοθετούν 

τον τουρκικό εθνικισμό πάνω στους μειο­

νοτικούς ή διοικητικούς θεσμούς, αλλά και 

στην κεντρική θέση της θρησκείας ως στοι­

χείου παραγωγής και κατανάλωσης πολι­

τισμικής ταυτότητας. Το τελευταίο αυτό 

φαινόμενο παρουσιάζεται με ιδιαίτερη έν­

ταση σε πληθυσμούς που ζουν στο περιθώ­

ριο της νεωτερικότητας, και τέτοια είναι 

σύμφωνα με την συγγραφέα η πλειοψηφία 

των Πομάκων. Ενισχυτικό προς αυτήν την 

κατεύθυνση είναι επίσης το ίδιο το θεσμι­

κό πλαίσιο αναγνώρισης της μειονότητας. 

Οι μηχανισμοί και οι πρακτικές αφο­

μοίωσης από τη μία, και οι απαξιωτικές 

σημασιοδοτήσεις του όρου «Πομάκος» από 

διαδικασία κατασκευής της «μεσογειακό-
τητας» στα πλαίσια του ρεύματος της με­
σογειακής ανθρωπολογίας. Βλ. Α. Μπακα-
λάκη, «Ανθρωπολογικές προσεγγίσεις της 
σύγχρονης ελληνικής κοινωνίας», Διαβάζω 
323 (24.11.1993) 52-58. 

την άλλη δεν αποτελούν παρά τις δυο όψεις 

της ίδιας διαδικασίας που μέσα από τον 

συνδυασμό πρακτικών βίας και συναίνεσης 

επιχειρεί την επιβολή των εκάστοτε πολι­

τικά βολικών κοινωνικών και συμβολικών 

ταξινομήσεων. Στο πλαίσιο αυτό, η απα­

ξίωση του όρου «Πομάκος» στο εσωτερικό 

της μουσουλμανικής μειονότητας επιτρέ­

πει την ταξινόμηση του ως ορεσίβιου ή 

καθυστερημένου Τούρκου και συνεπώς τον 

εθνικό του προσεταιρισμό στα πλαίσια του 

κυρίαρχου στα πλαίσια της μειονότητας 

εθνικού προγράμματος. 

Η σχέση των πληθυσμών αυτών με τη 

χριστιανική πλειοψηφία μοιάζει περισσό­

τερο περίπλοκη και ευμετάβλητη διαχρο­

νικά αφού, εκτός των άλλων, διαμεσολα-

βείται από τις εκάστοτε γενικότερες σχέ­

σεις χριστιανών και μουσουλμάνων στην 

περιοχή. Η κατάσταση γίνεται ακόμη πιο 

σύνθετη αν λάβουμε υπόψη μας πως οι 

σχέσεις αυτές καθορίζονται από υπέρ-το­

πικούς παράγοντες, όπως οι σχέσεις των 

κρατών της περιοχής, αλλά και από τις 

επιλογές του κεντρικού κράτους σε σχέση 

με ζητήματα ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 

τοπικής εκπροσώπησης ή αυτοδιοίκησης. 

Χαρακτηριστικό για να κατανοήσουμε 

τις παραπάνω μεταβολές στην αντιμετώ­

πιση της «πομακικής διαφορετικότητας» 

από την πλευρά της κυρίαρχης πλειοψη­

φίας και του κράτους, αποτελούν οι προω­

θούμενες από το τελευταίο θεωρίες περί 

καταγωγής και εθνικής ένταξης των Πο­

μάκων. Παραγόμενες και προωθούμενες 

από τους τοπικούς εκπροσώπους του κρά­

τους (τοπικούς διανοούμενους, διοίκηση 

κλπ.) οι θεωρίες αυτές θεωρούν τους Πο-

μάκους εθνικά συγγενείς άλλοτε με τους 

Τούρκους, άλλοτε με τους Βουλγάρους, ενώ 

άλλες φορές τους θεωρούν καταγόμενους 

από αρχαία ιθαγενή φύλα, κλείνοντας έτσι 

διακριτικά το μάτι πως στην ουσία πρό­

κειται για ελληνικούς πληθυσμούς. Οι εκά­

στοτε προνομιακά προβαλλόμενες θεωρίες 

γύρω από αυτό το ζήτημα ακολουθούν σε 

μεγάλο βαθμό τις περιόδους έντασης ή ύφε­

σης των σχέσεων της Ελλάδας, της Τουρ-



Les Pomak dans la Thrace grecque 457 

κίας και της Βουλγαρίας (σε όλους τους 

πιθανούς συνδυασμούς) αλλά και αυτές με­

ταξύ δυτικού και σοσιαλιστικού συνασπι­

σμού. 

Σήμερα, μετά από δεκαετίες αμφιτα-

λαντεύσεων, αυτό που κυριαρχεί στον ((ε­

πίσημο» λόγο των χριστιανικών ελίτ της 

περιοχής (που σε μεγάλο βαθμό διακατέ­

χονται από εθνικιστικές τάσεις) είναι ένας 

ιδιαίτερος τονισμός της «ιδιαιτερότητας)) 

αυτών των πληθυσμών. Κι αυτό, στην προ­

οπτική της αποκοπής τους από την μεί­

ζονα ομάδα των προσανατολισμένων προς 

την τουρκική ταυτότητα μουσουλμάνων και 

της ευκολότερης οικειοποίησης τους από 

τον ελληνικό εθνικισμό. 

Είναι ακριβώς μέσα στο πλαίσιο αυτό 

που η συγκρότηση ενός εθνοτικού λόγου 

και η διεκδίκηση (ή η απόρριψη) μιας αντί­

στοιχης ταυτότητας από μια μερίδα Πο­

μάκων δεν αναδύεται παρά μόλις στο με­

ταίχμιο της προηγούμενης δεκαετίας με 

μεγάλη, κατά την Τσιμπιρίδου, καθυστέ­

ρηση. Άλλωστε για δεκαετίες το μόνο κοι­

νό χαρακτηριστικό των ορεινών αυτών πλη­

θυσμών είναι σύμφωνα με την συγγραφέα 

το βάρος ενός παρελθόντος που λειτουργεί 

ως στίγμα. Επιπλέον στο εσωτερικό τους 

διακρίνουμε ισχυρές διαφοροποιήσεις τόσο 

σε επίπεδο θρησκευτικού δόγματος (Σου-

νίτες και Κιζιλπμάσιδες) ή θρησκευτικών 

πρακτικών (πιστή ή όχι εφαρμογή των κα­

νόνων της θρησκείας π.χ. σε ό,τι αφορά 

την κατανάλωση αλκοόλ) όσο και σε επί­

πεδο συγκρότησης τοπικών δικτύων και 

ταυτοτήτων. Είναι ακριβώς με βάση τον 

τόπο, τις γαμήλιες ανταλλαγές και τις θρη­

σκευτικές πρακτικές που οι άνθρωποι αυ­

τοί κατασκευάζουν τις δικές τους κατηγο­

ριοποιήσεις κατά το παρελθόν σε αντιδια­

στολή με την «πομακικότητα» που παρα­

μένει εν πολλοίς ένας ετεροπροσδιορισμός. 

Έτσι δεν αποτελούν έκπληξη οι απαντή­

σεις που έδιναν στην ερευνήτρια όταν αυ­

τή έθετε ερωτήματα σχετικά με την πο-

μακική τους ταυτότητα ή καταγωγή: οι 

απαντήσεις αυτές («Πομάκοι λένε είμα­

στε, ξέρω εγώ», «Πομάκους μας λένε» 

κλπ.) έχουν ως κοινή βάση την αμηχανία 

των ανθρώπων απέναντι στην καλπάζουσα 

λογική της εθνικής ομοιότητας που χαρα­

κτηρίζει την νεωτερικότητα. 

Η ανάδυση συνεπώς μιας ομοιογενο-

ποιητικής εθνοτικής λογικής και στους ί­

διους αποτελεί ένα φαινόμενο άμεσα συν­

δεδεμένο με τη μεταβατική κατάσταση 

στην οποία τους τοποθετεί το δικό τους 

σταδιακό πέρασμα στη νεωτερικότητα, 

που στην περίπτωση τους απολήγει στην 

εγκατάλειψη της ζωής στο βουνό και την 

εγκατάσταση σε μια περιθωριακή γειτο­

νιά στην πόλη. Ό π ω ς κάθε νέα κοινωνική 

ταυτότητα, η μοντέρνα τους ταυτότητα α­

ποτελεί ένα μέσο επαναδιαπραγμάτευσης 

των σχέσεων μεταξύ κυρίαρχων και κυ­

ριαρχούμενων. Συνεπώς, η κατανόηση της 

συγκρότησης και λειτουργίας των εθνοτι-

κών ταυτοτήτων θα πρέπει να αναζητηθεί 

πρώτα απ' όλα στον τρόπο που συγκρο­

τούνται και λειτουργούν οι εξουσιαστικές 

δομές. Κι αυτό γιατί ((στην πολυπολιτισμι-

κή κοινωνία της Θράκης το παιχνίδι εξου­

σίας μεταξύ κυρίαρχων και κυριαρχούμε­

νων έγινε καθοριστικό για τις διεθνοτικές 

σχέσεις». Η πίεση που ασκούν στους ορει­

νούς πομακικούς πληθυσμούς οι τοπικοί 

μηχανισμοί εξουσίας στοχεύουν (και πετυ­

χαίνουν) να τους στερήσουν από τα εκπαι­

δευτικά και οικονομικά πλεονεκτήματα της 

κρατικής οργάνωσης και οδηγούν στην κα­

θυστέρηση εμπέδωσης δικαιωμάτων που 

απορρέουν από την ιδιότητα του πολίτη, 

αφαιρώντας τους έτσι ((τη δυνατότητα να 

υπάρξουν από μόνοι τους». 

Είναι ακριβώς λόγω των πιέσεων αυ­

τών που ο «φόβος/ντροπή» μαζί με τη 

«σιωπή» γίνονται τα βασικά χαρακτηρι­

στικά του πολιτισμικού συστήματος και 

της συλλογικής ταυτότητας TOJV πληθυ­

σμών αυτών. Η καχυποψία τους απέναντι 

σε κάθε μορφή εξουσίας οδηγεί στην υιοθέ­

τηση πρακτικών που γεννούν τους «Little 

Big Men», που σύμφωνα με την Φ. Τσι­

μπιρίδου αποτελούν τη μεταφορά της πα­

θητικότητας και του ετεροκαθορισμού. Ο 

παραπάνω όρος υιοθετείται από την συγ-



458 Βιβλιοκρισίες 

γραφέα λόγω της ταύτισης ενός συνομιλη­

τή της με τον ήρωα της ομώνυμης ταινίας 

του Άρθουρ Πεν5 και τοποθετείται, μετα­

φορικά, στον αντίποδα της γεμάτης κύρους 

έννοιας των «Big Men»6 («Μεγάλων Αν­

τρών») των μελανησιακών κοινωνιών. Με 

αυτόν επιχειρεί να περιγράψει την, τόσο 

χαρακτηριστική στην περίπτωση μεταβα­

τικών κοινωνιών, κατηγορία ανθρώπων που 

αισθάνονται να βρίσκονται μεταξύ δύο κό­

σμων που κανένας δεν μοιάζει να τους απο­

δέχεται όπως είναι. 

Η ανάδυση συνεπώς μιας πομακικής 

εθνοτικής ταυτότητας, η έκφραση της με 

θετικό τρόπο, όπως δείχνουν δηλώσεις του 

τύπου «είμαι Πομακαράς» που άκουσε η 

συγγραφέας από έναν συνομιλητή της, και 

συνεπώς η αποενοχοποίησή της μαρτυρούν 

αφενός τη διεκδίκηση από μια μερίδα αν­

θρώπων του δικαιώματος τους στον αυτο-

προσδιορισμό, αφετέρου την προσπάθεια 

τους να κατοχυρώσουν την ατομική και 

συλλογική τους αξιοπρέπεια. Οι παραπάνω 

διεκδικήσεις, αν και δεν αποφεύγουν πάντα 

τον κίνδυνο χειραγώγησης από την πλευρά 

των κυρίαρχων ομάδων, δεν παύουν να α­

ποτελούν εκφάνσεις του αιτήματος για ανα­

διανομή της εξουσίας σε τοπικό επίπεδο, 

με τρόπο που θα εγγυάται τη συμμετοχή 

στο πολιτικό παιχνίδι των για χρόνια απο­

κλεισμένων από αυτό πομακικών πληθυ­

σμών. Αποτέλεσμα αλλά και φορέα της 

διεκδίκησης αυτής αποτελεί η προσπάθεια 

θεσμοποίησης της «πομακικότητας» είτε 

μέσω της δημιουργίας εθνοτικών δομών 

(π.χ. πολιτιστικοί σύλλογοι) είτε μέσω της 

καταγραφής και της κωδικοποίησης μιας 

«επίσημης» πομακικής γλώσσας με τη 

συγγραφή λεξικών. 

Η ανάλυση της Τσιμπιρίδου αποτελεί 

ένα δείγμα του πώς η ενασχόληση με τις 

5. Πρόκειται για την ταινία «Μεγάλο 
Ανθρωπάκι» (Little Big Man) με πρωτα-
γοονιστή τον Ντάστιν Χόφμαν. 

6. Για τον ρόλο και τη λειτουργία των 
((μεγάλων αντρών» στη Μελανησία βλ. 
Μ. Godelier, La production des Grands 
Hommes, Παρίσι, Fayard, 1982. 

εθνοτικές και μειονοτικές ταυτότητες μπο­

ρεί να πάψει να αποτελεί άλλη μια ακαδη­

μαϊκή μόδα στον χώρο της ανθρωπολογίας 

και να αναχθεί σε πεδίο άρθρωσης επίκαι­

ρου και κριτικού πολιτικού λόγου διά μέ­

σου αυτής της τελευταίας. Ο επίκαιρος χα­

ρακτήρας του ζητήματος σχετίζεται άμεσα 

με τη γενικότερη διεθνή πολιτική συγκυ­

ρία: η πτώση των σοσιαλιστικών καθεστώ­

των και η ανάδυση των εθνικών διεκδική­

σεων ή και συγκρούσεων στον χώρο της 

ανατολικής Ευρώπης και των Βαλκανίων 

δίνουν μια νέα δυναμική στο ζήτημα της 

εθνοτικής ταυτότητας. Παύοντας να απο­

τελεί το αντικείμενο φολκλορικής ενασχό­

λησης με «παραδοσιακές» κοινωνικές ομά­

δες ή και μέσο της εκ των υστέρων νομι­

μοποίησης μιας βίαιης, κατά το παρελθόν, 

αλλά σιωπηρής ή και ξεχασμένης για δε­

καετίες διαδικασίας ενσωμάτωσης ή και 

αφομοίωσης των μειονοτικών πληθυσμών 

στα πλαίσια των εθνικών κρατών της πε­

ριοχής, μετατρέπεται σε βασικό όχημα πο­

λιτικής διεκδίκησης. 

Εδώ θα πρέπει να σημειώσουμε πως 

οι ανθρωπολογικές έρευνες βρέθηκαν στον 

αντίποδα των λαογραφικών που προηγή­

θηκαν και ταυτίστηκαν με τις κυρίαρχες 

ιδεολογίες των εθνικών κρατών, προσεγγί­

ζοντας τις διάφορες εθνοπολιτισμικές ομά­

δες στα πλαίσια μιας λογικής ομοιογενο-

ποίησης και ένταξης τους στον εκάστοτε 

εθνικό κορμό. Έτσι, αν η λαογραφία στρα­

τεύθηκε στο πλευρό της εθνικής ιδεολο­

γίας, η ανθρωπολογία μοιάζει να στρατεύ­

θηκε στα πλαίσια μιας «αντιεθνικιστικής» 

προσέγγισης, που στο πλαίσιο της γενικό­

τερης «πολιτικής των ταυτοτήτων»7 επι­

χείρησε να δώσει φωνή ή και να εκπροσω­

πήσει περιθωριακές ή μειονεκτούσες εθνο-

πολιτισμικές ομάδες. Στην προσπάθεια 

τους αυτή βέβαια πολλοί ανθρωπολόγοι 

δεν απέφυγαν τις αντιφάσεις και τις μο­

νομέρειες κυρίως σε ό,τι αφορά την ταύ-

7. Για την πολιτική των ταυτοτήτων 
και το ζήτημα της εκπροσώπησης βλ. Δ. 
Γκέφου-Μαδιανού, ό.π., σ. 191-197. 



Les Pomak dans la Thrace grecque 459 

τιση του εθνικισμού και της πολιτικής δια-

κρίσεοίν αποκλειστικά με τις πλειοψηφού­

σες εθνικές ομάδες. Στο σημείο αυτό βρί­

σκεται και η πρωτοτυπία της συγκεκριμέ­

νης μελέτης. Αντιλαμβανόμενη τις επιστη­

μολογικές και πολιτικές αντιφάσεις μιας 

προσέγγισης που υποστασιοποιεί τον εθνο-

τικό λόγο των μειονοτήτων την ίδια στι­

γμή που προσπαθεί να αποδομήσει τις αντί­

στοιχες μυθολογίες και ιδεολογίες των ε­

θνικών κρατών, η Τσιμπιρίδου αρνείται να 

θεωρήσει ως ένα suis generis και ενιαίο 

σύνολο τη μουσουλμανική μειονότητα της 

Θράκης ή και τους ίδιους τους Πομάκους. 

Φιλοδοξία της είναι να παρέμβει με την 

έρευνα της σε μια προοπτική που δίνει ση­

μασία στις ιδιαιτερότητες αυτών των πλη­

θυσμών κατά την εσωτερική τους διαμόρ­

φωση και τις σχέσεις που αυτές οι μικρό-

κοινωνίες εγκαθιδρύουν με το «εξωτερικό», 

μακριά από κάθε λογική ομοιογενοποίησης 

που κυριαρχεί στις περισσότερες έρευνες. 

Έτσι, η συνεισφορά της δεν περιορίζεται 

στην κατάδειξη των διακρίσεων κατά της 

μουσουλμανικής μειονότητας από την πλευ­

ρά των πλειοψηφούντων χριστιανικών πλη­

θυσμών και του κράτους. Προχωρώντας 

πέρα από αυτό, αναδεικνύει τις διαφορο­

ποιήσεις στο εσωτερικό της μειονότητας, 

όχι μόνο μέσα από τη διάκριση «Τούρ­

κων» και «Πομάκων», αλλά και ((διαφο­

ρετικών μουσουλμάνων», «διαφορετικών 

ανθρώπων», διαφορετικών φύλων, «διαφο­

ρετικών χωριών» ή δια-κοινοτικών δι­

κτύων.8 Η μεθοδολογική υιοθέτηση θεω­

ριών πολιτισμικής κατασκευής, ακόμη και 

της ψυχαναλυτικής ανθρωπολογίας, της ε­

πιτρέπει να εστιάζει στον τρόπο με τον 

οποίο τα κοινωνικά υποκείμενα βιώνουν και 

χρησιμοποιούν τις συλλογικές τους ταυτό­

τητες. Σύμφωνα με την συγγραφέα, εκτός 

από την πολιτισμική ταυτότητα, με τις 

όποιες αντιφάσεις, οριακότητες και διακρί­

σεις αυτή περιλαμβάνει, σήμερα, οι άνθρω­

ποι αυτοί καλούνται να διαπραγματευθούν 

και την ατομική τους ταυτότητα που με­

ταφέρει ως κληρονομιά την πρώτη, ενώ την 

ίδια στιγμή επηρεάζεται από τις παραμέ­

τρους της μοντέρνας ταυτότητας όπως ο 

ανταγωνισμός μεταξύ των ατόμων, ο σχε­

διασμός της ατομικής εικόνας σύμφο^να με 

τα μοντέλα που προτείνουν τα MME, κ.α. 

Με την προσέγγιση της η Τσιμπιρίδου 

αποφεύγει την υποστασιοποίηση της «πο-

μακικής ταυτότητας», αφού τη στιγμή 

που αναζητά τις παραμέτρους συγκρότη­

σης της, δείχνει και τα όρια της. Ταυτό­

χρονα επιτυγχάνει να συνδέσει το κοινω­

νικό με το πολιτισμικό, αφού εξετάζει την 

πολιτισμική εμπειρία σε σχέση με την κοι­

νωνική δράση. 

Από την άλλη υπενθυμίζει πως ο εθνι­

κισμός, οι πρακτικές διακρίσεων και η 

απαίτηση ομοιογενοποίησης δεν είναι προ­

νόμιο των εθνών-κρατών αλλά πολλές φο­

ρές απαντώνται στο εσωτερικό των μειο­

νοτικών ομάδων, αν δεν αποτελούν (σε 

ορισμένες περιπτώσεις) και καταστατικό 

στοιχείο για την θεσμική τους συγκρότηση 

και λειτουργία. Και αυτό στα πλαίσια ενός 

παιχνιδιού εξουσίας που, επιδιώκοντας τον 

έλεγχο των νοητικών, κοινωνικών και πο­

λιτισμικών ταξινομήσεων,9 έχει ως βαθύ­

τερο διακύβευμα την επιβολή συγκεκριμέ­

νων μοντέλων πολιτικής εκπροσώπησης. 

ΘΟΔΩΡΗΣ Σ Π Υ Ρ Ο Σ 

8. Άλλωστε, η συγγραφέας μας δεί­
χνει με την ανάλυση της πως πολλές φο­
ρές τα συμφέροντα κάποιων μουσουλμανι­
κών ελίτ βρίσκονται πιο κοντά σε αυτά των 
αντίστοιχων χριστιανικών παρά σε αυτά 
των ορεινών πομακικών πληθυσμών. 

9. Για αυτή την «πάλη των κατατά­
ξεων», βλ. Ρ. Bourdieu, «L'identité et 
la représentation. Eléments pour une 
réflexion critique sur l'idée de région», 
Actes de la recherche en sciences sociales 
35 (1980) 63-72. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

