
  

  Μνήμων

   Τόμ. 25 (2003)

  

 

  

  ΣΥΓΧΡΟΝΕΣ ΚΑΙ ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΔΙΑΣΤΑΣΕΙΣ ΤΗΣ
ΑΝΘΡΩΠΩΝΥΜΙΚΗΣ ΣΥΜΠΕΡΙΦΟΡΑΣ ΣΤΗΝ
ΑΛΒΑΝΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ 

  ΓΕΩΡΓΙΑ ΚΡΕΤΣΗ   

  doi: 10.12681/mnimon.770 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΚΡΕΤΣΗ Γ. (2003). ΣΥΓΧΡΟΝΕΣ ΚΑΙ ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΔΙΑΣΤΑΣΕΙΣ ΤΗΣ ΑΝΘΡΩΠΩΝΥΜΙΚΗΣ ΣΥΜΠΕΡΙΦΟΡΑΣ ΣΤΗΝ
ΑΛΒΑΝΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ. Μνήμων, 25, 111–145. https://doi.org/10.12681/mnimon.770

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 00:34:49



ΓΕΩΡΓΙΑ ΚΡΕΤΣΗ 

ΣΥΓΧΡΟΝΕΣ ΚΑΙ ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΔΙΑΣΤΑΣΕΙΣ 
ΤΗΣ ΑΝΘΡΩΠΩΝΥΜΙΚΗΣ ΣΥΜΠΕΡΙΦΟΡΑΣ 

ΣΤΗΝ ΑΛΒΑΝΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ 

Οι ιδιαίτερες πτυχές της μεταναστευτικής πορείας και εγκατάστασης των Αλ­

βανών πολιτών στην Ελλάδα έχουν οδηγήσει στην ελλιπή κοινωνικοποίηση τους 

στη χώρα υποδοχής, ενώ, από την άλλη μεριά, οι ιδιαίτερες συνθήκες της κοι­

νωνίας υποδοχής, έχουν προκαλέσει σε μεγάλο βαθμό τον κοινωνικό αποκλει­

σμό και τα ρατσιστικά φαινόμενα εναντίον των Αλβανίδων και Αλβανών. Η 

επιθυμία τους να ξεφύγουν από την υποδεέστερη αυτή κατάσταση αποτελεί το 

κυριότερο κίνητρο για την «αλλαγή ταυτότητας», την αντικατάσταση, δηλαδή, 

των παλιών ονομάτων με νέα. Ακριβώς αυτή η περιθωριοποίηση σε ένα περι­

βάλλον που κυριαρχείται από «ελληνικά» σύμβολα επέβαλε μια ευέλικτη δια­

πραγμάτευση του προσωπικού ονόματος και επηρέασε την απόφαση των με-

ταναστριών/-στών να αλλάξουν τη διοικητική τους ταυτότητα. Οι αντικειμε­

νικές συνθήκες της μετανάστευσης και υποδοχής δεν αρκούν, όμως, για να εξη­

γήσουν το γιατί η ενσωμάτωση των μεταναστριών και μεταναστών, ειδικά στην 

ελληνική κοινωνία, προϋποθέτει —ή εξυπακούεται ότι προϋποθέτει— την εθνι-

κοθρησκευτική τους αφομοίωση. Επιπλέον, το πώς αντιμετωπίζουν οι Αλβα­

νίδες μετανάστριες / Αλβανοί μετανάστες την αλλαγή ονομάτων και πόσο πλήτ­

τεται ή όχι η αυτοσυνείδηση της ομάδας, μπορεί να προσεγγιστεί μόνο με τη 

σύγκριση ιστορικο-πολιτισμικών πτυχών στο πλαίσιο της κοινωνίας στην Αλ­

βανία. 

Αφού αναφερθούμε στο πρώτο κεφάλαιο εισαγωγικά στην αλλαγή ονομά-

Αυτό το άρθρο προέκυψε στα πλαίσια του ερευνητικού προγράμματος του Ινστιτούτου 
Ιστορίας Νοτιοανατολικής Ευρώπης (Graz/Αυστρία) για τις επιδράσεις της μετανάστευσης 
στη νότια Αλβανία της μετασοσιαλιστικής περιόδου (Αύγουστος 1998), που διηύθυνε ο κα­
θηγητής Karl Käser και ο ιστορικός Robert Pichler. Για τις γόνιμες ιδέες τους ευχαριστώ 
τους κ. Dr. Heinz Bude, Prof. Georg Elwert, Dr. Robert Pichler και Prof. M. Mitte-
rauer. Τμήμα της έρευνας έχει δημοσιευτεί στο συλλογικό πόνημα: Κ. Käser, R. Pichler 
και S. Schwandner (επιμ.), Die weite Welt und das Dorf. Albanische Emigration am Ende 
des 20. Jahrhunderts, Βιέννη-Κολωνία-Βαϊμάρη 2002. 



112 Γεωργία Κρέτση 

των και τη μετανάστευση, θα πραγματευτούμε κατόπιν συνοπτικά θεωρητικές 

πτυχές της ονοματοδοσίας, προκειμένου να προβούμε στο τρίτο κεφάλαιο στη 

σύγκριση μεταξύ αλβανικής και ελληνικής περίπτωσης. Με βάση αυτά τα συμ­

περάσματα θα προχωρήσουμε στα επόμενα κεφάλαια στην ανάλυση του εμ­

πειρικού υλικού από δύο αλβανικά χωριά. 

1. Εισαγωγή 

Εξετάζοντας τη διαμόρφωση των ανθρωπωνυμικών συμπεριφορών στα αλβα­

νικά χωριά Fterrë και Çorraj της περιοχής Kurvelesh (Κουρβελεσίου)1 από 

τις αρχές του 20ού αιώνα μέχρι και σήμερα, διαπιστώνουμε μια σειρά από 

συνάφειες μεταξύ ονομάτων και κοινωνικοπολιτιστικών εξελίξεων. Ενώ στις 

αρχές του προηγούμενου αιώνα συναντάμε ως επί το πλείστον θρησκευτικά 

ονόματα, όπως Ahmet στο μουσουλμανικό χωριό F terrë και T h a n a s στο χρι­

στιανικό Çorraj,2 μετά το 1945 εμφανίζονται νέα «σοσιαλιστικά» ονόματα, 

όπως Sovjetik. Μετά το 1967, τη χρονιά της λεγόμενης πολιτιστικής επανά­

στασης, κυριαρχεί μια ποικιλία «χαρακτηριστικά αλβανικών» ονομάτων, όπως 

Alban και Drita. 

Σήμερα μπορεί να βρει κανείς στα χωριά αυτά ελάχιστα άτομα με το ίδιο 

όνομα και μάλιστα να διαπιστώσει μια εξαιρετική πολυσχιδία προσωπικών ονο­

μάτων. Αυτή την εντύπωση ενισχύουν οι διηγήσεις των κατοίκων, όταν αυτές 

αφορούν στη ζωή της/του μετανάστριας/-στη στην Ελλάδα. Συχνά ο ομιλητής 

ή η ομιλήτρια χρησιμοποιεί διαφορετικά ονόματα για το ίδιο πρόσωπο της διή­

γησης. Τα καινούργια «ελληνικά» εναλλάσσονται με τα παλιά «αλβανικά)) ονό­

ματα, μια εναλλαγή ταυτότητας που αποτελεί κοινή, καθημερινή πρακτική για 

μεγάλο τμήμα Αλβανίδων/-νών μεταναστριών/-στων του ελληνικού χώρου. 

1. Το Kurvelesh είναι μια ορεινή περιοχή στη νοτιοδυτική Αλβανία, που εκτείνεται 
πίσω από τα χωριά της Χειμάρρας. Στα χωριά Fterrë και Çorraj διεξήχθη το καλοκαίρι 
του 1998 επιτόπια έρευνα διάρκειας ενός μήνα από μια δεκαμελή ερευνητική ομάδα, στην 
οποία συμμετείχε η συγγραφέας του παρόντος άρθρου. Η βάση της βρισκόταν στο πρώτο 
χωριό. Συγκριτικά (συμπληρωματικά) στοιχεία από κατοπινή επιτόπια έρευνα μέχρι το 
2001 στην περιοχή Πρεσπών και Κονισπόλεως (νότια Αλβανία) παρατίθενται σε μορφή 
υποσημειώσεων. 

2. Εδώ οι όροι «μουσουλμανικό» και χριστιανικό» χρησιμοποιούνται για να δηλωθεί 
η θρησκευτική παράδοση ή καταγωγή των χωριών που μελετώνται. Θεωρούμε ότι αυτό 
είναι θεμιτό όχι μόνο για να γίνει το κείμενο πιο σαφές αλλά και επειδή η ανάλυση των 
δεδομένων της έρευνας υπέδειξε τη σημασία αυτής της πολιτιστικής διαφοροποίησης για το 
προκείμενο θέμα της ονοματοδοσίας. Επίσης, επειδή οι ίδιοι οι κάτοικοι, παρόλη τη μα­
κρόχρονη αθεϊστική πολιτική του σοσιαλιστικού κράτους, χαρακτήριζαν τα χωριά αυτά με 
τη θρησκευτική ιδιότητα τους, ανεξάρτητα από το περιεχόμενο που μπορεί να αποκτούσε 
αυτή ανάλογα με τα συμφραζόμενα. 



Η ανθρωπωνυμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 113 

Ως προς τις πρακτικές αλλαγής ονομάτων, οι κάτοικοι των νοτιοαλβανικών 

χωριών Fterrë και Çorraj αντανακλούν με ακρίβεια τους μετασχηματισμούς 

που επιδέχονται γενικότερα τα αλβανικά μεταναστευτικά στρώματα. Ό π ω ς για 

ένα μεγάλο τμήμα του αλβανικού πληθυσμού, έτσι και για τους κατοίκους των 

Fterrë και Çorraj, η εργασιακή μετανάστευση προς την Ελλάδα3 αποτελεί σή­

μερα τη βασικότερη βιοποριστική στρατηγική. Στην ορεινή και δύσκολα προσ-

βάσιμη περιοχή του Kurvelesh, όπου βρίσκονται τα δυο χωριά μας, η γεωρ-

γοκτηνοτροφία δεν μπορεί να καλύψει παρά τις βασικές ανάγκες διαβίωσης. Τα 

ηλικιωμένα άτομα, που έχουν απομείνει ως επί το πλείστον στα χωριά, 4 στη­

ρίζονται οικονομικά από τους συγγενείς τους στην Ελλάδα. Στη μουσουλμα­

νική Fterrë έχουν εγκαταλειφθεί τα 18 από τα άλλοτε 79 κατοικημένα σπίτια 

(στοιχεία 1998). Το ορθόδοξο Çorraj έχει πληγεί περισσότερο από τη μετα­

νάστευση. Περισσότερα από τα μισά των 81 σπιτιών του έχουν εγκαταλειφθεί. 

Η δημογραφική αυτή διαφοροποίηση εξηγείται από το γεγονός ότι είναι πολύ 

πιο εύκολο για τους χριστιανικούς πληθυσμούς να αποκτήσουν βίζα από το ελ­

ληνικό προξενείο από ό,τι είναι για τους μουσουλμανικούς.5 

Σε αυτό το σημείο ας μιλήσουμε επιγραμματικά για τις γενικές συνθήκες 

που οδηγούν στην αλλαγή ονομάτων και για κάποιους από τους παράγοντες της 

αλβανικής μετανάστευσης στην Ελλάδα.6 Τα πρώτα χρόνια της μεταναστευτικής 

3. Σημερινές εκτιμήσεις ανεβάζουν τον αριθμό των αλλοδαπών από 800.000 έως 
1.000.000. Υπολογίζεται ότι 7 στους 10 είναι Αλβανοί πολίτες, βλ. Στράτος Γεωργούλας, 
((Η νέα μεταναστευτική κοινωνική πολιτική στην Ελλάδα και η νομιμοποίηση της», στο 
Αθ. Μαρβάκης, Δ. Παρσανόγλου και Μ. Παύλου (επιμ.), Μετανάστες στην Ελλάδα, Αθήνα 
2001, σ. 203. Για την προβληματική των αριθμών από το 1995 και ύστερα βλ. επίσης 
Eugenia Droukas, «Albanians in the Greek informal economy», Journal of Ethnic and 
Migration Studies 24/2 (1998) 347-365. 

4. Για περισσότερα δημογραφικά/κοινωνικοπολιτικά στοιχεία για τα δύο χωριά βλ. 
σχετικά άρθρα στο ερευνητικό πόνημα: Κ. Käser, R. Pichler και S. Schwandner, ό.π. 

5. Κατά τα λεγόμενα (στοιχεία του 1998), οι μειονοτικοί έπαιρναν ταξιδιωτική άδεια 
πάνω από ένα χρόνο, οι χριστιανοί περί τους έξι μήνες και οι μουσουλμάνοι από έναν έως 
τρεις μήνες. Εντωμεταξύ (στοιχεία του 2001) οι μειονοτικοί έχουν ειδική ταυτότητα ομο­
γενούς, που χρησιμοποιούν μαζί με το αλβανικό τους διαβατήριο για να περάσουν τα σύνορα. 

6. Από την πληθώρα δημοσιευμάτων σχετικά με τη μετανάστευση και ειδικά την 
αλβανική μεταναστευτική κίνηση στην Ελλάδα σταχυολογούμε εδώ ορισμένα: την πρώτη 
σχετική έρευνα με τίτλο Μετανάστευση από τα Βαλκάνια, Αθήνα 1995, του Ι. Ψημμέ-
νου, που εξετάζει τη δημιουργία περιφρακτικών χώρων διαβίωσης και εργασίας σε κεντρι­
κές περιοχές της Αθήνας, καθώς και την εμπεριστατωμένη μελέτη του κοινωνιολόγου Β. 
Καρύδη, Η εγκληματικότητα των μεταναστών στην Ελλάδα, Αθήνα 1996, που ερεύνησε 
τη γένεση του εγκληματικού στερεότυπου εναντίον των μεταναστών και τεκμηρίωσε τον 
κατασκευαστικό του χαρακτήρα. Ο πρόσφατος συλλογικός τόμος, με επιμέλεια Μαρβάκη, 
Παρσανόγλου και Παύλου (ό.π.) καλύπτει επίσης μια σειρά από επίκαιρα ζητήματα που 
αφορούν στην παρουσία μεταναστριών/-στών στην Ελλάδα, όπως αυτό του ελληνικού εθνι-

8 



114 Γεωργία Κρέτση 

κίνησης προς την Ελλάδα, τουλάχιστον μέχρι το 1998, όταν τέθηκαν οι βάσεις 

από την ελληνική πολιτε ία γ ι α τη νομιμοποίηση τ ω ν μεταναστών με τη λεγό­

μενη Πράσινη Κ ά ρ τ α , 7 οι περισσότεροι, όταν κατέφθαναν στη χ ώ ρ α υποδοχής, 

επιζητούσαν ένα ((ελληνικό» όνομα, αρνούνταν τη μουσουλμανική τους π ί σ τ η , 8 

δήλωναν ορθόδοξοι χριστιανοί και, αν το επέτρεπαν ή το επέβαλαν οι συγκυ­

ρίες, δήλωναν και ελληνικής κ α τ α γ ω γ ή ς . Α ρ χ ι κ ά , λ ό γ ω τ η ς υπόθεσης τ η ς βί­

ζας και αργότερα λ ό γ ω τ ω ν εμπειριών που αρκετοί Αλβανοί απόκτησαν στην 

Ελλάδα, έγινε φανερό ότι μετανάστες με «ελληνική κ α τ α γ ω γ ή » ήταν περισσό­

τερο ευπρόσδεκτοι και είχαν π ι ο πολλές ευκαιρίες να βρουν δουλειά από ό,τι 

οι «μουσουλμάνοι» π ο υ α ν τ ι μ ε τ ώ π ι ζ α ν μάλλον τη δυσπιστία και τη διάκριση 

ω ς Αλβανοί. 9 Γ ι ' αυτό πολλοί βαπτίζονταν στην Ελλάδα, άλλοι καθοδηγούμενοι 

κού μύθου της ομοιογένειας, της συμβολικής νομιμοποίησης από τα MME διακριτικών-

μειωτικών πρακτικών (νομοθετικών και δικαστικών), την απουσία ενός κατευναστικού δη­

μόσιου λόγου και άρθρωσης λόγου από τις ίδιες τις μετανάστριες / τους ίδιους τους μετα­

νάστες κ.ά. 

7. Η Ιωάννα Κούρτοβικ, «Μετανάστες: ανάμεσα στο δίκαιο και στη νομιμότητα 

(Δελτίο εγκληματικότητας)», στο Αθ. Μαρβάκης, Δ. Παρσανόγλου και Μ. Παύλου (επιμ.), 

ό.η., σ. 169 και 181, υποστηρίζει ότι με τη διαδικασία νομιμοποίησης σήμανε αρχικά μια 

μικρή περίοδος χάριτος για τους μετανάστες, μετά τη λήξη όμως της προθεσμίας που δό­

θηκε για την καταγραφή τους (31.5.1998), οι διώξεις ξανάρχισαν εντατικότερες. Θεωρεί 

μάλιστα ότι κατ' αυτήν την περίοδο εγκληματοποιήθηκε η μετανάστευση, αφού όσοι δεν 

πληρούσαν τις προϋποθέσεις για τη χορήγηση Πράσινης Κάρτας και προσπάθησαν να εντα­

χθούν στη διαδικασία νομιμοποίησης διώχθηκαν ποινικά. Παρόλα αυτά πρέπει να υπενθυ­

μίσουμε ότι σε σχέση με άλλες χώρες της δυτικής Ευρώπης, η νομιμοποιητική πολιτική 

του ελληνικού κράτους αποτελεί μάλλον μια «φωτεινή εξαίρεση». 

8. Εδώ ως «πίστη» νοείται η παραδοσιακή θρησκευτική ταυτότητα της οικογένειας 

εκάστου, αφού στο πλαίσιο του αθεϊστικού σοσιαλιστικού κράτους οι θρησκευτικές πρακτι­

κές είχαν απαγορευτεί. 

9. Για τη γένεση του εγκληματικού στερεότυπου του «Αλβανού μετανάστη» και το 

πάντα επίκαιρο ερώτημα της εγκληματικότητας στην Ελλάδα βλ. Β. Καρύδης, ό.η. Ιδιαί­

τερα στα MME γενικεύονται συμπεριφορές μεμονωμένων ατόμων ή ομάδων και προβάλ­

λονται ως εθνικά χαρακτηριστικά μιας εν γένει ομάδας, που στιγματίζεται στην ειδησεο­

γραφία με γεγονοτολογικές εικασίες και επινοημένη επικαιρότητα. Χαρακτηριστική είναι η 

έκφραση «αλβανοφοβία», που περιγράφει καυστικά ξενοφοβικά και ρατσιστικά φαινόμενα 

τα οποία ανέκυψαν μετά το άνοιγμα των συνόρων. Βλ. ενδεικτικά «Albanophobia in the 

greek media», Greek Monitor of Human and Minority Rights 2, 4 / Μάρτιος -Ιούνιος 

(1996) 17-19. Σε σχέση με το «μουσουλμάνος», ως συστατικό του αλβανικού προφίλ στα 

media, πρέπει να αναφερθεί ότι έρευνα στον τοπικό τύπο των Ιωαννίνων της περιόδου 1990-

92 απέδειξε ότι η ιδιότητα του «μουσουλμάνου» δεν επικράτησε στη λεκτική κατασκευή 

του στερεότυπου. Ο χριστιανός ομόθρησκος «Βορειοηπειρώτης» ή η «ελληνική μειονότητα» 

(μια κατηγορία που προφανώς ήθελε να περιλαμβάνει όχι μόνο μειονοτικούς αλλά και άλ­

λους αλβανόφωνους «χριστιανούς») προβλήθηκε θετικά με τον όρο «πρόσφυγας» και συν­

δέθηκε με τα συμφραζόμενα του «ελληνισμού» ή/και «αφελληνισμού», με την «ανθρώπινη 

τραγωδία», τα ((δεινά του έθνους» κτλ. Αντίθετα, ο όρος (((Αλβανοί) φυγάδες» αντικατα-



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 115 

από τους εργοδότες τους, άλλοι πάλι από την ανάγκη να αποκτήσουν φιλίες 

και κοινωνική υποστήριξη μέσα από τις κουμπαριές. 

Το ιδιαίτερο ενδιαφέρον της πρακτικής αλλαγής ονομάτων, που σε καμιά 

περίπτωση δεν αποτελεί προνόμιο της αλβανικής ομάδας,1 0 έγκειται στο γεγο­

νός ότι η αλλαγή των ονομάτων δεν περιορίστηκε μόνο στην καθημερινή χρή­

ση της στο ελληνικό περιβάλλον. Απεναντίας, θεσμοποιήθηκε σταδιακά και μέσα 

στην ίδια την Αλβανία. Ο αποσαθρωμένος διοικητικός μηχανισμός, η διαφθορά 

ανάμεσα στους υπαλλήλους και η καταστροφή μεγάλου αριθμού εγγράφων, που 

συνόδευσε την πολιτική αλλαγή στην Αλβανία, διευκόλυναν τόσο τις νόμιμες 

αλλαγές όσο και τις πλαστογραφήσεις ονομάτων. Μια σειρά από διοικητικά, 

κυρίως ληξιαρχικά έγγραφα, παραποιούνται πλέον κατά συρροήν, ιδιαίτερα στις 

υπηρεσίες της νότιας αλλά και ολόκληρης της Αλβανίας. 

Η λεγόμενη μαφία της βίζας από την άλλη μεριά εκμεταλλεύτηκε την 

πιεστική ανάγκη πολλών να εισέλθουν στην Ελλάδα για εργασιακούς ή προ­

σωπικούς λόγους και φυσικά τα κενά του ελληνικού δημοσίου. Το ελληνικό 

κράτος βρέθηκε διοικητικά απροετοίμαστο όσο και πολιτικά ανίσχυρο να αντε­

πεξέλθει στο φαινόμενο της εισαγωγής μεταναστριών/-στών, πολύ περισσό­

τερο δεν στάθηκε αρνητικό στη νομιμοποίηση τους. 1 1 Συνέπεια αυτής της κα­

τάστασης ήταν να εξαπλωθούν τα δίκτυα της διαφθοράς μέχρι το εσωτερικό 

των ελληνικών προξενείων στην Αλβανία. Ιδιαίτερα οι υποψήφιοι μετανάστες 

στάθηκε σταδιακά με το παν-περιεκτικό εθνο^νύμιο «Αλβανός», και στη συνέχεια ο «φυ­
γάς» έγινε μόνιμα ((λαθρομετανάστης)). Αυτή η ομάδα συνδέθηκε με θεματικές ((χάους», 
«πλημμύρας», «κύματος», «ορδών», «φτώχειας» και στη συνέχεια με την εγκληματικό­
τητα. Βλ. G. Kretsi, Die Entstehung eines Stereotyps. Das Bild der Albaner in der grie­
chischen Öffentlichkeit (1990-92), Magister-Arbeit, Karl-Franzens-Universität Graz, 
Graz 1997. Οι λεκτικές διαφοροποιήσεις παραπέμπουν στη σήμανση του έθνους και κατ' επέ­
κταση στον επιδιωκόμενο διαχωρισμό μεταξύ του ((ιδίου» και του ((άλλου». Το ανήκειν στην 
ελληνική εθνική ομάδα σαφώς συνδέθηκε με μια προστατευτική κρατική πολιτική απέναντι 
στους λεγόμενους ομογενείς («ομόφυλους», «ομόθρησκους» κτλ.). 

10. Πβ. Evangelos Karagiannis, Zur Ethnizität der Pomaken Bulgariens, Münster 
(Spektrum 51, LIT) 1997, όπου το παράδειγμα των Πομάκων της Βουλγαρίας, που είχαν 
υποστεί ήδη από το 1912-13 την κρατική ή εκκλησιαστική πολιτική ονομάτων, με αποτέ­
λεσμα να έχουν διανύσει αλλεπάλληλες περιόδους «μουσουλμανοποίησης» ή/και «βουλγα-
ροποίησης» της ονομαστικής τους ταυτότητας (σ. 27-30). Στη βάση αυτής της εμπειρίας, 
συνεχίστηκε στη μετασοσιαλιστική περίοδο από την ίδια την ομάδα πλέον και χωρίς την 
άμεση επιβολή από την εκκλησία ή το κράτος η αλλαγή ονομάτων ως στρατηγική «switching» 
(99 κ.ε.). Βλ. επίσης Σεβαστή Τρουμπέτα, Κατασκευάζοντας ταυτότητες για τους μουσουλ­
μάνους της Θράκης. Το παράδειγμα των Πομάκων και των Τσιγγάνων, Αθήνα 2001, σ. 
211 κ.ε., όπου για τους Αθίγγανους της Θράκης. 

11. Ο Σ. Γεωργούλας, ό.π., σ. 204 υποστηρίζει μάλιστα ότι το κράτος απέβη ο κυ­
ριότερος παραγωγός παράνομης μετανάστευσης, ((ενθαρρύνοντας την εισροή εργατικού δυ­
ναμικού και ταυτόχρονα μειώνοντας τις άδειες εργασίας». 



116 Γεωργία Κρέτση 

που δεν είχαν το προνόμιο να ανήκουν στους χριστιανούς ορθόδοξους εκμεταλ­

λεύονταν τις «παράνομες ευκαιρίες» να μπουν στην Ελλάδα. Χωρίς να μπορεί 

κανείς με βεβαιότητα να επιρρίψει ευθύνες σε κάποια από τις εμπλεκόμενες 

πλευρές (ελληνικό προξενείο, Αλβανοί ή/και Έλληνες μαφιόζοι, υποψήφιοι με­

τανάστες), σίγουρο είναι ότι η διαδικασία απονομής ταξιδιωτικών αδειών πα­

ρέμεινε μέχρι πρόσφατα ενοχλητικά αδιαφανής.1 2 Τα θύματα αυτής της δυσ­

πραγίας παραμένουν οι μετανάστριες και μετανάστες, που ενίοτε πληρώνουν 

στους επιτήδειους (Έλληνες ή Αλβανούς) από 150.000 έως 300.000 δρχ. για μια 

βίζα. 1 3 Είτε δωροδοκώντας, είτε περνώντας με τα λεγόμενα «βαποράκια» από 

την πράσινη γραμμή τα αλβανοελληνικά σύνορα, οι μετανάστριες και οι μετα­

νάστες ξεκινούσαν μια νέα φάση ζωής στην Ελλάδα, όπου λόγω ελλιπών πιστο­

ποιητικών έπρεπε διαρκώς να αποφεύγουν την αστυνομία.1 4 Στο εσωτερικό της 

Ελλάδας αποδεικνύονταν χρήσιμα διάφορα «βορειοηπειροοτικά διαβατήρια» που 

εξέδιδαν, σύμφωνα με πληροφορίες, οι λεγόμενοι «βορειοηπειρωτικοί» σύλλο­

γοι (η οργάνωση «Ομόνοια» κ.ά.) . 1 5 Μια και οι περισσότερες/-οι μετανάστριες/ 

-στες διέμεναν και δούλευαν ημιπαράνομα στη χώρα, ένα τέτοιο χαρτί προσέ-

12. Για την απόκτηση βίζας χρειάζεται (στοιχεία καλοκαιριού 2001) μια πρόσκληση, 
κατά βάση, από έναν Έλληνα υπήκοο (αφού οι συγγενείς που έχουν Πράσινη Κάρτα δεν 
έχουν το δικαίωμα πρόσκλησης), ο οποίος πιστοποιεί με τα απαραίτητα έγγραφα ότι έχει 
χώρο για να φιλοξενήσει τη/το μετανάστρια/-στη και δυνατότητα να αντεπεξέλθει στα έξοδα 
της/του, έγκυρα διαβατήρια και των δύο πλευρών, ληξιαρχικές πράξεις της/του υποψήφιας/ 
-ου ταξιδιώτισσας/-τη, συμβόλαιο της δουλειάς της/του. Επίσης, μια βεβαίωση ότι η/ο υπο-
ψήφια/-ος έχει ένα συγκεκριμένο ποσό χρημάτων στην τράπεζα. Πρόκειται για ένα έγγραφο, 
που κατά κανόνα πλαστογραφείται φανερά έξω από τα ελληνικά προξενεία στο Αργυρό­
καστρο και τα Τίρανα, συνήθως σε γνωστά φωτοτυπεία. Σε περίπτωση που αρνηθούν οι 
αρμόδιοι του προξενείου την παροχή άδειας, αρνούνται επίσης και οποιαδήποτε εξήγηση 
για τους λόγους άρνησης. 

13. Το φαινόμενο της διαφθοράς δεν παρατηρείται βέβαια μόνο γύρω από την ελλη­
νική πρεσβεία. Η τελευταία μαζί με την ιταλική έχουν όμως το μεγαλύτερο κοινό και γι' αυτό 
τραβούν το ενδιαφέρον των κυκλωμάτων. Κατά τα άλλα οι «παράνομοι)) δρόμοι για τη Γερ­
μανία ή και τις ΗΠΑ απλά... κοστίζουν αρκετές εκατοντάδες δολλάρια παραπάνω. 

14. Εδώ θα πρέπει να προσθέσουμε ότι η διαδικασία νομιμοποίησης των μετανα-
στριών/-στών των τελευταίων χρόνων έχει αμβλύνει κατά πολύ το μόνιμο πρόβλημα της 
παρανομίας και του ανασφάλιστου status ενός μεγάλου τμήματος μεταναστριών/-στων. 

15. Στην αρχή τα μέλη της ελληνικής μειονότητος έπαιρναν «διαβατήρια» (ή «ταυ­
τότητες») από την μειονοτική οργάνωση «Ομόνοια» για να διαβαίνουν τα σύνορα. Αργότερα 
εκδόθηκαν διάφορα είδη «ταυτοτήτων» από συλλόγους κυρίως στην Ελλάδα («Βορειοηπει­
ρωτικός Σύλλογος» ή «Σύλλογος Ένωσης Ελλήνων Βορείου Ηπείρου» κτλ.) και έκαναν 
ευρύτατη χρήση του πάλαι ποτέ αλυτρωτικού ορισμού της νοτίου Αλβανίας ως «Βορείου 
Ηπείρου». Ενώ ο όρος δεν χρησιμοποιούνταν, τουλάχιστον σε επίσημα κείμενα, κατά τη 
σοσιαλιστική περίοδο, σήμερα φαίνεται να είναι πλέον δόκιμος και στην αλβανική γλώσσα. 
Οι διάφορες ταυτότητες δεν παρείχαν, σαφώς, άδεια παραμονής αλλά διευκόλυναν ανεπί­
σημα την απόκτηση και παράταση της βίζας. 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 117 

φέρε, εν δυνάμει, προστασία. Αν ήταν δυνατόν να αποδειχθεί πειστικά η ελ­

ληνική καταγωγή, θα απέφευγε κανείς, κατά πάσα πιθανότητα, ή τουλάχιστον 

θα καθυστερούσε, την απέλαση του. 

2. Κοινωνικός χαρακτήρας του ονόματος 

Για να καταλάβουμε όμως τη σχέση μεταξύ αλλαγής ονομάτων και βιώματος 

ταυτότητας και ετερότητας στην περίπτωση της αλβανικής μεταναστευτικής 

ομάδας, είναι απαραίτητο να πραγματευτούμε στοιχειωδώς το γενικότερο νόη 

μα και τη λειτουργία του «ονόματος» διαχρονικά. 

Θα αναφερθούμε καταρχάς στα προσωπικά ονόματα και όχι στα επίθετα. 1 6 

Χωρίς βέβαια να παραγνωρίζουμε τη δομική σημασία που έχουν τα επίθετα 

για τη συγγένεια και το κοινωνικό τοπίο, μπορούμε να υποστηρίξουμε ότι στην 

ερευνώμενη περίπτωση αυτά δεν παίζουν αποφασιστικό ρόλο. Εκείνα που με­

ταβάλλονται περισσότερο στη χώρα μετανάστευσης είναι τα κύρια (προσωπικά) 

ονόματα.1 7 

Από τα ονομαστικά συστήματα μπορούν να εξαχθούν πολύτιμες ενδείξεις 

για ενδο- και εξωοικογενειακές μορφές οργάνωσης. Δείκτες αυτών των συνα­

φειών συνιστούν τα μοτίβα της ονοματοδοσίας (π.χ. ονόματα προγόνων και 

αγίων) και οι πρακτικές ενδοοικογενειακής μεταβίβασης ονομάτων. Σε ένα με­

γάλο αριθμό κοινωνιών υπάρχουν κανόνες που προσδιορίζουν την επιλογή ονο­

μάτων και ρυθμίζουν κατ' αυτόν τον τρόπο την εγκόλπωση του ατόμου στο 

σύνολο. 

Τπό αυτό το πρίσμα το όνομα γίνεται αντιληπτό ως φορέας μιας έννοιας, 

είτε αυτή είναι ένα συμβολικό κεφάλαιο είτε/και ένα αναπόσπαστο μέρος μιας 

πραγματικής ή φαντασιακής σχέσης. Και οι δύο ιδιότητες βρίσκονται σε στενή 

αλληλεπίδραση με τον κόσμο των ιδεών και δοξασιών του ονοματοδότη. Αφή­

νουν να εννοηθεί η επιθυμία να προικισθεί το νεογέννητο παιδί με ένα πρό­

γραμμα ζωής, να του δοθούν χαρακτηριστικές ιδιότητες και πρότυπα, με λίγα 

λόγια να εγκολπωθεί το νεογέννητο πλάσμα μια ταυτότητα. Άλλοτε τα ονό­

ματα κρύβουν την προσδοκία (ή ευχή) να γίνει ο φορέας του νέου ονόματος 

ανάδοχος και του χαρακτήρα του πρωταρχικού φορέα του ονόματος, άλλοτε να 

16. Στο εξής όταν γράφουμε ((όνομα» εννοούμε το προσωπικό όνομα και όχι το 
επίθετο/επώνυ μο. 

17. Εξάλλου τα επώνυμα έχουν αρχίσει να τυποποιούνται μετά τις αρχές του 20ού 
αι. και μεταφέρονται σταθερά από τους άντρες της συγγενικής γραμμής. Έτσι, μόνο στα 
προσωπικά ονόματα αντανακλώνται πλέον συμβολικές-θρησκευτικές συνάφειες. Σχετικά με 
τη μορφολογία, τα πρότυπα και την εξέλιξη από το 1912 μέχρι σήμερα των οικογενειακών 
ονομάτων στη βόρεια Αλβανία βλ. Jusuf Shpuza, Vëzhgim për emrat familjarë te shqi-
ptarëve [Επισκόπηση οικογενειακών ονομάτων των Αλβανών], Σκόδρα 1998. 



118 Γεωργία Κρέτση 

αξιωθεί μέσα από το κοινό όνομα την προστασία του. Από την άλλη μεριά, 

το όνομα φανερώνει τη σχέση με την κοινωνική πραγματικότητα που επιθυμεί 

η κοινότητα για το νέο μέλος της. Πρότυπα αγαπημένων ή διάσημων προσώ­

πων, 1 8 αγίων του χριστιανικού εθιμικού,1 9 συγγενών, ιδρυτών φυλών και προ­

γόνων,2 0 παραπέμπουν σε κοινωνικές δομές και πολιτιστικές εκφάνσεις μιας 

ομάδας. Τα πρότυπα των ονομάτων μπορεί να πηγάζουν είτε από το θρησκευ­

τικό υπόβαθρο και τις πολιτικές τάσεις της εποχής, 2 1 είτε από την παράδοση 

της οικογενειακής ομάδας, και να δίνουν πληροφορίες για τη συλλογική ταυτό­

τητα ή την καταγωγή του ατόμου. 

Σε όλο και περισσότερες σύγχρονες κοινωνίες δίνεται αυξανόμενη σημασία 

στο να λάβει το παιδί ένα μοναδικό, ένα όμορφο ή της μόδας όνομα, που θα 

υπογραμμίζει κυρίως την ιδιαιτερότητα του ως ατόμου. Η ονομασία κατά τους 

προγόνους και αγίους «ως έκφραση της υπαρξιακής ταύτισης μαζί τους (We-

sensübereinstimmung)»2 2 απορρίπτεται όλο και συχνότερα. Η μόδα, η αισθη­

τική, το νόημα της λέξης κερδίζουν έδαφος σταδιακά στην επιλογή ονομάτων.2 3 

Οι πραγματικές και φαντασιακές σχέσεις που συγκροτεί ένα όνομα μπο-

18. Πβ. την εξάπλωση, λόγου χάρη, του ονόματος Vladimir προς τιμήν του Λένιν 
και άλλων ονομάτων πολιτικών προσώπων στο Wilfried Seibicke, Vornamen, Βισμπάντεν 
1977, σ. 48-56. 

19. Βλ. διεξοδικά Michael Mitterauer, Ahnen und Heilige. Namengebung in der 
europäischen Geschichte, Μόναχο 1993. 

20. Karl Käser, Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse einer 
untergehenden Kultur, Βιέννη 1995, σ. 189-191. 

21. Τη δεκαετία του 1930, κατά την οποία εδραιώνεται η πολιτική και πολιτιστική 
επιρροή της Ιταλίας στην Αλβανία, και ιδιαίτερα την περίοδο της φασιστικής και ναζιστι­
κής κατοχής (1939-43, 1943-44), αυξάνονται τα ιταλικά ονόματα (Aldo, Anita, Benito 
κτλ.) και τα γερμανικά (Hitler, Gertruda κτλ.), βλ. J. Shpuza, ό.π., σ. 148. Τεκμήρια 
αυτής της τάσης βρίσκουμε και στο κεντρικό κρατικό αρχείο της Αλβανικής Δημοκρατίας, 
Τίρανα, AQSH [Arkivi Qendror i Shtetit i Republikës se Shqipërisë], όπου καταχω­
ρούνταν μετά το 1945 οι αιτήσεις για αλλαγές ονομάτων, ιδιαίτερα του ονόματος Hitler, 
χρησιμοποιούμενου μάλιστα ως προσωπικού ονόματος. Βλ. AQSH, 1948, Nr. 60, Dekret 
No 578, 589, 26 Μαρτίου 1948, «Per Nrdim e Mbiemrash» (Περί αλλαγής ονομάτων), 
όπου η περίπτωση του γιου του Kemberi και της Hairie (γενν. το 1938), που μετονομά­
ζεται από «Hitler» σε «Skënder». 

22. M. Mitterauer, ό.π., σ. 409. 
23. Αλλά και σε άλλα ιστορικά και πολιτιστικά συμφραζόμενα παρατηρούνται τέτοιες 

τάσεις, όπως λόγου χάρη στην εβραϊκή κοινωνία πριν από την εξορία στη Βαβυλώνα (Μ. 
Mitterauer, ό.π., σ. 26 και 38). Ο Όμηρος δημιουργούσε ονόματα αναφερόμενα στο χα­
ρακτήρα ή τη δεξιότητα ενός προσώπου. Ανυπέρβλητος ονοματοπλάστης της αρχαιότητας 
θεωρείται ο Αριστοφάνης, που έπλαθε ονόματα κατάλληλα να εξηγήσουν τον σκοπό της 
κωμωδίας του (π.χ. Λυσιστράτη = λύουσα τον στρατόν) κτλ. Βλ. Δίκαιος Β. Βαγιακάκος, 
«Σχεδίασμα περί των τοπωνυμικών και ανθρωπωνυμικών σπουδών εν Ελλάδι, 1833-1962», 
Αθηνά 67 (1963-64) 146-147. 



Η ανθρωπωνυμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 119 

ρούν να συν-εγκαθιδρύσουν εξουσιαστικές σχέσεις και ιδιοκτησιακά δικαιώμα­

τα. Η μελέτη π.χ. του Β. Vernier για την Κάρπαθο επισήμανε ότι στο νησί 

κληρονομούσαν οι πρωτότοκοι τα ονόματα της γιαγιάς και του παππού κατά 

φύλο, όπως και την περιουσία τους. 2 4 Η μεταβίβαση των ονομάτων των προ­

γόνων και η αντίστοιχη ιδεολογία νομιμοποιούσε τα υπέρμετρα δικαιώματα μιας 

μειοψηφίας,25 σε αυτήν την περίπτωση των πρωτότοκων έναντι των υστερό-

τοκων παιδιών. Τα νεότερα αδέρφια αποκλείονταν από την κληρονομιά, ενώ 

δεν μπορούσαν να προβάλλουν ενστάσεις, καθώς η κληρονομιά είχε περιβληθεί 

μια συμβολική αξία. Την αξία αυτή εκπροσωπούσε το όνομα, που συνεπαγό­

ταν όχι μόνο κληρονομικά δικαιώματα αλλά και τελετουργικές υποχρεώσεις 

στα πλαίσια της λατρείας των προγόνων. Αυτές οι υποχρεώσεις άπτονταν της 

αντίληψης ότι μέσα στο όνομα συνέχιζε να ζει η ψυχή των προγόνων (ή, με 

άλλα λόγια, ότι αυτοί «ανασταίνονταν»).26 Η πίστη και η κληρονομιά αντιστοι­

χούσαν, στην περίπτωση της Καρπάθου, στην ιδεολογική και οικονομική βάση 

διατήρησης του κοινωνικού κατεστημένου.2 7 

Τα ονόματα ως σύμβολα μιας ομαδικής ταυτότητας αποκτούν μάλιστα 

πολιτική σημασία και συνυφαίνονται με πραγματικές εξουσιαστικές σχέσεις. Η 

κρατική πολιτική ονομάτων αποτελεί ένα πολύ διαδεδομένο και ιδιαίτερα ορατό 

μέσο επιβολής κρατικής εξουσίας.28 Η ονομασία σύμφωνα με τους γενάρχες ή 

η αποδοχή του ονόματος του πατέρα αποτελεί —κυρίως στις πατρογραμμικές 

ομάδες καταγωγής— σήμα κατατεθέν της πατρογραμμικότητας.2 9 Η ιδέα της 

συνέχειας της κοινότητας εκφράζεται τόσο στο όνομα, όσο και σε κοινοτικές 

γιορτές3 0 και με αυτό τον τρόπο επισφραγίζεται και τελετουργικά η αλληλεγ­

γύη μεταξύ των μελών. 

24. Bernard Vernier, «Putting kin and kinship to good use; the circulation of 
goods, labour, and name on Karpathos (Greece)», στο Hans Medick and David Warren 
Sabean (επιμ.), Interest and emotion: essays on the study of family and kinship, Καίμ-
πριτζ 1984, σ. 28-76 [ελλην. μετάφρ.: Η κοινωνική γένεση των αισθημάτων. Πρωτότοκοι 
και νστερότοκοι στην Κάρπαθο, Αθήνα 2001]. Πλήρως εξελιγμένο εντοπίζεται αυτό το 
σύστημα στα τέλη του 18ου και τις αρχές του 19ου αι. Με τη μετανάστευση στις αρχές 
του 20ού αι. αρχίζει η αποδιάρθρωση του. 

25. Β. Vernier, ό.π. (1984), σ. 41 κ.ε. και (2001), σ. 84 κ.ε. 
26. Πρόκειται για μια κοσμοθεώρηση πολύ διαδεδομένη. Βλ., λόγου χάρη, τις δο­

ξασίες των αρχαίων Αιγυπτίων: «Η μεταβίβαση [του ονόματος] και η χρήση του δεν είναι 
παρά η συνέχιση της ζωής του πεθαμένου» (M. Mitterauer, ό.π., σ. 33). 

27. Β. Vernier, ό.π. (2001), σ. 83-104. 
28. Π.χ., πολλοί άνθρωποι άλλαξαν ονόματα μετά την ανεξαρτητοποίηση του Ζαΐρ. 

Προς αυτή την κατεύθυνση αποφασιστικό ρόλο έπαιξε η προγραμματική διακήρυξη για τα 
ονόματα («authenticity programm») του προέδρου Mobutu (Ihechukwu Madabuike, A 
handbook of African Names, Three continent Press 1994, σ. 123). 

29. Κ. Käser, Familie und Verwandtschaft, ό.π., σ. 189-191. 
30. Κ. Käser, «Ahnenkult und Patriarchalismus», στο Richard van Dülmen 



120 Γεωργία Κρέτση 

3. Συγκριτική ονοματοδοσία: Αλβανία και Ελλάδα 

Σύμφωνα με την παραπάνω ανάλυση του χαρακτήρα του ονόματος, μοιάζει 

σχεδόν αδύνατος ο διαχωρισμός του ατόμου και του ονόματος του. Σίγουρα το 

όνομα συνιστά το πιο αναγνωρίσιμο σύμβολο της προσωπικής ταυτότητας και 

συνδέει —με τον έναν ή τον άλλο τρόπο— τη μονάδα με το σύνολο. 

Μια τέτοια θεώρηση, όμως, πιθανότατα να υπέβαλλε την υπόθεση ότι η 

αλλαγή ονόματος των Αλβανίδων/-νών στην Ελλάδα και μάλιστα η χρήση δια­

φόρων ονομάτων οδηγεί στη συγκρότηση μιας «διπλής ταυτότητας». Αυτή την 

υπόθεση θέτουν σαφώς υπό αμφισβήτηση οι απόψεις των κατοίκων των χω­

ριών Fterrë και Çorraj: 
Α. Β.: «Το όνομα του δεν του άρεσε ποτέ [του άντρα της], το άλλαξε 

στο ληξιαρχείο. Τα ονόματα απορρέουν έτσι κι αλλιώς από το κράτος, είναι 

μια υπόθεση του κράτους». 

G. D.: «Μπα, όχι, δεν είναι δύσκολο που άλλαξα το όνομα μου. Ακόμη 

και ο άντρας μου θα πρέπει να με φωνάζει με άλλο όνομα, όταν βαπτιστώ. 

Η νονά μου αποφάσισε ποιο όνομα θέλει (...) Σιγά το πράγμα! Μόνο ένα όνομα 

είναι, μόνο ένα όνομα!». 

Ε. F.: «Ο φίλος μου ήθελε να με λέει Πέτρο, ήθελε να δυναμώσει τη φι­

λία μας. Γι' αυτό το έκανα με ευχαρίστηση». 

G. Η.: «Το όνομα δεν έχει καμιά βαρύτητα. Είναι μόνο μια γραφειο­

κρατία». 

Αυτές οι μαρτυρίες δίνουν την εντύπωση31 ότι το όνομα αξιολογείται με 

άγνωστα για «μας» κριτήρια και ότι δεν θεωρείται αναντικατάστατο στοιχείο 

κοινωνικής ζωής. 

3.1. Διοικητική και κρατική υπόσταση ονομάτων 

Η κοινή στο δυτικοευρωπαϊκό χώρο αντίληψη ότι τα ονόματα είναι αναντικα-

κ.ά. (επιμ.), Historische Anthropologie, Kultur, Gesellschaft, Alltag 1 (1993) 93-122 και 

Maria Todorova, «Slava und Zadruga», στο ίδιο, σ. 123-130. 

31. Δεν παραβλέψαμε εδώ τους καταναγκασμούς και το φόβο των πληροφορητριών/ 

-τών να μιλήσουν σε μια Ελληνίδα ερευνήτρια για το ευαίσθητο ζήτημα των ονομάτων. 

Παρόλα αυτά η στενή σχέση που οικοδομήθηκε κατά τη διάρκεια της μηνιαίας παραμονής 

μας στην Αλβανία, το γεγονός ότι η ομάδα αντιπροσώπευε ένα αυστριακό πανεπιστήμιο, 

καθώς και το ότι πολλές συνεντεύξεις έγιναν παρουσία αυστριακών μελών της ομάδας νο­

μίζουμε ότι άμβλυνε πολύ την αρχική δυσπιστία και αρνητικότητα κατοίκων των χωριών 

να μιλήσουν ανοιχτά μαζί μας. Στην ανάλυση των συζητήσεων δεν παραγνωρίστηκε αυτή 

η παράμετρος, αφού ασφαλώς μέχρι το τέλος παρέμεινε καθοριστική για τη σχέση ερευ­

νήτριας και πληροφορητριών/-τών. 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 121 

τάστατα έχει τις ρίζες της σε μια θρησκειολογική-φιλοσοφική και, κυρίως, 

διοικητική παράδοση. Το αναντικατάστατο του προσωπικού ονόματος είναι δια­

δεδομένο σε εκείνες τις κοινωνίες, όπου το όνομα προσδένεται σε ένα διοικη-

τικό-γραφειοκρατικό σύστημα ή όπου μια κυρίαρχη συμβολική ερμηνεία κα­

θιερώνει τη μοναδικότητα του. Στις «δικές» μας κοινωνίες ισχύει ότι ένα όνομα 

είναι αναντικατάστατο γιατί, μεταξύ άλλων, το διοικητικό-κρατικό σύστημα 

έχει πάγιο συμφέρον να προσδέσει στον κρατικό μηχανισμό τους πολίτες του 

με μια ισόβια αμετάβλητη ταυτότητα. Αν παρατηρήσουμε όμως τις λειτουρ­

γίες των ονομάτων σε κοινωνίες όπου η κρατική διοίκηση δεν έχει εισχωρήσει 

σε όλα τα επίπεδα, μπορούμε να εντοπίσουμε ομοιότητες με την «αλβανική» 

περίπτωση. Το όνομα ως μια επωνυμία που επηρεάζεται από προσωπικά βιώ­

ματα, τυχαία γεγονότα και ιστορικές συγκυρίες, και τελικά δίνεται από τον ίδιο 

τον ενδιαφερόμενο ή μετατρέπεται στην πορεία της ζωής του, είναι μια δια­

δεδομένη στρατηγική σε κοινωνίες όπου το όνομα δεν δεσμεύεται από το διοι­

κητικό μηχανισμό.3 2 

Η παρατήρηση αυτή βρίσκει εφαρμογή στην περίπτωση των Αλβανίδων/ 

-νών μεταναστριών/-στών κυρίως στη χώρα υποδοχής, όπου πολλές/-οί (ιδιαί­

τερα τα πρώτα χρόνια της μεταναστευτικής κίνησης προς την Ελλάδα) δεν 

είχαν καμία διοικητική ταυτότητα. Το ελληνικό κράτος και το νομικό του 

σύστημα «δε γνώριζε» τους λεγόμενους παράνομους μετανάστες. Κατ'επέκτα­

ση, αυτοί μπορούσαν, ανάλογα με τις περιστάσεις, να επικαλούνται τη μία ή 

την άλλη ταυτότητα. Αυτή την κατάσταση ενθάρρυνε βέβαια και η απουσία 

ενός εύνομου κρατικού και διοικητικού μηχανισμού στην ίδια την Αλβανία. 

Η μη δεσμευτική αντιμετώπιση του προσωπικού ονόματος θα μπορούσε 

επίσης να αποδοθεί τυχόν και στη σχετικά πρόσφατη συγκρότηση του αλβα­

νικού κράτους, που είχε ως αποτέλεσμα να διεισδύσει ο γραφειοκρατικός μη­

χανισμός πολύ αργά σε όλα τα επίπεδα κοινωνικής οργάνωσης. Λόγου χάρη, 

μέχρι πρό τίνος (για διάφορες περιοχές στα μισά του 20ού αι . ) 3 3 δεν ήταν κα-

32. Χαρακτηριστικές είναι οι ονοματολογικές στρατηγικές σε περιοχές της Αφρικής. 
Σε πολλές περιπτώσεις οι αλλαγές ονομάτων σε συγκεκριμένες στιγμές (π.χ. διαβατήριες) 
του βίου διακανονίζονται από την ίδια την κοινωνία. Βλ. Sharifa Μ. Zawawi, African 
Muslim Names: Images and Identities, Ερυθραία 1998, σ. 85-107' επίσης για τη χρήση 
πολλαπλών ονομάτων (((multiple names») βλ. James Hastings (επιμ.), Encyclopedia of 
Religion and Ethics, τ. IX, Εδιμβούργο 1971, σ. 130-131 και 165. 

33. Για την ονοματοδοσία στο Κόσσοβο και την Αλβανία βλ. Κ. Käser, Familie und 
Verwandtschaft..., ό.π. Αυτή η κατάσταση δεν αφορά μόνο στην Αλβανία. Οι σύνθετοι 
συνδυασμοί ονομάτων της προ-μοντέρνας εποχής αντικαταστάθηκαν από το μοναδικό κύριο 
και το ένα επίθετο μόλις τα τελευταία 100 χρόνια, π.χ. στην Τουρκία το 1934, στην Αλγε­
ρία το 1879, στο Ιράν το 1930. Βλ. Munir Ahmed, Joh.- Chr. Bürgel κ.ά., «Der Islam», 
στο P. Antes κ.ά. (επιμ.), Die Religionen der Menschheit, 25/3, Στουτγκάρδη 1990, σ. 244. 



122 Γεωργία Κρέτση 

θιερωμένα τα οικογενειακά επίθετα στη σημερινή τους μορφή. Στη βόρεια Αλ­

βανία ο γιος κληρονομούσε ως επίθετο το κύριο όνομα του πατέρα του και 

τονιζόταν με αυτόν τον τρόπο η σημασία της πατρογραμμικότητας.3 4 

Τόσο πολύ άργησε να θεσμοποιηθεί η χρήση του επιθέτου αλλά και να 

καταγραφούν τα προσωπικά ονόματα στην Αλβανία, ώστε αμέσως μετά την 

ίδρυση του μεταπολεμικού σοσιαλιστικού κράτους ο διευθυντής της στατιστι­

κής υπηρεσίας διαμαρτυρόταν ότι ένας μεγάλος αριθμός οικογενειών, που ο ίδιος 

υπολόγιζε σε 20.000 με 30.000, δεν είχαν επίθετα και δημιουργούνταν ανυπέρ­

βλητα γραφειοκρατικά προβλήματα.3 5 Αναφέρει μια χαρακτηριστική περίπτω­

ση όπου στο δικαστήριο αντιδικούσαν δύο άτομα με ίδια ονόματα, πατρώνυμα 

και μητρώνυμα. Τύχαινε επίσης να έχουν δύο αδέρφια διαφορετικά επίθετα ή 

τα προσωπικά ονόματα να καταγράφονται με υποκοριστικές μορφές (Mitre αντί 

Dhimiter κτλ.) ή πολυάριθμες ομάδες ατόμων να έχουν προσλάβει ως επίθετα 

τοπωνύμια και να δημιουργείται έτσι πληθωρισμός ίδιων επιθέτων. Αυτό συ­

νέβη για παράδειγμα με το επίθετο Φράσαρι (από το ομώνυμο χωριό), καθώς 

και με επίθετα που φανερώνουν επάγγελμα (όπως Papa, Shehu, Berberi κτλ.). 3 6 

Τη διαδικασία απόκτησης επιθέτου περιγράφει ο διευθυντής της στατιστικής 

υπηρεσίας ως εξής: «Πολλά άτομα που δεν είχαν επώνυμα ή τα έλαβαν τον 

τελευταίο καιρό από τη γενέτειρα τους, λένε πως βρήκαν τα επίθετα τους τα 

αρχαία (...) ή προτίμησαν αυτά που έχουν σχέση με μεγάλους πατριώτες που 

έχει βγάλει ο τόπος τους, αν και δεν έχουν καμία σχέση αίματος (οικογενεια­

κές ρίζες) με αυτούς».3 7 

Η εκστρατεία αυτή καταγραφής και γραφειοκρατικοποίησης του πληθυ­

σμού που πραγματοποιήθηκε κατά τη σοσιαλιστική περίοδο επρόκειτο, παράλ­

ληλα, να υπηρετήσει και τον κεντρικό πολιτικό έλεγχο του πληθυσμού. Στο 

πλαίσιο της σταλινικού τύπου διακυβέρνησης της χώρας, η παραπάνω κατα-

34. Κ. Käser, Familie und Verwandtschaft..., ό.π., σ. 189-191. 
35. Ως εξαίρεση παρουσιάζει τον εβραϊκό πληθυσμό, που «εξαναγκάστηκε να λάβει 

επίθετα το 19ο αι.» (këta u detyruan ne shekullin e XIX të venë mbiemra), αλλά αυτή 
η παρατήρηση δεν τεκμηριώνεται παρακάτω στο κείμενο και αφήνει ανοιχτά ερωτήματα. 
AQSH, 1945, Dosje Nr. 343, επιστολή του διευθυντή της στατιστικής υπηρεσίας Pasko 
Milo προς το προεδρείο της κυβερνήσεως, Tirane, 4 Ιουλίου 1945. 

36. AQSH, 1945, Dosje Nr. 343, ό.π. 
37. «Shumë persona që s'kanë llagap apo që kanë marrë ne kohët e fundshme 

ato të vendlindjes se tyre tregojnë se kanë gjetur llagapet e tyre të vjetra (...) dhe 
kanë lidhja me patriotët e mbëdhenj që kanë dalë nga ky katund, rnë gjith që këta 
s'janë as fare të një gjaku (origjine familjareve)», AQSH, 1945, Dosje Nr. 343, ό.π. 
Τέλος, ο διευθυντής της στατιστικής υπηρεσίας απηύθυνε επιτακτική έκκληση στην κυβέρ­
νηση να εξουσιοδοτηθεί η υπηρεσία με ειδικό νόμο να δώσει στις οικογένειες υπάρχοντα 
ή νέα επώνυμα, που θα όριζε μια ειδική επιτροπή γνωστών γλωσσολόγων (όπως π.χ. ο 
Ε. Çabej) και άλλων επιστημόνων. 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 123 

γραφή μπορούσε να χρησιμεύσει στον έλεγχο τόσο της κινητικότητας του πλη­

θυσμού όσο και της πολιτικής συμπεριφοράς του ατόμου μέσα από τον εντο­

πισμό και το στιγματισμό ολόκληρης της οικογένειας ή της φάρας του. 3 8 Πα­

ραδόξως, αυτή η πρακτική έφερνε σε πολλές περιπτώσεις αντίστροφα αποτε­

λέσματα: αύξανε την ετοιμότητα για αλλαγές ονομάτων και μετατροπές ταυ­

τοτήτων προκειμένου να αποτραπεί μια πολιτική καταδίωξη. 3 9 

Τέλος, θα πρέπει να λάβουμε υπόψη μας ότι για τους Έλληνες και Ελλη­

νίδες πολίτες το προσωπικό όνομα συνδέεται με τη διοίκηση, με τις υποχρεώ­

σεις απέναντι στο κράτος και με τη δυνατότητα άσκησης των δικαιωμάτων 

του πολίτη. Γι' αυτό, όπως και για άλλες δυτικές κοινωνίες, θεωρείται αδια­

νόητο να αλλάξει κανείς αυτόβουλα το όνομα του. Συχνά η «αλβανική» συμπε­

ριφορά καταδικάζεται ως «χαμαιλεοντική και οπορτουνιστική». Αλλά για τις 

Αλβανίδες και τους Αλβανούς πολίτες η προβληματική σχέση που ενδεχομένως 

έχουν προς τα δύο κράτη είναι σε θέση να επηρεάσει, κατά ένα μεγάλο μέρος, 

τις επιλογές τους. Το αλβανικό κράτος παρέμεινε ένας «ξένος», μια δύναμη έξω 

από την κοινωνία, που δεν αλληλοτροφοδοτούνταν από τους πολίτες και συνα­

κόλουθα δεν κατάφερε να τους εναγκαλιστεί. Συχνά η έννοια του κράτους ταυ­

τίζεται στην αλβανική συλλογική συνείδηση με την καταπίεση της σοσιαλιστι­

κής περιόδου (με τον τρόπο βέβαια που ανακατασκευάζεται σήμερα από τη 

μνήμη), με τη διαφθορά και την αναρχία της περιόδου μετά το 1990.4" Το 

38. Κατά την έκφραση πολλών πληροφορητριών/-τών, το καθεστώς κατεδίωκε όχι 

μόνο ένα άτομο, αλλά και τις επερχόμενες «εφτά γενιές». Η κοινωνική έρευνα παρουσιάζει 

ακόμη ένα σημαντικό κενό ως προς την ανάλυση των διάφορων μορφών πολιτικής καταδίω­

ξης, που έπλητταν συνήθως ολόκληρες οικογένειες και χωρίς υπερβολή μπορούμε να πούμε 

ότι είχαν διχάσει την αλβανική κοινωνία σε αυτούς που είχαν πολιτικά «καλή» και «κακή» 

βιογραφία («biografi e mire», «biografi e keqe»), σε «φίλους» και «εχθρούς» του καθε­

στώτος. Σχετικά με τους πολιτικούς κρατούμενους στην Αλβανία μια ενδιαφέρουσα πρώτη 

παρουσίαση βιογραφιών τους προσφέρει το: Α. Niegelhell / G. Ponish, Wir sind immer 

im Feuer. Bericht ehemaliger politischer Gefangener im kommunistischen Albanien, 

Βιέννη 2001. 

39. Η απλή συνωνυμία ή πραγματική συγγένεια με κάποιον πολιτικό κρατούμενο 

συνιστούσε συχνά απειλή για τον πολίτη. Μπροστά σε αυτόν τον κίνδυνο πολλοί έκαναν 

μικροαλλαγές ονομάτων. Η κ. Κόλια έγινε π.χ. κ. Κολόνγια (κάτοικος περιφέρειας Saranda), 

ενώ πολλοί κάτοικοι του χωριού Çerja της περιοχής Πρεσπών αντικατέστησαν τα επίθετα 

τους με διάφορα τοπωνύμια για πολιτικούς λόγους, όπως η οικογένεια Glavçi σε Qiska 

κτλ. (στοιχεία επιτόπιας έρευνας του 2001 και 1998 αντιστοίχως). 

40. Στο Norbert Mappes-Niedieck, «Die paradoxe .Modernität der Albaner», 

Blätter für deutsche und internationale Politik 46 (2002) 160-161 αναφέρεται ότι στα 

πλαίσια της οικογενειακά οργανωμένης αλβανικής κοινωνίας το κράτος γίνεται αντιληπτό 

ως μια «ξενοκρατία» που εμποδίζει την «ελευθερία» για αυτοοργάνωση. Πβ. επίσης Miranda 

Vickers / J a m e s Pettifer, Albania — From Anarchy to a Balkan Identity, Αονδίνο 1997, 

σ. 61. 



124 Γεωργία Κρέτση 

κράτος, έτσι, όχι μόνο χάνει την εξουσία πάνω στους πολίτες του —εντός ή 

εκτός Αλβανίας— αλλά σφραγίζει γενικότερα τη σχέση του κοινού με τους δη­

μόσιους θεσμούς. Η κρατικότητα εμφανίζεται μάλλον ως μια απειλητική έννοια 

απέναντι στα ιδιωτικά συμφέροντα. Και ιδιωτικό συμφέρον είναι, κατά την ανα­

ζήτηση δουλειάς στη χώρα μετανάστευσης, να μπορεί κανείς, αγνοώντας τους 

νομικούς περιορισμούς, να χειρίζεται το όνομα του κατά το δοκούν. Με βάση 

τις δηλώσεις των Α. Β. και G. Η., «Το όνομα... είναι μια υπόθεση του κρά­

τους» και «Είναι μόνο μια γραφειοκρατία», θα μπορούσαμε να πούμε, με λίγα 

λόγια, ότι το όνομα έχει χάσει τη δεσμευτική του σημασία, επειδή ακριβώς η 

γραφειοκρατία και το κράτος έχουν χάσει την αξιοπιστία τους. 

Μέσα από αυτό το πρίσμα αναδεικνύεται η αλλαγή ονόματος ως το ση­

μαίνον μιας ελλιπούς ταύτισης με το κράτος. Με την επιτυχή αλλαγή διαφεύ­

γει κανείς τον έλεγχο του αλβανικού κράτους και εξαπατά το ελληνικό. 

Ως προς τη «μελλοντική προοπτική» της αλλαγής των ονομάτων, παρατη­

ρούμε ότι πολλές/-οί Αλβανίδες/-νοί μετανάστριες/-στες στην Ελλάδα στην πο­

ρεία της νομιμοποίησης τους καταγράφουν τα νέα ονόματα τους. Τα προηγού­

μενα χάνουν την επικαιρότητα τους και τα νέα συνοδεύουν την πορεία ένταξης 

στο ελληνικό κράτος και ταύτισης με αυτό. Η δεύτερη γενιά πρόκειται να έχει 

ως επί το πλείστον «ελληνοχριστιανικά» ονόματα. Δεν θα είναι πλέον δυνατός 

ο διαχωρισμός μεταξύ αυτού του πληθυσμιακού τμήματος και της ελληνικής 

μειονότητας με αλβανική υπηκοότητα. Οι αφομοιωτικές διαδικασίες που λαμ­

βάνουν χώρα εδώ και οι διακρατικές αντιπαλότητες στις οποίες μπορούν να 

οδηγήσουν αυτές οι διαδικασίες είναι πρόδηλες. 

3.2. Θρησκευτικές και εθνικές συνδηλώσεις ονομάτων 

«Εσείς ευθύνεστε!», λέει σε μια διένεξη κάποιος Έλληνας στον Αλβανό/-φωνο, 

«που δεν ξέρετε τί είστε και με ποιον είστε ! Κατά τις περιστάσεις, πότε λέτε 

Έλληνες αλβανόφωνοι, πότε ελληνόφωνοι Αλβανοί, πότε Τούρκοι (...) Δεν μπο­

ρεί σε μια φαμίλια τό 'να παιδί να το λένε Ταχήρ και τ ' άλλο Κίτσιο ! Ούτε η 

γυναίκα να τρώει μέρα στο ραμαζάνι κι ο άντρας νύχτα!». 4 1 

Αυτό το λογοτεχνικό κείμενο του Γκουρογιάννη φέρνει στο φως μια σύγ­

κρουση πολιτισμικών αντιλήψεων. Αυτό που στα «ξένα» μάτια φαντάζει ανάρ­

μοστο, γιατί ακριβώς το όνομα σημασιολογείται ως αντικείμενο εθνικής ταυ­

τότητας και ως τμήμα μιας κλειστής θρησκευτικο-πολιτιστικής παράδοσης, απο­

τελεί σ' αυτή την περίπτωση για την αλβανική κοινωνία μια κανονικότητα. 

Για ένα μεγάλο τμήμα της ελληνικής κοινωνίας το όνομα είναι αναντικα­

τάστατο ακόμη και έξω από την διοικητική του διάσταση. Η κουλτούρα της 

41. Βασίλης Γκουρογιάννης, Το ασημόχαρτο ανθίζει, Αθήνα 1996, σ. 38-39. 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική xoivojvia 125 

μεταβίβασης ονομάτων είναι ιδιαίτερα διαδεδομένη. Δεν είναι λίγοι οι διαπλη­

κτισμοί ανάμεσα σε γονείς και νεαρά ζευγάρια, που αφορούν το εκάστοτε «δι­

καίωμα» επί του ονόματος του παιδιού. Η μετάδοση του ονόματος έχει μια 

ισχυρή συμβολική σημασία που επηρεάζει τις οικογενειακές σχέσεις, τα περιου­

σιακά ζητήματα και τα δίκτυα υποστήριξης. 

Αν και υπάρχει μια πληθώρα τοπικών παραλλαγών ονομαστικών συστη­

μάτων στην Ελλάδα, είναι δυνατόν να διατυπώσουμε γενικά τη θέση ότι το 

όνομα βρίσκεται σε άμεση συνάφεια με τη χριστιανική πίστη. 4 2 Το όνομα συμ­

βολίζει μέσα σε αυτό το πλαίσιο την ενσωμάτωση στην ορθόδοξη χριστιανική 

κοινότητα, μια και το τυπικό της βάπτισης και ονοματοδοσίας συμπίπτουν. 

Αυτή η διαβατήρια τελετή έχει ισόβια ισχύ, δεν συμπληρώνεται και δεν διευ­

ρύνεται από κανένα άλλο μυστήριο, όπως συμβαίνει, λόγου χάρη, στους προ­

τεστάντες με την τελετή της Konfirmation. Η συμμετοχή στην κοινότητα δη­

λώνεται και στις ονομαστικές εορτές που απαρτίζουν σημαντικούς σταθμούς 

στον ετήσιο κύκλο, καθώς τότε συγκεντρώνονται τα μέλη όλων των γενεών σε 

μια κοινή εορτή. 

Αυτό που αποκτά επικαιρότητα σε σχέση με την αλβανική αντίληψη για 

τα ονόματα είναι η ερμηνεία αυτού του αισθήματος κοινότητας —και κατά συ­

νέπεια και του ονόματος— με εθνικούς όρους. Τα ονόματα συνδέουν το άτομο 

με την ευρεία κοινότητα πίστης, αλλά συγχρόνως αποτελούν μια από τις ση­

μαντικότερες προϋποθέσεις ενσωμάτωσης στο εθνικό-κρατικό σύστημα.4 3 Με 

αφετηρία αυτή τη σχέση ονόματος, θρησκείας και έθνους μπορούμε να προσεγ­

γίσουμε το έντονο ενδιαφέρον της εκκλησιαστικής αλλά και κρατικής πολιτι­

κής 4 4 για τη βάπτιση και την αλλαγή ονόματος των Αλβανίδων και Αλβανών. 

Ο παράγοντας της θρησκευτικής πίστης έχει χαράξει ιστορικά και επη­

ρεάζει ακόμη τις σχέσεις των δύο βαλκανικών λαών. Την περίοδο της Οθω­

μανικής Αυτοκρατορίας η «εθνοτική» ταυτότητα οριζόταν από τη διοίκηση των 

μιλέτ. Με βάση το δεδομένο ότι οι Έλληνες βρίσκονταν στην κορυφή της ιε-

42. Για τον χριστιανικο-ελληνικό χώρο έχουν γίνει σημαντικές μελέτες που παρα­
πέμπουν στη σημασία της ενδοοικογενειακής μεταβίβασης ονομάτων. Βλ. Δ. Βαγιακάκος, 
ό.π., σ. 190 κ.ε.· Margaret Ε. Kenna, «Houses, Fields, and Graves: Property and 
Ritual Obligation on a Greek Island», Ethnology, An International Journal of Cultural 
and Social Anthropology 15 (1976)· B. Vernier, ό.π. (1984 και 2001)· René Hirshon, 
Heirs of the greek Catastrophe. The social life of Asia Minor Refugees in Piraeus, Οξφόρδη 
1989, σ. 203-206. 

43. Χαρακτηριστικό είναι ότι μέχρι πρό τίνος ήταν απαραίτητο το πιστοποιητικό 
βάπτισης για την εγγραφή στο σχολείο (R. Hirshon, ό.π., σ. 204) και δεν είχε καθιερωθεί 
ο πολιτικός γάμος. 

44. Με αυτή τη διαπλοκή μοιάζει να σχετίζεται το γεγονός ότι στην Αλβανία τόσο 
σε ντόπιους όσο και σε διεθνείς παράγοντες είναι διάχυτη η εντύπωση ότι το ελληνικό Προ­
ξενείο ταυτίζει την «πολιτιστική πολιτική του στην Αλβανία με την ανέγερση εκκλησιών». 



126 Γεωργία Κρέτση 

ραρχίας του ορθόδοξου μιλέτ, ενίοτε ταυτιζόταν το σύνολο των χριστιανών με 

τους Έλληνες. 4 5 Μια και μέσα σε αυτό το σύστημα δεν σημασιολογούνταν η 

γλώσσα αλλά το θρήσκευμα του καθενός, η αλβανική ταυτότητα δεν μπόρεσε 

να διαφοροποιηθεί και να αποκτήσει εθνοποιητική σημασία, παρά μόνο πολύ 

αργά. 4 6 Μόλις στο τέλος του 19ου αι. συγκροτείται το αλβανικό εθνικό κίνημα, 

που ανέδειξαν μπεκτασήδες, χριστιανοί και μουσουλμάνοι διανοούμενοι.47 Αυ­

τοί επικεντρώθηκαν στο γλωσσικό κριτήριο και το αναβάθμισαν ως στοιχείο 

εθνικού χαρακτήρα. Στόχος τους ήταν να συσπειρωθούν γύρω από αυτή την 

ιδέα, να διαφοροποιηθούν από τους γειτονικούς βαλκανικούς λαούς και να απο­

φύγουν έτσι την περιθωριοποίηση, στην οποία τους είχε καταδικάσει η ταύ­

τιση με τους «Τούρκους» (αν επρόκειτο για μουσουλμάνους) και με τους «Έλ­

ληνες» (αν ήταν χριστιανοί). Επειδή στο χώρο επικρατούσαν τουλάχιστον τρία 

διαφορετικά δόγματα και ισλαμικές αιρέσεις, επιβραδύνθηκε, σε σχέση με τους 

άλλους βαλκανικούς λαούς, η ανάπτυξη μιας κρατικής συγκεντρωτικής εθνικής 

ιδεολογίας. Ο αλβανικός εθνικισμός είναι ο μοναδικός εθνικισμός στα Βαλκά­

νια που δεν απέρρευσε άμεσα από το θρησκευτικό γνώρισμα.4 8 

45. Πβ. Kemal Η. Karpat, «Millets and Nationality: The Roots of Incongruity 
of Nation and State in the Post-Ottoman Era», στο Β. Braude and B. Lewis (επιμ.) 
Christians and Jews in the Ottoman empire, Πρίνστον 1982, σ. 146 και 160. 

46. Αυτή την ιστορική συγκυρία εκφράζει πολύ χαρακτηριστικά το γεγονός ότι ένα 
μεγάλο τμήμα αλβανόφωνων ομάδων του ελλαδικού χώρου (οι επονομαζόμενοι Αρβανίτες) 
έλαβε μέρος στον απελευθερωτικό αγώνα του 1821. Το ότι πολλοί από τους φορείς του 
αγώνα της ανεξαρτησίας δεν μιλούσαν ελληνικά παρά αρβανίτικα (διάλεκτος της αλβανικής 
που απαντάται στον ελληνικό χώρο) δεν έμοιαζε να δημιουργεί αντιφάσεις για τον ελληνικό 
εθνικισμό. Η έλλειψη μιας «ανώτερης ελληνικής παιδείας» θα αναπληρωνόταν στα πλαίσια 
του νεότευκτου κράτους. Στοιχειώδης προϋπόθεση για την ενσωμάτωση παρέμεινε για το 
μεγαλύτερο διάστημα το χριστιανικό θρήσκευμα. Για τη συμβολή των ((Αλβανών» στη 
συγκρότηση του νέου ελληνικού κράτους βλ. Johannes Irmscher, «Die Albaner bei der 
Gründung des Griechischen Staates», Université d'état de Tirana. Institut d'Histoire 
et de Linguistique, Studia Albanica 1 (1964) 223-235. Για τη θρησκεία ως στοιχείο 
εθνικής ταυτότητας στην Ελλάδα βλ. Έλλη Σκοπετέα, Το ((Πρότυπο Βασίλειο» και η Με­
γάλη Ιδέα. Όψεις του εθνικού προβλήματος στην Ελλάδα (1830-1880), Αθήνα 1988, σ. 
119-135. 

47. Για την αλβανική εθνική κίνηση βλ. διεξοδικά Stavro Skendi, Albanian National 
Awakening, Πρίνστον 1967. Επίσης συνοπτικά στο Barbara Jelavich, History of the Bal­
kans, twentieth century, Καίμπριτζ 1983, ειδικά το κεφάλαιο: «The Albanian national 
movement», σ. 84-89. 

48. Μόνο το θρησκευτικό κίνημα των Μπεκτασήδων πήρε μετά το 1878 (Συνέδριο 
Βερολίνου) εθνικιστική χροιά και άρχισε να αποστασιοποιείται από τις αντίστοιχες τουρ­
κικές αδελφότητες (ήδη κατά την επανάσταση των Νεότουρκων). Σταδιακά δημιουργείται 
ένας «αλβανικός» Μπεκτασισμός, που ήταν δεκτικός σε τοπικές ιδιαιτερότητες και κυρίως 
στην αλβανική γλώσσα. Οι τεκκέδες τους έγιναν κέντρα αλβανισμού, αφού συντηρούσαν 
ανεπίσημα σχολαρχεία και έτρεφαν αλβανικές (επαναστατικές) τσέτες. Βλ. Natalie Gayer, 



Η ανΟρωπωνυμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 127 

Οι. διαφορετικές θρησκείες συνυπήρξαν σ υ μ β ι ω τ ι κ ά γ ι α μεγάλο δ ι ά σ τ η μ α 

σε αυτό το χ ώ ρ ο . 4 9 Η ανάμνηση του κοινού χριστιανικού παρελθόντος πριν τον 

εξισλαμισμό (δηλωμένου σε τ ο π ω ν ύ μ ι α και προφορικές π α ρ α δ ό σ ε ι ς ) , 5 0 κ α θ ώ ς 

και η ύπαρξη συγκρητιστ ικών ισλαμικών αιρέσεων συνέβαλαν στο να μην ανα­

πτυχθούν δ ο γ μ α τ ι κ ά οι διάφορες θρησκείες στο χ ώ ρ ο . 5 1 Οι ε π ι γ α μ ί ε ς μεταξύ 

χριστιανών και μουσουλμάνων, που πιστοποιούνται σε κάποιες περιοχές τ η ς 

Α λ β α ν ί α ς , 5 2 υποδηλώνουν ότι η συνείδηση τ η ς κοινής κ α τ α γ ω γ ή ς μπορούσε να 

«Der Bektaschi-Orden in Albanien», στο Werner Daum (επιμ.), Albanien zwischen 

Kreuz und Halbmond. Staatliches Museum für Völkerkunde, Μόναχο 1998, σ. 152-158 

και Robert Elsie, A Dictionary of Albanian Religion, Mythology, and Folk Culture, 

Λονδίνο 2001. 

49. Για τις παραμέτρους των συμβιωτικών αλληλεπιδράσεων θρησκευτικών κοινο­

τήτων και τη συγκρότηση εθνοτικών ομάδων στα πλαίσια του οθωμανικού κράτους βλ. 

John W. Cole, «Ethnicity and the rise of Nationalism», στο Sam Beck και John W. 

Cole (επιμ.), Ethnicity and Nationalism in Southeastern Europe, Άμστερνταμ 1981. 

50. Οι πληροφορίες προέρχονται από επιτόπια παρατήρηση και ερωτήσεις στα μου­

σουλμανικά χωριά Borshi και Konispol της νότιας Αλβανίας (2000 και 2001). Πβ. Atrhur 

Ε. Liolin, «The Nature of Faith in Albania: Toward the 21st Century», East European 

Quarterly 31/2 (1997) 181-194. 

51. Για το φαινόμενο του θρησκευτικού συγκρητισμού στην Αλβανία βλ. Peter Bartl, 

«Kryptochristentum und Formen des religiösen Synkretismus in Albanien», Münchner 

Studien zu Geschichte und Volkskunde der Balkanländer (Grazer und Münchener Bal-

kanologische Studien), Μόναχο 1967, σ. 117-127. Επίσης Georg Stadtmüller, «Die 

Islamisierung bei den Albanern», Jahrbücher für Geschichte Osteuropas 3 (1955) 406 

κ.ε. και Α. Liolin, ό.π. Ανάμεσα στις ισλαμικές αδελφότητες των σουφιστών (δερβίσικα 

τάγματα) την πρώτη θέση έχουν οι Bektashiya και Halvetiya. Μικρότερες αδελφότη­

τες στον αλβανικό χώρο είναι οι Rifa'ya, Ka'derya, Sa'diya, Tidjaniya, Melamiya, 

Gülsheniya, Mevleviya, Djelvetiya, Sinaniya, Nakshbandiya κ.ά., βλ. Ν. Clayer, 

ό.π., σ. 152. 

52. Εδώ αναφερόμαστε σαφώς στην προ-σοσιαλιστική περίοδο. Αυτό το φαινόμενο 

μαρτυρείται ανάμεσα στα ετερόδοξα φύλα της βόρειας Αλβανίας (βλ. Helmut Eberhardt 

και Karl Käser (επιμ.), Albanien - Stammesleben zwischen Tradition und Moder ne, Βιέν­

νη 1994) μέχρι και τον 20ό αιώνα. Για τη νότια Αλβανία ο Παναγιώτης Αραβαντινός ανα­

φέρει για τη Λιαπουριά (Labëria, τμήμα νότιας Αλβανίας) στα τέλη του 18ου αι. ότι στο 

ίδιο σπίτι έφτιαχναν μια πίττα, μισή με χοιρινό και μισή με αρνίσιο κρέας, για το χριστια­

νικό και το μωαμεθανικό μέλος της οικογένειας, αντίστοιχα, ενώ ο ίδιος, συγκρίνοντας τη 

Λιαπουριά με την περιοχή της Τζαμουριάς, αναφέρει: «οι εις Τσαμουρίαν εκ χριστιανών 

τουρκίσαντες Αλβανικής οι πλείονες φυλής όντες, διετήρησαν και διατηρούσι εισέτι φανα-

τικώς την νέαν αυτών θρησκείαν, εν ω εξ εναντίας οι Λιάπηδες και οι Τόσκιδες μόνον το 

όνομα της θρησκείας έλαβον οι πλείονες (...) και μεταξύ των Λιάπιδων υπάρχουσι τοσούτον 

εσχετισμένοι οι Οθωμανοί μετά των χριστιανών, ώστε και συζεύξεις μεταξύ αυτών συνέχω-

ρείτο ίνα τελώνται...», Π. Α[ραβαντινός], Χρονογραφία της Ηπείρου, των τε ομόρων ελ­

ληνικών και ιλλυρικών χωρών, διατρέχουσα κατά σειράν τα εν αυταίς συμβάντα από του 

σωτηρίου έτους μέχρι του 1854, τ. Α', Αθήνα 1969 [1856], σ. 246. Η επιμιξία χριστιανών 

{(αλβανικής και ελληνικής φυλής» ήταν βέβαια πολύ πιο συνηθισμένη πρακτική και αντί-



128 Γεωργία Κρέτση 

έχει αποφασιστικότερη σημασία, ως ταυτοποιητικός παράγοντας, από τη θρη­

σκευτική πίστη. Βέβαια, αυτές οι επιμιξίες ήταν δυνατές επειδή ο προσηλυ­

τισμός στο Ισλάμ ήταν σχετικά πρόσφατος και δεν είχε καταφέρει ακόμη να 

διαρρήξει τις προηγούμενες σχέσεις στο τοπικό επίπεδο. 5 3 Μέσα στο πλαίσιο 

της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας, εξάλλου, τα δόγματα ταυτίζονταν με μια διοι­

κητική οντότητα και γι' αυτό συχνά το ανήκειν σε μια θρησκευτική κοινότητα 

εκλαμβανόταν ως ένα κοινωνικό απόθεμα (για μόρφωση, κοινωνική άνοδο κτλ.). 

Παραδόσεις και γιορτές που ξεπερνούσαν τις θρησκευτικές διαφορές, όπως 

και η συμμετοχή σε τελετές και των δύο θρησκειών, ήταν συνηθισμένα φαινό­

μενα. 

Κατά τη διάρκεια της σοσιαλιστικής περιόδου διακόπηκε κάθε σχέση του 

κράτους με τη θρησκεία. Η αναγόρευση της «αλβανικότητας ως θρησκείας κάθε 

Αλβανού»54 καταδεικνύει τη χαρακτηριστική διαφορά μεταξύ αλβανικού και ελ­

ληνικού εθνικιστικού δόγματος τη μεταπολεμική εποχή. Εδώ το έθνος αντικα­

θιστά τη θρησκευτική πίστη, προκειμένου να σφυρηλατηθεί η ενδοκρατική ομοιο­

γένεια. Η καμπάνια «αλβανοποίησης», που εντάθηκε τη δεκαετία του 1960, 

στηρίχθηκε στη ρήξη με την παράδοση. Στη νέα γενιά ανατέθηκε η αποστολή 

να αποτινάξει τους οπισθοδρομικούς δεσμούς με τις πατριαρχικές οικογενειακές 

δομές και την παραδοσιακή θρησκευτικότητα. Η εκστρατεία αυτή κατέληξε 

στην «πολιτιστική επανάσταση» του 1967. 5 5 Λίγο αργότερα η Αλβανία ανα­

κηρύχθηκε το πρώτο αθεϊστικό κράτος του κόσμου.5 6 

κατοπτρίζεται στη διαδεδομένη διγλωσσία στην Ήπειρο (πβ. Ιωάννης Λαμπρίδης, Ηπει­
ρωτικά Μελετήματα, τ. Β', Ιωάννινα 1993 [1887], σ. 19-20). 

53. Η άκριτη χρήση της ιδέας του θρησκευτικού συγκρητισμού στον αλβανικό χώρο 
έχει οδηγήσει σε μια μυθοποίηση του μοντέλου της «αρμονικής συμβίωσης των θρησκευ­
τικών κοινοτήτων στην Αλβανία», συχνά με ουσιοκρατικά-πολιτισμικά κριτήρια, που θα 
θέλαμε εδώ να αποφύγουμε. 

54. Φράση εμπνευσμένη από τον ποιητή Vaso Pasha, ο οποίος το 1878-80 δημο­
σίευσε το ποίημα «Ο moj Shqypni» και προέτρεψε τους συμπατριώτες του: «Mos shikjoni 
kish a xhamija / feja e shqyptarit asht shqyptaria» [Μην κοιτάτε εκκλησία ή τζαμί, 
η θρησκεία του Αλβανού είναι η Αλβανία]. Παρατίθεται από τον Fatos Lubonja, «Feja 
dhe shqiptarët. Vështrim i shkurtër historik» [Θρησκεία και Αλβανοί. Σύντομη ιστο­
ρική επισκόπηση], εφ. Shekulli, 21 Οκτωβρίου 2001, σ. 14. Πβ. Fatos Lubonja, «Between 
the glory of a virtual world and the misery of a real world», στο Stephanie Schwandner-
Sievers και Bern J. Fischer (επιμ.), Albanian Identities. Myth and History, Λονδίνο 
2002, σ. 92. 

55. Σύμφωνα με αναφορές, έκλεισαν περισσότερα από 2.000 τζαμιά, τεκκέδες, μαυ­
σωλεία, εκκλησίες και μοναστήρια. Βλ. Peter Bartl, «Religionsgemeinschaften und 
Kirchen», στο Grothusen Klaus - Detlev, Südosteuropa - Handbuch, Albanien, τ. VII, 
Γκέτιγγεν 1993, σ. 608-609. Για την περίοδο αυτή βλ. επίσης Nicholas C. Pano, «The 
Albanian Cultural Revolution», Problems of Communism 23 (Ιούλιος-Αύγουστος 1974). 

56. Βλ. Rudolf Grulich, «Albanien-seit 20 Jahren das erste atheistische Land 



// ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 129 

Τα ονόματα στην πορεία αυτής της διαδικασίας «αλβανοποίησης» έπαι­

ξαν ένα σημαντικό ρόλο. Η επίσημη πολιτική ονομάτων προπαγάνδιζε τη χρή­

ση αλβανικών (ιλλυρικών ή άλλων αλβανόφωνων) ονομάτων.57 Μέσα στο κλίμα 

αυτής της πολιτικής τα θρησκευτικά ή τα λεγόμενα ξενόφερτα ονόματα άρχι­

σαν να αντιμετωπίζονται απαξιωτικά και να καθίστανται απαγορευτικά για τις 

νέες γενιές. Για πρώτη φορά στην αλβανική ιστορία έγινε μια κρατική προ­

σπάθεια μαζικού χαρακτήρα να συνδυαστούν τα ονόματα με την εθνική ταυ­

τότητα. 5 8 Στα ληξιαρχεία αναρτήθηκαν λίστες με μια ποικιλία προτεινόμενων 

ονομάτων για τα νεογέννητα παιδιά. Η άρνηση να δοθεί μη θρησκευτικό όνομα 

ισοδυναμούσε εν δυνάμει με αντίδραση απέναντι στη λαϊκή θέληση, που εκπρο-

σωπουσε το κόμμα. 0 3 

Στα πλαίσια αυτής της διαδικασίας αναβαθμίστηκε ο ρόλος του ονόματος 

ως εθνικού συμβόλου. Με την ομογενοποίηση πολιτιστικών και ανθρωπωνυμι-

κών συμπεριφορών επιχειρήθηκε ένα πλήγμα κατά των τοπικιστικών δυνάμεων, 

που αντιδρούσαν στο εξουσιαστικό μονοπώλιο του κράτους. Η αυθεντία των 

der Welt», στο Südosteuropa, Zeitschrift für Gegenwartsforschung 36/11 -12 (1987) 
728-738. 

57. Μετά το 1967 εκδίδονται αποφάσεις που ρυθμίζουν τις δικαιοδοσίες και υπο­
χρεώσεις των διοικητικών οργάνων, τα οποία αναλαμβάνουν την ονοματοθεσία κτιρίων, πό­
λεων, θεσμών, οργανισμών κτλ., σύμφωνα με τα νέα ηθικοπλαστικά κριτήρια που απορρέουν 
από την «επανάσταση» (απόφαση αρ. 181, 14 Φεβρουαρίου 1967 και αρ. 201, 1 Ιουλίου 
1969). Το 1975 μάλιστα εκδόθηκε ένα διάταγμα «επί της αλλαγής ανάρμοστων ονομάτων 
και επιθέτων» («mbi ndërrimin e emrave dhe të mbiemrave të papërshtatshëm», Nr. 
5339, 23 Σεπτεμβρίου 1975), που νομιμοποιούσε τις αλλαγές οικογενειακών και προσω­
πικών ονομάτων, τα οποία δεν ανταποκρίνονταν στις «υγιείς πολιτικές, ιδεολογικές και ηθι­
κές» απόψεις του καθεστώτος. Απαγόρευε μάλιστα ρητά στους υπαλλήλους των ληξιαρ­
χείων να καταχωρούν τη γέννηση ενός παιδιού, στο οποίο οι γονείς ήθελαν να δώσουν ένα 
«ανάρμοστο» όνομα. Βλ. Gazeta Zyrtare (επίσημο φύλλο της Κυβερνήσεως), 1967, 1969 
και 1975. 

58. Αλλά σε τοπικό επίπεδο γνωρίζουμε ότι είχαν υπάρξει πολύ νωρίτερα ατομικές 
πρωτοβουλίες προς αυτή την κατεύθυνση. Στο συνοριακό χριστιανικό χωριό Mursi της Νό­
τιας Αλβανίας ένας δάσκαλος, ονόματι Vasil Raptopuli, είχε καταφέρει το 1917 να πεί­
σει τους κατοίκους να αλλάξουν κύρια ονόματα και επίθετα με ονόματα που ο ίδιος θεωρούσε 
«αλβανικότερα». Σ' αυτήν του την προσπάθεια δεν μετέβαλε μόνο τα κύρια ονόματα (π.χ. 
από Χρυσαυγή σε Agimtare, κατά την αλβανική μετάφραση), αλλά και την πλειοψηφία των 
επιθέτων του χωριού (π.χ. από Papagjorji σε Mane). Πολλοί κάτοικοι της κοινότητας 
εκλαμβάνουν αυτή τη μεταβολή, από σημερινή σκοπιά, ως μια θετική, αποφασιστική κί­
νηση για τον εξαλβανισμό της ((απειλούμενης από την ελληνική επιρροή» κοινωνίας, άλλοι 
πάλι ως αλλοίωση της ιδιαίτερης ελληνικής παράδοσης του χωριού (στοιχεία επιτόπιας έρευ­
νας 2001, πβ. Fitorja, 8 Σεπτεμβρίου 1972, σ. 4 και 28 Φεβρουαρίου 1979, σ. 4). 

59. Χαρακτηριστική είναι η στατιστική από τα ληξιαρχεία της Σκόδρας που παρα­
θέτει ο J. Shpuza ό.π., σ. 150: το 1967 το 47% των νεογέννητων παιδιών εγγράφονται 
με λεγόμενα ιλλυρικά-αλβανικά ονόματα και έως το 1970 το 100%. 

0 



130 Γεωργία Κρέτση 

φυλετικών και οικογενειακών δεσμών, όπως και των θρησκευτικών κοινοτήτων, 

καταπολεμήθηκαν μέσω της μετατροπής των διακριτικών τους συμβόλων. Τα 

ονόματα προσφέρονταν ως ένα από τα πλέον αναγνωρίσιμα εργαλεία συμβολι­

κής καθυπόταξης των ομάδων. 

Μπορούμε να συνοψίσουμε, λοιπόν, ότι στην αλβανική περίπτωση το όνομα 

δεν κατείχε περίοπτη θέση σε θρησκευτικό ή/και εθνικό επίπεδο, παρά μόνο 

στην όψιμη πολιτική του σοσιαλιστικού έθνους-κράτους, που κατέρρευσε μετά 

το 1989. Στην ελληνική περίπτωση η συμβολική χρήση του ονόματος παρου­

σιάζει, αντίθετα, μια μακρόχρονη, σχετικά συνεχή, πορεία και έχει ταυτιστεί 

στη συλλογική πολιτιστική συνείδηση με την εθνο-θρησκευτική κοινότητα. Γι' 

αυτό το όνομα συνδέεται συχνά στην ελληνική κοινωνία με έννοιες όπως ((ιστο­

ρία», «πολιτισμός» και «εθνική ταυτότητα». Σε σχέση με αυτή την αυτο-πρόσ-

ληψη στιγματίζεται συχνά η αλβανική ιστορία ως κατώτερη (αφού θεωρείται 

νεότερη) και στερούμενη πολιτισμού. Κατά συνέπεια, και η ελαφρότητα με την 

οποία αλλάζουν οι μετανάστριες/-στες όνομα (και θρησκεία) συγκαταλέγεται 

στις εκφάνσεις μιας «υποδεέστερης» κοινωνίας, μιας κοινωνίας «χωρίς ιστορία 

και παράδοση», πράγμα που δικαιολογεί, δήθεν, αν δεν απαιτεί, την πολιτι­

στική αφομοίωση των Αλβανίδων και Αλβανών. 

Στο πλαίσιο αυτής της σύγκρουσης, στον τόπο μετανάστευσης ο σύγχρο­

νος αλβανικός αυτοπροσδιορισμός δεν μπορεί παρά να διαμορφώνεται μέσα σε 

μια δίνη, την οποία προκάλεσε η κατάρρευση ενός ολόκληρου κόσμου μετά το 

1989 και ο προσανατολισμός του προς ένα νέο πολιτιστικό σχήμα. 

4. Fterrë και Çorraj : 

4.1. Τα ονόματα στον τόπο μετανάστευσης 

Ο συνομιλητής μας κ. M. D. από τη F terrë ζούσε από το 1995 στην Ελλάδα, 

θεωρούσε τον εαυτό του «Βορειοηπειρώτη», η γυναίκα του άλλαξε το όνομα 

της και σχεδίαζε να βαπτιστεί. Θα έκανε τα πάντα, έλεγε, για να γλιτώσει από 

το άγχος «να μην μπορεί να βγει ελεύθερα στο δρόμο» στην Ελλάδα. Κατά 

βάση δεν ήθελε να αλλάξει το όνομα του, ούτε τη μουσουλμανική θρησκεία του. 

Αλλά η γυναίκα του είχε άλλη άποψη. Η χριστιανική θρησκεία την είχε πεί­

σει και έβλεπε την πράξη της βάπτισης ως γεφύρωμα των διαφορών με το νέο 

περιβάλλον. 

Η κόρη του κ. Ν. Ο. είχε επίσης μεταναστεύσει στην Ελλάδα. Εκεί βα­

πτίστηκε και άλλαξε το όνομα της από Donika σε Παναγιώτα. 

Ο Vilson, που ήταν από το 1992 στην Ελλάδα, λεγόταν πλέον Βασίλης. 

Δεν ήταν βαπτισμένος, δήλωνε όμως ότι εκτιμά πολύ τη χριστιανική θρησκεία 

και ότι πηγαίνει συχνά στην εκκλησία. Η γυναίκα του ήταν χριστιανή και δεν 

άλλαξε όνομα. Ο γιος του λεγόταν Admirim, και από τότε που είναι στην 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στψ αλβανική κοινωνία 131 

Ελλάδα, Αριστοτέλης. 0 Vilson ερμήνευε αυτή την αλλαγή ως μια «υποχρέω­

ση» απέναντι στον νέο πολιτισμικό περίγυρο. Εξάλλου, τα νέα ονόματα ηχούν 

παρόμοια με τα αλβανικά: «δεν έχει και καμιά διαφορά αν λέγεσαι Vilson ή 

Βασίλης... Admirim ή Αριστοτέλης». 

Για τους λόγους που οδηγούν στην αλλαγή ονόματος δεν μιλούσαν ευθέως 

οι συνομιλητές μας. Οι περισσότεροι μάλιστα υιοθετούσαν μια τετριμμένη εξή­

γηση —την ίδια που χρησιμοποιούσαν και οι εργοδότες τους στην Ελλάδα— 

αφού κατά πάσα πιθανότητα αυτή είναι και η πιο ανώδυνη: «Αυτοί δεν μπο­

ρούν καθόλου... να προφέρουν τα δικά μας τα ονόματα. Αυτοί έχουν ονόματα 

από την εκκλησία... Οι Έλληνες δεν μπορούν καθόλου να τα προφέρουν». Τέ­

τοιου είδους εξηγήσεις μπορεί να έχουν διάφορες σημασίες: α) ότι και οι ίδιοι 

οι ερωτηθέντες προσπαθούν να αρνηθούν τις πιέσεις που δέχονται για να αφο­

μοιωθούν, β) ότι ίσως πράγματι βιώνεται αυτή η αλλαγή ως το μικρότερο κό­

στος μιας επίπονης διαδικασίας ενσωμάτωσης στην ελληνική κοινωνία, γ) ότι 

πολλοί προσλαμβάνουν την ελληνική κοινωνία ως δύσκαμπτη και τις ικανότη­

τες των Ελλήνων περιορισμένες. Έτσι , αντίστροφα, ο νέος περίγυρος και οι 

αξιώσεις του γελοιοποιούνται. Πίσω από τη διαπίστωση ότι η αλβανική γλώσ­

σα είναι περίπλοκη και απαιτητική κρύβεται επίσης η περηφάνεια για τη δική 

τους ομάδα. 

Ας δούμε όμως και δύο άλλα διαφορετικά σχήματα ταυτότητας που χρη­

σιμοποιούν οι πληροφορήτριες και πληροφορητές μας. 

«Με λένε Γιάννη και είμαι Βορειοπηλιουρώτης ! (παράφραση του Βορειο­

ηπειρώτης)», είπε περιπαιχτικά ένας έφηβος από το γειτονικό χωριό Piluri, 

ο οποίος είχε δοκιμάσει την τύχη του πριν από λίγο καιρό στην Ελλάδα. Η 

κ. C. D. βεβαίωνε ότι: «και βέβαια, αν βαπτιστώ και αλλάξω όνομα τί άλλο 

μπορεί να είμαι από Ελληνίδα;» 

Ο νεαρός σάρκαζε με το λογοπαίγνιο του το παιχνίδι ταυτοτήτων στην 

Ελλάδα, αλλά και ειρωνευόταν τη σχέση του με το όνομα του. Η αυτοεκτί-

μησή του βασιζόταν στη βεβαιότητα ότι αντεπεξέρχεται στις δύσκολες κατα­

στάσεις και με ετοιμότητα τις υπερπηδά. Το να προσαρμόζεται αποτελούσε 

γι' αυτόν μια αξία. Και το νέο του όνομα, μια ετικέτα που παραπλανούσε όσους 

ήθελαν να πιστεύουν ότι κατάγεται από το Piluri και συγχρόνως ότι είναι... 

«Βορειοηπειρώτης». 

Την κ. C. D., που ζούσε με την οικογένεια της στην Ελλάδα, την απα­

σχολούσε πιο έντονα, σε σχέση με το νεαρό, να έχει, αλλά και να μας προτείνει 

ξεκάθαρες εικόνες. Το να είναι «Ελληνίδα» σήμαινε να έχει ενσωματωθεί, να 

μην ξεχωρίζει από τις/τους άλλες/-ους. Με τη βάπτιση και το όνομα ήλπιζε 

να αποκτήσει μια ισότιμη θέση μέσα στην ελληνική κοινωνία. Το περιεχόμενο 

της έννοιας «Ελληνίδα» δεν προσλαμβάνεται με εθνοτικούς αλλά κοινωνικούς 

όρους. Εξάλλου, δεν αποκλείει και άλλους εθνικούς προσδιορισμούς: «Ε, τι Ελ-



132 Γεωργία Κρέτση 

ληνίδα, τι Αλβανίδα. Δεν έχω πρόβλημα με αυτά. Τί να κάνουμε; Αφού εκεί 

μεταναστεύσαμε !». 

Σε ερωτήσεις μας για τη σχέση των προσδιορισμών «Βορειοηπειρώτης, 

Έλληνας, Αλβανός» λαμβάναμε απλοποιημένες και εκ πρώτης όψεως αντιφα­

τικές απαντήσεις. 

Ο κ. I. J., που δήλωνε πλέον «Βορειοηπειρώτης», απάντησε στην ερώ­

τηση μας: «οι Έλληνες δηλαδή σας αντιλαμβάνονται πλέον ως Έλληνα;» — 

«Ναι, μου έχουν πια εμπιστοσύνη!». 

Σε άλλο σημείο της συζήτησης πάλι είπε: «είναι δύο Έλληνες στη δουλειά 

και... ε, εμείς, ε, οι δύο, ε, Βορειοηπειρώτες». Πιο κάτω υπερτερούσε η ταυ­

τότητα καταγωγής: «αν ήξεραν ότι είμαι Αλβανός τότε θα...». Και ο συνομι­

λητής κατέληξε: «να σου πω, δεν κοιτάω αν είναι κάποιος Έλληνας ή Αλβα­

νός. Και εκεί έχει κακούς ανθρώπους, που με πλήρωναν πιο λίγο από τους άλ­

λους...». Ιδιότητες, όπως το καλό και το κακό, κυριαρχούσαν στις εννοιοδο-

τήσεις των ταυτοτήτων. Η σωστή τοποθέτηση του εαυτού σε ένα χώρο αυτο-

και ετεροπροσδιορισμών, όπου η εθνοτική ταυτότητα συνδηλώνει κοινωνικές 

ιδιαιτερότητες και αξίες, είναι επιτακτική. Και στα πλαίσια του συζητούμενου 

περιβάλλοντος για πολλούς ο «Αλβανός» ταυτίζεται με τον κακό, με το φτωχό 

και τον πιθανό εγκληματία. 

Σε αυτήν τη διαδεδομένη αντίληψη δεν αντιδρούσαν όλοι το ίδιο: «Κά­

ποιοι Έλληνες χρησιμοποιούν ε... τα μουσουλμανικά ονόματα... ε με ρατσισμό... 

τα παιδιά μου δεν θέλω να τα κυνηγάνε και αυτά!» (κ. C. D.). «Αν έλεγα ότι 

με λένε Shefket, δεν θα μου έδιναν δουλειά» (κ. Sh. Η.) κτλ. 

Αλλά δεν ήταν λίγοι όσοι έβλεπαν την «αλβανοφοβία» της ελληνικής κοι­

νής γνώμης ως αποτέλεσμα της κακής συμπεριφοράς των Αλβανών μεταναστών 

στην Ελλάδα: «δεν συμπεριφερθήκαμε καλά, ενώ οι Έλληνες υπήρξαν πολύ 

ανθρωπιστές, πολύ ανθρωπιστές...», λέει η κ. T. Q. Αυτή η άποψη μπορεί αφε­

νός να στηρίζεται σε προσωπικές εμπειρίες ή σε συλλογικές, αφού σύμφωνα με 

πολλές μαρτυρίες τα πρώτα χρόνια (περίπου μέχρι το 1992) αρκετοί μετανά­

στες και μετανάστριες ενισχύθηκαν προσωπικά από Έλληνες με κάθε λογής 

ανθρωπιστική βοήθεια.60 Αφετέρου προκαλεί έκπληξη το γεγονός ότι οι ίδιοι 

οι μετανάστες και μετανάστριες συχνά ενστερνίζονταν αυτές τις εθνικές γενι­

κεύσεις. «Οι Αλβανοί», θεωρούσε ο κάτοικος του Çorraj κ. E. D., «κλέβουν 

πολύ, κάνουν φόνους, δεν φέρθηκαν καλά... Εμείς φταίμε, θα έπρεπε να μας 

έχουν πετάξει όλους έξω από την Ελλάδα!». Αυτές οι μαρτυρίες υποδηλώνουν 

ότι η επαναληπτική χρήση στο δημόσιο λόγο και τα MME του εθνικού ονό-

60. Οι αντιδράσεις της ελληνικής κοινωνίας μεταβλήθηκαν, βέβαια, παράλληλα με τη 
μεταναστευτική πορεία, που από μια έκτακτη κατάσταση άρχισε να γίνεται καθημερινή 
και γι' αυτό να φαντάζει «απειλητική» για τα κεκτημένα. 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 133 

ματος «Αλβανός» με απαξία αφήνει βαθιά ίχνη και στις συλλογικές αυτοεκτι-

μήσεις των ίδιων των μελών της αλβανικής ομάδας. 

Γι' αυτό και είναι αναμενόμενο οι νέες στρατηγικές ταυτότητας να ακο­

λουθούν, καταρχάς, το δρόμο της αποστασιοποίησης από την αλβανική ομάδα. 

Σε αυτές τις στρατηγικές μπορούμε να καταχωρήσουμε και τον προσδιορισμό 

του χαρακτηρισμού «Βορειοηπειρώτισσα-ης» σαν μια κατηγορία που ορίστηκε 

από το νέο περιβάλλον και χρησιμοποιήθηκε ως ασφαλιστική δικλείδα από τους 

μετανάστες. Η διαφυγή από το στίγμα του «Αλβανού» και την ετικέτα του 

«παράνομου» αποτελεί επιτακτική ανάγκη. 

Τα όρια μεταξύ των προσωνυμίων Ελληνίδα/Έλληνας, Αλβανίδα/Αλβα­

νός, Βορειοηπειρώτισσα/-ης είναι άκρως ρευστά στις συζητήσεις μας. Αυτό που 

μοιάζει να υπερτερεί τελικά είναι η επιθυμία για πρόσβαση σε κοινωνικά αγαθά 

και η εξασφάλιση της αποδοχής από την εθνική πλειονότητα. Ερωτώντας τον 

κ. I. J., γιατί άλλαξε το μικρό του όνομα ακόμα και στο διαβατήριο του, απάν­

τησε άμεσα: «έχω ένα αυτοκίνητο, έχω βάλει στην άκρη λεφτά. Έ χ ω αρκετά 

πράγματα. Αγόρασα ένα αυτοκίνητο. Έ χ ω ένα αυτοκίνητο στην Ελλάδα με ελ­

ληνικές πινακίδες. Θέλω να είμαι εντάξει, δεν θέλω να έχω δυο ονόματα». Γιατί 

σχεδίαζε να μείνει «για πολύ, όχι μόνο για πέντε χρόνια». 

Η προϋπόθεση για τη μακροπρόθεσμη ένταξη, σύμφωνα με τη λογική αυ­

τού του πληροφορητή, είναι η αλλαγή ταυτότητας. Αυτός ο όρος τίθεται από 

την κυρίαρχη εθνική ομάδα μέσω του ιδεολογικού αποκλεισμού και της έμπρα­

κτης περιθωριοποίησης των Αλβανών από την άλλη μεριά όμως υπηρετεί το 

νέο κοινωνικό προσανατολισμό των ίδιων των μεταναστριών/-στών και την ανάγ­

κη για μια «δυτική, μοντέρνα» ζωή. 

Τόσο το όνομα όσο και η θρησκεία γίνονται εργαλεία αυτού του νέου προ­

σανατολισμού. Ο κ. R. S. άλλαξε στην Ελλάδα το όνομα του και δήλωνε έτοι­

μος να βαπτιστεί για χάρη των εργοδοτών του: «έτσι για τη φιλία, μόνο για 

το κέφι μου, όχι από πίεση, αφού έτσι κι αλλιώς έχω άλλη πίστη». Το χρι­

στιανικό βάπτισμα και η μουσουλμανική πίστη μοιάζουν σε αυτή τη δήλωση 

να είναι καθ' όλα συμβατά. Και η κ. Κ. Ο. υποστήριζε ότι «αν αναγκασθώ να 

βαπτιστώ, όπως οι αδερφές μου, θα παρέμενα μωαμεθανή, γιατί πιστεύω !». 

Η αλλαγή ονόματος και η βάπτιση ερμηνεύονται εδώ ως στρατηγικές προσέγ­

γισης της νέας κοινωνίας και εξασφάλισης κοινωνικής αποδοχής. 

Άλλοι πάλι δεν αναγνώριζαν ως βασικές τις διαφορές μεταξύ των θρη­

σκειών. «Υπάρχουν τόσες θρησκείες όσο και κόμματα», ανέφερε ο κ. T. Q. 

«Πηγαίνουμε τακτικά στην εκκλησία... Ο Θεός είναι ένας. Ανεξάρτητα από τη 

θρησκεία» (I. J . ) . 6 1 Αυτή η στάση απέναντι στο θείο —ως μια δύναμη που δρα 

61. Πβ. παρόμοιες συμπεριφορές και κίνητρα στους μουσουλμάνους Αθίγγανους (Τσιγ­
γάνους) στο Σ. Τρουμπέτα, ό.π., σ. 211. 



134 Γεωργία Κρέτση 

πέρα από τα δογματικά όρια— διευκολύνει την αποδοχή της χριστιανικής θρη­

σκείας, έστω και τυπικά. Επιπλέον, η σχέση προς τη θρησκεία μεταλλάσσεται 

και μέσα από τα νέα ερεθίσματα στην Ελλάδα. 

Δεν θα πρέπει να παραλειφθεί να αναφερθεί ότι η ιστορική σχέση προς 

τη γειτονική χώρα Ελλάδα θεωρούνταν από πολλούς Νοτιοαλβανούς ως ένα 

θετικό πολιτιστικό στοιχείο της νότιας Αλβανίας, που τη διέκρινε μάλιστα από 

τους βόρειους κατοίκους και «απολίτιστους βουνίσιους» («malok») της χώρας: 

«...οι προγονοί μας πήγαιναν στο παζάρι στα Γιάννενα, ανέκαθεν. Είτε μου­

σουλμάνοι, είτε χριστιανοί. Ξεκινούσαν για κουρμπέτι [εποχιακή μετανάστευ­

ση] για την Ελλάδα ή για την Τουρκία, όπως και μεις σήμερα. Ναι, αυτοί γνώ­

ριζαν τον πολιτισμό», λέει ο κ. R. S. 

Αυτή η ιστορική ερμηνεία βέβαια ούτε αναιρούσε ούτε ερχόταν σε αντί­

θεση με τον καυτηριασμό του σύγχρονου εθνικοθρησκευτικού φανατισμού, που 

θεωρούσαν πολλοί ότι βίωναν στην Ελλάδα, και την αποστασιοποίηση από την 

ελληνική κοινωνία. 

Τελικά, ο συγκερασμός των αλληλοσυγκρουόμενων απόψεων εκβάλλει σε 

παράλληλα ταυτοποιητικά σχήματα. Η θρησκεία και ο πολιτισμός προσλαμ­

βάνονταν ως ένα κεφάλαιο, το οποίο μπορεί κανείς να οικειοποιηθεί, χωρίς να 

είναι απαραίτητο να ταυτιστεί αποκλειστικά μαζί του. Μπορούμε να αποτολ­

μήσουμε εδώ να διακρίνουμε την επανάληψη μιας ιστορικής διαδικασίας, κατά 

την οποία το κατά συνθήκη συνανήκειν (kontextualisierte Zugehörigkeit) συ­

νιστούσε μια αυτονόητη πρακτική. Το ανήκειν στην αλβανική ομάδα μπορεί να 

τέμνεται και με άλλα αισθήματα του συνανήκειν. Έ ν α ελληνικό (χριστιανικό) 

όνομα δεν αντικατοπτρίζει σε αιτιακή συνάφεια μια μη-αλβανική (μη-μουσουλ-

μανική) ταυτότητα. Απεναντίας σημασιοδοτεί μια «πολυ-τακτική»,6 2 που ευ­

νοεί τους ελιγμούς ανάμεσα σε διαφορετικά ταυτοποιητικά σχήματα («switching 

of identities»). 

Αυτή η στρατηγική, δηλαδή ((η ταχεία αλλαγή από ένα πλαίσιο αναφοράς 

στο άλλο»6 3 στον νέο περίγυρο, δεν αποτελεί ένα μεμονωμένο φαινόμενο που 

αφορά μόνο στους Αλβανούς μετανάστες, αλλά παρατηρείται ιδιαίτερα συχνά 

σε μειονοτικές ομάδες. Ανάμεσα, λόγου χάρη, στους Βούλγαρους Πομάκους 

(βουλγαρόφωνους μουσουλμάνους) —για να παραμείνουμε στο βαλκανικό χώ­

ρο— παρατηρείται το ανθρωπωνυμικό «switching» μεταξύ ονομάτων που θεω-

62. Τον όρο «Polytaxis» ή «polytactical potential» εισήγαγε ο κοινωνικός ανθρω­
πολόγος G. Elwert για να περιγράψει «the capacity to preserve, in latency, different 
orders». Βλ. Georg Elwert, «Switching of we-group identities: the Alevis as a case 
among many others», στο Christiane Kehl - Bodrogi (επιμ.), Syncretistic Religious 
Communities in the Near East, Λάιντεν 1997, σ. 71. 

63. «rapid change from one frame of reference to another», στο idio, a. 67. 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 135 

ρούνται ως μουσουλμανικά και βουλγαρικά. Μια και τα μουσουλμανικά ονό­

ματα καταπολεμήθηκαν σε διάφορες ιστορικές φάσεις από το κράτος, η ανθρω-

πωνυμική συμπεριφορά σχετιζόταν πάντα με διαδικασίες αφομοίωσης ή άρνη­

σης της. Τα τουρκομουσουλμανικά και χριστιανοβουλγαρικά ονόματα συνδέον­

ταν με υψηλές ή χαμηλές αξίες κύρους6 4 και ανταποκρίνονταν επίσης σε μια 

αδύναμη ή ισχυρή θέση μέσα στο σύστημα κοινωνικής διαστρωμάτωσης.6 5 

4.2. Τα ονόματα στον εντόπιο πολιτισμό 

Παρόλο που οι αντικειμενικές συνθήκες στη χώρα υποδοχής καθορίζουν τη συμ­

περιφορά των μεταναστών και μεταναστριών σε μεγάλο βαθμό, η πρόσληψη αυ­

τών των συνθηκών εξαρτάται και από συλλογικές αντιλήψεις του οικείου πο­

λιτισμικού περιβάλλοντος. 

Τμήμα του αλβανικού πληθυσμού της νότιας Αλβανίας αλλά και της ελ­

ληνικής μειονότητας αντιλαμβανόταν την επιβολή προκαθορισμένων ονομάτων 

στη σοσιαλιστική περίοδο6 6 ως μια καταπάτηση πολιτιστικών αξιών και δι­

καιωμάτων. Στη μουσουλμανική F terrë και στο χριστιανικό Çorraj, όμως, 

φαίνεται ότι η ονοματολογική πολιτική αντιμετωπίστηκε διαφορετικά. Η προ­

αναφερθείσα λίστα ονομάτων χαρακτηρίστηκε από την πλειοψηφία ως προαι­

ρετικό μέτρο και στις επερωτήσεις μας συχνά δεν θεματοποιούνταν καν ως κα­

ταναγκαστικό μέτρο. Αιτία γι' αυτό, θα μπορούσε να υποθέσει κανείς, αποτε-

64. Βλ. Y. Konstantinov, G. Alhaug και Β. Igla, «Nanties of Bulgarian Pomaks», 
στο Nordlyd, Tromso University Working Papers on Language and Linguistics 17 
(1991) 35. 

65. Για τις ιδεολογικές επιπλοκές της συμπεριφοράς αυτής («symbol switching») 
στους Πομάκους της Βουλγαρίας και την κοινωνική διαστρωμάτωση βλ. Ε. Karagiannis, 
ό.π., σ. 66 κ.ε., 99-105 και 131 κ.ε. Παρόμοιες συμπεριφορές συναντάμε στους Αθίγγανους 
της Θράκης. Σύμφωνα με την έρευνα της κοινωνιολόγου Σ. Τρουμπέτα, ό.π., σ. 200, 218, 
η αποδοχή χριστιανικών ονομάτων εκφράζει την ετοιμότητα των Αθίγγανων για ένταξη και 
την αμυντική στρατηγική τους προκειμένου να διαφύγουν τον αποκλεισμό από την κυρίαρχη 
κοινωνία. Πβ. επίσης τους πολλαπλούς προσδιορισμούς και οικονομικοκοινωνικούς συντε­
λεστές αυτής της συμπεριφοράς στους Αρωμούνους (Βλάχους) της Αλβανίας που προσλαμ­
βάνουν εκάστοτε την ελληνική ή τη ρουμανική ταυτότητα (S. Schwandner-Sievers, «Ethni­
city in Transition - The Albanian Aromanian's Identity Politics», Etimologia Bal-
kanica 2 (1998). 

66. Για να διαφύγουν αυτό τον καταναγκασμό πολλοί χρησιμοποιούσαν γλωσσοπαί-
γνια και παραφρασμένα ονόματα. Ο κ. Τόνι Κ., κάτοικος Σκόδρας και μέλος της ελληνικής 
μειονότητας, μας πληροφόρησε ότι καταχωρήθηκε ως Elton στο ληξιαρχείο, γιατί οι γο­
νείς του ήθελαν να μνημονευτεί το όνομα του παππού «Αντώνη». Πβ. E. Karagiannis, ό.π., 
σ. 103, ο οποίος διαπιστώνει ότι παρόμοιες τακτικές εφαρμόζουν οι Πομάκοι με τα ονόματα 
που μπορούν να «προσαρμοστούν τόσο στο βουλγαρικό όσο και στο ισλαμικό ανθρωπωνυ-
μικό ρεπερτόριο (...) Το όνομα Manjo π.χ. μπορεί να ισχύσει τόσο ως χαϊδευτικό του μωα­
μεθανικού Osman όσο και του βουλγαρικού Manol». 



136 Γεωργία Κρέτση 

λεί και το γεγονός ότι σε αυτά τα χωριά οι σοσιαλιστικές ιδέες είχαν βρει 

απήχηση και ο βαθμός ταύτισης με τη σοσιαλιστική πολιτική ήταν υψηλός. 

Πολλοί κάτοικοι θεωρούσαν ότι η επιβολή αλβανικών ονομάτων σήμαινε μια 

πολιτιστική ανανέωση για τη χώρα. 

4.2.1. Γενεαλογίες και δημοτολόγια 

Κατά τη διαμονή μας στη Fterrë, τον Αύγουστο του 1998, καταγράφηκαν οι 

γενεαλογίες από 30 οικογένειες (αναλογικά σε 30 νοικοκυριά). Φροντίσαμε να 

καταχωρηθεί τουλάχιστον μία φορά κάθε οικογενειακό όνομα του χωριού. Η 

γενεαλογική μνήμη της πλειοψηφίας έφτανε μέχρι την τρίτη γενεά και δεν γί­

νονταν αφηγηματικές αναφορές για τη διαδοχή ονομάτων από τους παππούδες 

ή άλλους συγγενείς προς τα νεογέννητα. Όσον αφορά στο παρόν, μπορεί κα­

νείς να πει με σιγουριά ότι δεν υπάρχει κανένα τυποποιημένο ονοματοδοτικό 

σύστημα. 

Στις γενεαλογίες επαναλαμβάνονται 29 προσωπικά ονόματα, από τα οποία 

τέσσερα μόνο αφορούν σε διαδοχή του ονόματος του παππού ή προπάππου. Οι 

υπόλοιπες ταυτωνυμίες αφορούν σε μη-συγγενικά πρόσωπα. Σύμφωνα με την 

ερμηνεία των κατοίκων, λαμβανόταν μέριμνα όχι μόνο να μην υφίστανται ταυ­

τωνυμίες μέσα στην ομάδα συγγένειας, αλλά και να μη χρησιμοποιούνται κα­

ταχρηστικά διπλά ονόματα μέσα στα όρια της κοινότητας. 

Προσφιλή ονόματα ανάμεσα στους πιο ηλικιωμένους Fterri-ώτες ήταν τα: 

Murât, Ardi/-t, Mehmet, Lefteri, Marianna, Idriz-ia, Ahmet. Τα περισ­

σότερα παραπέμπουν στη μουσουλμανική (οθωμανική/τουρκική/περσική) κα­

ταγωγή τους. Ανάμεσα τους, όμως, υπάρχουν και ονόματα όπως Lefteri (Ελευ­

θερία) που παράγονται από την ελληνική γλώσσα. Γύρω στα 1970 παρατηρεί­

ται μια στροφή στο ονοματολόγιο του χωριού. «Αλβανικά» ονόματα (βλ. 4.2.2.) 

έρχονται στο προσκήνιο, ενώ τα θρησκευτικά εκλείπουν σταδιακά. 

Σε 33 περιπτώσεις ονομάτων από το χριστιανικό Çorraj παρατηρούμε μια 

σημαίνουσα διαφορά. Υπάρχουν εδώ 78 επαναλήψεις ονομάτων. Προσφιλή ονό­

ματα είναι τα Koste/Koco, Kater, Janni/Jannaqi, Dimiter/Dimitraqi, Ma­

ria/Marianna, Sotir, Thanas, Spiro, Sofika. Όλα ανήκουν στο κλασικό χρι-

στιανο-ορθόδοξο εκκλησιαστικό ρεπερτόριο. 

Παραδοσιακά εφαρμοζόταν εδώ η ονοματοδοσία κατά κανόνα πατρογραμ-

μικά κατά τον παππού ή κατά τη γιαγιά. Μόνο ένα παιδί της διευρυμένης οι­

κογένειας επιτρεπόταν να λάβει το όνομα τους. Αυτό συνέβαινε, κατά τα λε­

γόμενα των κατοίκων, γιατί δεν ήταν θεμιτό να υπάρχουν συνωνυμίες μέσα σε 

μια γενιά του ίδιου σογιού.67 

67. Ενδιαφέρον παρουσιάζει το γεγονός ότι στις τρεις μουσουλμανικές και μία μεικτή 
οικογένεια, που ζουν στο Çorraj, εφαρμόζεται η μεταβίβαση του ονόματος του παππού 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 137 

Τα πιο ηλικιωμένα άτομα του χριστιανικού πληθυσμού φέρουν εκκλησια­

στικά ονόματα και μέχρι τη δεκαετία του '60 δέχονταν και το βάπτισμα. Το 

μυστήριο της βάπτισης και οι ονομαστικές εορτές έπαιξαν καθοριστικό ρόλο 

στη μακρά διατήρηση (συγκριτικά πάντα προς τη Fterrë) του σχήματος της 

μεταβίβασης ονομάτων.6 8 Μετά το 1970 άρχισαν να δίνονται σταδιακά τα ως 

«αλβανικά» προτεινόμενα ονόματα. Τα χριστιανικά ονόματα κληροδοτούνταν 

μόνο ευκαιριακά. 

Μια πρόχειρη στατιστική επισκόπηση6 9 των δημοτολογίων του 1945 αφή­

νει να υποθέσουμε ότι και στο μακρινό παρελθόν η μεταβίβαση ονομάτων δεν 

ήταν ιδιαίτερα διαδεδομένη στη Fterrë . Ανάμεσα σε 613 άτομα, γεννημένα στη 

μουσουλμανική F terrë (από τα 650 καταχωρημένα), απαντώνται 62 ονόματα 

που έχουν δοθεί πολλαπλά μέσα στο χωριό. Σε μια αναλογική στατιστική επι­

σκόπηση διαγράφεται η τάση να χρησιμοποιούνται πολλαπλά τα γυναικεία ονό­

ματα μέσα στα όρια της κοινότητας, χωρίς όμως να ακολουθούν κάποιο σύ­

στημα μετάδοσης. Τα ανδρικά ονόματα διατηρούσαν εν δυνάμει τη μοναδικό­

τητα τους. Αυτό απέρρεε κατά πάσα πιθανότητα από το γεγονός ότι τα γυ­

ναικεία ονόματα δεν είχαν ειδική σημασία για τη συγγενική γραμμή. 

Σε σύγκριση με τη Fterrë , στο χριστιανικό Çorraj, σε σύνολο 635 ατό­

μων (ανάμεσα τους 103 μουσουλμάνοι) από τα 645 καταχωρημένα, οι επανα­

λήψεις προσωπικών ονομάτων είναι σχεδόν διπλάσιες (106). Οι περισσότερες 

μεταβιβάσεις ονομάτων απαντώνται στα ανδρικά (παίρνουν συνήθως το όνομα 

του προπάππου). Τα χριστιανικά ονόματα παρουσιάζονται σε διάφορες εκδο­

χές (Nikoll και Κοί, Janni και J a n n a q i κτλ.), χωρίς να έχουν κάποια (διοι­

κητικά) τυποποιημένη μορφή. Το ένα τρίτο περίπου από τα ονόματα που εμ­

φανίζονται μία μόνο φορά, απαντώνται στις μουσουλμανικές οικογένειες. Ανα­

λογικά με το μερίδιο του μουσουλμανικού πληθυσμού στο χωριό (1:6,2), έχου­

με να κάνουμε με ένα υψηλό ποσοστό. 

Σε γενικές γραμμές θα μπορούσαμε να πούμε ότι η μουσουλμανική κοι­

νότητα εφάρμοζε παλιότερα τη μεταβίβαση ονομάτων πιο συχνά από ό,τι οι 

μόνο υπό την προϋπόθεση ότι έχει αποβιώσει. Η πρακτική αυτή απαντάται στο Çorraj πιο 
συχνά από ό,τι στο μουσουλμανικό περιβάλλον της Fterrë. Η ονοματολογική αυτή «πα­
ρέκκλιση» οφείλεται μάλλον σε επιρροές από τον χριστιανικό πλειονοτικό περίγυρο. 

68. Ο J. Shpuza, ό.π., σ. 148, παρατηρεί ότι η προσπάθεια να εκκαθαριστεί το αλ­
βανικό λεξιλόγιο από τούρκο-αραβο-περσικές λέξεις κατά την περίοδο του μεσοπολέμου είχε 
επίδραση στα μουσουλμανικά αλλά όχι και στα χριστιανικά ονόματα, επειδή τα τελευταία 
δεσμεύονταν από την εκκλησία. 

69. Τα ονόματα τα συγκρίναμε αυτούσια, χωρίς να εντρυφήσουμε δηλαδή στα συν­
θετικά τους. Πρόκειται για μια ενδεικτική ποσοτική προσέγγιση, που στερείται βέβαια 
αυστηρής ονοματολογικής αξιολόγησης. Τη φωτογράφηση και μηχανογράφηση των δημο­
τολογίων έκανε ο Robert Pichler. 



138 Γεωργία Κρέτση 

σημερινές γενιές, παρόλα αυτά πολύ πιο αραιά από ό,τι η χριστιανική κοινό­

τητα. Επίσης, ενώ η F terrë έτεινε να διατηρεί τη μοναδικότητα των ανδρικών 

και να επαναλαμβάνει συμπτωματικά τα γυναικεία ονόματα, το Çorraj εφάρ­

μοζε συστηματικά την πατρογραμμική μεταβίβαση του ονόματος μέχρι και το 

1970. Το σχήμα της ενδοοικογενειακής μεταβίβασης των μουσουλμανικών ονο­

μάτων και των τοπικών παραλλαγών τους άρχισε να φθίνει μετά το 1945, ώσπου 

την περίοδο της «πολιτιστικής επανάστασης» εξέλιπαν όχι μόνο τα θρησκευ­

τικά ονόματα αλλά και οι προηγούμενες τάσεις μετάδοσης ονομάτων από γε­

νιά σε γενιά. Θα μπορούσαμε να ερμηνεύσουμε τη στροφή αυτή στην ονομα-

τοδοσία μετά το 1945 και ώς το 1970 περίπου υπό το πρίσμα μιας άμβλυν­

σης της ιδιαίτερης συνείδησης της καταγωγής (της οικογένειας ή της φάρας) 

και της αλλαγής των οικογενειακών δομών μέσα στο σοσιαλιστικό κρατικό 

πλαίσιο. Για την ίδια περίοδο όμως η χριστιανική κοινότητα διατήρησε το σύ­

στημα της ενδοοικογενειακής μεταβίβασης και χρήσης θρησκευτικών ονομάτων. 

Αυτή η διαφορά έγκειται κατά ένα μέρος στη δεσμευτική σημασία των ονο­

μάτων στα πλαίσια της χριστιανικής εκκλησίας. 

Το γεγονός ότι δεν υφίστατο ένα σύστημα μεταβίβασης στο μουσουλμα­

νικό περιβάλλον, όπως στο χριστιανικό, δεν μπορεί βέβαια να αποδοθεί στη 

διαφορετική σημασιολόγηση της προγονολατρικής σκέψης.70 Ενώ το εθιμικό, 

το εορτολόγιο της χριστιανικής εκκλησίας και η ιδεολογία της δέσμευαν το 

προσωπικό όνομα του πιστού, στο παραδοσιακό Ισλάμ το όνομα συνήθως προέ­

κυπτε από το συνυπολογισμό της γενέθλιας ημέρας (ημέρα της εβδομάδας, επο­

χή του χρόνου, εορτές την ημέρα των γενεθλίοον κτλ.) 7 1 και συνοδευόταν από 

διάφορα προσωνύμια72 που εν δυνάμει χαρακτήριζαν την καταγωγή του φερώ-

νυμου και υπογράμμιζαν την εξέχουσα σημασία της ανδρικής γραμμής. Έ τ σ ι 

δεν εξελίχτηκε εδώ η μεταβίβαση τυποποιημένων ονομάτων ως θεσμός.7 3 Και 

χωρίς να υπάρχει απόλυτη και σαφής αντιστοιχία ανάμεσα στην εγγράμματη 

ισλαμική παράδοση και την εξέλιξη της ονοματοδοσίας στην ερευνώμενη κοι-

70. Ας μην ξεχνάμε βέβαια ότι τα κατάστιχα από μόνα τους δεν μπορούν να ρίξουν 
φως σε κάποιες από τις πτυχές της ονοματοδοσίας που αφορούν τη νοηματοδότηση των 
ονομάτων. Υπάρχουν π.χ. περιπτώσεις όπου το καταχωρημένο όνομα δεν συμπίπτει με το 
όνομα με το οποίο προσφωνείται ένα άτομο. 

71. M. Mitterauer, ό.π., σ. 188 κ.ε. 
72. Για τους σύνθετους συνδυασμούς ονομάτων βλ. αναλυτικά M. Ahmed, Johann -

Christoph Bürgel κ.ά., ό.π., σ. 244· Denny Frederick Mathewson, «Names and Na­
ming», στο Eliade Mircea (επιμ.), The Encyclopedia of Religion, τ. 10, Νέα ΐόρκη 1987, 
σ. 305· M. Mitterauer, ό.π., σ. 189-191. 

73. Σε αντίθεση με την «ευρωπαϊκή ονοματολογική κουλτούρα» που θεωρείται ότι 
«είναι όσον αφορά την παράδοση και την εξέλιξη της μια κουλτούρα μεταβίβασης ονομά­
των», M. Mitterauer, ό.π., σ. 427. 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 139 

νότητα, σίγουρα η απουσία του δεσμευτικού θρησκευτικού πλαισίου στο δογ­

ματικό επίπεδο ενέτεινε τις διαφορές με τη χριστιανική κοινότητα, όπου αυτό 

το πλαίσιο ήταν καθοριστικό. 

4.2.2. Η επιλογή ονόματος 

Ανατρέχοντας στην ονοματολογική κουλτούρα των F ter rë και Çorraj, παρα­

τηρούμε μια έλλειψη γενικευμένων κανόνων που να δεσμεύουν την ονομασία των 

παιδιών από τα ονόματα των προγόνων τους. 7 4 Το ερώτημα που μένει ανοιχτό 

είναι βέβαια, πώς διάλεγε κανείς το κατάλληλο όνομα. «Δεν υπάρχει κανόνας, 

πώς μεταβιβάζονται τα ονόματα. Όποιος ήθελε, έκανε μια πρόταση. Έχουμε 

πολλά ωραία ονόματα, η πλειοψηφία προέρχεται από τις κινηματογραφικές ται­

νίες», μας ενημέρωνε ένας κάτοικος της Fterrë . 

Κατά το χρονικό διάστημα, τουλάχιστον, που μπορούσαν να ανασύρουν 

από τη μνήμη τους οι γεροντότεροι, δεν υπήρχε ένα πάγιο τελετουργικό τυ­

πικό σε κάθε οικογένεια και για κάθε παιδί. Αν τύχαινε η οικογένεια να είναι 

εύπορη, τότε συνηθιζόταν να οργανώνεται για το γιο (μόνο) μια γιορτή, ένα 

«davetë». Διαφορετικά, απονεμόταν απλά στο νεογέννητο ένα όνομα από το 

στενό οικογενειακό κύκλο, κατά προτίμηση. Σαφώς διαδεδομένο έθιμο στη Fter­

rë ήταν η κλήρωση («me shorti») του ονόματος. Οι γονείς και οι κοντινοί 

συγγενείς συγκεντρώνονταν, έβαζαν από ένα λαχνό με το όνομα της προτίμη­

σης τους σε ένα καπέλλο και τραβούσαν. Ακολουθούσε ένα απλό εορταστικό 

δείπνο. Αυτή η κλήρωση είχε στόχο να διευκολύνει την επιλογή ενός ονόματος 

από μια πληθώρα ονομάτων και να προληφθούν τυχόν διαμάχες μεταξύ των 

εμπλεκομένων προσώπων. Νονά ή νονός γινόταν εκείνη ή εκείνος, της/του ο-

ποίας/-ου το χαρτάκι είχε επιλεγεί. Αυτό το πρόσωπο μπορούσε, κάλλιστα, να 

είναι η μητέρα ή ο πατέρας του παιδιού. Σύμφωνα με τα παραπάνω, δεν ήταν 

απαραίτητο να υπάρχει πάντα ένας ανάδοχος για το παιδί. Ο θεσμός της κλή­

ρωσης μαρτυρείται πολύ λιγότερο στο χριστιανικό χωριό Çorraj (εξάλλου, όπως 

αναφέρθηκε πιο πάνω, εκεί είχε διατηρηθεί περισσότερο η πατρογραμμική με­

ταβίβαση). Σπάνιες είναι επίσης οι ενδείξεις ότι υφίστατο κάποιο κοινωνικό δί­

κτυο, που εδραιωνόταν μέσα από τη σχέση του αναδόχου και του αναδεχτού. 

Μόνο ένας μουσουλμάνος κάτοικος (Β. L.) στο Çorraj μας διηγήθηκε ότι είχε 

παλιά έναν χριστιανό (sic !) νονό ( = «nun»), ο οποίος ήταν ένας ευυπόληπτος 

74. Αλλά και σε άλλες περιοχές της νότιας Αλβανίας, όπως στην περιοχή της λίμνης 
Πρέσπας και στη νότια περιοχή γύρω από την Konispol, διαπιστώσαμε ότι τα κύρια ονό­
ματα επιλέγονται κατ' αρέσκεια των γονιών ή κοντινών φίλων και συγγενών (Παρατηρήσεις 
έρευνας του 1998 και 2000). Σχετικά με την επιλογή των ονομάτων και την ονοματοδοσία 
στον αλβανικό χώρο δίνει μια συνοπτική έκθεση ο Ndoc Papleka, Kulte, Rite, Magji ne 
Traditën Orale [Λατρεία, Τελετουργίες, Μαγεία στην προφορική παράδοση], Τίρανα 1999, 
σ. 46-77. 



140 Γεωργία Κρέτση 

και πλούσιος τσαγκάρης. Οι περισσότεροι πληροφορητές μας στη Fterrë χα­

ρακτήρισαν το νονό ως ένα τυχαίο διαμεσολαβητή. Φυσικά, υπήρχαν και περι­

πτώσεις όπου προς τιμήν κάποιου προσώπου με ιδιαίτερη σημασία για την οι­

κογένεια αποδιδόταν το όνομα του σε ένα από τα παιδιά. Συνήθως επρόκειτο 

για κάποιο εύπορο και άκληρο πρόσωπο, από το οποίο προσδοκούνταν μια κλη­

ρονομιά για το παιδί (μια τέτοια περίπτωση μας διηγήθηκε ο κ. Χ. Υ.). Ωστό­

σο, η κουμπαριά δεν ήταν θεσμοποιημένη. 

Τα ονόματα επιλέγονταν, κυρίως, λόγω της σημασίας τους. Από τη δε­

καετία του 1970 με την επιταγή των «εθνικών» ονομάτων άνοιξαν νέοι ορί­

ζοντες στην ονοματοδοσία. Maylinda, Liri, Kastriot, Mjaftone είναι παρα­

δείγματα ονομάτων, που αντλούνται από γενέθλιες στιγμές, από συγκεκριμέ­

νες σημασίες, από ηρωικά αλβανικά πρότυπα ή από επιθυμίες. Μια εξαιρετική 

ελευθερία, όσον αφορά την επιλογή ονομάτων, κάνει γενικότερα την εμφάνιση 

της: Hanne είναι ένα όνομα εμπνευσμένο από τον παγκόσμιο πόλεμο, το όνομα 

Lene —παράγωγο από το χριστιανικό— συναντιέται σε οικογένειες μουσουλ­

μανικής παράδοσης. Σήμερα υπάρχουν στα χωριά, δίπλα στα παλαιότερα θρη­

σκευτικά, και ονόματα ελλήνων αστέρων της τηλεόρασης, ονόματα από την 

κουλτούρα του Hollywood κτλ. Τα ονόματα των μεταναστριών/-στών στην 

Ελλάδα σχηματίζονται συχνά με βάση την ηχητική ομοιότητα που έχουν με τα 

παλιά ονόματα —αν βέβαια υπάρχει αυτή η δυνατότητα— ή ακολουθούν τις 

οδηγίες της νονάς ή του νονού από την Ελλάδα. 

4.2.3. Η δύναμη του ονόματος: δοξασίες και παραδόσεις 

Η κ. U. F. μας πληροφόρησε ότι στη Fterrë δεν επιτρεπόταν να υπάρχουν δύο 

ίδια ονόματα. Κατά τα λεγόμενα της, μόνο οι χριστιανοί, όπως οι κάτοικοι του 

διπλανού χωριού, επέτρεπαν τις συνωνυμίες γιατί το απαιτούσε η θρησκεία τους. 

Ο κ. V. W. είχε την ίδια γνώμη όσον αφορά τόσο στο εσωτερικό της οικογέ­

νειας όσο και της κοινότητας του χωριού. Οι γεροντότεροι προσβάλλονται, ισχυ­

ριζόταν, αν δοθούν τα ονόματα τους όσο είναι στη ζο)ή. Οι περισσότερες μαρ­

τυρίες συνέκλιναν στην άποψη ότι μόνο όταν κάποιος πέθαινε μπορούσε να χρη­

σιμοποιηθεί ξανά το όνομα του. Στην περίπτωση βέβαια που πέθαινε νέος απέ­

φευγαν την κληροδότηση του ονόματος του. Αλλά και ο κ. Ζ. Α. από το χωριό 

Çorraj εξήγησε με τη φράση που ακούσαμε και στη Fterrë , ότι «δε δίνουμε 

το ίδιο όνομα μέσα στην οικογένεια, γιατί αν πεθάνει κάποιος... !». 

Το φόβο μπροστά στο θάνατο ενός ανθρώπου και στη στιγματοποίηση του 

ονόματος τον συναντήσαμε στον ίδιο βαθμό στη Fterrë , όπως και στο Çorraj. 

Παρόλα αυτά διακρίνεται μια λεπτή διαφορά μεταξύ μουσουλμανικής και χρι­

στιανικής κοινότητας. Στην πρώτη απαγορεύονταν οι μεταβιβάσεις ονομάτων 

ζώντων προσώπων, ενώ στη δεύτερη μεταβιβάζονταν τα ονόματα των πιο ηλι­

κιωμένων συγγενών. Μπορούμε να υποθέσουμε ότι αυτή η διαφορά είχε τις ρί-



Η ανθρωποινυμικί] συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 141 

ζες της σε παλαιότερα, διαφορετικά ονοματολογικά πρότυπα των δύο κοινοτή­

των που άπτονταν θρησκευτικών παραδόσεων. Ενώ στο ισλαμικό πλαίσιο το 

όνομα αναφερόταν και προσαρμοζόταν στο άτομο, δηλαδή, στη φυσική του πα­

ρουσία περισσότερο παρά σε ένα συγκεκριμένο πρότυπο, στο χριστιανικό ανα­

φερόταν σε έναν άγιο. Έ τ σ ι μέσω του ονόματος επικαλούνταν ο άγιος και οι 

υπηρεσίες του, το όνομα διατηρούσε τρόπον τινά τον υπερ-ατομικό χαρακτήρα 

του και δεν πληττόταν από τη μοίρα ενός συγκεκριμένου φερώνυμου. 

Ωστόσο, κοινή στάση και των δύο κοινοτήτων ήταν ότι έπρεπε να απο­

φεύγονται οι διπλές ονομασίες μέσα στην ίδια γενιά μιας οικογένειας. Το όνομα 

του νεαρού πλάσματος έπρεπε, κατά τα λεγόμενα, να προστατεύεται από το 

θάνατο. Αποφευγόταν οι συνομήλικοι να έχουν το ίδιο όνομα, γιατί θεωρούσαν 

ότι υπάρχει κίνδυνος να πεθάνει ένα από τα δύο άτομα και να στιγματιστεί 

και το όνομα του άλλου. 

Ο μεταφυσικός φόβος μπροστά στο θάνατο, που ανακτά δύναμη μέσα από 

το όνομα,75 επιβίωσε ως ένα από τα πολλά μοτίβα μέχρι το πρόσφατο παρελ­

θόν. Ο κ. M. D. (γεν. 1956) π.χ. ονομαζόταν πριν Asqeri, μέχρι που ένας 

συνονόματος του χωριού σκοτώθηκε σε ατύχημα και εκείνος άλλαξε όνομα. Η 

Lefteri και η Mariana (γενν. μεταξύ 1950 και 1965) μετέτρεψαν τα κύρια 

ονόματα τους σε Luisa και Voja. Άλλαξαν τα ονόματα τους γιατί είχε πεθά­

νει μία Lefteri στο χωριό και γιατί είχε εγκατασταθεί στο μαχαλά και μια 

δεύτερη συνομήλικη Mariana. Οι γονείς της πεθαμένης δεν άρμοζε να ακούν 

το όνομα της και να στενοχωριούνται, ενώ από την άλλη μεριά εθεωρείτο γρου­

σουζιά «να έχει κανείς το όνομα αυτού που πέθανε». 

Αλλά και άλλες παραδόσεις, που συνέδεαν τη δύναμη του ονόματος με το 

φόβο του θανάτου, μαρτυρούνται στη Fterrë . Ο 75χρονος κ. V. W . μιλούσε 

για «ψυχώσεις των παλιών» και διηγήθηκε ότι παλιότερα αν τρία συνεχόμενα 

παιδιά μιας οικογένειας πέθαιναν, δινόταν στο επόμενο παιδί ένα χριστιανικό 

75. Μια παμπάλαια φιλοσοφική παράδοση συνδέει το όνομα με τον παράγοντα εξου­
σία. Σε πολλές κοινωνίες υφίσταται η δοξασία, ότι αυτός που κατέχει το όνομα ενός προ­
σώπου μπορεί και να ασκήσει επάνω του δύναμη. Τέτοιες αντιλήψεις για τα ονόματα βρί­
σκουμε ήδη στην Παλαιά Διαθήκη, όπου ο Θεός δίνει στους ανθρώπους την εξουσία να ονο­
μάσουν τα ζώα και να τα κυριεύσουν. Με αυτήν τη σκέψη συνδέονται μια σειρά από δεισι­
δαιμονίες, μαγικές πρακτικές, παραμύθια και παραδόσεις. Στην αλβανική και αρβανίτικη 
μυθολογία συναντάμε ταμπού ονομάτων: λόγου χάρη, για την αποφυγή λεκτικής αναφοράς 
στο «κακό» και στο «διάβολος» χρησιμοποιούνται ουδέτερες εκφράσεις, όπως «larg këtej» 
(= μακρυά από δω), στα νεοελληνικά «εξαποδώ, αυτός». Βλ. Maximilian Lambertz, «Die 
Mythologie der Albaner», στο H. W. Haussing (επιμ.), Götter und Mythen im alten 
Europa, Στουτγκάρδη 1973, σ. 472 και Τίτος Γιοχάλας, Αρβανίτικα παραμύθια και δο­
ξασίες, Αθήνα 1997, σ. 178. Αυτά τα «ταμπού ονομάτων», που δεν είναι διαδεδομένα μόνο 
σε ιστορικούς αλλά και σε σύγχρονους πολιτισμούς, ανακατασκευάζουν στο πνευματικό επί­
πεδο τον σημαίνοντα ρόλο του ονόματος (ως ταυτότητας) στην κοινωνική ζωή. 



142 Γεωργία Κρέτση 

όνομα. Αυτό είχε το χαρακτήρα επίκλησης σε μια άλλη θεϊκή δύναμη προκει­

μένου να συνδράμει για να ξεπεραστεί ο κίνδυνος του θανάτου. Καταδεικνύει 

επίσης ευδιάκριτα το συγκρητισμό που διαπερνούσε τις αντιλήψεις και απο­

καλύπτει την αξιολόγηση και χρήση μέσα στις λαϊκές δοξασίες και το^ν δύο 

θρησκευτικών πλαισίων. 

Αλλά και από την εθιμική παράδοση γίνεται εμφανές ότι υφίστατο, πα­

λιότερα, η δεισιδαιμονία για τη μαγική δύναμη του ονόματος.76 Στην περίπτω­

ση που πέθαινε ένα παιδί, λόγου χάρη, έπρεπε ο Χότζας να ψιθυρίσει στο αυτί 

του επόμενου παιδιού του ζευγαριού το «πραγματικό» του όνομα και να γνω­

στοποιήσει μόνο ένα εναλλακτικό προσωνύμιο στον περίγυρο. Αυτό είχε σκοπό 

να το προστατεύσει από κακές προθέσεις ατόμων ή δαιμόνων, που μπορούσαν 

να ασκήσουν μαγικές πρακτικές. Αφού αυτοί δεν θα μπορούσαν να επικαλεστούν 

το πραγματικό του όνομα, δεν θα μπορούσαν και να επιδείξουν τη χθόνια δύ­

ναμη τους στο φερώνυμο. Η κ. T. Q. αφηγήθηκε πως όταν ήταν μικρή οι γο­

νείς της τής άλλαξαν το όνομα με την ελπίδα ότι έτσι θα επηρέαζαν τη ροή 

των πραγμάτων και το επόμενο παιδί θα γεννιόταν αγόρι. Και η ονοματομα-

γεία ήταν καθόλα επιτυχής: το επόμενο παιδί της οικογένειας ήταν ένα αγοράκι ! 

5. Το όνομα ως διαχρονικό σύμβολο 

Το να μιλήσει κανείς γενικά για τις συμβολικές αντιλήψεις ενός ολόκληρου πλη­

θυσμού μέσα στο χρόνο είναι αρκετά τολμηρό. Μόνο έχοντας συνείδηση του 

παραδειγματικού χαρακτήρα τέτοιων διατυπώσεων μπορούμε να σχηματίσουμε 

μια άμεση εικόνα. Η πολιτιστική «ομοιογένεια» και οι τοπικές παραλλαγές 

βρίσκονται σε κάθε εθνικά κατασκευασμένο κοινωνικό χώρο σε ανταγωνιστική 

σχέση. Ο γεωγραφικός επιμερισμός που χαρακτηρίζει τη χώρα, 7 7 η ιστορική 

ύπαρξη τεσσάρων αναγνωρισμένων θρησκευτικών κοινοτήτων και αρκετών μυ­

στικιστικών αιρέσεων,78 το πρόσφατο ολοκληρωτικό παρελθόν, προσδίδουν έναν 

πολλαπλό και συχνά συγκρουσιακό χαρακτήρα στην έννοια του «αλβανικού» 

πολιτισμού. Αλλά ακριβώς αυτές οι θρησκευτικές και πολιτιστικές διαφορο-

76. Σχετικά με αλλαγές ονομάτων και δεισιδαιμονίες στον αλβανικό χώρο βλ. ενδει­
κτικά Tomor Osmani / Simon Pepa, Tabu dhe Eufemizma ne gjuhën shqipe [Ταμπού 
και ευφημισμοί στην αλβανική γλώσσα], Σκόδρα 2000, σ. 50-52 και Ν. Papleka, ό.π., 
σ. 58 κ.ε. 

77. Μια ανάλυση ιδιαίτερα επηρεασμένη από τη διχοτόμηση βορρά-νότου δίνει ο Isa 
Blumi, «The Politics of Culture and power: The Roots of Hoxha's Postwar State», 
East European Quarterly 31/3 (1997) 379-398. 

78. Πβ. Peter Bartl, «Religionsgemeinschaften und Kirchen...», ό.π. και Α. 
Liolin, ό.π., σ. 183-185. De facto είχαν αναγνωριστεί οι καθολικοί και ορθόδοξοι Χρι­
στιανοί, οι Μωαμεθανοί και Μπεκτασήδες, ήδη από το 1920. 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 143 

ποιήσεις, που έχουν αποδείξει διάρκεια στο χώρο, οδήγησαν την ιστορικό Lak-

shman-Lepain να μιλήσει για μια κοινή «αλβανική λαϊκή πίστη». 7 9 Με βάση 

αυτό το σχήμα που προτείνει η ιστορικός θα προσπαθήσουμε να ερμηνεύσουμε 

τις προφορικές παραδόσεις από τα δύο χωριά, τη Fterrë και το Çorraj. 

Ακούγοντας τη γνώμη πολλών κατοίκων της Fterrë σε σχέση με τη θρη­

σκεία τους, θα μπορούσαμε να εξαγάγουμε το συμπέρασμα ότι «πίστευαν» επι­

φανειακά ή μάλιστα ότι δεν είχαν καμία σχέση με τη θρησκεία τους. Από την 

άλλη μεριά δεν μπορούμε να παραβλέψουμε ότι οι περισσότεροι αποδέχονταν 

τον προσηλυτισμό στο χριστιανισμό γιατί ήταν πεπεισμένοι ότι «ο Θεός είναι 

ένας». Η θρησκεία λοιπόν δεν αναφερόταν στο πλαίσιο ενός δόγματος. Το θείο 

αναπαριστούσε μία ενιαία παγκόσμια δύναμη. Από ένα δογματικό χριστιανό ή 

μουσουλμάνο η φράση της κ. Α. Β., που αναφέρεται στον Αλλάχ και το χρι­

στιανικό Θεό, «εδώ ο Θεός λέγεται έτσι, αλλού αλλιώς, δεν υπάρχει καμιά 

διαφορά...», θα θεωρούνταν ίσως ασυνάρτητη, ίσως μάλιστα και ανάρμοστη. Η 

άποψη της κ. Α. Β. είναι διαμετρικά αντίθετη με την πολύ διαδεδομένη στο 

χριστιανικό και μουσουλμανικό κόσμο αντίληψη της υπεροχής και μοναδικότη­

τας της δικής τους θρησκείας. Κατά τη Lakshman-Lepain, όμως, η «κοσμο­

λογία» των Αλβανών φέρεται να μην αναγνωρίζει αυτές τις διαχωριστικές γραμ­

μές. 8 0 Το θείο μοιάζει να γίνεται αντιληπτό ως μια παγκόσμια δύναμη, που 

αποκτά σε κάθε θρησκεία άλλο όνομα. Γι' αυτό και ο όρος «θρησκεία» (feja) 

συχνά σημασιοδοτείται με αρνητικό τρόπο, αφού εν δυνάμει σπέρνει τη διχό­

νοια και θα μπορούσε να «φέρει σε πόλεμο ακόμη και τη F terrë και το Çorraj 

μεταξύ τους», που ουσιαστικά δεν τα «χωρίζει τίποτε». Αυτές οι φράσεις θα 

μπορούσαν βέβαια να αναγνωσθούν και ως επίδραση της μακρόχρονης σοσια­

λιστικής πολιτικής. Το ίδιο και οι δηλώσεις ότι κάποιος είναι «αθεϊστής» ή 

«ματεριαλιστής», όροι που χρησιμοποιούνται κατά κανόνα αμφίσημα. Ο κ. Ε. 

F. χαρακτήριζε τον εαυτό του «ματεριαλιστή», αλλά ομολογούσε ότι πίστευε 

«μόνο στο Θεό, τη μητέρα μου και εμένα...». Ο κ. I. J . δήλωνε «αθεϊστής», 

αλλά πίστευε και πήγαινε στην εκκλησία κτλ. Οι φαινομενικές αντιφάσεις, όμως, 

που δημιουργούν οι δηλώσεις αυτές δεν μπορεί να ερμηνευτούν αποκλειστικά 

ως δημιουργήματα της σοσιαλιστικής περιόδου, που υποτίθεται ότι έσβησε κάθε 

79. Μια πίστη που κυριαρχείται από φυσικές δυνάμεις και το υπερφυσικό, κατά την 
Rajwantee Lakshman-Lepain, «Religions between Tradition and Pluralism», στο 
Human Rights without frontiers, Αλβανία 8/2-3 (1996) 10. Πβ. A. Liolin, ό.π., σ. 187-
188, όπου τονίζεται η κυριαρχία των φυσικών στοιχείων στο λαϊκό πολιτισμό της Αλβανίας. 
Πβ. γενικά για το αλβανικό Ισλάμ R. Lakshman-Lepain, «Albanian Islam- Develop­
ment and Disruptions», στο Fr. Kressing και Κ. Käser (επιμ.), Albania - a country in 
transition. Aspects of changing identities in a South-East-European country, Μπάντεν-
Μπάντεν 2002, σ. 39-64. 

80. Lakshman-Lepain, «Religion between Tradition and Pluralism», ό.π., σ. 10. 



144 Γεωργία Κρέτση 

αίσθημα ευλάβειας και εμφύσησε τον αθεϊσμό. Αντίθετα, στη συνέχεια των συ­

ζητήσεων μπορούσε κανείς να εντοπίσει την ευρεία και ευνοϊκή χρήση του όρου 

«πίστη» (besim). Με αυτόν τον όρο εννοιοδοτούνταν, επί το πλείστον θετικά, 

η ανάγκη και το αίσθημα πίστης και διαφοροποιούνταν, εμμέσως πλην σαφώς, 

από την εκάστοτε θεσμοποιημένη «θρησκεία» (feja).8 1 

Τόσο το ανήκειν στο Ισλάμ όσο και η σημερινή μεταστροφή προς το χρι­

στιανισμό ορίζονταν με κοινωνικούς όρους. Από τη μια μεριά η πνευματική δι­

δασκαλία και οι δογματικές αρχές δεν είχαν καταφέρει —και ιστορικά— να 

διαδοθούν μέσω θρησκευτικών θεσμών ή του κέντρου διοίκησης στον ευρύτερο 

πληθυσμό της Αλβανίας.8 2 Από την άλλη η θρησκεία θεωρούνταν ότι έπρεπε 

να προσφέρει στην οπαδό της υπηρεσίες. Ό π ω ς και στην περίπτωση της στρο­

φής των μουσουλμάνων προς το χριστιανικό θεό, που αναφέραμε στο κεφάλαιο 

για τις δοξασίες, το θείο εμφανιζόταν ως μια δύναμη που δεν απέκλειε άλλες 

θεότητες. Η πίστη έπρεπε να έχει αντίκρυσμα στην καθημερινότητα και να 

προσφέρει υποστήριξη στην επίγεια ζωή. Αυτή η αντίληψη αντίκειται, σαφώς, 

στις δογματικές προδιαγραφές ενός «καλού πιστού», ενώ παράλληλα αποκα­

λύπτει μια πραγματιστική μορφή θρησκευτικότητας.8 3 

6. Επίλογος 

Σε ό,τι αφορά στην εντόπια, αλβανική, κοινωνία, τα ονόματα έμοιαζαν να μην 

έχουν δεσμευτική σημασία για τις ενδο- ή εξωοικογενειακές σχέσεις των κοι­

νοτήτων Fterrë και Çorraj. Το προσωπικό όνομα δεν είχε συμβολική σημα­

σία, για παράδειγμα, ως διακανονιστής της κοινωνικής και οικονομικής κλη­

ρονομιάς μιας οικογένειας. Τα ονόματα δεν σφυρηλατούσαν, λοιπόν, κάποια θε­

σμοποιημένη κοινωνική σχέση μεταξύ προσώπων. Οι παραδόσεις, που αφορού­

σαν στην πλειοψηφία τους τη στάση απέναντι στον κίνδυνο ζωής, αντικατοπ­

τρίζουν, όμως, μια γενικότερη πραγματιστική κοσμοαντίληψη, που προσέδιδε 

στο όνομα κεντρική σημασία. 

Η ένταξη της μεταναστευτικής ομάδας, από την άλλη μεριά, σε μια κοι­

νωνία υποδοχής σαν την ελληνική, η οποία κατά κανόνα έχει στιγματίσει το 

αλβανικό παρελθόν και με ευκολία αποδίδει μειωτικούς χαρακτηρισμούς στα 

81. Αν και μπορεί στην αλβανική γλώσσα να χρησιμοποιηθεί εναλλακτικά, όπως και 
στην ελληνική, για να δηλώσει το θρησκευτικό θεσμό. 

82. Ο Α. Liolin, ό.π., σ. 189, βλέπει στην απουσία των τυποποιημένων θρησκευτικών 
υπο-δομών την αιτία για τη στροφή σε πιο άμεσα και προσωπικά κοινωνικά σημεία αναφοράς. 

83. Στην ανάπτυξη αυτών των στάσεων θα πρέπει να συνέβαλε η ευρεία διάδοση των 
αιρέσεων και ιδιαίτερα του Μπεκτασισμού στη νότια κυρίως Αλβανία, βασικά χαρακτηρι­
στικά του οποίου ήταν η ετερόδοξη διδασκαλία, οι συγκρητιστικές πρακτικές και οι πραγ­
ματιστικές αντιλήψεις (πβ. Ν. Gayer, ό.π., σ. 152 κ.ε.). 



Η ανθρωπωννμική συμπεριφορά στην αλβανική κοινωνία 145 

μέλη της μεταναστευτικής ομάδας, αποτελεί μια πρόκληση για την ίδια. Το 

δίλημμα της πολιτιστικής αφομοίωσης ή του κοινωνικού αποκλεισμού που έθεσε 

η κυρίαρχη εθνική ομάδα στις μετανάστριες και τους μετανάστες ανάγκασε πολ-

λές/-ούς να αλλάξουν ονόματα (και θρησκεία). Η εντόπια κοινωνία στην Αλβα­

νία αντιμετώπισε αυτή την αλλαγή ταυτοτήτων με πραγματισμό, που απορ­

ρέει μεν άμεσα από τα δεδομένα της μετανάστευσης στην Ελλάδα, αλληλοτρο-

φοδοτείται όμως από συλλογικές αντιλήψεις και συμπεριφορές του παρελθόν­

τος. Τα ονόματα ως στοιχείο του αλβανικού πολιτισμού αποκαλύπτουν έναν 

πραγματισμό ζωής, που συμπίπτει με μια μακρά ιστορία διαμόρφωσης ταυ­

τοτήτων. Αυτό συνάδει με σημερινές κοινωνικές συμπεριφορές των μεταναστριών 

και μεταναστών και προωθεί τη συγκρότηση μιας ταυτότητας ικανής να ελιχθεί 

και τελικά να επιβιώσει. 

ΚΑΤΑΛΟΓΟΣ ΠΛΗΡΟΦΟΡΗΤΡΙΩΝ/-ΤΩΝ 

Α. Β. (γυν.), γενν. γύρω στα 1970. Από τα 17 της χρόνια ζει και δουλεύει στην Ελλάδα. 

Β. L. (άνδρ.), γενν. 1944, κάτοικος Çorraj. 

C. D. (γυν.), γενν. 1964. Από το 1995 κάτοικος Αθηνών. 

E. D. (άνδρ.), 30-40 χρόνων. Ζει εδώ και πέντε χρόνια στην Ελλάδα. 

E. F. (άνδρ.), γενν. 1954, σήμερα (1998) ζει στη Fterrë. Ήταν για 6 μήνες στην Ελλάδα 

ως εργάτης. 

Sh. Η. (άνδρ.), γενν. 1958. Πολλές φορές στην Ελλάδα ως εργάτης. Εδώ και ένα χρόνο 
ζει στους Σαράντα, η γυναίκα του δουλεύει στην Αθήνα. Σχεδιάζει να μεταναστεύσει 

και εκείνος (1998). 

I. J. (άνδρ.), γενν. 1946, από το 1992 ζει και δουλεύει στην Αθήνα. 

Κ. Ο. (γυν.;), γενν. 1965, ζει στη Fterrë. 

M. D. (άνδρ.), γενν. 1956. Από το 1995 κάτοικος Αθηνών. 

Ν. Ο. (άνδρ.), γύρω στα 50, ζει στη Fterrë, έχει πάει μόνο για επίσκεψη στην Ελλάδα. 

R. S. (άνδρ.), γενν. 1960, από το 1991 μέχρι το 1994 δούλευε στην Ελλάδα. 

T. Q. (γυν.), γενν. 1943, τα παιδιά της ζουν στην Αθήνα. Αυτή μετακινείται μεταξύ Fterrë 

και Αθήνας. 

U. F. (γυν.), γενν. γύρω στα 1960, ζει στη Fterrë. 

V.W. (άνδρ.), γενν. 1922, ζει στη Fterrë. 

Χ. Υ. (άνδρ.), γύρω στα 50. Ήταν περί τους 6 μήνες στην Ελλάδα, όπου ταξίδεψε και 

δούλεψε. 

Ζ. Α. (άνδρ.), γενν. 1941, ζει στο Çorraj. Τα πέντε παιδιά του ζουν στην Ελλάδα. 

10 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

