
  

  Mnimon

   Vol 25 (2003)

  

 

  

  ΠΕΡΑΝ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΟΓΡΑΦΙΑΣ. Ο ΛΟΓΟΣ ΠΕΡΙ
ΙΣΤΟΡΙΑΣ ΣΤΑ ΜΗ ΙΣΤΟΡΙΟΓΡΑΦΙΚΑ ΚΕΙΜΕΝΑ 

  ΒΑΣΙΛΗΣ ΚΡΕΜΜΥΔΑΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.774 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΚΡΕΜΜΥΔΑΣ Β. (2003). ΠΕΡΑΝ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΟΓΡΑΦΙΑΣ. Ο ΛΟΓΟΣ ΠΕΡΙ ΙΣΤΟΡΙΑΣ ΣΤΑ ΜΗ ΙΣΤΟΡΙΟΓΡΑΦΙΚΑ
ΚΕΙΜΕΝΑ. Mnimon, 25, 203–208. https://doi.org/10.12681/mnimon.774

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/01/2026 14:38:09



ΒΑΣΙΛΗΣ ΚΡΕΜΜΤΔΑΣ 

ΠΕΡΑΝ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΟΓΡΑΦΙΑΣ 
Ο Λ Ο Γ Ο Σ Π Ε Ρ Ι Ι Σ Τ Ο Ρ Ι Α Σ Σ Τ Α ΜΗ Ι Σ Τ Ο Ρ Ι Ο Γ Ρ Α Φ Ι Κ Α ΚΕΙΜΕΝΑ 

Ότι, η Ιστορία έχει χρησιμοποιηθεί ως ευρύτατο πεδίο ποικίλων εκμεταλλεύ­

σεων είναι, από πολύ παλιά γνωστό' το φαινόμενο το έχουμε συνοψίσει και συμ­

πυκνώσει στην ονομασία «Χρήσεις της Ιστορίας». Αυτό που δεν είναι πολύ 

παλιό και οπωσδήποτε δεν έχει γνωρίσει ενδιαφέρουσα συνέχεια αφορά τη συ­

ζήτηση επί του φαινομένου* κάτι που πάει να το κυρώσει ως αναγκαίο και κα­

νονικό τμήμα της γνώσης. Το κοινό χαρακτηριστικό των χρήσεων της Ιστο­

ρίας είναι ότι, όποια προέλευση και αν έχουν, αποβλέπουν σε ιδεολογικού τύ­

που εκμετάλλευση — έχει απόλυτο δίκιο ο Φίλιππος Ηλιου. 

Εδώ όμως, με αυτό το σημείωμα, δε σχολιάζονται οι ιδεολογικές χρήσεις 

της Ιστορίας γενικώς- αυτό έχει γίνει επανειλημμένα και δε θα πάψει να γίνε­

ται όσο αυτές συνεχίζονται και συνεχίζουν να διεκδικούν δικαιώματα γνο^σης 

πέρα απ' αυτήν που είναι: ιστορικό γεγονός οι ίδιες. Θα επιχειρήσω οοστόσο 

να διερευνήσω το ρόλο του πεζογραφικού και δοκιμιακού λόγου στη διαμόρ­

φωση της ιστορικής γνώσης και, οπωσδήποτε, της κοινωνικής συνείδησης. Πρό­

κειται για μια σχέση παλαιά, με ανόδους και κάμψεις, που, πρόσφατα μάλι­

στα, τείνει να προσλάβει διαφορετικές διαστάσεις: ο πεζογραφικός και δοκι­

μιακός λόγος να διεκδικεί δικαιώματα και ρόλο ιστοριογραφικού λόγου. 

Αυτό που επιχειρώ λοιπόν τ<όρα έχει να κάνει και με το γεγονός των 

«διαφορετικών διαστάσεων» και με τη συζήτηση για το γεγονός που έχει ήδη 

αρχίσει, μολονότι πολύ δειλά ακόμη. Θα δούμε αμέσως πιο κάτω πώς, κατά 

τη γνώμη μου, εμφανίζεται το γεγονός" την έναρξη της συζήτησης όμως δεν 

μπορώ να μην τη συνδέσω με την ευρύτερη συζήτηση που ακολούθησε το με­

γάλο Συνέδριο για την «Ιστορία της Ιστοριογραφίας», το φθινόπωρο του 2002. 

Ί σ ω ς μάλιστα χρειαστεί να καταλήξω ότι και τα δύο, γεγονός και συζήτηση 

γι' αυτό, δροσίζονται στην ίδια πηγή. 

«Δροσίζονται στην ίδια πηγή» θα πει και ότι το ενλόγω Συνέδριο δεν 

προκάλεσε την «παρέμβαση» μέρους του πεζογραφικού και δοκιμιακού λόγου* 

τον ώθησε μόνον να λάβει σαφέστερα τη θέση του στο στρατόπεδο όπου ήδη 

είχε ταχθεί: στα παραδείγματα που έχουμε στη διάθεση μας, στα πιο κραυ-



204 Βασίλης Κρεμμυδάς 

γαλέα απ' αυτά, μπορεί να μην κατασκευάζονται τεκμήρια, όπως είχε συμβεί 

παλαιότερα, αναδιατάσσονται όμως και αναϊεραρχούνται ερήμην της ιστορίας 

υπάρχοντα τεκμήρια. Και κάτι άλλο, μια και γίνεται λόγος για παραδείγματα: 

αυτά έχουν αυξηθεί κατά τα τελευταία χρόνια κατακόρυφα, προβάλλονται ως 

το νέο στην ιστορική γνώση και, μάλιστα, σ' αυτά βρίσκουμε πλέον περιπτώ­

σεις και από το χώρο του ιστορικού μυθιστορήματος. Ασφαλώς ο λογοτέχνης 

και ο δοκιμιογράφος μυθιστορηματοποιεί ή και μυθοποιεί το ιστορικό γεγονός, 

αν απ' αυτό αντλούν το μύθο τους, είναι η δουλειά τους* δεν είναι δουλειά τους 

όμως, ούτε δικαίωμα τους να παράγουν γεγονός μέσω της μυθοποίησης και να 

προσφέρουν έτσι παραποιημένη ιστορική γνώση. 

Ο μυθιστορηματικός και δοκιμιογραφικός λόγος είναι, εφόσον αντλούν το 

μύθο τους από το παρελθόν, από την Ιστορία, πολύ καλοί αγωγοί ιστορικής 

γνώσης, πολύ καλύτεροι από τον ειδικό επιστημονικό, εν προκειμένω τον ιστο­

ριογραφικό λόγο* επειδή είναι ένας «γενικός» λόγος, ευχερέστερα διοχετεύσι-

μος και προσεγγίσιμος, με ευρύτερο δηλαδή αναγνωστικό κοινό και γιατί έχει 

τη μορφή μύθου. Αντίστροφα και για τους ίδιους λόγους, επωμίζεται ένα με­

γαλύτερο βάρος συμβολής στη διαμόρφωση ιστορικής και επέκεινα κοινωνικής 

συνείδησης. 

Δεν είναι η πρόθεση μου, ούτε η αρμοδιότητα μου να κάνω μάθημα για 

την τέχνη του στον πεζογράφο, στο δοκιμιογράφο* είναι όμως η δουλειά μου 

να κάνω μάθημα Ιστορίας και να υπερασπίζομαι την Ιστοριογραφία που έχω 

υπηρετήσει" να βάλλω, αλλιώτικα, κατά των χρήσεων της Ιστορίας που στρε­

βλώνουν τη γνώση για τις πραγματικότητες του παρελθόντος. Αυτό αφορά και 

το μυθιστόρημα, το διήγημα, το δοκίμιο — και την κριτική, που είναι αυτό­

χρημα δοκιμιακός λόγος· ή οφείλει να είναι. Ό σ ε ς από τις επιδόσεις σ' αυτές 

τις τέχνες του λόγου συνειδητά επιλέγουν να οργανώσουν το μύθο τους με υλικά 

τις χρήσεις της Ιστορίας, κατά την προηγούμενη περιγραφή, αυτόματα υπό­

κεινται στην κριτική του ιστορικού. 

Δεν επιθυμώ να μιλήσω με τίτλους έργων και ονόματα των συγγραφέων 

τους, γιατί με ενδιαφέρουν εδώ τα επιλεγόμενα γεγονότα, οι επιλεγόμενες όψεις 

τους, ο τρόπος ανάλυσης τους, η θέση στο συνολικό γεγονός που τους δίδεται: 

οι χρήσεις τους" και ο λόγος. Με ενδιαφέρει το γεγονός περισσότερο, όχι ο 

πρωταγωνιστής. Επαναλαμβάνω: εδώ, και φυσικά, θα χρησιμοποιήσω παρα­

δείγματα χρήσεων — άλλωστε, χρήστες είναι οι αναγνώστες, όχι ο συγγραφέας* 

και χρησιμοποιούμενοι. 

Προτού προχωρήσω στα παραδείγματα, ας δούμε για λίγο, γιατί περισ­

σότεροι καταναλώνουν την εκδοχή της ιστορικής γνώσης που υποβάλλει η συγ­

κεκριμένη μερίδα του μυθιστορηματικού και δοκιμιακού λόγου και λιγότεροι, 

ή και πολύ λιγότεροι, αυτήν που προσφέρει ο επαγγελματίας ιστορικός. Πού 

βασίζεται αυτή η προτίμηση ; Υπάρχει, ασφαλώς, εγγενής της περιέργειας λό-



Ο λόγος περί Ιστορίας στα μη ιστοριογραφικά κείμενα 205 

γος. Η ανάγκη για γνώση του παρελθόντος πάντοτε λειτουργούσε ως είδος επι­

κοινωνίας με το μαγικό: όσο βέβαια η γνώση αυτή προσφερόταν ως μύθος, ως 

υπερβατική ατομική παρέμβαση, ερήμην —ή περίπου— της κοινωνίας, και του 

παρόντος και του παρελθόντος· όσο η ιστορική παίδευση δεν έχει επιτύχει να 

ακυρώσει πλήρως τη μαγικότητα του παρελθόντος, όσο, μ' άλλα λόγια, δεν έχει 

επιτύχει να συνδέσει την κοινωνία με το παρελθόν της ως μια κανονική δια­

δοχή, ως μια συνολική σχέση. 

Αυτό που προσβάλλεται εδώ είναι η λογοτεχνική παραγωγή που αναδεύει 

τα ελλείματα της ιστορικής γνώσης, τις ανασφάλειες της ιστορικής συνείδη­

σης, που ανασύρει στην επιφάνεια τα όποια απωθημένα αυτής της μαγικής και 

φαντασιακής σχέσης με το παρελθόν. Και αυτό, μολονότι τα αιτήματα της ση­

μερινής κοινωνίας έχουν από μόνα τους ακυρώσει τη συγκεκριμένη σχέση' μο­

λονότι το επίπεδο ανάπτυξης της ιστοριογραφίας μας κατά τα τελευταία 30 

χρόνια έχει συναρτηθεί με την αντίστοιχη ανάπτυξη της κοινωνίας και έχει 

επιτύχει, ενπολλοίς, να ανακόψει την παραγωγή ιστορικής γνώσης που δημιουρ­

γεί μύθους και φοβίες* επειδή οι ερμηνείες για την εξέλιξη της κοινωνίας μας 

στηρίζονταν σε εξωκοινωνικούς λόγους σχεδόν αποκλειστικά. 

Αυτού του είδους η παρέμβαση ορισμένων προϊόντων της λογοτεχνικής 

και δοκιμιακής παραγωγής δεν εξηγείται ούτε με ελαφρότητα του συγγρα­

φέα, ούτε με ελλείμματα στην ιστορική του γνώση: πρόκειται για συνειδητή 

παρέμβαση στην πορεία διαμόρφωσης κοινωνικών σχέσεων μέσω της ιστορι­

κής γνώσης· υπάρχει, δυστυχώς, ακόμη χώρος γι' αυτό. Αυτά λοιπόν τα προϊ­

όντα προβάλλουν ως νέα ματιά στην Ιστορία και εμφανίζονται να αντιτίθεται 

σε κάποια υποτιθέμενη κατεστημένη ιστορική γνώση. Στην πραγματικότητα, 

πρόκειται για αντίθεση στη νέα ιστοριογραφική παραγωγή, αυτήν των 30 τε­

λευταίων χρόνων τελευταία μάλιστα, τον περασμένο Ιανουάριο, το διαβάσαμε 

να λέγεται χωρίς περιστροφές: κατηγορούνται οι ιστορικοί ότι έχουν μετατρέ­

ψει την ιστοριογραφία σε ειδίκευση και ότι όλο και περισσότερο θυμίζουν μι­

κροβιολόγους. Οπότε: Παπαρρηγόπουλος. Αυτό είναι βέβαια μάθημα Ιστορίας 

σε ιστορικούς. Τις ίδιες ημέρες, σε άλλο δημοσίευμα, διαβάσαμε ότι η ιστο­

ρική αφήγηση είναι καλό να «εφάπτεται» της λογοτεχνικής, ότι η μετάδοση 

της ιστορικής πληροφορίας δεν πρέπει να γίνεται με «ξηρότητα» και «στεγνή 

απαρίθμηση» και ότι, τέλος, τώρα η ιστορική καταγραφή είναι συνειδητά απο-

αισθηματοποιημένη, αντίθετα από άλλες εποχές, όταν η αισθηματοποίηση της 

καταγραφής αποτελούσε το ιδεώδες των ιστορικών εγχειριδίων. 

Γενικότερα πάντως, από λογοτέχνες, δοκιμιογράφους, κριτικούς, διατυ­

πώνεται τελευταία ένα αίτημα: να γίνεται η γραφή των ιστορικών περισσότερο 

λογοτεχνική, μολονότι δεν μπορεί αυτή να διαθέτει, λέγεται, τις απόλυτες ελευ­

θερίες του μυθιστορηματικού λόγου. Κανένα όμως αίτημα, ας μου επιτραπεί 

να επισημάνω, δεν έχει διατυπωθεί από τον ίδιο αυτό λόγο για σεβασμό της 



206 Βασίλης Κρεμμυδάς 

επιστημονικά τεκμηριωμένης ιστορικής γνώσης. Και τι ακριβώς είναι αυτές οι 

«απόλυτες ελευθερίες του μυθιστορηματικού λόγου»; Θα ήταν δυνατό, για πα­

ράδειγμα, ο μύθος ενός λογοτεχνήματος να διαπλεχθεί γύρω από ένα αποδε­

δειγμένα ανύπαρκτο ιστορικό γεγονός, από έναν χονδροειδή ιστορικό μύθο, 

όπως το κρυφό σκολειό; Έχε ι , μ' άλλα λόγια, ο μυθιστορηματικός λόγος την 

απόλυτη ελευθερία να προβάλλει ως πραγματικό ένα κατασκευασμένο ιστορικό 

γεγονός; Αν ναι, τότε πρέπει να ανοίξει μια άλλη, ευρύτερη, συζήτηση που να 

αφορά το ρόλο του συνόλου των διανοητικών προϊόντων, το σύνολο, τελικά των 

κοινωνικών σχέσεων αλλιώτικα: την κοινωνική συνείδηση του διανοούμενου. 

Θα χρησιμοποιήσω μερικά δείγματα γραφής, απ' αυτά που μου είναι κα­

λύτερα γνωστά και μου φαίνονται περισσότερο κραυγαλέα, προκειμένου να στοι­

χειοθετήσω τα λεγόμενα μου. Έ ν α απ' αυτά είναι η άνεση με την οποία γί­

νεται αντικείμενο λογοτεχνικού μύθου η ανατολική και βαλκανική διάσταση της 

συνείδησης (ή της «ψυχοσύνθεσης») του νεοέλληνα, του νέου ελληνισμού, με 

σαφέστατη υποβολή ενός νεοελληνικού αντιδυτικισμού, εγγενούς στην ελληνική 

κοινωνία ή «εκ χαρακτήρος» και «εκ παραδόσεως». Το επικίνδυνο ιδεολόγημα 

είναι γνωστό και από πολλές άλλες εκφράσεις, κυρίως εκκλησιαστικές και «αρι­

στερές», για διαφορετικούς λόγους· εδώ όμως ενδιαφέρει ο μυθιστορηματικός 

και δοκιμιακός λόγος. Το ερώτημα λοιπόν που τίθεται είναι αν αυτός ο λόγος 

δικαιούται να ερμηνεύει την Ιστορία με βάση μεταγενέστερα ιδεολογήματα, κα­

θόλου αθώα και καθόλου ουδέτερα" αν, τελικά, αυτός ο λόγος, με το κύρος που 

διαθέτει και τη γοητεία που ασκεί στην κοινωνία επιλέγει να κάνει ιδεολογι­

κές χρήσεις της Ιστορίας. Γιατί, στην πραγματικότητα, ο νέος ελληνισμός ου­

δέποτε γοητεύτηκε από ο,τιδήποτε «ανατολικό» και ήταν πάντοτε από στραμ­

μένος έως ενσωματωμένος στο δυτικό τρόπο σκέψης, στις δυτικές ιδεολογικές 

και πολιτικές, αργότερα και πνευματικές, επιλογές. Και υποθέτω ότι η συζή­

τηση που επιχειρώ εδώ δεν έχει να κάνει με τα γιουβαρλάκια. 

Από την άλλη, η άσκηση ελληνικού εμπορίου στις βαλκανικές ή με τις 

βαλκανικές χώρες, κυρίως στο τέλος της Τουρκοκρατίας, τεκμηριώνει ομοιό­

τητες της ελληνικής κοινωνίας με τις βαλκανικές, πέρα από τις όμοιες αντι­

δράσεις σε όμοια γεγονότα των κοινωνιών ευρύτατων, πολύ ευρύτερων από τη 

Βαλκανική, περιοχών; Ή , η μακραίωνη κατάκτηση από τον «ανατολίτη» Οθω­

μανό άρκεσε για να κάνει και τους υπόδουλους ανατολίτες ή να διαμορφώσει 

όμοιες κοινωνίες στη Βαλκανική ; Στην πραγματικότητα τίποτε από όλα αυτά 

δε συνέβη" αντίθετα, ο νέος ελληνισμός όλο και περισσότερο γινόταν «δυτικός». 

Μια και μιλήσαμε λίγο για εμπόριο, ο έμπορος πολύ συχνά έχει γοητεύσει 

τη λογοτεχνία. Το λογοτέχνημα δικαιούται να κατασκευάσει τον έμπορο-ήρωά 

του που εμπορεύεται στα ευρωπαϊκά και βαλκανικά κέντρα του εμπορίου (τις 

προσωπικές, οικογενειακές κ.λπ. πραγματικότητες του), αφού γνωρίζουμε από 

την επιστημονική έρευνα ότι τέτοιο εμπορικό υποκείμενο υπήρξε και μάλιστα 



Ο λόγος περί Ιστορία; στα μη ιστοριογραφικά κείμενα 207 

πολλαπλασιαστικά. Αν όμως εμφανίζει το συγκεκριμένο υποκείμενο να εμπο­

ρεύεται, για παράδειγμα, εμπορεύματα άλλα και να έχει εμπορική και κοινω­

νική συμπεριφορά άλλη ή να διαμορφώνει σχέσεις διαφορετικές απ' αυτά που 

επιστημονικά γνωρίζουμε, τότε δεν κάνει άλλο από να παράγει ένα εμπορικό 

υποκείμενο αλλιώτικο, που δεν υπήρξε ή που δεν υπήρξε τέτοιο ακριβώς. Πα­

ράγει, μ' άλλα λόγια, το λογοτέχνημα ένα άλλο ιστορικό γεγονός, διδάσκει μια 

Ιστορία χωρίς να ενδιαφέρεται αν διδάσκει την Ιστορία. Έ χ ε ι άραγε τέτοιο δι­

καίωμα; Ή μήπως έργο του λογοτέχνη είναι ακριβώς η λογοτεχνική, απο­

κλειστικά, «εκμετάλλευση» πραγματικού γεγονότος; Ποια ανάγκη έχει να «χα­

λάσει» το γεγονός; Ποια είναι πράγματι η ανάγκη το λογοτέχνημα που το­

ποθετεί το μύθο του στο 19ο αι., πάλι για παράδειγμα, και στο χώρο του 

εμπορίου να περιγράφει σχέσεις παραγόμενες μέσω της διεξαγωγής του εμπο­

ρίου αλλιώτικες απ' αυτές που παράγονταν; 

Πιο σοβαρό ζήτημα είναι η αναϊεράρχηση των τεκμηρίων, που φέρνει και 

την αναϊεράρχηση των γεγονότων και, κυρίως, την αναδιάταξη των ερμηνειών. 

Στηρίζεται σε δήθεν αγνοημένες από την Ιστοριογραφία αρχειακές πληροφο­

ρίες που διαφοροποιούν ή και ανατρέπουν την, λίγο-πολύ «κατεστημένη», γνώ­

ση μας για το παρελθόν, όπως αυτήν την παρήγαγε η νέα κυρίως ιστοριογρα­

φία. Δεν πρόκειται για κατασκευή τεκμηρίων, κάτι που θα συνιστούσε απάτη 

και τη χρησιμοποίησαν κάποια παλαιά λογοτεχνήματα, το είπαμε ήδη, πρό­

κειται όμως για χρησιμοποίηση και εκμετάλλευση πληροφοριών που είτε δεν 

αναφέρονται σε όλες ή στις περισσότερες πηγές, είτε αναφέρονται σε γεγονότα 

με σημασία που δεν επηρέαζε ουσιαστικά τις πραγματικότητες, είτε αμφισβη­

τούνται από άλλες πηγές. Δεν είμαι καθόλου βέβαιος ότι αυτού του είδους οι 

χρήσεις γίνονται απλώς «πεζογραφική αδεία». Άλλωστε, δεν έχω ποτέ συμ­

φωνήσει ότι η πεζογραφική, ποιητική και ό,τι άλλο «άδεια» εμπεριέχει το δι­

καίωμα για παραποίηση των πραγματικοτήτων του παρελθόντος. Πρόκειται 

μάλλον για ιδεολογικές χρήσεις στο πνεύμα του πολιτικώς ορθού και της δι­

καιοσύνης— πάλι Δικαστήριο γίνεται η Ιστοριογραφία: στους δρόμους, λέει, 

της Τριπολιτσάς αν κυκλοφορούσες στις 23-24 Σεπτεμβρίου 1821 πατούσες 

μόνο πάνω σε πτώματα Τούρκων μα, το λέει ο ίδιος ο νικητής Θ. Κολοκο­

τρώνης ότι το άλογο του πατούσε πάνω σε πτώματα. Αναδεικνύουν λοιπόν αυ­

τήν την πασίγνωστη πληροφορία για να αποδώσουν δικαιοσύνη: μη νομίζουμε 

ότι βάρβαροι που έσφαζαν απάνθρωπα ήταν μόνον οι Τούρκοι, ήταν και οι 

Έλληνες - σαν, να μην έχουμε να κάνουμε με Επανάσταση και ο Οθωμανός 

κατακτητής να εξισώνεται με τον υπόδουλο που πολεμά για την ελευθερία του* 

σαν, να ήταν σε πλήρη λειτουργία ο νόμος της ειρήνης· σαν, να ήταν, εκείνη 

τη στιγμή, ποινικό αδίκημα η «σφαγή». 

Καταγγέλλεται με αυτόν τον τρόπο η (επίσημη; ακαδημαϊκή;) Ιστοριο­

γραφία ότι μεροληπτεί που δεν υπολογίζει αυτού του τύπου τις πληροφορίες 



208 Βασίλης Κρεμμυδάς 

και τα γεγονότα ως ερμηνευτικά κλειδιά' ότι «αδικεί» την «άλλη πλευρά». Αυτή 

όμως η ίδια η «καταγγελία» συνιστά παραποίηση της Ιστορίας και προκαλεί 

μεγάλη βλάβη στην ιστορική γνώση, στην ιστορική συνείδηση — η ερμηνεία 

των πραγματικοτήτων του παρελθόντος, της Ιστορίας, οφείλει να υπακούει σε 

«νόμους» συνόλων, σε αιτήματα της κοινωνίας, και αυτής ως συνόλου. 

Ένα τελευταίο ζήτημα που θέλω να θίξω είναι οι ερμηνείες που αποβλέ­

πουν στην αφύπνιση αποδραμόντων μακρόχρονων κοινωνικών συνδρόμων όπως 

αυτό του φόβου απέναντι στον ξένο —ο ξένος δεν μπορεί παρά το κακό μας 

να απεργάζεται— και το άλλο, του φόβου, επίσης, απέναντι στην όποια εξου­

σία: τα αντιεξουσιαστικά σύνδρομα και τα ξενοφοβικά σύνδρομα είναι παρά­

γωγα των κοινωνικών σχέσεων. Οι σημερινές κοινωνικές σχέσεις βρίσκονται 

σε επίπεδο ανάπτυξης που να επιτρέπουν την αποβολή τους. Τι εξυπηρετεί να 

τα γαργαλίζουμε; υπηρετούμε τα αδύναμα τμήματα της κοινωνίας που τα έχουν 

παραπλανήσει οι εξουσίες και οι κακοί ξένοι; άν είναι αλήθεια, να τα γαργα­

λίσουμε- όχι όμως παραποιώντας την Ιστορία' όχι αναγνωρίζοντας τη διπλή 

ιδιότητα, του σκληρού εξουσιαστή και του ξενόφερτου, στο Μαυροκορδάτου, ο 

οποίος εξαντλούσε δήθεν τη σκληρότητα του στον αγνό, λαϊκό αγωνιστή που 

οι εξουσίες δεν αναγνώριζαν το μεγαλείο του και τον έσπρωχναν έτσι στην 

αγκαλιά του εχθρού. 

Προκειμένου να χρησιμοποιήσουμε την Ιστορία για σημερινές ιδεολογικές 

ανάγκες, που δεν τις έχει προβάλει όμως η κοινωνία ως ανάγκες της, μετα­

τοπίζουμε τη ματιά μας από το πραγματικό γεγονός, που είναι οι αναμφισβή­

τητες εσωτερικές συγκρούσεις της Επανάστασης, ως παράγωγο της, με πολι­

τικό και κοινωνικό περιεχόμενο, σε περίπου προσωπικές, χαρακτηρολογικές, 

ακόμη και χυδαία (όχι πραγματικά δηλαδή) ταξικές προσλήψεις. Μόνον αν το­

ποθετήσουμε τις ιστορικές πραγματικότητες, και το πιο ασήμαντο γεγονός, στις 

κοινωνικές, δηλαδή στις ιστορικές διαστάσεις του θα έχουμε αποφύγει αυτές 

τις λογοτεχνικές και λογοτεχνίζουσες ερμηνείες των τελευταίων ετών. Αν το 

θέλουμε, φυσικά. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

