
  

  Μνήμων

   Τόμ. 21 (1999)

  

 

  

  «ΟΡΙΕΝΤΑΛΙΣΜΟΣ». ΤΟ ΚΕΙΜΕΝΟ ΩΣ ΓΕΓΟΝΟΣ 

  ΕΦΗ ΓΑΖΗ   

  doi: 10.12681/mnimon.795 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΓΑΖΗ Ε. (1999). «ΟΡΙΕΝΤΑΛΙΣΜΟΣ». ΤΟ ΚΕΙΜΕΝΟ ΩΣ ΓΕΓΟΝΟΣ. Μνήμων, 21, 237–246.
https://doi.org/10.12681/mnimon.795

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 24/01/2026 10:11:25



ΕΦΗ ΓΑΖΗ 

«ΟΡΙΕΝΤΑΛΙΣΜΟΣ». ΤΟ ΚΕΙΜΕΝΟ ΩΣ ΓΕΓΟΝΟΣ 

«Παράξενο δεν είναι;», είπα στον εαυτό μου. «Στην Ασία με 
υποψιάζονταν για Ευρωπαίο, και στην Ευρώπη για Ασιάτη)). 

ARMINIUS VAMBÉEY, 1884 

«Η Ανατολή είναι σταδιοδρομία». Η φράση από το έργο του Ντισραέλι Tancred 

(1847), ενοχλητικά προσβλητική στον κυνισμό της, αποτελεί την προμετωπί­

δα του βιβλίου του Έντουαρντ Σαίντ Οριενταλισμός μαζί με την παράφραση 

του Μαρξ: «Δεν μπορούν να εκπροσωπήσουν τους εαυτούς τους, πρέπει να εκ­

προσωπηθούν». 

Το βιβλίο του Ε. Σαίντ κυκλοφόρησε στην πρώτη του έκδοση στα αγγλικά 

πριν από περισσότερα από είκοσι χρόνια, το 19781. Σήμερα συναντά κανείς 

συχνά, στον αγγλο-σαξωνικό χώρο, διανοητές και πανεπιστημιακούς που σχο­

λιάζουν, συνήθως πικρόχολα (και θα τολμούσε να πει κανείς ζηλότυπα), ότι 

τους «έχει κουράσει το φαινόμενο Σαίντ». Μια τεράστια θεωρητική συζήτηση, 

ένας πολύ μεγάλος όγκος κειμένων, κριτικών και αναλύσεων, φανατικοί φίλοι 

αλλά και φανατικοί εχθροί, ένας Παλαιστίνιος διανοούμενος στρατευμένος επί 

σειρά ετών στην υπόθεση της πατρίδας του με συνεχή παρουσία στα μέσα μα­

ζικής επικοινωνίας κυρίως στη Βρετανία, τις Ηνωμένες Πολιτείες και τις αρα­

βικές χώρες, καθηγητής συγκριτικής φιλολογίας στο Πανεπιστήμιο Columbia, 

πολύγλωσσος και πολυγραφότατος, πνευματικό τέκνο της Δύσης όσο και της 

Μ. Ανατολής, εξαιρετικός πιανίστας, γνωστός μουσικοκριτικός. 

Η ελληνική μετάφραση του έργου άργησε πολύ2. Ο «Οριενταλισμός» κυ-

Το κείμενο που δημοσιεύεται εδώ αποτελεί μεγαλύτερη και επεξεργασμένη εκδοχή της 
ανακοίνωσης μου σε εκδήλωση που οργάνωσε η Ομάδα Βιβλίου των φοιτητών του Πανεπι­
στημίου Κρήτης στις 16 Δεκεμβρίου 1998. Ευχαριστώ και από εδώ την Ομάδα Βιβλίου 
και προσωπικά τον Παρασκευά Ματάλα για την οργάνωση της εκδήλωσης και την πρόσκλη­
ση, τον Αλέξη Πολίτη για τη συμμετοχή και τη συμβολή του καθώς και όσους παρακολού­
θησαν και συμμετείχαν στη συζήτηση. 

1. Edward Said, Orientalism, Νέα Τόρκη 1978. 
2. Edward Said, Οριενταλισμός, Αθήνα, Νεφέλη, 1996 (μτφρ. Φ. Τερζάκης). Πριν 

την ελληνική έκδοση του Οριενταλισμού, βλ. στα ελληνικά Ε. Σαίντ, «Θρησκευτική Κριτική» 



238 Έφη Γαζή 

κλοφόρησε στα ελληνικά μόλις το 1996, στον απόηχο πια της διεθνούς συζή­

τησης και ενώ είχαν διαμορφωθεί τα πεδία στα οποία διεξαγόταν ο σχετικός 

διάλογος. Αυτή η καθυστέρηση όμως αποτελεί ίσως και ευκαιρία για έναν πιο 

νηφάλιο αναστοχασμό σχετικά με το ίδιο το έργο, τα ζητήματα που έθεσε και 

τις συζητήσεις που υποκίνησε. Ο «Οριενταλισμός» είναι κατ' αρχάς μια μελέτη 

για το πώς συγκροτείται ένα πεδίο μελέτης, αυτό των ανατολικών σπουδών. 

Μια έρευνα για τους τρόπους με τους οποίους συγκροτείται ένας χώρος έρευνας. 

Μια κριτική στο πλαίσιο εντός του οποίου λειτουργεί και αναπτύσσεται η κρι­

τική. Μια γνωσιοθεωρητικού τύπου παρέμβαση στις διαδικασίες ανάπτυξης μιας 

γνωσιοθεωρίας. Και εφόσον θέμα του είναι η παραγωγή θεωρίας, δικαιούται 

σε μεγάλο βαθμό τον χαρακτηρισμό της μεταθεωρίας. Συνδυάζοντας φουκωι-

κές (κυρίως σε ό,τι αφορά το δίπολο γνώση/εξουσία) και γκραμσιανές (κυρίως 

σε σχέση με την έννοια της ηγεμονίας) κατηγορίες, ο Σαΐντ συζητά διεξοδικά 

στο έργο του την πορεία και τον χαρακτήρα των ανατολικών σπουδών, του επι­

στημονικού αντικειμένου που αφορά στην Ανατολή. Διακρίνει το έργο του σε 

τρία μέρη: α) στο γενικό πλαίσιο αντιλήψεων για την Ανατολή κυρίως στον 

ευρωπαϊκό χώρο ήδη από τον Μεσαίωνα, β) στις διαδικασίες ανάπτυξης των 

σπουδών για την Ανατολή στην Ευρώπη κατά τον 19ο αιώνα και γ) στις σύγ­

χρονες κατευθύνσεις των λεγόμενων «γεωπολιτικών σπουδών» (area studies) 

στον αμερικάνικο ακαδημαϊκό χώρο με έμφαση στις σπουδές για τη Μέση 

Ανατολή. 

Βασική θέση του έργου είναι ότι η ίδια η εννοιολογική κατηγορία ((Ανα­

τολή)) κατασκευάζεται στη δυτική σκέψη ή ακόμη και στη δυτική φαντασία 

ως αντίβαρο προς την κατηγορία «Δύση» κυρίως σε συνδυασμό με το νοητικό 

πλαίσιο που δημιουργούν η αποικιοκρατία, ο ιμπεριαλισμός και ο νοητικός τους 

πρέσβης, ο ευρω-κεντρισμός. Μια σειρά από αξιολογικού τύπου θέσεις σχετικά 

με τον πρωτογονισμό, την υπανάπτυξη, την οπισθοδρόμηση, τον ανορθολογι­

σμό, το σεξισμό και κυρίως την αδιαφοροποίηση φύση και τη στατικότητα των 

κοινωνιών της Ανατολής σχηματοποιούνται σταδιακά, λαμβάνουν την τελική 

τους μορφή και παγιώνονται στον 19ο αιώνα με την προϊούσα αποικιοποίηση 

της περιοχής και την παράλληλη διαμόρφωση ενός άλλου «μεγάλου αφηγήμα­

τος» που αφορά στην πολιτισμική ανωτερότητα του δυτικού πολιτισμού και 

στην αναγκαιότητα να λειτουργήσει ως πρότυπο —έστω και δια της βίας— σε 

πλανητικό επίπεδο. Η πορεία αυτού του συλλογισμού είναι βέβαια μακρότατη 

(μτφρ. Σ. Γουργουρής), Πλανόδιον 8, Χειμώνας 1988, 443-445, Ε. Σαΐντ, «Μορφές-Δια-
μορφώσεις-Μεταμορφώσεις» (μτφρ. Σ. Γουργουρής), Πλανόδιον 16, Ιανουάριος 1992, 373-
392, Στάθης Γουργουρής, «Οριενταλισμός, Νεοελληνισμός και η Παγκόσμια Κατάσταση 
του Σύγχρονου Πολιτισμού», στο ίδιο, 364-372 και συνέντευξη του Ε. Σαΐντ στο Στάθη 
Γουργουρή, στο ίδιο, 392-401. 



«Οριενταλισ/ιός». Το κείμενο α>ς γεγονός 239 

και διαπλέκεται άμεσα με την πορεία της ευρωπαϊκής αυτοσυνειδησίας, τις δια­

δικασίες αυτοπροσδιορισμού της έννοιας «Ευρώπη» ήδη από τον ύστερο με­

σαίωνα. Αποκτά όμως καθολική εμβέλεια στον 19ο αιώνα εξαιτίας της προϊού­

σας οικονομικής εξάρτησης των εξω-ευρωπαϊκών κοινωνιών από ορισμένες ευ­

ρωπαϊκές χώρες και της εμπέδωσης ενός πολιτικού συστήματος υπαγωγής. Κα­

θώς στην ίδια περίοδο διαμορφώνονται αρκετοί επιστημονικοί χώροι και αντι­

κείμενα, οι ανατολικές σπουδές όχι μόνο παγιοποιούνται αλλά και συσχετίζον­

ται με τις υπόλοιπες καταστατικές συνθήκες της σύγχρονης επιστημονικής σκέ­

ψης και κυρίως με τις θετικιστικές αρχές της εμπειρικής γνώσης και της καθο­

λικής αλήθειας. 

Η συγκρότηση του επιστημονικού αντικειμένου λαμβάνει χώρα, κατά τον 

Σαΐντ, κυρίως σε βρετανικά και γαλλικά ακαδημαϊκά και διανοητικά περιβάλ­

λοντα εξαιτίας της ολοένα και μεγαλύτερης επικοινωνίας των χωρούν αυτών με 

την Εγγύς Ανατολή. Εκτός από επιστημονικό αντικείμενο όμως, ο οριενταλι-

σμός ξεπερνά πολύ σύντομα τα αυστηρά όρια της «επιστήμης» και ανάγεται 

συνολικά σ' έναν τρόπο να «βλέπει» η Δύση την Ανατολή αδιάρρηκτα συνδε­

δεμένο με τη δυναμική της αποικιοκρατίας και τις ιεραρχημένες σχέσεις που 

διαμόρφωσε η εμπέδωση της. Στον 20ό αιώνα, και καθώς ο άξονας της οικονο-

μικοποληικής πρωτοκαθεδρίας μετακινείται προς τις Ηνωμένες Πολιτείες, νέες 

εκδοχές του Οριενταλισμού διαμορφώνονται πλέον στον αμερικάνικο χο')ρο σε 

ακαδημαϊκό επίπεδο κυρίως στα προγράμματα «γεωπολιτικοί σπουδ(όν» των 

μεγάλων πανεπιστημίων. 

Όπως αναφέρθηκε ήδη, πολύ λίγα βιβλία είχαν τις τελευταίες δεκαετίες 

τις τύχες του «Οριενταλισμού». Είναι ένα έργο που για περισσότερα πλέον από 

είκοσι χρόνια βρίσκεται στο επίκεντρο συζητήσεων και αντιπαραθέσεων ενώ 

πολύ δύσκολα θα μπορούσε να εντοπίσει κανείς χώρο των κοινωνικών επιστη­

μών που δεν άγγιξε με τη «μαγική ράβδο» του. Ένα βιβλίο που εντοπίστηκε 

αρχικά στο χώρο της λογοτεχνικής κριτικής, διεπλάκη πολύ γρήγορα με ένα 

μεγάλο φάσμα θεωρητικών αναζητήσεων κυρίως σε ζητήματα σχετικά με τη 

γνώση, την εξουσία, την ετερότητα, τη διαφορά, τη συγκρότηση νοητικών και 

αξιακοΊν συστημάτων, τη δυναμική του συμβολικού λόγου και της ιδεολογίας, 

ενώ υπερέβη ως όρος και προβληματική ακόμη και τα στενά όρια της «ακα­

δημίας». 

Η ανταπόκριση στο έργο και η κριτική που δέχθηκε και εξακολουθεί να 

δέχεται ήταν κατά συνέπεια πολυσχιδείς. Πρέπει να επισημανθεί ότι το ίδιο 

το έργο είχε την τύχη του αντικειμένου του. «Πολιτικοποιήθηκε» δηλαδή όσο 

λίγα σύγχρονα έργα και προκάλεσε λυσσαλέες πραγματικά αντιδράσεις, κυρίως 

στον συντηρητικό πολιτικό χώρο στις ΗΠΑ και τη Βρετανία. Οι αντιδράσεις 

αυτές ενισχύθηκαν ακόμη περισσότερο εξαιτίας της εθνικότητας και της πολι­

τικής ένταξης του συγγραφέα καθο'̂ ς ο Σαίντ είναι ένας από τους ελάχιστους 



240 Έφη Γαζή 

διακεκριμένους παλαιστίνιους στον αμερικάνικο ακαδημαϊκό χώρο ενώ οι δρα­

στηριότητες του σχετικά με την προαγωγή του παλαιστινιακού ζητήματος προ­

κάλεσαν συχνά έντονες αντιδράσεις στις ΗΠΑ. Η κριτική στο έργο του Σαΐντ 

είναι πλέον πολύ δύσκολο να απεμπλακεί από τις επιμέρους ((πολιτικές» που 

αφορούν τον ίδιο και τις δραστηριότητες του. 

Αξίζει όμως να γίνει μια προσπάθεια να εντοπιστούν τα σημεία της κρι­

τικής που συμβάλλουν στην προαγωγή της θεωρητικής σκέψης. Πρέπει να ση­

μειωθεί βέβαια ότι ο όρος «κριτική» εδώ χρησιμοποιείται συμβατικά. Αφορά 

δηλαδή κυρίως σε περαιτέρω επεξεργασίες εννοιών και αναλύσεων που απορ­

ρέουν στην πραγματικότητα από τον ίδιο τον «Οριενταλισμό» και δεν αντιτάσ­

σονται αλλά συμπορεύονται και διευρύνουν το πεδίο που ο Σαΐντ πρότεινε. 

Φυσικά, πρέπει να επισημανθεί εξ αρχής ότι ασκήθηκε συνολικά αρνητική 

κριτική στο έργο κυρίως από δύο πολύ γνωστούς διανοητές, τον ιστορικό και 

καθηγητή του Πανεπιστημίου Princeton Bernard Lewis και τον κοινωνιολό­

γο, καθηγητή στο London School of Economics, Ernest Gellner3. Οι κρι­

τικές επέκριναν το έργο κυρίως για ασάφειες, προχειρότητες, αναγωγισμούς 

και γενικεύσεις ενώ επεσήμαναν τόσο τον πολεμικό τόνο της γραφής του Σαΐντ 

όσο και τη διαδικασία ενοχοποίησης της δυτικής σκέψης και συνείδησης, στρα­

τηγική η οποία δεν συνάδει με την αρχή της επιστημονικής αποστασιοποίησης. 

Πάντως και στην περίπτωση αυτή είναι πολύ δύσκολο να διακρίνει κανείς τα 

όρια της επιστημονικής από την προσωπική αντιπαράθεση. Οι εργασίες του 

Bernard Lewis χρησιμοποιήθηκαν από τον Σαΐντ στο τρίτο μέρος του «0-

ριενταλισμού» ως παράδειγμα οριενταλιστικού λόγου ενώ ο Ernest Gellner είχε 

συχνά διαξιφισμούς μαζί του σχετικά με το παλαιστινιανό ζήτημα. 

Είναι αναγκαίο να αντιπαρέλθει κανείς αυτό το πεδίο κριτικής καθώς οι 

όροι διεξαγωγής του οδήγησαν σε στείρα αντιπαράθεση. Πολύ σημαντικότερες 

είναι, κατά τη γνώμη μου, οι συζητήσεις που προέκυψαν από την ίδια την προ­

βληματική που έθεσε ο Σαΐντ στο έργο του: 

α) Η πρώτη κατηγορία συζητήσεων αφορά στα όρια και τους περιορισμούς 

ενός καθολικού και γενικευτικού σχήματος. Μαχητικός, ορμητικός και συχνά 

αδιάλλακτος, ο «Οριενταλισμός» πρόβαλλε τον δικό του ((κανόνα» μπροστά στις 

κανονιστικές αφηγήσεις και τα γενικά σχήματα της δυτικής σκέψης. Με το ζήλο 

του ακαδημαϊκά νεοφώτιστου και κοινωνικοπολιτισμικά αδικημένου, ο «0-

ριενταλισμός» ως κριτική προς τη Δύση περιέλαβε σχεδόν συλλήβδην ο,τιδή-

ποτε παρήχθη σε «δυτικό» πλαίσιο «από αρχαιοτάτων χρόνων μέχρι των ημε­

ρών μας». Λογοτεχνία, ποίηση, κριτική, φιλοσοφία, ιστορία, πολιτική, ιδεο-

3. Bernard Lewis, «The Question of Orientalism», New York Review of Books, 
23 Ιουνίου 1982 και E. Gellner, «The Mightier pen?», The Times Literary Supplement, 
19 Φεβρουαρίου 1993. 



«Οριενταλισμός». Το κείμενο ω; γεγονός 241 

λογία, ένα πλήθος αναφορών σε συγγραφείς, έργα, απόψεις και τάσεις συνωστί­

ζονται κυριολεκτικά στον «Οριενταλισμό», προκαλώντας μεν τον θαυμασμό του 

αναγνώστη γι ' αυτή τη μνημειώδη προσπάθεια αλλά και την αίσθηση ότι κά­

ποιες φορές σύρθηκαν από το μανίκι προκειμένου να ενταχθούν στον «κατάλογο 

της αμαρτίας». 

Οι κίνδυνοι που ενέχονται στις καθολικές κατηγορίες είναι γνωστοί: πολύ 

συχνά αντικαθιστούν ένα δογματισμό με έναν άλλο βασισμένες σε αναγωγισμούς 

και απλουστεύσεις. Επομένως, η συγκεκριμένη κριτική επιμένει στη χρήση του 

Οριενταλισμού ως ευριστικού εργαλείου και αναλυτικής κατηγορίας y.oni αμφι­

σβητεί την αναγωγή του σε συνολική θεωρία. Στις περισσότερες περιπτώσεις, 

πρόκειται περισσότερο για συζήτηση «τάξης λόγου» παρά για ολοκληρωτική 

άρνηση του σχήματος. 

Στο διάλογο ενεπλάκη και ο ίδιος ο Ε. Σαΐντ μερικά χρόνια μετά την πρώ­

τη έκδοση του έργου του επισημαίνοντας την ανάγκη μιας πιο επεξεργασμένης 

μελέτης επιμέρους περιπτώσεων και διαδικασιών. Τπεραμύνθηκε πάντως του 

βιβλίου και επέμεινε στην ανάγκη συνολικότερων θεωρητικών προτάσεων εφό­

σον, κατά τη γνώμη του, η ακραία επιστημονική εξειδίκευση οδηγεί στον συ­

νεχή κατακερματισμό της γνώσης και στην ουσιοκρατία και δεν επιτρέπει τη 

διατύπωση συνολικότερης προβληματικής για σημαντικά ζητήματα 4. Εκτός της 

κριτικής στο γενικευτικό και απόλυτο σχήμα όμως, η σχετική συζήτηση περι­

κλείει πολλά άλλα ενδιαφέροντα σημεία, όπως για παράδειγμα τα όρια ανά­

μεσα στην «αναπαράσταση» και την «αλήθεια», τη βαρύτητα καθολικών κα­

τηγοριών, όπως στην προκειμένη περίπτωση ο όρος «Ανατολή» στο ίδιο το 

έργο του Σαΐντ, τη διαμόρφωση ενός «κανόνα» κειμένων τόσο στο πεδίο της 

λογοτεχνίας όσο και στο πεδίο της πολιτισμικής και διανοητικής ιστορίας, τις 

διαδικασίες αποκλεισμού σε μια τέτοια επιλογή5. 

4. Το δοκίμιο «Orientalism Reconsidered» παρουσιάστηκε κατ' αρχάς στο Συνέδριο 

του Essex «Europe and its Others» (1984) και έχει δημοσιευθεί στα περιοδικά Critical 

Inquiry και Race and Class καθώς και στο συλλογικό τόμο F. Barker (επιμ.), Literature, 

Politics and Theory, Λονδίνο 1986. 

5. Οι σχετικοί προβληματισμοί αλλά και γενικότερα το πλαίσιο της συζήτησης δια­

μορφώθηκαν κυρίως σε δύο συνέδρια στο Πανεπιστήμιο Essex (Βρετανία) στα οποία συμ­

μετείχε και ο Ε. Said. Βλ. Francis Barker κ.ά. (επιμ.), The Politics of Theory. Proceed­

ings of the Essex Conference on the Sociology of Literature, University of Essex, Col­

chester 1983 και Francis Barker κ.ά. (επιμ.), Europe and its Others, University of Essex 

Colchester 1985. Μια γενική συνόψιση γίνεται στο F. Barker (επιμ.), Literature, Politics 

and Theory, ό.π. Η φεμινιστική εκδοχή προβάλλεται στο Laura Nadel, «Orientalism, 

Occidentalism, and the Control of Women», Cultural Dynamics 2 (1989), 233-255. 

Για μια συνολική προσέγγιση βλ. επίσης, Michael Sprinker (επιμ.), Edward Said. A Cri­

tical Reader, Λονδίνο 1992. Οι εργασίες και οι δημοσιευμένες μελέτες που κινούνται σ' αυ­

τό το πεδίο είναι φυσικά πάρα πολλές. Αναφέρω απολύτως ενδεικτικά το βιβλίο της Maria 

16 



242 Έφη Γαζή 

β) Η δεύτερη κατηγορία κριτικής χρησιμοποιεί και πάλι το έργο ως ση­

μείο αναφοράς προκειμένου να συζητηθεί συνολικά όχι πια το ζήτημα της «Α­

νατολής» αλλά του λεγόμενου Τρίτου Κόσμου. Μαρξιστικής απόκλισης και πλα­

νητικής προβληματικής, η κριτική αυτή εστιάζει στη θέση του «Τρίτου Κό­

σμου» στο δυτικό κυρίως λόγο. Ποιος μιλάει για τον Τρίτο Κόσμο; Γύρω από 

ποια ζητήματα διαμορφώνεται η σχετική συζήτηση; Γιατί κάποια θέματα τυγ­

χάνουν προνομιακής μεταχείρισης ενώ κάποια άλλα περιθωριοποιούνται; Οι 

«εικόνες» και οι αντιλήψεις για το μη δυτικό κόσμο διαμορφώνονται, σύμφωνα 

με αυτές τις θέσεις, είτε από φορείς εξουσίας είτε από την ίδια την «τριτοκο­

σμική» διασπορά σε μητροπολιτικά κέντρα της Δύσης (συμπεριλαμβανομένων 

των ακαδημαϊκών). Οι ίδιες οι μη δυτικές κοινωνίες, η καθημερινότητα τους, 

τα πολιτικοκοινωνικά τους προβλήματα ελάχιστο ενδιαφέρον προκαλούν ενώ αν­

τιθέτως οι «αναπαραστάσεις)) τους στη δυτική συνείδηση και φαντασία ανά­

γονται στο μείζον ζήτημα. 

Έ ρ γ α όπως ο «Οριενταλισμός» συνέβαλαν στη διαμόρφωση ενός πεδίου 

έρευνας που προσδιορίζεται ως «ανάλυση αποικιακού λόγου» (colonial dis­

course analysis) και το οποίο διακονούν πολλοί εκπρόσωποι της «τριτοκοσμι­

κής ακαδημαϊκής διασποράς». Σύμφωνα με αυτή την κριτική προσέγγιση ό­

μως, η «τριτοκοσμική)) ακαδημαϊκή διασπορά πολύ συχνά προέρχεται από τά 

κοινωνικοοικονομικά ανώτερα στρώματα των κοινωνιών καταγωγής της ή α-

γωνιωδώς προσπαθεί να ενταχθεί στις ανάλογες κοινωνικές ομάδες του χώρου 

υποδοχής. Προβάλλει κατά συνέπεια μια σειρά γενικευτικών θέσεων περί τρί­

του κόσμου που εντάσσουν και την ίδια σε ορισμένα «αφηγήματα καταπίεσης 

και αδικίας» και συμβάλλει στην προϊούσα ανάπτυξη ενός πολιτισμικού υπερ-

τονισμού που συσκοτίζει τις κοινωνικές και οικονομικές ανισότητες στο εσω­

τερικό αυτών των χωρών (Η θέση περί πολιτισμικού υπερτονισμού συνδέεται 

σ' αυτή την προβληματική με μια γενικότερη κριτική στη μετα-νεωτερική σκέ­

ψη στο σύγχρονο δυτικό κόσμο). 

Η κατηγορία Οριενταλισμός «κατασκευάζεται» στη Δύση αλλά με την 

πρόθυμη αρωγή και ορισμένων «ανατολικών» και «τριτοκοσμικών» που επιδιώ­

κουν όχι να αποδομήσουν τελικά αλλά στην πραγματικότητα να ενταχθούν οι 

ίδιοι στο δυτικό οικοδόμημα. Ο «τρίτος κόσμος» και οι πρώην αποικίες εντάσ-

Todorova, Imagining the Balkans, Oxford University Press 1997 καθώς και νωρίτερα 

το άρθρο Milica Bakic-Hayden και Robert M. Hayden, «Orientalist Variations on the 

Theme 'Balkans': Symbolic Geography in Recent Yugoslav Cultural Politics», Sla­

vic Review 51 (Άνοιξη 1992), 1-15. Στα ελληνικά, η μελέτη της Έλλης Σκοπετέα, Η 

Δύση της Ανατολής. Εικόνες από το τέλος της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας, Αθήνα 1992 

(με κριτικά σχόλια για το έργο του Σαΐντ στις σελ. 66, 94 και 95). Στα ελληνικά επίσης, 

βλ. σχετικά με το ζήτημα τη βιβλιοκρισία του Α. Πολίτη, περ. Μνήμων 18 (1996), 207-214. 



((Οριενταλισμόζ)). Το κείμενο ως γεγονός 24 ϋ 

σονται στο δυτικό λόγο είτε μέσα από τον κυρίαρχο λόγο της εξουσίας είτε 

μέσα από τις (ακαδημαϊκές κυρίως) διασπορές τους που οικειοποιούνται συνή­

θως την επιχειρηματολογία της σύγχρονης «πολιτισμικής αριστεράς» αλλά τη 

χρησιμοποιούν μ5 έναν έντονα αυτοαναφορικό τρόπο. Αποτέλεσμα; Μια εικόνα 

που καλύπτει πτυχές μόνο της φυσιογνωμίας των μη δυτικών κοινωνιών και 

που καταλήγει και πάλι στη διαχείριση περισσότερο των δυτικών προβλημά­

των παρά των προβλημάτων των «άλλων»6. 

γ) Η τρίτη κατηγορία συζητήσεων αφορά στην ίδια την αντιστροφή του 

πλαισίου σκέψης και στην εγγραφή της οριενταλιστικής οπτικής σ' ένα πολύ 

πιο διευρυμένο πεδίο. Ο Οριενταλισμός είναι μια κατασκευασμένη εικόνα της 

Ανατολής αλλά δεν είναι η μοναδική κατασκευασμένη εικόνα. Είναι μόνο μια 

από τις πολλές τεχνικές προσδιορισμού της Δύσης. Δεν συγκροτεί ένα αυτό­

νομο σύστημα σκέψης, είναι ψηφίδα ενός πολύ μεγαλύτερου μωσαϊκού που α­

φορά στην υποστασιοποίηση της Δύσης και στην απόδοση σ' αυτήν συγκεκρι­

μένων χαρακτηριστικών. Ο ίδιος ο όρος υφίσταται κριτική εφόσον εμπεριέχει 

δυνάμει τον μειωτικό χαρακτηρισμό της Δύσης για την Ανατολή. Μείζον πρό­

βλημα εδώ δεν είναι ο Οριενταλισμός, αλλά ο «Δυτικισμός» (Occidentalism). 

Η διαδικασία υποστασιοποίησης της Δύσης και η ανάδειξη της σε καθολική 

αξία βασίζεται σε μεγάλο βαθμό στην διαμόρφωση αντιλήψεων όχι για τον 

((άλλο» αλλά για το «εμείς» μέσω του «άλλου», δια του ((άλλου» ή ακόμη και 

με την ολοκληρωτική εξαφάνιση του «άλλου». 

«Αυτό που η Δύση βλέπει στην Ανατολή σαν σκοτάδι, δεν είναι παρά η 

σκιά της», έγραφε ο Arnold Toynbee στις αρχές του αιώνα. Η αντίληψη αυτή 

βρίσκεται πολύ κοντά στην προβληματική για τον «δυτικισμό» ως ένα συγκρο­

τημένο, θεσμοθετημένο λόγο που λειτουργεί αυτο-προσδιοριστικά και έχει κατ' 

εξοχήν αυτο-εγκωμιαστικό χαρακτήρα. Στην περίπτωση αυτή όμως οι αντι­

λήψεις, οι προκαταλήψεις, τα στερεότυπα, οι αναγωγισμοί δεν αφορούν απο­

κλειστικά στην Ανατολή αλλά σε σειρά άλλων πολιτισμικών μορφωμάτων, θρη­

σκειών και κοινωνιών που προσλαμβάνονται ως «ετερότητες». Η θέση αυτή 

αναπτύχθηκε ιδιαίτερα και καλλιεργήθηκε στο χώρο της πολιτισμικής ανθρω­

πολογίας εξαιτίας σε μεγάλο βαθμό και της ενασχόλησης της με πλειάδα μη 

δυτικών πολιτισμών. Στο πεδίο αυτό η έννοια «οριενταλισμός» απέκτησε πλέον 

ένα εντελώς μεταφορικό χαρακτήρα και χρησιμοποιείται για να περιγράψει στε-

6. Για μια σφαιρική εικόνα αυτής της μαρξιστικής κυρίως απόκλισης προβληματι­

κής βλ. κυρίως Ahmad Aijad, In Theory. Classes, Nations, Literatures, Λονδίνο 1992. 

To δοκίμιο του Aijad ((Orientalism and After: Ambivalence and Metropolitan Loca­

tion in the Work of Edward Said» (σελ. 159-219) έχει αναδημοσιευθεί σε περιοδικά και 

άλλους συλλογικούς τόμους. Επίσης, το Subaltern Studies εμπεριέχει επιλεκτικά στοιχεία 

αυτής της προβληματικής με πολλές άλλες αναφορές και συνδηλώσεις αλλά γι' αυτά γίνεται 

λόγος παρακάτω. 



244 Έφη Γαζή 

ρεοτυπικές θέσεις αξιολογικού τύπου. Η έννοια «δυτικισμός» επίσης προωθή­

θηκε κυρίως σ' αυτό τον ερευνητικό χώρο7. 

δ) Η τέταρτη, ίσως η μεγαλύτερη αλλά χοορίς αμφιβολία μία από τις δυ­

ναμικότερες ενότητες συζήτησης και ανάπτυξης προβληματικής, είναι αυτή που 

βρίσκεται στο χώρο της «μετα-αποικιακής» κριτικής (post-colonial criticism). 

Η τάση αυτή διακρίνεται κυρίως για τον διεπιστημονικό χαρακτήρα της αλλά 

και για την έμφαση που αποδίδει στην πολυπλοκότητα και την πολυσημαντό-

τητα της έννοιας της κουλτούρας. Έχει άλλωστε στενούς δεσμούς με το πεδίο 

των «πολιτισμικών σπουδών» (cultural studies) ενώ, από την άλλη μεριά, η 

κριτική που της έχει ασκηθεί αφορά στην υπερβολική και μονομερή της έμφα­

ση σε πολιτισμικά ζητήματα (αν και αρκετά συχνά η προβληματική της αντλεί 

από το μαρξιανό οπλοστάσιο). 

Το έργο του Ε. Σαίντ έχει σημαίνουσα θέση στο corpus των κειμένων 

που αποτελούν τις θεωρητικές αναφορές αυτής της αναλυτικής κατεύθυνσης. 

Είναι άλλωστε φυσικό: η κριτική στην αποικιοκρατία, η αποδόμηση του θεσμο­

θετημένου λόγου που παράχθηκε στο πλαίσιο της, η ανάδειξη της πολιτισμικής 

«ετερότητας», η άρση του «μονολογικού» φαινομένου και η προβολή της πολυ­

φωνικής κατάστασης συγκροτούν το πεδίο έρευνας αλλά και το πολιτικό πρό-

ταγμα αυτής της τάσης. 

Καθώς το ενδιαφέρον της στρέφεται προς τα ζητήματα της κουλτούρας, 

των συλλογικών αναπαραστάσεων, των διανοητικών και πολιτισμικών φαινο­

μένων, οι θεωρητικές έννοιες που σφυρηλατήθηκαν στα πλαίσια αυτής της συ­

ζήτησης αφορούν σε σχετικά φαινόμενα. Σ' αυτό το οπλοστάσιο συγκαταλέ­

γονται έννοιες και κατηγορίες όπως εθνο-οριενταλισμός (ethno-orientalism) 

που αναφέρεται σ' αυτό που θα λέγαμε «εσωτερικευμένο οριενταλισμό» (η επι­

στροφή του κυρίαρχου λόγου στις κοινωνίες που τον υφίστανται και η αναπα­

ραγωγή του από τις ίδιες), η διαπολιτισμικότητα (transculturation), η έννοια 

της πολιτισμικής προσομοίωσης (acculturation), η αναφορά στις κουλτούρες 

υβριδιακού τύπου, η έννοια της «κουλτούρας της μνησικακίας» (culture of 

resentment) για την ερμηνεία της εσωτερικευμένης συλλογικής πικρίας που 

προκαλούν φαινόμενα όπως ο ρατσισμός ή η πολιτισμική υποβάθμιση, η πε-

7. Βλ. ενδεικτικά Fernando Coronil, «Beyond Occidentalism: Toward Nonim­
perial Geohistorical Categories», Cultural Anthropology 11 (1), 1996, 51-87 καθώς και 
το βιβλιοκριτικό άρθρο του John Μ. MacKenzie, «Occidentalism: Counterpoint and 
Counter-polemic», Journal of Historical Geography, 19: 3 (1993), 339-344. Σε αναλο­
γία προς την έννοια του οριενταλισμού, η έννοια του δυτικισμού αλλά και το δίδυμο που 
σογα^οτοΰν αντιμετωπίσθηκαν με επιφύλαξη εξαιτίας του ουσιοκρατικού χαρακτήρα τους. 
Βλ. σχετικά James Carrier, «Occidentalism: the world turned upside-down», American 
Ethnologist 19 (1992), 195-212 και Michael Richardson, «Enough Said. Reflections 
on Orientalism», Anthropology Today, 6:4 (1990), 16-19. 



«Οριενταλισμόζ». Το κείμενο ως γεγονός 2 1 Γ» 

ριγραφή των πολιτισμικών μορφωμάτων ενδιάμεσης κατάστασης (in-between-

ess) κτλ.8. 

Έ ν α από τα σημαντικά επιτεύγματα αυτής της κοινότητας λόγου πάντως 

είναι ότι κατόρθωσε να απεμπλακεί από την αποκλειστική σύνδεση με μητρο­

πολιτικά περιβάλλοντα παραγωγής θεωρίας και γνώσης και να προωθήσει τη 

δημιουργία ενός κύκλου συζητήσεων στον ινδικό χώρο με τη σειρά Subaltern 

Studies9. 

Η σύντομη περιήγηση στους επιστημονικούς χώρους και τα περιβάλλοντα 

που δεξιώθηκαν το έργο του Σαΐντ δηλώνει ότι πρόκειται για ένα βιβλίο που 

όχι μόνο ξεπέρασε το στενό επιστημονικό πλαίσιο της εκκίνησης του αλλά και 

έθεσε ζητήματα που προκάλεσαν αίσθηση σε πολλούς χώρους, υποκίνησαν μια 

μεγάλη συζήτηση και συνέβαλαν στη συγκρότηση μιας πλούσιας προβληματι­

κής. Είναι γεγονός ότι το έργο του Σαΐντ ήρθε σε μια στιγμή που ανάλογοι 

του προβληματισμοί άρχισαν να διατυπώνονται γενικότερα1 0. Τα ζητήματα 

γνώση ς/ εξουσίας, αναπαράστασης / αλήθειας, πραγματικότητας / κατασκευής, 

θεσμοθετημένων και μη λόγων βρίσκονται στο κέντρο του ενδιαφέροντος στο 

χώρο των κοινωνικών επιστημών τις τελευταίες δεκαετίες. Έ ν α ανάλογο εν­

διαφέρον για ζητήματα σχετικά με τις έννοιες Δύση/Ανατολή, κέντρο/περι­

φέρεια, μητροπολιτικές και μη κοινωνίες, «τοπικό» και «παγκόσμιο» αναδύε­

ται επίσης καθώς οι σύγχρονες κοινωνίες μεταβαίνουν σε μια νέα εποχή που 

κατ' ανάγκην θέτει και νέα ζητήμστα. Για τις ίδιες τις κοινωνικές επιστήμες, 

αυτό σημαίνει εν πολλοίς και αλλαγές στον επιστημολογικό τους ορίζοντα, δη­

λώνει και ένα είδος «αλλαγής παραδείγματος)) (paradigmatic shift). Οι ισχυ­

ρές αντιστάσεις και η δίκαιη σε πολλά σημεία κριτική που ακολούθησαν τη 

«μεταμοντέρνα κατάσταση» (κυρίως σε ό,τι αφορά ζητήματα ανορθολογισμού 

8. Η σχετική βιβλιογραφία είναι εκτενέστατη. Πολυδιαβασμένα έργα είναι τα: Homi 

Bhabha, The Location of Culture, Λονδίνο 1994, Edward Said, Culture and Impe­

rialism, Λονδίνο 1993, Lawrence Grossberg και Gary Nelson (επιμ.), Marxism and the 

Interpretation of Culture, Urbana, University of Illinois Press, 1988, Gayatri Spivak, 

In Other Worlds: Essays in Cultural Politics, Νέα Τόρκη 1987. 

9. Για την έννοια της «κατωτερότητας» (subaltern) και το πρόγραμμα των Sub­

altern Studies βλ. Ranajit Guha, «On Some Aspects of the Historiography of Colon­

ial India» και Gayatri Spivak, «Subaltern Studies: Deconstructing Historiography» 

στο R. Guha και G. Spivak (επιμ.), Selected Subaltern Studies, Νέα Τόρκη 1988, σελ. 

37-44 και 3-32 αντίστοιχα. Βλ. επίσης, Gayatri Chakravorty Spivak, «Who Claims 

Alterity?» στο Barbara Kruger και Phil Mariani (επιμ.), Remaking History, Seattle 

1989, σελ. 269-292 και της ίδιας «Can the Subaltern Speak?» στο Marxism and the 

Interpretation of Culture, 6.π., σ. 271-313. 

10. Είναι χαρακτηριστικό ότι τα έργα των S. Alatas, The Myth of the Lazy Aalwe, 

Λονδίνο 1977 και Β. Turner, Marx and the End of Orientalism, Λονδίνο 1978, κυκλοφό­

ρησαν σχεδόν ταυτόχρονα με το βιβλίο του Σαΐντ. 



246 Έφη Γαζή 

και ακραίου σχετικισμού) δεν αναστρέφουν συνολικά την ανάγκη αναστοχασμού 

στο πεδίο της θεωρητικής και κριτικής σκέψης. 

Ο ίδιος ο Έντουαρντ Σαΐντ επέμεινε πολλές φορές σ' αυτό το στοίχημα. 

Επέμεινε στην ανάγκη να ξεπεράσει ο διανοητής τις συνθήκες «ακαδημαϊκού 

εργαστηρίου», να συνδιαλαγεί με τις δυνάμεις του καιρού του αλλά και να α­

πεμπλακεί από τα στεγανά διαχωριστικά των επί μέρους επιστημονικών χώ­

ρων και να διατυπώσει συνολικότερο θεωρητικό προβληματισμό. Για τον ίδιο, 

ο «Οριενταλισμός» περισσότερο από κείμενο ή μελέτη σχετικά με ένα θέμα φι­

λοδοξούσε να αποτελέσει «γεγονός», δημόσια πράξη διατύπωσης κριτικής ά­

ποψης. Οι περί το έργο του συζητήσεις και αντιπαραθέσεις δείχνουν ότι μάλλον 

κέρδισε το στοίχημα. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

