
  

  Μνήμων

   Τόμ. 33 (2014)

  

 

  

  ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΙ ΚΑΙ ΜΟΥΣΟΥΛΜΑΝΟΙ ΣΤΟ
ΙΕΡΟΔΙΚΕΙΟ ΤΟΥ ΧΑΝΔΑΚΑ. ΕΙΔΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΟΝ
ΝΑΧΙΓΕ ΜΑΛΕΒΙΖΙΟΥ (1669-1689) 

  ΦΩΤΕΙΝΗ ΧΑΙΡΕΤΗ   

  doi: 10.12681/mnimon.854 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΧΑΙΡΕΤΗ Φ. (2014). ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΙ ΚΑΙ ΜΟΥΣΟΥΛΜΑΝΟΙ ΣΤΟ ΙΕΡΟΔΙΚΕΙΟ ΤΟΥ ΧΑΝΔΑΚΑ. ΕΙΔΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΟΝ
ΝΑΧΙΓΕ ΜΑΛΕΒΙΖΙΟΥ (1669-1689). Μνήμων, 33, 11–50. https://doi.org/10.12681/mnimon.854

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 27/01/2026 03:57:22



ΦΩΤΕΙΝΗ ΧΑΙΡΕΤΗ

ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΙ ΚΑΙ ΜΟΥΣΟΥΛΜΑΝΟΙ 
ΣΤΟ ΙΕΡΟΔΙΚΕΙΟ ΤΟΥ ΧΑΝΔΑΚΑ. ΕΙΔΗΣΕΙΣ 
ΓΙΑ ΤΟΝ ΝΑΧΙΓΕ ΜΑΛΕΒΙΖΙΟΥ (1669-1689)

Η ανά χείρας εργασία1 έχει ως αντικείμενο μελέτης τον ναχιγέ Μαλεβι
ζίου, όπως αναδεικνύεται μέσα από τα ιεροδικαστικά κατάστιχα του Χάν
δακα. Τα χωριά της επαρχίας αυτής2 ήταν τα πρώτα που συνάντησε και 
κατέκτησε ο οθωμανικός στρατός κατά την προέλασή του από το Ρέ
θυμνο (1646) προς τον Χάνδακα.3 Οι Οθωμανοί, ακολουθώντας την πα
ραδοσιακή πολιτική τους μετά την κατάκτηση νέων εδαφών, διόρισαν 
στην επαρχία ιεροδίκη (καδή),4 η έδρα του οποίου βρισκόταν στο χωριό 
Άγιος Μύρων.5 Μετά την παράδοση του Χάνδακα6 και τον διορισμό ιερο-

1.  Θα ήθελα να ευχαριστήσω θερμά τον καθηγητή μου Αντώνη Αναστασόπουλο 
για την πολύτιμη βοήθεια, την υπομονή και τη στήριξή του. Επίσης, θα ήθελα να 
εκφράσω τις ευχαριστίες μου προς τους ανθρώπους του Μνήμονα για την κριτική 
και τις παρατηρήσεις τους. 

2.  Βλ. τους χάρτες στο τέλος του κειμένου, σ. 49.
3.  Molly Greene, A Shared World. Christians and Muslims in the Early Mod-

ern Mediterranean, Πρίνστον, Princeton University Press, 1999, σ. 14.
4.  Για το αξίωμα του καδή στους Οθωμανούς βλ. ενδεικτικά: Haim Gerber, 

«Sharia, kanun and custom in the ottoman law: The court records of 17th century 
Bursa», International Journal of Turkish Studies 2/1 (1981), σ. 131-147· Ronald 
C. Jennings, «Kadi, court and legal Procedure in seventeenth century ottoman 
Kayseri», Studia Islamica 48 (1978), σ. 133-172. Για τον καδή Μαλεβιζίου βλ. 
Ελένη Καραντζίκου – Πηνελόπη Φωτεινού, Ιεροδικείο Ηρακλείου. Τρίτος Κώδικας 
(1669/73-1750/67), Ηράκλειο 2003, σ. 24 (υποσ. 16) και σ. 329, έγγρ. αρ. 676· 
Μαρία Βαρούχα – Φωτεινή Χαιρέτη – Μαρίνος Σαρηγιάννης, Ιεροδικείο Ηρακλείου: 
Πέμπτος Κώδικας, Μέρος Ά (1673-1675), Ηράκλειο 2008, σ. 17-40.

5.  Πέμπτος Ιεροδικαστικός Κώδικας Χάνδακα, έγγραφο 617. Oι αναφορές 
στους κώδικες θα γίνονται ως εξής: Ι.Κ.Χ. 5:617.

6.  Υπήρχε και ο καδής του στρατού που είχε την έδρα του στο φρούριο Ιναντι-
γέ, έξω από τον Χάνδακα. Για περισσότερες πληροφορίες βλ. Elias Kolovos, «A 
town for the besiegers: social life and marriage in ottoman Candia outside Candia 



Φωτεινή Χαιρέτη12

δίκη στην πόλη, τις αρμοδιότητες του καδή Μαλεβιζίου ανέλαβε ναΐπης.7 
Το αρχειακό υλικό της έρευνας προήλθε από τους οθωμανικούς ιερο

δικαστικούς κώδικες (sicil/σιτζίλ)8 με αριθμό 3, 4 και 5, που τηρούσε ο 
καδής του Χάνδακα. Σήμερα αποτελούν μέρος του Τουρκικού Αρχείου 
Ηρακλείου, που φυλάσσεται στη Βικελαία Δημοτική Βιβλιοθήκη.9 Τα κα-
τάστιχα του καδή Μαλεβιζίου δεν έχουν σωθεί ή δεν έχουν ακόμη εντοπι-
στεί, γεγονός το οποίο δικαιολογεί τον περιορισμένο αριθμό και το χρονο-
λογικό κενό των διαθέσιμων καταγραφών. Πιο συγκεκριμένα, ο 3ος κώ
δικας περιλαμβάνει καταχωρίσεις από το 1669 μέχρι το 1672, καθώς και 
μερικά έγγραφα των ετών 1750, 1763 και 1765. Οι καταχωρίσεις του 4ου 
κώδικα αφορούν στα έτη 1672-1673 και 1683-1686, ενώ του 5ου κώδι
κα στα έτη 1673-1675 και 1687-1689. Ο ερευνητής που μελετά τέτοιου 
είδους πρωτογενείς πηγές, πρέπει να έχει διαρκώς υπόψη ότι οι οθωμανοί 
υπήκοοι δεν ήταν υποχρεωμένοι από τον νόμο να απευθύνονται στον καδή 
για την επίλυση των διαφορών τους ή για οποιαδήποτε άλλη εμπορική, 
επαγγελματική ή και οικογενειακή τους υπόθεση, την οποία μπορούσαν 
να διευθετήσουν ιδιωτικά. Κατά συνέπεια, δεν πρέπει με κανένα τρόπο να 
πιστέψει κάποιος ότι τα σιτζίλ αντικατοπτρίζουν πλήρως τη σχέση των 
υπηκόων μεταξύ τους αλλά και με το κράτος. Για τον ίδιο λόγο κάθε προ
σπάθεια εξαγωγής ποσοτικών και στατιστικών στοιχείων θα ήταν, το λι-
γότερο, παρακινδυνευμένη. Ωστόσο, ακόμη και με αυτή την παράμετρο, οι 
πληροφορίες που αναδεικνύονται από τα κατάστιχα βοηθούν στον σχημα-
τισμό μιας πρώτης άποψης για τη ζωή των χριστιανών και μουσουλμάνων 
κατοίκων της επαρχίας κατά τον συγκεκριμένο ιστορικό χρόνο. 

(1650-1669)», Antonis Anastasopoulos (επιμ.), The eastern Mediterranean under 
ottoman rule: Crete, 1645-1840. Halcyon Days in Crete VI. A Symposium Held 
in Rethymno, 13-15 January 2006, Ρέθυμνο 2008, σ. 103-175.

7.  Για τους ναΐπηδες και τους υπόλοιπους υπαλλήλους του Ιεροδικείου βλ. 
M. Βαρούχα – Φ. Χαιρέτη – Μ. Σαρηγιάννης, Ιεροδικείο Ηρακλείου: Πέμπτος 
Κώδικας, ό.π., σ. 33-40.

8.  Βλ. Ενδεικτικά: Suraiya Faroqhi, λήμμα «Sidjill», ΕI 2 · Kemal Çiçek, 
«Living together: Muslim-Christian relations in eighteenth-century Cyprus as re-
flected by the Shari‘a court records», Islam and Christian-Muslim Relations 4/1 
(1993), σ. 36-64· Svetlana Ivanova, «The sicills of the ottoman kadis. Observa-
tions over the Sicill Collection at the National Library in Sofia, Bulgaria», Kemal 
Çiçek (επιμ.), Pax Ottomana. Studies in Memoriam Prof. Dr. Nejat Göyünç, 
Χάρλεμ – Άγκυρα 2001, σ. 51-76.

9.  Για περισσότερες λεπτομέρειες βλ. Νικόλαος Σταυρινίδης, Μεταφράσεις 
τουρκικών ιστορικών εγγράφων αφορώντων εις την ιστορίαν της Κρήτης, τ. Α΄, 
Ηράκλειο 1975, σ. 20-29.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 13

Οι καταχωρίσεις των κωδίκων που αναφέρονται στα χωριά του Μαλε
βιζίου, φέρνουν στο φως μια πραγματικότητα διαφορετική από εκείνη 
που θα περίμενε κάποιος για μια κοινωνία που είχε υποστεί τα δεινά 
ενός μακροχρόνιου πολέμου. Η πραγματικότητα αυτή αφορούσε στην 
προσπάθεια των κατοίκων της επαρχίας για βελτίωση της ατομικής και 
της οικογενειακής τους ζωής. Οι άνθρωποι της υπό μελέτη επαρχίας και 
η καθημερινή τους ζωή διαμορφώνουν μια μικρογραφία της κοινωνίας 
της υπαίθρου. Η γνωριμία με την κοινωνία αυτή και η κατανόηση των 
κοινωνικών, θρησκευτικών και οικονομικών συνθηκών που τη χαρακτη-
ρίζουν, θα βοηθήσουν στη διαμόρφωση μιας εικόνας για την εποχή και 
τους ανθρώπους της.

Η προσφυγή μη μουσουλμάνων ραγιάδων (ζιμμήδων) 
της επαρχίας στο δικαστήριο του καδή

Στην Κρήτη, όπως και αλλού στην Οθωμανική Αυτοκρατορία, τα κίνη
τρα που οδηγούσαν τους χριστιανούς στον καδή, οφείλονταν σε ποικίλους 
παράγοντες. Απευθυνόμενοι στο Ιεροδικείο οι ζιμμήδες ένιωθαν ότι γί-
νονταν αποδεκτοί από το διοικητικό σύστημα των κατακτητών, το οποίο 
χρησιμοποιούσαν προς όφελός τους αντλώντας από το κύρος του. Παρόλο 
που είχαν τη δυνατότητα να απευθυνθούν στα αρμόδια χριστιανικά όρ
γανα για να επιλύσουν τις διαφορές τους, φαίνεται ότι δεν δίσταζαν να 
προσφεύγουν στον καδή. Εκτός από το Ιεροδικείο, οι τελεσίδικες αποφά-
σεις του οποίου είχαν καθολική ισχύ,10 οι ραγιάδες είχαν το περιθώριο να 
απευθυνθούν και σε άλλες οθωμανικές αρχές, όπως το Συμβούλιο (Di
van/Ντιβάν) στον Χάνδακα, με επικεφαλής τον διοικητή (Paşa/Πασά) της 
πόλης.11 Το Ντιβάνι λειτουργούσε ως δικαστήριο στο οποίο προσέφευγαν 
οι ραγιάδες που ένιωθαν να αδικούνται από μια ιεροδικαστική απόφαση, 
ή όταν προέκυπτε μια σημαντική υπόθεση εξαιρετικής κρισιμότητας. 
Χρήση του δικαιώματος αυτού έκαναν και οι χριστιανοί ραγιάδες.12

Ένα ακόμη γεγονός που προκαλεί εντύπωση, αρχικά, είναι η έντονη 
παρουσία ιερέων σε κάθε είδους υποθέσεις. Και αυτοί με τη σειρά τους 
προσπαθούσαν με κάθε τρόπο να προωθήσουν τα προσωπικά τους συμ
φέροντα, ακόμη και όταν οι ενέργειές τους έρχονταν σε αντίθεση με την 
ιερατική τους αποστολή. Η συμπεριφορά αυτή δικαιολογείται σε ένα 

10.  Nükhet A. Adıyeke, «XVII Yüzyıl Girit (Resmo) Kadı Sicillerinde Zim-
mi Davaları», Pax Ottomana, ό.π., σ. 79.

11.  Ι.Κ.Χ. 5:100, 201 (Μαλεβίζι). 
12.  Ι.Κ.Χ. 5:742 (Μαλεβίζι).



Φωτεινή Χαιρέτη14

βαθμό, αν κάποιος αναλογιστεί ότι η Ορθόδοξη Εκκλησία, και ιδιαίτε
ρα οι απλοί ιερείς, είχαν υποστεί τη μεγαλύτερη περιθωριοποίηση και 
καταπίεση επί Βενετών13 όχι μόνο εξαιτίας της συμμετοχής τους σε 
εξεγέρσεις αλλά και για την υποκίνησή τους.14 Η αποκατάσταση της 
Ορθόδοξης Εκκλησίας στο νησί ήταν η οθωμανική απάντηση στο κενό που 
είχε δημιουργηθεί στους ντόπιους από την απουσία θρησκευτικού ηγέτη 
την περίοδο της βενετικής κυριαρχίας. Πρώτος μητροπολίτης Κρήτης 
ορίστηκε ο Νεόφυτος Πατελάρος το 1651.15 Σε όλη τη διάρκεια της θη-
τείας του προσπαθούσε να εδραιώσει την εξουσία του έχοντας κυριότερο 
αντίπαλό του τους Σιναΐτες μοναχούς. Οι τελευταίοι δρούσαν ανεξάρτητα 
από το Πατριαρχείο της Κωνσταντινούπολης και ήταν αποφασισμένοι να 
προασπίσουν με κάθε τρόπο τα κεκτημένα τους. Όλα τα εκκλησιαστικά 
μυστήρια πραγματοποιούνταν από τους Σιναΐτες, οι οποίοι ήταν και οι 
μοναδικοί αποδέκτες των εσόδων που προέρχονταν από αυτά. Πώς θα 
μπορούσε, άλλωστε, ο μητροπολίτης να τελεί τη θεία λειτουργία και τα 
μυστήρια, αφού δεν είχε καν τη δική του εκκλησία, όπου θα βρισκόταν 
και ο μητροπολιτικός του θρόνος; Από την πλευρά τους οι Οθωμανοί δεν 
επιθυμούσαν να εμπλακούν περισσότερο στις εσωτερικές υποθέσεις της 
Εκκλησίας και περιορίστηκαν μόνο στον διορισμό του πρώτου μητρο-
πολίτη. Η στάση τους αυτή ήταν ευνοϊκή περισσότερο για τους Σιναΐτες 
παρά για τον εκάστοτε μητροπολίτη.16

13.  Οι Βενετοί επιχείρησαν να αποκόψουν τους Κρητικούς από κάθε δεσμό 
με το Οικουμενικό Πατριαρχείο. Τα μέτρα που έλαβαν, περιλάμβαναν την κα-
τάργηση των ορθόδοξων επισκοπών, τη δήμευση της εκκλησιαστικής περιουσίας 
και την απαγόρευση της χειροτονίας. Όσοι επιθυμούσαν να χειροτονηθούν έπρεπε 
να απευθυνθούν σε επισκόπους εκτός Κρήτης (Μεθώνη, Κορώνη και έπειτα Κε-
φαλονιά και Ζάκυνθο). Μαζί τους έπρεπε να έχουν συστατική επιστολή από την 
κεντρική βενετική διοίκηση: Νικόλαος Τωμαδάκης, «Οι ορθόδοξοι παπάδες επί 
Ενετοκρατίας και η χειροτονία αυτών», Κρητικά Χρονικά 13 (1959), σ. 39-72, url: 
http://64.244.59.70/IMH/search.aspx?l=Gr.

14.  Χρύσα Μαλτέζου, «Η Κρήτη στη διάρκεια της περιόδου της Βενετοκρα-
τίας, 1211-1669», Κρήτη Ιστορία και Πολιτισμός, τ. Β΄, Ηράκλειο 1988, σ. 131.

15.  Για πληροφορίες σχετικά με τη διαδικασία διορισμού των μητροπολιτών 
επί Οθωμανών βλ. Παρασκευάς Κονόρτας, Οθωμανικές θεωρήσεις για το Οικου-
μενικό Πατριαρχείο. 17ος – αρχές 20ού αιώνα, Αθήνα 1998· Halil İnalcık, «The 
status of the Greek Orthodox Patriarch under the Ottomans», Turcica 11-13 
(1991), σ. 407-436, url: http://www.inalcik.com/indexTr/.

16.  Χαρακτηριστικό αυτής της συμπεριφοράς είναι το γεγονός ότι μόλις τον 
Νοέμβριο του 1735 ο μητροπολίτης Γεράσιμος κατάφερε να εγκαινιάσει τον ναό του 
Αγίου Μηνά ως μητροπολιτική του έδρα: Elif Bayraktar, The implementation of 



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 15

Ας επιστρέψουμε όμως στην προσφυγή των ζιμμήδων στον καδή. 
Οι ζιμμήδες ήταν υποχρεωμένοι να παρουσιαστούν στο οθωμανικό δικα
στήριο, όταν ήταν άμεσα ή έμμεσα εμπλεκόμενοι σε υποθέσεις μεταξύ 
μουσουλμάνων. Το εντυπωσιακό είναι ότι οι χριστιανοί επέλεγαν να προ
σφύγουν στον καδή ακόμη και σε υποθέσεις αμιγώς χριστιανικές. Η 
διαδικασία και η ορολογία που χρησιμοποιούνταν σε τέτοιες υποθέσεις, 
ακολουθούσαν πιστά το μουσουλμανικό δίκαιο. Η νομική κατωτερότητα 
των χριστιανών τους ωθούσε, για να μην πούμε ότι τους ανάγκαζε σε συ-
γκεκριμένες περιπτώσεις, να παρουσιάζονται στον καδή για να εξασφαλί
σουν αποδεικτικό έγγραφο, με το οποίο μπορούσαν να αντιπαρέλθουν τη 
θεσμική κατωτερότητά τους σε τυχόν μελλοντικές διενέξεις.17 Μια άλλη 
υπόθεση που έχει διατυπωθεί, σχετίζεται με την καταβολή χαμηλότερων 
δικαστικών τελών, σε σχέση με τα κοινοτικά ή τα εκκλησιαστικά δικα-
στήρια.18 Λόγω έλλειψης αναφορών σε τέτοια ποσά δεν είμαστε σε θέση 
να γνωρίζουμε αν πράγματι η διαφορά αυτή ήταν ικανή να επηρεάσει την 
επιλογή της δικαστικής αρχής. Τα έγγραφα που αναφέρονται στο Μαλε-
βίζι ακολουθούν τη θεματολογία των υπόλοιπων σιτζίλ που συνέτασσαν 
οι καδήδες σε όλα τα εδάφη της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας.19 

α. Τα γαμήλια συμβόλαια

Σύμφωνα με τις καταχωρίσεις των τριών κωδίκων, οι γάμοι που κατα-
γράφηκαν στην επαρχία Μαλεβιζίου, είναι ελάχιστοι.20 Ίσως το γεγονός 
αυτό να οφείλεται στην ύπαρξη χωριστών καταστίχων για την καταγρα-

ottoman religious policies in Crete 1645-1735: Men of Faith as actors in the Kadı 
Court, αδημοσίευτη μεταπτυχιακή εργασία, Άγκυρα 2005, σ. 34-43, url: http://
www.thesis.bilkent.edu.tr/0003011.pdf. Για πληροφορίες σχετικά με την Εκκλη-
σία της Κρήτης επί Οθωμανών βλ. Νικόλαος Τωμαδάκης, Ιστορία της Εκκλησίας 
Κρήτης επί Τουρκοκρατίας 1645-1898, Αθήνα 1974.

17.  S. Faroqhi, «Sidjill», ό.π., σ. 539.
18.  Svetlana Ivanova, «Muslim and christian women before the kadi court in 

eighteenth century Rumeli: marriage problems», Oriente Moderno 18 (1999), σ. 
172· της ίδιας, «Judicial treatment of the matrimonial problems of christian women 
in Rumeli during the seventeenth and eighteenth centuries», Amila Buturović και 
İrvin Cemil Schick (επιμ.), Women in the Ottoman Balkans: Gender, Culture and 
History, Λονδίνο και Νέα Υόρκη 2007, σ. 165.

19.  Στην παρούσα μελέτη δεν συμπεριλήφθηκαν έγγραφα ποικίλων θεμάτων 
που δεν ενέπιπταν στις μελετώμενες κατηγορίες. 

20.  Ι.Κ.Χ. 3:32, 49, 101, 220, 349, 403, 513, 644, 651, Ι.Κ.Χ. 4:75, 104, 
127, 338, 496, 725 και Ι.Κ.Χ. 5:9, 180, 222, 530.



Φωτεινή Χαιρέτη16

φή των γάμων και των διαζυγίων,21 καθώς επίσης και στην απουσία των 
καταστίχων που τηρούσε ο καδής Μαλεβιζίου. Μια άλλη υπόθεση έχει 
να κάνει με την επιλογή των χριστιανών να τελέσουν τον γάμο τους στην 
εκκλησία, όπως όριζαν τα έθιμα του τόπου τους. Ακόμη όμως και αυτή 
η μικρή παρουσία τους στο οθωμανικό δικαστήριο δείχνει ότι δεν κινού-
νταν με βάση τα θρησκευτικά τους αισθήματα αλλά, κυρίως, με βάση τα 
προσωπικά και οικονομικά τους συμφέροντα. 

Η Ορθόδοξη Εκκλησία ήταν ανέκαθεν πολύ αυστηρή στο θέμα του 
γάμου. Η ηθική και πνευματική ένωση δύο ανθρώπων με τα ιερά δεσμά 
του γάμου ακολουθούσε συγκεκριμένους και απαράβατους κανόνες. Η Εκ
κλησία επέτρεπε μόνο τρεις διαδοχικούς γάμους και δεν αναγνώριζε σε 
καμία περίπτωση την πολυγαμία. Τα τέλη για τον γάμο στην εκκλησία 
ήταν υψηλότερα από τα αντίστοιχα που έπρεπε να καταβληθούν στον κα
δή. Μάλιστα, για τον δεύτερο ή τον τρίτο γάμο τα εκκλησιαστικά γαμήλια 
τέλη ήταν διπλάσια,22 ενώ η διαδικασία του μυστηρίου εκτός από μεγαλύ-
τερη σε διάρκεια ήταν και περισσότερο δαπανηρή για τις οικογένειες των 
νεονύμφων. Αντίθετα, για τον οθωμανό καδή ο γάμος ήταν μία ακόμη 
τυπική ιεροδικαστική διαδικασία διοικητικού χαρακτήρα. Για τον λόγο 
αυτό η σύναψη ενός γάμου πραγματοποιούνταν με όρους συμβολαίου.23 
Ο ισλαμικός νόμος επέτρεπε σε έναν μουσουλμάνο να πραγματοποιήσει 
τέσσερις γάμους, ενώ δεν εμπόδιζε την πολυγαμία, παρόλο που από τα 
κατάστιχα συνειδητοποιεί γρήγορα κάποιος ότι τέτοιες περιπτώσεις ήταν 
εξαιρετικά σπάνιες και αφορούσαν συνήθως σε ανθρώπους που είχαν το 
κοινωνικό κύρος και την οικονομική επιφάνεια για να συντηρούν περισσό-
τερες από μία συζύγους.24

Το Σεριάτ (ιερός μουσουλμανικός νόμος) υποχρέωνε τον άντρα να 

21.  Κατάστιχα τέτοιου περιεχομένου φαίνεται ότι τηρούσε ο καδής στο Ρέ-
θυμνο. Τα κατάστιχα έφεραν τον τίτλο «Enkiha Defterleri», δηλαδή «Κατάστιχα 
Γάμων»: Nuri Adıyeke, «Girit nikâh defterleri ve Girit’teki evlilikler», Girit, 
Fethinden Kaybına Kadar, Κωνσταντινούπολη, Tarih, Babıali Kültür Yayıncılığı, 
2006, σ. 57-69.

22.  Nuri Adıyeke, «Kadı mahkemelerinde yapılan hristiyan evlilikleri ve Girit 
örneği», Girit, Fethinden Kaybına Kadar, ό.π., σ. 80-91.

23.  Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law, Οξφόρδη, Clarendon 
Press, Oxford University Press, 1982, σ. 161.

24.  Από τα συνολικά 3.118 έγγραφα των κωδίκων μόνο σε επτά γίνεται λόγος 
για περισσότερες από μία συζύγους. Αυτά είναι τα εξής: Ι.Κ.Χ. 3:763 και 766, 
928 (Μαλεβίζι), Ι.Κ.Χ. 4:447, 1194 και Ι.Κ.Χ. 5:659, 683. Για το θέμα βλ. Ömer 
Düzbakar, «Osmanlı toplumunda çok eşlilik: 1670-1698 yılları arasında Bursa 
örneği», OTAM 23 (2010), σ. 85-100.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 17

καταβάλει στη νύφη, την ώρα της συμφωνίας του γάμου, τη λεγόμενη 
προκαταβαλλόμενη δωρεά (mehr-i muaccel/μεχρ-ί μουατζέλ). Η δωρεά 
αυτή μπορούσε να είναι ένα ποσό, συνήθως σε άσπρα,25 κοσμήματα ή είδη 
ρουχισμού, που όμως σπάνια καταγράφονταν στο γαμήλιο συμβόλαιο.26 
Υπήρχε, επίσης, και η λεγόμενη μη προκαταβαλλόμενη δωρεά (mehr-i 
müeccel/μεχρ-ί μουετζέλ): ένα χρηματικό ποσό, συνήθως, το οποίο ο σύζυ
γος δεσμευόταν ότι θα παραχωρούσε στη σύζυγό του σε περίπτωση διαζυ-
γίου ή ότι θα το λάμβανε η σύζυγος από την περιουσία του σε περίπτωση 
θανάτου του.27 Το ποσό αυτό ανήκε αποκλειστικά στη σύζυγο που ήταν 
ελεύθερη να το διαθέσει σύμφωνα με τις επιθυμίες και τις ανάγκες της. Οι 
παραπάνω δωρεές προς τη σύζυγο δεν είχαν καμία σχέση με την προίκα 
(cihaz/τζιχάζ) που μπορούσε να φέρει η νύφη στο νέο της σπιτικό,28 χωρίς 
να έχει επ’ αυτού νομική υποχρέωση. Το έθιμο της προίκας σχετιζόταν 
περισσότερο με τις χριστιανικές παραδόσεις και τα γαμήλια έθιμα. Δεν 
είναι τυχαίο ότι τα λιγοστά έγγραφα των τριών κωδίκων, στα οποία γίνε-
ται λόγος για προίκα, αφορούν σε χριστιανούς.29 Ενδιαφέρον παρουσιάζει 
ένα έγγραφο που αναφέρεται στα Καλέσα Μαλεβιζίου30 και αφορά στην 
αγωγή χριστιανού σε βάρος χριστιανής με την κατηγορία ότι δεν του 
απέδιδε το ποσό των 200 γροσίων που είχε υποσχεθεί ότι θα του έδινε 

25.  Για πληροφορίες σχετικά με τα νομίσματα και τις ισοτιμίες τους στην 
οθωμανική Κρήτη βλ. Ε. Καραντζίκου – Π. Φωτεινού, Ιεροδικείο Ηρακλείου. Τρί-
τος Κώδικας, ό.π., σ. κε΄-κη΄· Γκιουλσούν Αϊβαλή – Φωτεινή Χαιρέτη – Πηνελόπη 
Φωτεινού – Μαρίνος Σαρηγιάννης, Ιεροδικείο Ηρακλείου: Τέταρτος Κώδικας, Μέ-
ρος Ά (1672-1674) και Μέρος Β΄ (1683-1686), Ηράκλειο 2010, σ. 17-19.

26.  Για μερικά έγγραφα στα οποία σημειώνεται η προκαταβαλλόμενη δωρεά, 
βλ. Ι.Κ.Χ. 4:574, 691 και Ι.Κ.Χ. 5:300, 390, 479, 490 και 491. Στις περιπτώσεις 
που η προκαταβαλλόμενη δωρεά είναι χρηματική, το ύψος της αντιστοιχεί στο μισό 
της γαμήλιας μη προκαταβαλλόμενης δωρεάς. Στις περιπτώσεις που η νύφη είναι 
ανήλικη, η προκαταβαλλόμενη δωρεά είναι συνήθως είδη ιματισμού και κοσμήματα. 

27.  Colin Imber, «Women, Marriage and Property: Mahr in the Behcetü’l-fe
tâvâ of Yenişehirli Abdullah», Madeline C. Zilfi (επιμ.), Women in the Ottoman 
Empire. Middle Eastern Women in the Early Modern Era, Λάιντεν, E. J. Brill, 
1997, σ. 87-99. Η μη προκαταβαλλόμενη δωρεά ήταν συνήθως σε άσπρα, χωρίς 
αυτό να σημαίνει ότι δεν μπορούσε να είναι σε άλλο νόμισμα.

28.  E. Καραντζίκου – Π. Φωτεινού, Ιεροδικείο Ηρακλείου. Τρίτος Κώδικας, 
ό.π., σ. ξβ΄-ξστ΄. 

29.  Ι.Κ.Χ. 4:97 (Μονοφάτσι), 199 (Πεδιάδα), 642 (Ασίτες Μαλεβιζίου), Ι.Κ.Χ. 
5:312, στο οποίο μια εξισλαμισμένη από τον Χάνδακα φρόντισε να προικίσει την 
κόρη της. Φαίνεται ότι παρά τον εξισλαμισμό της δεν είχε λησμονήσει τα χριστια-
νικά έθιμα.

30.  Ι.Κ.Χ. 4:1092.



Φωτεινή Χαιρέτη18

ως προίκα πριν παντρευτεί την κόρη της. Ο οθωμανικός όρος στο κείμενο 
είναι «ergenlik¬.31 Η αγωγή απορρίφθηκε με την αιτιολογία ότι στερείται 
νομικής βάσης, αφού η προίκα από τη νύφη προς τον γαμπρό δεν συμπε-
ριλαμβανόταν σε αυτά που όριζε ο ιερός νόμος για έναν νόμιμο γάμο. 

Τα γαμήλια συμβόλαια που αναφέρονται στο Μαλεβίζι, είναι δεκα
εννιά, από τα οποία τα δέκα αναφέρονται σε γάμους μουσουλμάνων, 
δύο από αυτά αφορούν σε γάμο μεταξύ χριστιανών και τα υπόλοιπα 
επτά είναι γαμήλια συμβόλαια ανάμεσα σε μουσουλμάνο και χριστιανή.32 
Στους γάμους ανάμεσα σε χριστιανούς, καθώς και στους μισούς από τους 
μικτούς γάμους που μελετήθηκαν, ο πληρεξούσιος της νύφης είναι χρι
στιανός.33 Ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα είναι η παρουσία ιερέων στη θέση του 
πληρεξούσιου σε γάμο χριστιανών.34 Ίσως οι χριστιανοί που επέλεγαν να 
συνάψουν γάμο ενώπιον του καδή, επιθυμούσαν να εξασφαλίσουν και την 
επιβεβαίωση του χριστιανού ιερέα. Δεν είναι γνωστό αν οι ιερείς λάμ-
βαναν χρήματα για την παρουσία και τη μαρτυρία τους σε αυτούς τους 
γάμους, δεν είναι όμως και απίθανο. 

Μια πρώτη παρατήρηση από τη μελέτη των μαλεβιζιώτικων γαμή-
λιων συμβολαίων αφορά στην κοινωνική και οικονομική προέλευση των 
εμπλεκομένων. Φαίνεται ότι οι άμεσα ενδιαφερόμενοι, δηλαδή ο γαμπρός 
και η νύφη, επέλεγαν πληρεξούσιους και μάρτυρες με τους οποίους μοι-
ράζονταν το ίδιο κοινωνικό και οικονομικό προφίλ. Για παράδειγμα, η 
Ραμπιά, κόρη του Μεχμέτ, από το χωριό Γιοφυράκια,35 επέλεξε έναν γε-

31.  C. Imber, «Women, Marriage and Property», ό.π., σ. 89-90.
32.  Ο ιερός νόμος επέτρεπε τη σύναψη γάμου ανάμεσα σε ένα μουσουλμάνο και 

μια μη μουσουλμάνα, αλλά απαγόρευε αυστηρά το αντίστροφο. Σύμφωνα με την 
αρχή της ισότητας (καφαά/kafaa) μια μουσουλμάνα δεν μπορούσε να παντρευτεί 
έναν άντρα που ήταν κατώτερός της κοινωνικά, όπως ήταν ένας αλλόθρησκος: C. 
Imber, «Women, Marriage and Property», ό.π., σ. 87. Τα παιδιά που γεννιούνταν 
από μικτούς γάμους, λάμβαναν την «ανώτερη θρησκεία», δηλαδή του μουσουλμά-
νου πατέρα τους: J. Schacht, An Introduction to Islamic Law, ό.π., σ. 132.

33.  Ι.Κ.Χ. 3:101, 403, 644, 651 και Ι.Κ.Χ. 5:9, 530.
34.  Ι.Κ.Χ. 3:403 (Σίβα Μαλεβιζίου), Ν. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκι-

κών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. Α΄, έγγρ. 116, σ. 81-82· πρόκειται για γάμο 
χριστιανών από χωριό της επαρχίας Αγίου Βασιλείου Ρεθύμνου, που τελέστηκε 
με πληρεξούσιο τον παπα-Γιακουμή την 1η Ρεμπή Ι 1069 [27.11.1658]. Σε άλλο 
γάμο χριστιανών στο Ρέθυμνο ανάμεσα στους μάρτυρες της κατάστασης ήταν και 
ο παπα-Ισίδωρος (papa Isdari): Ε. Bayraktar, The Implementation of Ottoman 
religious, ό.π., σ. 110-111. 

35.  Ι.Κ.Χ. 4:75. Παρομοίως και στις καταχωρίσεις Ι.Κ.Χ. 3:349, 513, Ι.Κ.Χ. 
4:104 και Ι.Κ.Χ. 5:9.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 19

νίτσαρο να την εκπροσωπήσει στο γαμήλιο συμβόλαιό της. Οι μάρτυρες 
που επικυρώνουν το γνήσιο της πληρεξουσιότητάς του, προέρχονται από 
το ίδιο γενιτσαρικό σώμα με αυτόν. Ο μέλλων σύζυγός της δεν ανήκει σε 
κάποιο στρατιωτικό σώμα, όμως ο τίτλος «τσελεμπή»36 τον οποίο φέρει, 
παραπέμπει σε άνθρωπο μορφωμένο που ανήκε στα ανώτερα κοινωνικά 
και οικονομικά στρώματα. Οι μάρτυρες του πληρεξούσιου του γαμπρού 
ήταν και οι δύο τιμαριούχοι37 και έφεραν τον τίτλο του «χατζή», είχαν, 
δηλαδή, πραγματοποιήσει τουλάχιστον μία φορά στη ζωή τους το ταξίδι 
για το προσκύνημα στη Μέκκα, το οποίο ήταν πολυήμερο και πολυέξοδο. 

Στα γαμήλια συμβόλαια της επαρχίας το ποσό τής μη προκαταβαλ-
λόμενης γαμήλιας δωρεάς κυμαινόταν από 500 μέχρι 6.000 άσπρα.38 Το 
ποσό του μεχρ ήταν κατά περίπτωση υψηλό. Ενδεικτικά αναφέρουμε ότι 
ένα ασημένιο σπαθί την εποχή εκείνη είχε αξία 12½ γρόσια,39 δηλαδή 
1.500 άσπρα,40 η αξία ενός αλόγου έφτανε τα δέκα γρόσια,41 δηλαδή 
1.200 άσπρα, ενώ ένα σπίτι με ισόγειο δωμάτιο, αυλή και όλα του τα 
«εξαρτήματα¬ στο χωριό Τύλισος Μαλεβιζίου έφτανε τα 15 ασλάνια 
γρόσια,42 δηλαδή 1.800 άσπρα. Το ύψος του μεχρ ήταν ανάλογο με την 
οικονομική δυνατότητα και την κοινωνική θέση του γαμπρού αλλά και 
της νύφης. Γενικότερα, η μη προκαταβαλλόμενη δωρεά που υπόσχονταν 

36.  Η Zilfi θεωρεί ότι ο τίτλος αυτός συνδέεται με το εμπόριο: Madeline Zilfi, 
«‘‘We don’t get along’’: women and hul divorce in the eighteenth century», Women 
in the Ottoman Empire, ό.π., σ. 280. Σύμφωνα με τη Faroqhi οι τίτλοι τσελεμπή 
και Εφέντη συνδέονταν με εμπόρους και τεχνίτες. Στην Άγκυρα και την Καισά-
ρεια του 17ου αιώνα οι τίτλοι αυτοί χρησιμοποιούνταν για να εκφράσουν σεβασμό: 
Suraiya Faroqhi, Towns and Townsmen of Ottoman Anatolia. Trade, crafts and 
food production in an urban setting. 1520-1650, Νέα Υόρκη, Cambridge Univer-
sity Press, 1984, σ. 250.

37.  Για πληροφορίες σχετικά με την εφαρμογή του τιμαριωτικού συστήματος 
πριν και μετά την κατάκτηση του Χάνδακα βλ. Ersin Gülsoy, «Osmanlı tahrir 
geleneğinde bir değişim örneği: Girit eyâleti’nin 1650 ve 1670 tarihli sayımları», 
Pax Ottomana, ό.π., σ. 183-203· του ίδιου, «The legal and economic status of the 
reaya of Crete during ottoman rule (1645-1670)», The Eastern Mediterranean, 
ό.π., σ. 49-67.

38.  Ι.Κ.Χ. 4:75. 
39.  Ι.Κ.Χ. 5:532.
40.  Η τρέχουσα ισοδυναμία ασλανίου γροσίου – άσπρου την εποχή εκείνη ήταν 

120 άσπρα το ένα ασλάνιο: Ε. Καραντζίκου – Π. Φωτεινού, Ιεροδικείο Ηρακλείου. 
Τρίτος Κώδικας, ό.π., σ. κστ΄.

41.  Ι.Κ.Χ. 4:243.
42.  Ι.Κ.Χ. 3:305.



Φωτεινή Χαιρέτη20

οι γενίτσαροι, ξεπερνούσε σε μεγάλο βαθμό τα ποσά που υπόσχονταν οι 
γαμπροί που δεν ανήκαν σε κάποιο στρατιωτικό σώμα. Για το Μαλεβίζι 
το υψηλότερο μεχρ (6.000 άσπρα) καταγράφηκε στο γαμήλιο συμβόλαιο 
που σημειώθηκε προηγουμένως, με τον τσελεμπή γαμπρό και τους χα-
τζήδες μάρτυρές του.43 

β. Τα διαζύγια 

Από τα έγγραφα των τριών κωδίκων που αναφέρονται στο Μαλεβίζι, 
μόνο τέσσερα αφορούν σε διαζύγια.44 Αυτό το μικρό ποσοστό είναι ενδει
κτικό της συχνότητας καταγραφής των διαζυγίων στα ιεροδικαστικά κα
τάστιχα. Όπως η σύναψη ενός γάμου, έτσι και η λύση του ήταν, σύμφω
να με τον ιερό νόμο, ακόμη μια διαδικασία διοικητικού χαρακτήρα. Ο 
τερματισμός ενός γάμου μπορούσε να γίνει και ιδιωτικά. Όπως φαίνεται 
από τα έγγραφα, οι γυναίκες κυρίως επιζητούσαν την έγγραφη δικαστική 
επικύρωση του διαζυγίου τους, την οποία θα χρησιμοποιούσαν ως από-
δειξη για μελλοντικές, οικονομικές κυρίως, διεκδικήσεις και διαφωνίες. 

Ας κάνουμε την αρχή για το Μαλεβίζι από τον Τζαφέρ Μπέη, γιο του 
Μεχμέτ, ο οποίος παρενοχλεί τη χριστιανή πρώην σύζυγό του, Μαριέττα, 
κόρη του Δαμιανού, από τις Βούτες Μαλεβιζίου,45 με την οποία είχε χω
ρίσει δύο χρόνια πριν από την αναφερόμενη στο έγγραφο χρονολογία.46 Η 
Μαριέττα εμφανίστηκε αυτοπροσώπως στο δικαστήριο και κατέθεσε αγω
γή εναντίον του Τζαφέρ, ισχυριζόμενη ότι πριν από δύο χρόνια, όταν εκεί-
νος αρρώστησε, της ζήτησε να του δωρίσει μία δούλα αξίας 150 ασλανίων 
γροσίων με αντάλλαγμα το διαζύγιο, που πιθανότατα εκείνη είχε ζητήσει. 
Δύο χρόνια μετά, ο Τζαφέρ, που προφανώς γλίτωσε τα χειρότερα, συνέ
χισε να την παρενοχλεί, μη αποδεχόμενος το διαζύγιο. Η Μαριέττα, έχο-

43.  Ι.Κ.Χ. 4:75. Το μεγαλύτερο ποσό γαμήλιας μη προκαταβαλλόμενης δω-
ρεάς που καταγράφεται στους κώδικες, είναι τα 30.000 άσπρα: Ι.Κ.Χ. 5:27, 294. 

44.  Ι.Κ.Χ. 3:169, Ι.Κ.Χ. 4:180, 323 και 917. Μάλιστα, το έγγραφο του 3ου 
κώδικα αναφέρεται σε διαμάχη ανάμεσα σε διαζευγμένο ζευγάρι και όχι στη λύση 
του γάμου τους.

45.  Ι.Κ.Χ. 3:169.
46.  Ας σημειωθεί ότι η ημερομηνία καταγραφής του εγγράφου είναι 11 Τζε-

μαζή ΙΙ 1082 [15.10.1671]. Αν πάμε δύο χρόνια πίσω, ο γάμος μεταξύ μιας χρι-
στιανής και ενός μουσουλμάνου έγινε λίγο πριν ή λίγο μετά την τελική παράδοση 
του Χάνδακα. Για τους Οθωμανούς ο Χάνδακας σηματοδοτούσε την τελική κατά-
κτηση του νησιού, όμως φαίνεται ότι η καθημερινότητα των ντόπιων συνεχίστηκε 
με τους ίδιους ρυθμούς στους οποίους είχαν συνηθίσει για δύο δεκαετίες και πλέον, 
από την πρώτη οθωμανική εγκατάσταση στα χωριά του Μαλεβιζίου. 



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 21

ντας πλήρη γνώση της λειτουργίας της ισλαμικής δικαιοσύνης, είχε εξα
σφαλίσει την κατάθεση δύο μαρτύρων (εξισλαμισμένων, ο ένας κάτοικος 
Χάνδακα και ο άλλος συγχωριανός της), οι οποίοι και επιβεβαίωσαν τα 
λεγόμενά της. Ο καδής αποφάσισε υπέρ της. Ίσως η Μαριέττα να είχε ζη-
τήσει και πριν διαζύγιο, αλλά ο σύζυγός της να είχε αρνηθεί. Η αρρώστια 
εξασφάλισε στον Τζαφέρ την ευκαιρία να διεκδικήσει τη δούλα που επι-
θυμούσε, και ταυτόχρονα στη Μαριέττα τη δυνατότητα να απελευθερωθεί 
από τα γαμήλια δεσμά. Είναι φανερό ότι δεν επιθυμούσε πλέον αυτόν τον 
γάμο, γιατί σε διαφορετική περίπτωση θα έμενε να φροντίσει τον άρρωστο 
σύζυγό της, από την περιουσία του οποίου θα λάμβανε και τη γαμήλια μη 
προκαταβαλλόμενη δωρεά της σε περίπτωση θανάτου του. 

Παρόμοια περίπτωση διαζυγίου χουλ47 συναντάμε ανάμεσα σε έναν 
μουσουλμάνο και στην εξισλαμισμένη σύζυγό του Αϊσέ, κόρη του Αμπ
ντουλλάχ, από τα Σταυράκια Μαλεβιζίου.48 Η υπόθεση αυτή καταγράφη-
κε στο κατάστιχο στις 17.7.1684 και παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον 
για τους εξής δύο λόγους: ο σύζυγος κάλεσε στο σπίτι του στο χωριό τον 
ναΐπη Μεχμέτ Εφέντη επιλέγοντας να λύσει τον γάμο του μακριά από 
τον χώρο του δικαστηρίου. Το γεγονός αυτό μας οδηγεί στο συμπέρασμα 
ότι ο μουσουλμάνος σύζυγος Μεχμέτ Μπεσέ, γιος του Αλή, δεν ήταν 
ένας τυχαίος κάτοικος της επαρχίας. Είναι πολύ πιθανό η οικονομική 
και κοινωνική του επιφάνεια να του είχε εξασφαλίσει τις απαραίτητες 
διασυνδέσεις, τις οποίες αποφάσισε να χρησιμοποιήσει για μια τόσο 
προσωπική του υπόθεση. Το δεύτερο, και ίσως πιο σημαντικό, στοιχείο 
της υπόθεσης αυτής είναι ότι ο σύζυγος ζητάει επιπλέον ανταλλάγματα 
από τη σύζυγό του, προκειμένου να συναινέσει στο διαζύγιο (bedel-i 
hul=αντάλλαγμα χουλ).49 Η πρακτική αυτή θεωρούνταν ανήθικη από τον 

47.  Πρόκειται για ένα από τα τρία είδη διαζυγίου που αναγνωρίζει ο ιερός 
μουσουλμανικός νόμος. Στο διαζύγιο χουλ την πρωτοβουλία για τον χωρισμό έχει 
η σύζυγος. Αν ο σύζυγος συμφωνήσει, τότε η σύζυγος, ως αντάλλαγμα για τη συ-
γκατάθεση του άντρα της, παραιτείται από την οικονομική στήριξη που θα λάμβανε 
σε περίπτωση που ο γάμος λυόταν με πρωτοβουλία του συζύγου της. Συνήθως τα 
διαζύγια αυτού του είδους καταγράφονταν στα ιεροδικαστικά κατάστιχα, για να 
διασφαλιστεί η απαλλαγή του συζύγου από τις προβλεπόμενες οικονομικές του 
υποχρεώσεις, αλλά και για να μπορεί η σύζυγος να αποδείξει εγγράφως τη λύση 
του γάμου της. Για πληροφορίες σχετικά με το διαζύγιο βλ. J. Schacht, An Intro-
duction to Islamic Law, ό.π., σ. 163-165.

48.  Ι.Κ.Χ. 4:917.
49.  M. Zilfi, «‘‘We don’t get along’’», ό.π., σ. 283. Saadet Maydaer, «Klâsik 

dönem osmanlı toplumunda boşanma (Bursa şer’iyye sicillerine göre)», İlâhiyat 
Fakültesi Dergisi 16/1 (2007), σ. 302, 312-313, url: http://www.toplumsalbil-



Φωτεινή Χαιρέτη22

νόμο, αλλά δεν επέσυρε τιμωρία.50 Πιθανότατα αυτός ήταν και ο βασικός 
λόγος για τον οποίο ο σύζυγος δεν επιθυμούσε να εμφανιστεί στο δι
καστήριο και να παραδεχτεί δημόσια τον οικονομικό εκβιασμό προς τη 
γυναίκα του με αντάλλαγμα το διαζύγιο. 

Όπως φαίνεται από τις καταχωρίσεις των κωδίκων, όχι μόνο οι μου-
σουλμάνοι αλλά και οι χριστιανοί απευθύνονταν στον καδή για να πάρουν 
διαζύγιο. Έχοντας γνώση της αυστηρότητας της Εκκλησίας στο θέμα του 
διαζυγίου, επέλεγαν τη μουσουλμανική δικαιοσύνη που τους εξασφάλιζε 
ευκολότερα την ελευθερία από έναν ανεπιθύμητο γάμο και ταυτόχρονα 
τη δυνατότητα να ξαναπαντρευτούν άμεσα. Μάλιστα, ένας τρόπος για να 
το καταφέρουν ήταν ο εξισλαμισμός. Έτσι, μια χριστιανή που ήξερε ότι 
ο σύζυγός της ήταν πιστός χριστιανός ή τουλάχιστον ήταν βέβαιη ότι δεν 
είχε σκοπό να αλλαξοπιστήσει, μπορούσε να χρησιμοποιήσει τον εξισλα-
μισμό της ως μέσο για να απελευθερωθεί από τα γαμήλια δεσμά, μια 
και το Σεριάτ απαγόρευε σε μια μουσουλμάνα να είναι παντρεμένη με 
έναν κατώτερό της, κοινωνικά, μη μουσουλμάνο. Έτσι, πληροφορούμα-
στε για την εξισλαμισμένη Γκιουλιστάν από το Πενταμόδι Μαλεβιζίου,51 
η οποία παρουσιάστηκε στις αρχές Νοεμβρίου του 1672 στο Ιεροδικείο 
αυτοπροσώπως και δήλωσε ότι επιθυμούσε να θεωρηθεί διαζευγμένη σε 
περίπτωση που ο χριστιανός σύζυγός της αρνηθεί να εξισλαμιστεί. Πράγ-
ματι, ο σύζυγός της δεν δέχτηκε να αλλαξοπιστήσει και πήραν διαζύγιο. 
Το δικαστήριο ενημέρωσε την Γκιουλιστάν ότι μπορεί να ξαναπαντρευτεί 
μετά από τη λήξη της περιόδου αναμονής (iddet).52 Δεν βρέθηκαν άλλα 
έγγραφα σχετικά με την Γκιουλιστάν, όμως το πιθανότερο είναι ότι 

inc.org/forum/index.php?action=dlattach;topic=17354.0;attach=2406. İzzet Sak – 
Alaaddin Aköz, «Osmanlı toplumunda evliliğin karşılıklı anlaşma ile sona erdiril
mesi: muhâla’a (18 yüzyıl Konya şer’iye sicillerine göre)», Türkiyat Araştırmaları 
Dergisi 15 (2004), σ. 91-140.

50.  Recep Çiğdem, «Khul or dissolution of marriage by a woman: A histo
rical background and two cases from the Bakhchisaray/Crimea court», İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 21 (2005), σ. 106, url: http://www.deu.edu.tr/UploadedFiles/
Birimler/9761/recepcigdem.pdf.

51.  Ι.Κ.Χ. 4:323.
52.  Η περίοδος αναμονής (iddet/idda) για μια γυναίκα ελεύθερη (όχι σκλάβα) 

είχε διάρκεια τέσσερις μήνες και δέκα μέρες, σε περίπτωση που ο σύζυγος είχε 
πεθάνει. Σε άλλη περίπτωση (π.χ. διαζύγιο, απουσία συζύγου) το διάστημα αυτό 
διαρκούσε μέχρι τη συμπλήρωση τριών έμμηνων ρύσεων: J. Schacht, An Intro-
duction to Islamic Law, ό.π., σ. 165. Το αντίστοιχο διάστημα που προέβλεπε η 
Ορθόδοξη Εκκλησία για τη σύναψη δεύτερου γάμου, ήταν δέκα μήνες: N. Adıyeke, 
«Kadı Mahkemelerinde», ό.π., σ. 85.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 23

ξαναπαντρεύτηκε, πιθανότατα, με κάποιον επίσης εξισλαμισμένο. Αυτό 
φαίνεται ότι έκανε και η Αϊσέ Χανούμ, στις αρχές Δεκεμβρίου του 1663, 
όταν ο σύζυγός της Μιχαήλ Κακούρος από τις Ασίτες Μαλεβιζίου αρνή-
θηκε να εξισλαμιστεί. Μετά τη δικαστική απόφαση υπέρ του διαζυγίου, 
η Αϊσέ αποφάσισε να παντρευτεί έναν άλλο, εξισλαμισμένο, τον Αλή, 
γιο του Αμπντουλλάχ, με γαμήλια μη προκαταβαλλόμενη δωρεά 1.000 
άσπρων. Το έγγραφο, μάλιστα, μας ενημερώνει ότι η Αϊσέ και ο Αλή 
ήταν παρόντες στο δικαστήριο την ώρα της εκδίκασης του διαζυγίου.53 

γ. Οι αγοραπωλησίες ακινήτων

Στην Κρήτη οι Οθωμανοί είχαν αποφασίσει να επιτρέψουν στους ντόπιους 
να κρατήσουν τις περιουσίες τους ως μούλκια (mülk), δηλαδή πλήρεις 
και ελεύθερες ιδιοκτησίες,54 θεωρώντας ότι με τον τρόπο αυτό θα επα-
νερχόταν αμεσότερα και αποτελεσματικότερα η τάξη και η ισορροπία, 
οι οποίες θα εξασφάλιζαν τη φορολογική σταθερότητα. Η απόφαση αυτή 
δεν ήταν ούτε καινοτόμα ούτε μοναδική. Την ίδια ακριβώς τακτική εί-
χαν ακολουθήσει και για τους κατοίκους των νησιών στις Κυκλάδες55 
αλλά και στην Άγκυρα και την Καισάρεια στα μέσα του 17ου αιώνα.56 
Η κεντρική διοίκηση δεν φαίνεται να εμπόδισε τη διαδικασία αυτή, ή 
τα μέτρα που τυχόν έλαβε, δεν αποδείχτηκαν επαρκή για την αναστολή 
της. Οι Οθωμανοί διατήρησαν ακόμη και το σύστημα μέτρησης της γης 
που ίσχυε στην Κρήτη, προκειμένου να μη δημιουργηθεί σύγχυση στους 
αγρότες.57 Και αυτή η πρακτική δεν ήταν μια οθωμανική πρωτοτυπία 

53.  N. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. Α΄, 
έγγρ. 194, σ. 139.

54.  Νέος Κανουνναμές Κρήτης, Ι.Κ.Χ. 3:247 και Ν. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις 
τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., αρ. 396, σ. 307-311· E. Gülsoy, «Osmanlı 
Tahrir Geleğinde», ό.π., σ. 183-203.

55.  Evangelia Balta, «The ottoman surveys of Siphnos (17th-18th centuries)», 
Ankara Üniversitesi, Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi 
(OTAM), No 18 (Άγκυρα 2005), σ. 54-55, url: http://dergiler.ankara.edu.tr/der
giler/19/23/98.pdf. 

56.  S. Faroqhi, Towns and Townsmen, ό.π., σ. 242-266.
57.  Η έκταση των χωραφιών υπολογίζεται σε μουζούρια και ντονούμ (στρέμ-

ματα), των αμπελιών σε στρέμματα και σε ιργκατλίκ (εργάτες), των κήπων σε 
στρέμματα και σε πρατικαλίκ (πρατικά). Επί Βενετών ένα μουζούρι γης αντιστοι-
χούσε σε έκταση 400 τετραγωνικών μέτρων: Χαράλαμπος Γάσπαρης, Η γη και οι 
αγρότες στη μεσαιωνική Κρήτη. 13ος-14ος αι., Αθήνα 1997, σ. 52. Τον 17ο αιώνα 
ένα ντονούμ αντιστοιχούσε σε 958 τετραγωνικά μέτρα E. Gülsoy, «Osmanlı Tahrir 
Geleğinde», ό.π., σ. 193, υποσ. 25. Αμπέλι έκτασης ενός εργάτη αντιστοιχούσε 



Φωτεινή Χαιρέτη24

που εφαρμόστηκε στο νησί. Όπως φαίνεται, αυτή ήταν πάγια τακτική, 
τουλάχιστον για τα πρώτα χρόνια μετά την κατάκτηση νέων εδαφών, με 
απώτερο σκοπό τη διευκόλυνση της αλλαγής εξουσίας, που θα οδηγούσε 
με τη σειρά της στην αποδοχή και την εδραίωση της νέας διοίκησης.58

Οι κανόνες και η διαδικασία της αγοράς και της πώλησης κινητής και 
ακίνητης περιουσίας ρυθμίζονταν από τον ιερό νόμο.59 Οι ενδιαφερόμενοι 
δεν ήταν υποχρεωμένοι να παρουσιαστούν στον καδή για να δηλώσουν 
την αγοραπωλησία. Όπως, όμως, γίνεται σαφές από τα κατάστιχα, επέ
λεγαν να εξασφαλίσουν ιεροδικαστικό έγγραφο (hüccet/χοτζέτι) για να 
κατοχυρώσουν τη νέα τους ιδιοκτησία. Επιπλέον, κάποιες δωρεές πε-
ριουσίας πραγματοποιούνταν με όρους πώλησης. Η δωρεά περιουσίας 
γινόταν για να εξασφαλιστεί οικονομικά ο δωρεοδόχος ή για να διασφα-
λιστεί η μελλοντική φροντίδα του δωρεοδότη και της περιουσίας του· ως 
παράδειγμα αναφέρουμε τη μεγάλη κινητή και ακίνητη περιουσία που 
δώρισε, πιθανότατα ως προίκα, η Μαρίνα, κόρη του Γιώργη, από τα 
Σταυράκια Μαλεβιζίου, στην εξισλαμισμένη κόρη της Φατιμέ. Η δωρεά 
έγινε ενώπιον του συζύγου και κηδεμόνα της Φατιμέ, Οσμάν Μπέη, γιου 
του Μεχμέτ, στις αρχές Νοεμβρίου του 1673.60 Στο έγγραφο η δωρεά 
καταγράφεται με όρους πώλησης και στο τέλος αναφέρεται ρητά ότι η 
πωλήτρια δωρίζει το αντίτιμο αγοράς της περιουσίας. 

Ας δούμε, τώρα, αναλυτικά τα είδη των συναλλαγών ακίνητης περιου
σίας στα χωριά της επαρχίας, με βάση τα έγγραφα από τους 3 κώδικες.

σε γη που μπορούσε να σκάψει ένας εργάτης στη διάρκεια του μεροκάματου μιας 
μέρας. Δεν μπορεί να υπολογιστεί με ακρίβεια, διότι επηρεαζόταν από πολλούς 
και διαφορετικούς παράγοντες (ποιότητα, κατάσταση και ηλικία αμπελιού, κλίμα, 
έδαφος, καιρικές συνθήκες, ικανότητα του εργάτη κ.ά.): X. Γάσπαρης, Η γη και 
οι αγρότες, ό.π., σ. 212-213. Όσο για το πρατικό, αντιστοιχούσε στο ¼ του μου-
ζουριού: Για περισσότερες πληροφορίες σχετικά με το πρατικό και τα μέτρα και 
τα σταθμά που ίσχυαν στο νησί βλ. E. Καραντζίκου – Π. Φωτεινού, Ιεροδικείο 
Ηρακλείου. Τρίτος Κώδικας, ό.π., σ. κζ΄-κη΄.

58.  Για τις μεγάλες πόλεις της κεντρικής Ανατολίας στα τέλη του 16ου και τις 
αρχές του 17ου αιώνα βλ. S. Faroqhi, Towns and Townsmen, ό.π., σ. 257. Την ίδια 
τακτική εφάρμοσαν και στη Σίφνο, όπου τα αμπέλια και τα χωράφια τα μετρούσαν 
σε πινάκια. Συγκεκριμένα, για τα χωράφια, 1,6 πινάκια ισοδυναμούσαν με ένα 
στρέμμα (dönüm), ενώ για τα αμπέλια η αντιστοιχία ήταν 1,8 πινάκια το στρέμμα: 
Ε. Balta, «The ottoman surveys of Siphnos», ό.π., σ. 54, υποσ. 11 και σ. 56-57.

59.  J. Schacht, An Introduction to Islamic Law, ό.π., σ. 132 και 136-153.
60.  Ι.Κ.Χ. 5:201. Για τέτοιου είδους δωρεές περιουσίας βλ. Suraiya Faroqhi, 

Men of Modest Substance. House Owners and House Property in Seventeenth-Cen-
tury Ankara and Kayseri, Καίμπριτζ, Cambridge University Press, 1987, σ. 18.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 25

1. Αγοραπωλησίες σπιτιών

Τα σπίτια που πουλήθηκαν στα χωριά της επαρχίας,61 ήταν μικρού με-
γέθους. Στην πλειονότητά τους αποτελούνταν από ένα ή δύο ισόγεια 
δωμάτια και αυλή «με όλα τα εξαρτήματα». Δεν γίνεται καμία περαιτέ-
ρω διευκρίνιση για τα «εξαρτήματα» αυτά.62 Από τις υπάρχουσες κατα-
χωρίσεις είναι αδύνατο να προσδιοριστεί με ασφάλεια η τιμή πώλησης. 
Αυτό συμβαίνει διότι τα περισσότερα από τα σπίτια πωλούνται μαζί με 
άλλη ακίνητη περιουσία, όπως χωράφια, αμπέλια, κήπους και σε μία 
περίπτωση μαζί με εκατό λαξεμένες πέτρες.63 Η τιμή πώλησης που ση-
μειώνεται, είναι συνολικά για όλη την περιουσία. Η μαζική αυτή πώληση 
ακίνητης ιδιοκτησίας υποδεικνύει πιθανώς την ανάγκη για εξασφάλιση 
μετρητών. Η βασική αιτία, παρόλο που σπανίως δηλώνεται με σαφήνεια, 
φαίνεται ότι ήταν οι οικονομικές δυσκολίες και οι φορολογικές υποχρεώ-
σεις που σε συνδυασμό με κακές σοδειές οδηγούσαν στην ανάγκη άμεσης 
εξασφάλισης ρευστών.64 

Μόνο δύο έγγραφα αφορούν στην πώληση αποκλειστικά ενός σπι-
τιού,65 όμως ούτε και αυτά βοηθούν ιδιαίτερα, διότι, παρόλο που τα σπί-
τια είναι ακριβώς ίδιου μεγέθους (με ένα ισόγειο δωμάτιο και αυλή) και 
πουλήθηκαν την ίδια, σχεδόν, χρονική περίοδο (το πρώτο στις 7.12.1671 
και το δεύτερο στις 26.1.1672), η τιμή του ενός είναι υπερδιπλάσια της 
τιμής του άλλου. Το πρώτο σπίτι το πούλησε ένας χριστιανός σε έναν 

61.  Ι.Κ.Χ. 3:305, 372, 621, Ι.Κ.Χ. 4:437, 1100, 1122 και Ι.Κ.Χ. 5:56, 142, 
413, 758, 875.

62.  Για γενικότερες πληροφορίες σχετικά με τα σπίτια στην Κρήτη βλ. Γεώρ-
γιος Ν. Αικατερινίδης, «Λαϊκός Πολιτισμός», Κρήτη Ιστορία και Πολιτισμός, τ. 
Β΄, Ηράκλειο 1988, σ. 524-526.

63.  Ι.Κ.Χ. 5:56.
64.  Ι.Κ.Χ. 5:142, πώληση περιουσίας (σπίτι, αμπέλι και χωράφια) από χρι-

στιανό προς μουσουλμάνους στο Πετροκέφαλο Μαλεβιζίου. Η περιουσία ήταν υπο-
θηκευμένη για ένα δάνειο 60 ασλανίων γροσίων, που είχε λάβει από τους μουσουλ-
μάνους. Σε υποθήκευση μεγάλης κινητής και ακίνητης περιουσίας προχώρησε και 
ο Φραγκιάς Χαιρέτης, γιος του Γιαννά, από τη Ρογδιά Μαλεβιζίου, για την εξό-
φληση χρέους 240 ασλανίων γροσίων που έλαβε από τον μουτεβελή του βακουφιού. 
Επειδή έπρεπε να εξασφαλιστεί η επιστροφή των βακουφικών χρημάτων, όρισε 
ως εγγυητή τον αδελφό του, με τον όρο, αν δεν έχει εξοφληθεί το χρέος μετά την 
πάροδο 361 ημερών από τη ημερομηνία του εγγράφου, να μπορεί ο εγγυητής να 
πουλήσει την περιουσία. Η σημαντική περιουσία που υποθηκεύει, αποτελεί ένδειξη 
της συγκέντρωσης πλούτου στα χέρια ενός χριστιανού, τόσο σε γη όσο και σε χρυ-
σά και μαργαριταρένια κοσμήματα και αντικείμενα: Ι.Κ.Χ. 4:989. 

65.  Ι.Κ.Χ. 3:305, 621.



Φωτεινή Χαιρέτη26

μουσουλμάνο στην Τύλισο για 15 ασλάνια γρόσια, ενώ το δεύτερο, στο 
Καβροχώρι, το πούλησε ένας μουσουλμάνος σε έναν χριστιανό για 40 
ασλάνια γρόσια. Αυτό που σίγουρα μπορεί να σχολιάσει κάποιος είναι ότι 
η διαφορά στην τιμή σχετίζεται άμεσα με τους αγοραστές αλλά και με 
το χωριό στο οποίο βρισκόταν κάθε σπίτι. Η Τύλισος, την περίοδο που 
μελετάμε, ήταν το δεύτερο σε πληθυσμό χωριό της επαρχίας.66 Εδαφικά 
συνόρευε με το Καβροχώρι,67 το οποίο βρίσκεται μόλις λίγα χιλιόμετρα 
έξω από τον Χάνδακα. Από τις καταχωρίσεις πληροφορούμαστε ότι 
ένα μέρος των εδαφών του συμπεριλαμβανόταν στην περιοχή Τοπ Αλτή 
(το όνομα της οποίας σημαίνει «εντός βολής κανονιού»),68 που είχε πα-
ραχωρήσει ο σουλτάνος στον Φαζίλ Αχμέτ Κιοπρουλή.69 Το Τοπ Αλτή 
περιελάμβανε τα καλύτερα και ευφορότερα εδάφη, που εξαιτίας του φυ
σικού περιβάλλοντος και της γειτνίασης με τον Χάνδακα ήταν υψηλής 
σημασίας όσον αφορά στην οικονομική τους αξία, την παραγωγική τους 
δυνατότητα και την εμπορική εκμετάλλευση των προϊόντων που παρή-
γαν. Στο Καβροχώρι επίσης βρίσκονταν τα τσιφλίκια του πρώην Πασά 
της Άγκυρας Βελή Πασά.70 

Όσο για τα υπόλοιπα έγγραφα πώλησης σπιτιών στο Μαλεβίζι, η 
χαμηλότερη τιμή που συναντάται, είναι 3½ γρόσια, πιθανότατα ασλάνια, 
ενώ η υψηλότερη τιμή ανέρχεται στα 63½ ασλάνια γρόσια. Το πρώτο 
σπίτι, στο Πετροκέφαλο,71 πουλήθηκε μεταξύ μουσουλμάνων και περιε-
λάμβανε δύο κατεστραμμένα δωμάτια και αυλή, γεγονός που δικαιολογεί 
τη χαμηλή τιμή του. Το δεύτερο σπίτι βρισκόταν στις Βούτες,72 είχε δύο 
δωμάτια και πουλήθηκε με σκοπό τον συμψηφισμό ενός χρέους. 

66.  Ι.Κ.Χ. 4:741. Σύμφωνα με την απογραφή των κατοίκων της ανατολικής 
Κρήτης, που πλήρωναν κεφαλικό φόρο για το έτος 1082 (10.5.1671 – 28.4.1672), 
στον Κρουσώνα καταγράφηκαν 103 φορολογούμενοι, στην Τύλισο και στην Πυργού 
82 και στο τρίτο σε μέγεθος χωριό, στην Αυγενική, 76 φορολογούμενοι.

67.  Βλ. τους χάρτες στο τέλος του κειμένου, σ. 49.
68.  Ι.Κ.Χ. 4:678 και Ι.Κ.Χ. 5:439. 
69.  Είχε διαπραγματευτεί την παράδοση του Χάνδακα, η οποία σηματοδότησε 

την οριστική κατάκτηση του νησιού από τους Οθωμανούς.
70.  Για πληροφορίες σχετικά με την περιουσία και τη ζωή του Βελή Πασά βλ. 

Ι.Κ.Χ. 3:182, 212, 250, 453, Ι.Κ.Χ. 4:78, 136, 137, 140, 339, 372, 377, 378, 
418, 437, 463, 494, 553, 569 και Ι.Κ.Χ. 5:50, 60, 93, 103, 733, 735. Τα έγγραφα 
182, 250, 453, 140, 372, 377, 378, 437, 463, 494, 553, 569 και 103 αναφέρονται 
σε χωριά του Μαλεβιζίου. 

71.  Στη φορολογική απογραφή του 1672 απαριθμούσε μόλις 14 φορολογού-
μενους: Ι.Κ.Χ. 4:741. 

72.  Ι.Κ.Χ. 4:1100. 



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 27

2. Αγοραπωλησίες αμπελιών

Η επαρχία Μαλεβιζίου ήδη από τα χρόνια της βενετικής κυριαρχίας ήταν 
κατάφυτη με αμπέλια και μάλιστα παρήγε εξαιρετικό κρασί, γνωστό με 
το όνομα μαλβαζία, το οποίο λέγεται ότι προέρχεται από το όνομα της 
επαρχίας.73 Ο Στυλιανός Αλεξίου αναφέρει ότι τον 16ο αι. τα κρασιά της 
Κρήτης εξάγονταν σε όλες τις μεγάλες ευρωπαϊκές χώρες.74 Οι Βενετοί 
είχαν επενδύσει εμπορικά και οικονομικά στην καλλιέργεια των αμπε-
λιών και την παραγωγή κρασιού στο νησί. Εκείνοι πρώτοι συνειδητο-
ποίησαν ότι τα χώματα και το κλίμα ευνοούσαν την αμπελοκαλλιέργεια 
και την οινοποιία.75 

Ο ισλαμικός νόμος απαγόρευε ρητά την κατανάλωση αλκοόλ από 
τους μουσουλμάνους, ωστόσο η κατοχή ενός αμπελιού δεν σήμαινε αυτό
ματα και την παραγωγή ή την κατανάλωσή κρασιού.76 Βέβαια, πρέπει 
να επισημάνουμε ότι παρά τις απαγορεύσεις και τις τιμωρίες υπήρχαν 
πολλοί μουσουλμάνοι οι οποίοι κατανάλωναν αλκοόλ. Πολλοί από αυτούς 
ήταν εξισλαμισμένοι που διατήρησαν τα αμπέλια τους και συνέχιζαν να 

73.  Για την αμπελοκαλλιέργεια στη βενετική Κρήτη βλ. Χ. Γάσπαρης, Η 
γη και οι αγρότες, ό.π., διάσπαρτες πληροφορίες· Peter Topping, «Viticulture in 
Venetian Crete (XIIIth cent.)», Πεπραγμένα Δ΄ Διεθνούς Κρητολογικού Συνεδρίου, 
Αθήνα 1981, σ. 509-520· Μανόλης Μιλτ. Παπαδάκης, «Συμβολή στη μελέτη της 
γεωργίας και της αμπελουργίας της Κρήτης στο 15ο και 16ο αιώνα», Κρητολογία 
4 (1977), σ. 5-25· Κώστας Τσικνάκης, «Aspects of viticulture in Crete in the 
late 16th century», Οίνον Ιστορώ V: Μονεμβάσιος Οίνος-Μονοβασ(ί)α-Malvasia, 
Αθήνα 2008, σ. 159-176.

74.  Στυλιανός Αλεξίου, «Μαλβαζία, το Μαλεβιζιώτικο Κρασί», Το Μαλεβίζι 
από τα προϊστορικά χρόνια μέχρι σήμερα, Ηράκλειο 1998, σ. 289-292· Χαράλα-
μπος Γάσπαρης, «Μαλεβίζι. Το όνομα, η αμπελοκαλλιέργεια και τα κρασιά στο 
13ο και 14ο αιώνα», Μονεμβάσιος Οίνος-Μονοβασ(ί)α-Malvasia, ό.π., σ. 147-158.

75.  Για πληροφορίες σχετικά με τη βενετική οικονομία σε σχέση με το κρασί 
της Κρήτης βλ. Ugo Tucci, «Il commercio del vino nell’economia cretese», Atti 
del Convegno Internazionale di Studi, Βενετία 1988, σ. 183-206· του ίδιου, «Le 
commerce vénitien du vin de Crète», Maritime Food Transport, Κολωνία – Βαϊ-
μάρη – Βιέννη 1994, σ. 199-211· Νίκος Καραπιδάκης, «Η πολιτική διαβάζει το 
κρασί. Προστασία, ταξινομήσεις και προώθηση του προϊόντος στις βενετικές κτή-
σεις», Μονεμβάσιος Οίνος-Μονοβασ(ί)α-Malvasia, Αθήνα 2008, σ. 41-52.

76.  Οι Κρητικοί, ακόμη και σήμερα, χρησιμοποιούν τον μούστο από τα στα-
φύλια για την παραγωγή ρακής, ξυδιού, πετιμεζιού, μουσταλευριάς και σουτζου-
κιών (ξερά καρύδια βουτηγμένα στη μουσταλευριά). Επίσης, τα σταφύλια και οι 
σταφίδες ήταν και εξακολουθούν να είναι πολύ υψηλά στις διατροφικές προτιμήσεις 
των ντόπιων. 



Φωτεινή Χαιρέτη28

καταναλώνουν κρασί και τσικουδιά, όπως έκαναν και πριν την αλλαγή 
της θρησκείας τους. 

Στην επαρχία Μαλεβιζίου καταγράφονται πωλήσεις αμπελιών όχι 
μόνο μεταξύ χριστιανών αλλά και μικτές,77 οι οποίες μάλιστα υπερτε-
ρούν αριθμητικά. Από τις δέκα συνολικά μικτές καταχωρίσεις οι οκτώ 
αφορούν σε πωλήσεις αμπελιών από χριστιανούς σε μουσουλμάνους, ενώ 
μόνο οι δύο αναφέρονται σε πωλήσεις αμπελιών από μουσουλμάνους σε 
χριστιανούς. Από τις τελευταίες αξίζει να αναφερθεί η περίπτωση της 
Χατιτζέ Χατούν, κόρης του Ισά, συζύγου του θανόντος τουρνατζήμπαση 
Ομέρ Αγά, η οποία, στα τέλη του Ιανουαρίου 1689, πουλά μέρος από 
την κληρονομημένη περιουσία της στους μοναχούς ενός μοναστηριού στον 
Χάνδακα,78 οι οποίοι στο Ιεροδικείο εκπροσωπούνται από τον μητροπο-
λίτη Κρήτης Αθανάσιο. Το όνομα του μοναστηριού είναι δυσανάγνωστο 
στο οθωμανικό κείμενο, ωστόσο πληροφορούμαστε ότι η πωλούμενη πε-
ριουσία (έξι δωμάτια, κήπος 1½ στρέμματος, 120 ελαιόδεντρα, αμπέλι 
41 στρεμμάτων και χωράφι 100 στρεμμάτων) βρισκόταν στο Λουτράκι 
Μαλεβιζίου και ότι πουλήθηκε για 52 ασλάνια γρόσια. Ποιοι, όμως, ήταν 
οι λόγοι που οδήγησαν μια μουσουλμάνα, σύζυγο ανώτερου αξιωματούχου 
των γενίτσαρων, να πουλήσει την περιουσία της σε ένα μοναστήρι; Όπως 
φαίνεται από άλλα έγγραφα του 5ου κώδικα, ο τουρνατζήμπασης Ομέρ 
Αγάς, που ήταν υπεύθυνος για την καταβολή των μισθών συγκεκριμένων 
γενιτσαρικών σωμάτων του Χάνδακα, λόγω καθυστέρησης του κονδυλίου 
μισθοδοσίας από την Τρίπολη της Συρίας, αναγκάστηκε να δανειστεί και 
να καταβάλει και από τη δική του περιουσία τους παραπάνω μισθούς. Τε-
λικά, όμως, δεν κατάφερε να κατευνάσει τη δυσαρέσκεια των γενίτσαρων, 
η οποία κατέληξε στην αιματηρή εξέγερση του 1688, στη διάρκεια της 
οποίας ο Ομέρ Αγάς δολοφονήθηκε.79 Ο ξαφνικός θάνατός του προκάλεσε 
την αναστάτωση και τη δυσαρέσκεια των δανειστών του.80 Έτσι δικαιο-
λογείται η ύπαρξη μεγάλης ανάγκης για ρευστό χρήμα. Αυτός είναι ένας 
λόγος για την πώληση της περιουσίας, που μάλιστα βρισκόταν εκτός 
Χάνδακα, επομένως θα ήταν δύσκολο να την ελέγχει και να τη φροντίζει 

77.  Ι.Κ.Χ. 3:430, 617, Ι.Κ.Χ. 4:129, 213, 215, 445, 676, 943, 1100, 1122 
και Ι.Κ.Χ. 5:29, 142, 144, 413, 524, 758, 775. 

78.  Ι.Κ.Χ. 5:758.
79.  Marinos Sariyannis, «Rebellious janissaries: Two military mutinies in Candia 

(1688, 1762) and their aftermaths», The Eastern Mediterranean, ό.π., σ. 255-274· 
για τη θανάτωση του τουρνατζήμπαση Ομέρ Αγά βλ. στο ίδιο, ιδιαιτέρως σ. 269-270.

80.  Ι.Κ.Χ. 5:710, 712· αγωγές εναντίον των διαχειριστών της περιουσίας του 
θανόντος τουρνατζήμπαση για την καταβολή των χρεών από την περιουσία του. 



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 29

η Χατιτζέ. Η τελευταία έπρεπε επειγόντως να μεριμνήσει για τα χρέη του 
συζύγου της και την ανατροφή των ανήλικων παιδιών της. Σίγουρα το πιο 
εντυπωσιακό στοιχείο της υπόθεσης είναι η παρουσία του μητροπολίτη 
Κρήτης Αθανασίου σε μια τέτοια υπόθεση. Πιθανότατα ο μητροπολίτης, 
που έμενε στον Χάνδακα και γνώριζε την άσχημη οικονομική κατάσταση 
της Χατιτζέ, δεν δίστασε να την πλησιάσει για να της προτείνει την αγο-
ραπωλησία. Η Χατιτζέ ανήκε στην οικονομική και κοινωνική μουσουλ-
μανική ελίτ του Χάνδακα ενώ ο μητροπολίτης αποτελούσε την κεφαλή 
της Ορθοδοξίας στο νησί και, θεωρητικά, ανήκε στα ανώτερα κοινωνικά 
στρώματα. Όπως και ο πρώτος μητροπολίτης Κρήτης, έτσι και ο Αθα-
νάσιος δεν κατάφερε να εδραιώσει την εξουσία του στο ορθόδοξο ποίμνιό 
του και να αντιμετωπίσει αποτελεσματικά τους Σιναΐτες μοναχούς. Οι 
εμπορικές συναλλαγές ήταν ένας τρόπος εξασφάλισης εσόδων. Ίσως η 
μεσολάβησή του συνεπαγόταν και κάποιο οικονομικό όφελος για τον ίδιο. 

Ας επιστρέψουμε όμως στο Μαλεβίζι. Η έκταση των αμπελιών που 
πωλούνται στην επαρχία, υπολογίζεται κυρίως σε στρέμματα, αλλά και 
σε εργάτες. Έτσι, στις καταχωρίσεις συναντάμε αμπέλια έκτασης 1 έως 
41 στρεμμάτων, καθώς και 11 έως 70 εργατών. Βέβαια, οι περισσότε-
ρες πωλήσεις αφορούν σε αμπέλια ενός έως δύο στρεμμάτων. Σε όλα τα 
σχετικά έγγραφα η τιμή πώλησης υπολογίζεται σε ασλάνια γρόσια, εκτός 
από μία περίπτωση, όπου χρησιμοποιήθηκαν ρεάλια γρόσια.81 Οι τιμές 
πώλησης κυμαίνονταν από 9 έως και 60 ασλάνια γρόσια. Οι υψηλότερες 
τιμές πώλησης που έχουν καταγραφεί, αφορούν σε δύο αμπέλια από τα 
οποία το πρώτο, 20 εργατών, το πούλησε ένας ιερέας στον μουτεβελή 
του τζαμιού της Βαλιντέ Σουλτάν Αχμέτ, γιο του Αμπντουλλάχ, για 60 
ασλάνια γρόσια,82 ενώ το δεύτερο, δύο στρεμμάτων, το πούλησε ο ηγού-
μενος της Μονής της Αγίας Ειρήνης σε κάποιο μοναχό για 20 ασλάνια 
γρόσια το στρέμμα.83 Το μοναστήρι βρισκόταν στο χωριό Κρουσώνας, το 
οποίο ήταν βακουφικό.84 Είναι γνωστό ότι οι κάτοικοι των βακουφικών 

81.  Ι.Κ.Χ. 3:617. Η τιμή του αμπελιού ήταν δύο ρεάλια γρόσια. Σύμφωνα 
με τις ισοτιμίες της εποχής, το ένα ρεάλι γρόσι αντιστοιχούσε σε 98 άσπρα, άρα 
το εν λόγω αμπέλι πουλήθηκε για 196 άσπρα. Στην Οθωμανική Αυτοκρατορία 
κυκλοφορούσαν ασημένια νομίσματα άλλων χωρών, όπως το ολλανδικό ασλάνιο ή 
εσεντί γρόσι, το ισπανικό ρεάλι ή κιαμίλ, το γαλλικό σόλι γρόσι: Καραντζίκου – 
Φωτεινού, Ιεροδικείο Ηρακλείου. Τρίτος Κώδικας, ό.π., σ. κε΄-κη΄.

82.  Ι.Κ.Χ. 5:524. Περιελάμβανε μια ερειπωμένη εκκλησία και ένα σπήλαιο. Η 
καταγραφή στο κατάστιχο πραγματοποιήθηκε στις 13.7.1674.

83.  Ι.Κ.Χ. 4:445, με ημερομηνία καταγραφής 9.2.1673.
84.  Ι.Κ.Χ. 3:780 και Κωστής Σπ. Μαστρογιαννάκης, «Το Μαλεβίζι κατά την 



Φωτεινή Χαιρέτη30

χωριών εκμεταλλεύονταν συχνά το προνομιακό τους καθεστώς και δεν 
δίσταζαν να προχωρήσουν σε αγοραπωλησίες, τις οποίες σε διαφορετική 
περίπτωση δεν θα μπορούσαν να πραγματοποιήσουν. 

3. Αγοραπωλησίες χωραφιών

Στην επαρχία Μαλεβιζίου οι περισσότερες αγοραπωλησίες ακίνητης πε
ριουσίας αφορούσαν σε χωράφια.85 Σπάνια δηλώνεται το είδος της καλλι-
έργειας των χωραφιών. Για παράδειγμα, μόνο σε ένα έγγραφο δηλώνεται 
σαφώς ότι ένα από τα χωράφια που πούλησε ένας παπάς σε δύο αδέλφια 
χριστιανούς στο Καβροχώρι, ήταν «χωράφι καλαμποκιού».86 Πιθανότατα 
τα περισσότερα χωράφια τα έσπερναν με σιτηρά και δημητριακά ή όσπρια, 
τόσο για τις οικογενειακές τους διατροφικές ανάγκες όσο και για τις φο-
ρολογικές, καθώς και για την εμπορική εκμετάλλευση του πλεονάσματος.

Η έκταση των χωραφιών υπολογίζεται, κυρίως, σε στρέμματα αλλά 
και σε μουζούρια και σε μία περίπτωση σε εργάτες. Έτσι, συναντάμε 
χωράφια από 1-200 στρέμματα, 1-54 μουζούρια και ένα χωράφι ενός 
εργάτη. Και στην περίπτωση των χωραφιών δεν είναι εύκολο να καθορι
στεί η τιμή πώλησης, διότι είναι ελάχιστες οι περιπτώσεις πώλησης 
αποκλειστικά και μόνο ενός χωραφιού. Από αυτές, ωστόσο, αναδεικνύο-
νται λιγοστές αλλά πολύτιμες πληροφορίες για το θέμα. Έτσι, φαίνεται 
πως στο Γάζι οι ιδιώτες πουλούσαν τα χωράφια με τιμή ένα ασλάνιο 
γρόσι το στρέμμα,87 ενώ στις περιπτώσεις κρατικού πλειστηριασμού η 
τιμή του στρέμματος έφτανε μέχρι και τρία ασλάνια το στρέμμα.88 Στο 
Καβροχώρι η τιμή πώλησης του στρέμματος υπολογίζεται από 1 μέχρι 
3½, περίπου, ασλάνια γρόσια, ενώ σε μια περίπτωση έφτασε τα 15 
ασλάνια.89 Όσο για τα χωράφια που υπολογίζονται σε μουζούρια συνα-
ντάμε τιμές από 0,35 μέχρι και 6 ασλάνια γρόσια το μουζούρι. 

Αξίζει να αναφερθούμε σε δύο έγγραφα90 που είναι ενδεικτικά των 

περίοδο της Τουρκοκρατίας 1669-1898», Το Μαλεβίζι από τα προϊστορικά χρόνια 
μέχρι σήμερα, ό.π., σ. 295.

85.  Πρόκειται για τα έγγραφα: Ι.Κ.Χ. 3:108, 178, 372, 457, 521, 574, Ι.Κ.Χ. 
4:68, 140, 215, 234, 244, 291, 372, 378, 437, 463, 494, 506, 553, 581, 978 και 
Ι.Κ.Χ. 5:142, 162, 172, 280, 389, 413, 414, 462, 758, 774, 775, 778, 802, 895, 899. 

86.  Ι.Κ.Χ. 5:462.
87.  Ι.Κ.Χ. 4:234, 244 και Ι.Κ.Χ. 5:162, 172.
88.  Ι.Κ.Χ. 4:463, 553
89.  Ι.Κ.Χ. 4:140, 378, 494, 506, 581 και Ι.Κ.Χ. 5:280, 899 (15 ασλάνια 

γρόσια το ένα στρέμμα). 
90.  Ι.Κ.Χ. 4:378 και 581.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 31

συνθηκών και των διαδικασιών αγοραπωλησίας της εποχής. Από το πρώ
το πληροφορούμαστε ότι ο Σουφή Μουσταφά Εφέντης αγόρασε, στις 
16.12.1672, μέσω πλειστηριασμού της περιουσίας του θανόντος Βελή 
Πασά, ένα χωράφι 200 στρεμμάτων στο Καβροχώρι πληρώνοντας 150 
ασλάνια γρόσια. Το δεύτερο έγγραφο μας ενημερώνει ότι στα μέσα του 
μήνα Ζιλχιτζέ 1083 (30.3 – 8.4.1673) πούλησε την παραπάνω περιου
σία σε δύο μουσουλμάνους, από τους οποίους ο ένας ήταν Αγάς της Κι-
ζίλ Τάπιας στον Χάνδακα, για 400 ασλάνια γρόσια. Η διπλάσια τιμή 
οφείλεται στο γεγονός ότι το χωράφι ήταν σπαρμένο, συνεπώς οι αγο
ραστές θα μπορούσαν σύντομα να το θερίσουν και να πουλήσουν τη σοδειά. 
Πληροφορούμαστε, επίσης, ότι ο Σουφή Μουσταφά Εφέντης, προσωρινός 
κάτοικος του Χάνδακα, ανήκε στην υπηρεσία του πρώην ντεφτερντάρη 
Κρήτης Μεχμέτ Εφέντη, ο οποίος είχε διενεργήσει και τον παραπάνω 
πλειστηριασμό. Μάλιστα, εκτός από το χωράφι στο Μαλεβίζι, ο Σουφή 
Μουσταφάς είχε αγοράσει, πάλι μέσω πλειστηριασμού, και τρία μεγάλα 
σπίτια στον Χάνδακα για 200 ασλάνια γρόσια, τα οποία πούλησε αργότερα 
στον πρώην προϊστάμενό του και υπεύθυνο για τον πλειστηριασμό Μεχμέτ 
Εφέντη.91 Δεν μπορεί κάποιος να μη σχολιάσει την ευκολία με την οποία 
μεγάλη ακίνητη περιουσία άλλαζε χέρια, καθώς και τη διαπλοκή των 
συμφερόντων ανάμεσα στους υπαλλήλους των κρατικών υπηρεσιών. 

4. Αγοραπωλησίες κήπων

Στα έγγραφα αγοραπωλησιών που πραγματοποιήθηκαν στο Μαλεβίζι, 
μόνο τρία αφορούν σε πωλήσεις κήπων,92 οι οποίοι, μάλιστα, πωλούνται 
μαζί με άλλη ακίνητη περιουσία. Οι δύο από τους τρεις κήπους είναι 
έκτασης 1½ στρέμματος, ενώ η αναγραφή της έκτασης του τρίτου είναι 
δυσανάγνωστη στο κείμενο. Όπως φαίνεται, συνόρευαν με άλλη ακίνητη 
περιουσία του πωλητή. Ακόμη και στις μέρες μας συνηθίζεται τα πε
ριβόλια με «καρποφόρα και μη» δέντρα να βρίσκονται δίπλα σε άλλα 
χωράφια ή αμπέλια του ίδιου ιδιοκτήτη. Επειδή, όμως, τα δέντρα αυτά 
έπρεπε να βρίσκονται κοντά σε παροχή νερού, για τον λόγο αυτό συνή-
θως και οι κήποι βρίσκονταν κοντά σε ρυάκια και ποτάμια. Για παρά-
δειγμα, ο κήπος στη Σίβα Μαλεβιζίου, που πωλήθηκε μαζί με αμπέλι 
και χωράφι για 14 ασλάνια γρόσια, συνόρευε με το Κιουτσούκ Ντερέ 
(küçük dere=μικρό ρυάκι) και με τοίχο ερειπωμένου νερόμυλου.93

91.  Ι.Κ.Χ. 4:658.
92.  Ι.Κ.Χ. 3:574 και Ι.Κ.Χ. 5:758, 775.
93.  Ι.Κ.Χ. 5:775.



Φωτεινή Χαιρέτη32

δ. Εξισλαμισμοί

Το κυρίαρχο ζήτημα που έχει αναδειχτεί από τη μελέτη της οθωμανικής 
Κρήτης είναι ο μεγάλος αριθμός των εξισλαμισμένων ντόπιων. Πολλά 
έχουν γραφτεί για τα κίνητρα, τα πραγματικά αίτια και τα αποτελέσμα-
τα της μεταστροφής αυτής, τόσο στην προσωπική και οικογενειακή ζωή 
των εξισλαμισμένων όσο και στον σχηματισμό της κοινωνικής ομάδας 
των Τουρκοκρητικών, που ήταν μουσουλμάνοι στο θρήσκευμα αλλά πα-
ρέμεναν Κρητικοί στην ομιλία και τις συνήθειές τους. Τα ιεροδικαστικά 
κατάστιχα αποτελούν σημαντική πηγή για πληροφορίες σχετικά με τους 
εξισλαμισμένους. Σε αυτά οι προσήλυτοι καταγράφονται με δύο τρόπους: 
α) με μια σύντομη δήλωση του νεομουσουλμάνου ότι απαρνείται την προ-
ηγούμενή του θρησκεία, ασπάζεται τη μόνη αληθινή θρησκεία, το Ισλάμ, 
και λαμβάνει το νέο του μουσουλμανικό όνομα, β) με έμμεσες αναφορές 
στον εξισλαμισμό, κυρίως μέσω της εμφάνισης στον καδή μουσουλμάνων 
με το πατρώνυμο Αμπντουλλάχ94 ή με τη σαφή αναφορά της αλλαγής 
θρησκείας, όπως για παράδειγμα με την αναγραφή της φράσης «ο πρό-
σφατα εξισλαμισμένος/η».

Πριν προχωρήσουμε, είναι απαραίτητο να διευκρινιστούν τα κίνητρα 
και οι λόγοι ενός εκούσιου εξισλαμισμού, που ίσχυαν για την επαρχία 
Μαλεβιζίου αλλά και τις υπόλοιπες επαρχίες. Είναι γνωστό ότι στην 
Οθωμανική Αυτοκρατορία εκτός από τη θρησκευτική διάκριση των υπη-
κόων (μουσουλμάνοι και μη μουσουλμάνοι) υπήρχε και ένας ακόμη πιο 
σημαντικός διαχωρισμός, ανάμεσα στους ασκερί και στους ραγιάδες, δη-
λαδή στους μη φορολογούμενους μουσουλμάνους (υψηλόβαθμοι αξιωμα-
τούχοι και κρατικοί υπάλληλοι, στρατιωτικά σώματα, ουλεμά) και στους 
φορολογούμενους μουσουλμάνους και μη μουσουλμάνους. Ο χριστιανός 
που εξισλαμιζόταν, απαλλασσόταν αφενός από την πληρωμή των επι-
πλέον φόρων που κατέβαλλαν οι μη μουσουλμάνοι,95 και από τις οφειλές 
προς την Ορθόδοξη Εκκλησία και αφετέρου είχε πιθανότητες να εισέλθει 

94.  Για βιβλιογραφία ως προς τη συσχέτιση του πατρώνυμου Αμπντουλλάχ 
με εξισλαμισμένους πρώτης γενιάς βλ. Ε. Καραντζίκου – Π. Φωτεινού, Ιεροδικείο 
Ηρακλείου. Τρίτος Κώδικας, ό.π., σ. λ΄, υποσ. 23· Μ. Βαρούχα – Φ. Χαιρέτη – 
Μ. Σαρηγιάννης, Ιεροδικείο Ηρακλείου: Πέμπτος Κώδικας, ό.π., σ. 36, υποσ. 56.

95.  Για την περίπτωση της οθωμανικής Κρήτης και τους φόρους που έπρεπε 
να πληρώνουν οι μη μουσουλμάνοι, βλ. Ε. Καραντζίκου – Π. Φωτεινού, Ιεροδικείο 
Ηρακλείου. Τρίτος Κώδικας, ό.π., σ. μη΄-νε΄. Για τους φόρους που όφειλαν να κατα-
βάλουν γενικά οι ραγιάδες της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας βλ. αναλυτικά H. İnalcık, 
«Osmanlılar’da raiyyet rüsûmu», Belleten 23 (1959), σ. 575-610, url: http://www.
inalcik.com/images/pdfs/55431192OSMANLILARDARAiYYETRUSUMU.pdf. 



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 33

στα χαμηλότερα στρατιωτικά σώματα.96 Οι δύο παραπάνω παράγοντες, 
δηλαδή η φοροαπαλλαγή και η δυνατότητα κοινωνικής και οικονομικής 
ανέλιξης, ήταν οι βασικοί λόγοι των εκούσιων εξισλαμισμών. Μάλιστα, 
δεν θα ήταν υπερβολή αν υποστηρίζαμε ότι ο δεύτερος παράγοντας υπερ-
τερούσε του πρώτου στο μυαλό των Κρητικών. Εάν ληφθεί υπόψη η 
κοινωνική περιθωριοποίηση και η θρησκευτική απομόνωση που είχαν 
επιβάλει οι Βενετοί στους ορθόδοξους του νησιού, τότε μπορεί ευκολότερα 
να γίνει κατανοητή η ανάγκη και η επιθυμία των ντόπιων να εκμεταλλευ-
τούν τη δυνατότητα συμμετοχής στη διοίκηση, έστω και στις κατώτερες 
βαθμίδες της. Φαίνεται ότι την ίδια περίοδο (μετά τα μέσα του 17ου αι.) 
στα Βαλκάνια τα κίνητρα για εξισλαμισμό ήταν τα ίδια. Όπως χαρα
κτηριστικά αναφέρει ο Anton Minkov, βασικό αίτιο για εξισλαμισμό 
ήταν η αλλαγή της κοινωνικής θέσης ενός μη μουσουλμάνου, καθώς και 
η οικονομική σιγουριά που του εξασφάλιζε η μεταστροφή αυτή.97 

Η έντονη επιθυμία ενσωμάτωσης στο σύστημα διοίκησης δεν αφο-
ρούσε μόνο στους λαϊκούς αλλά και στον κλήρο. Στα κατάστιχα έχουν 
καταγραφεί περιπτώσεις ιερέων ή απογόνων τους που εξισλαμίστηκαν. 
Έτσι, συναντά κάποιος τον νεοφώτιστο Αχμέτ Μπεσέ, που εξισλαμίστη-
κε μετά τον θάνατο του πατέρα του, παπα-Νικόλαου, από τον Άγιο Μύ-
ρωνα Μαλεβιζίου, να καταθέτει αγωγή για καταπάτηση κατά του παπα-
Ιωάσαφ·98 τον παπα-Μανόλη από τον Κούμο Ρεθύμνου που εξισλαμίστη-
κε τη δεύτερη μέρα του Μπαϊραμιού και πήρε το όνομα Χουσεΐν,99 καθώς 
και τον Φραγκιά από το Σκαλάνι Πεδιάδας, ο οποίος, παρόλο που είχε 
διοριστεί ιερέας σε ιδιωτικό μοναστήρι, δεν δίστασε να εξισλαμιστεί.100 

Ασφαλώς υπήρχαν και άλλοι λόγοι που μπορούσαν να οδηγήσουν στην 

96.  Από τις καταχωρίσεις φαίνεται ότι η μεγάλη πλειονότητα των εξισλαμι-
σμένων φέρουν τον τίτλο του Μπεσέ, που παραπέμπει στα χαμηλόβαθμα σώματα 
των ντόπιων γενίτσαρων, τα οποία διακρίνονταν από τα γενιτσαρικά σώματα της 
σουλτανικής αυλής. Από τα τέλη του 17ου και μέχρι τις πρώτες δεκαετίες του επό-
μενου αιώνα και στα Βαλκάνια πολλοί μη μουσουλμάνοι εξισλαμίζονταν με σκοπό 
την είσοδό τους στα γενιτσαρικά σώματα: Anton Minkov, Conversion to Islam in 
the Balkans: Kisve Bahası Petitions and Ottoman Social Life, 1670-1730, Λάιντεν 
2004, σ. 75-76.

97.  Α. Minkov, Conversion to Islam in the Balkans, ό.π., σ. 183· γενικότερα 
για τους λόγους και τα κίνητρα ενός εξισλαμισμού βλ. στο ίδιο, σ. 181-185.

98.  Ν. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. Α΄, 
έγγρ. 338, σ. 233-234. Η ημερομηνία καταγραφής είναι 6.3.1671.

99.  Ε. Bayraktar, The Implementation of Ottoman religious Policies, ό.π., σ. 
84. Δεν σημειώνεται ημερομηνία καταγραφής.

100.  Ι.Κ.Χ. 3:12. Το έγγραφο καταχωρίσθηκε στο σιτζίλ στις 12.7.1671.



Φωτεινή Χαιρέτη34

αλλαγή της θρησκείας. Από τα έγγραφα φαίνεται ότι ένας μεγάλος αριθ-
μός χριστιανών προχωρούσε στον εξισλαμισμό μετά τον θάνατο του χρι-
στιανού τους πατέρα. Το γεγονός αυτό έχει διττή ερμηνεία: αφενός μπορεί 
να θεωρηθεί ως σεβασμός προς τον πατέρα και τις θρησκευτικές πεποι
θήσεις που ενστερνιζόταν σε όλη του τη ζωή, και αφετέρου μπορεί να 
ερμηνευτεί ως μια προσπάθεια βελτίωσης της ατομικής τους ζωής. Όντας 
παιδιά χριστιανού γνώριζαν ότι, αν εξισλαμίζονταν πριν από τον θάνατο 
του πατέρα τους, θα έχαναν το μερίδιό τους από την πατρική κληρονομιά. 
Στην Κρήτη η γαιοκτησία ήταν ανέκαθεν η πιο σημαντική πηγή ισχύος 
που μπορούσε να διαθέτει μια οικογένεια ή ατομικά κάθε μέλος της. 

Ακόμη ένα κίνητρο ήταν και η προοπτική ενός γάμου ή η εξασφάλι
ση ενός διαζυγίου. Όπως ήδη αναφέρθηκε, όταν μια χριστιανή εξισλαμι
ζόταν, ο καδής ήταν υποχρεωμένος να ζητήσει τρεις φορές από τον 
σύζυγο να εξισλαμιστεί. Αν εκείνος αρνούνταν, τότε η εξισλαμισμένη 
σύζυγος θεωρούνταν διαζευγμένη.101 Υπάρχουν όμως και περιπτώσεις 
εξισλαμισμού μόνο του συζύγου. Τότε, η σύζυγος δεν ήταν υποχρεωμένη 
από τον ισλαμικό νόμο να εξισλαμιστεί, όμως έκανε χρήση του νομικού 
της δικαιώματος για τη γαμήλια μη προκαταβαλλόμενη δωρεά. 

Τέλος, υπήρχαν και προσωπικοί ή οικογενειακοί λόγοι που μπορούσαν 
να οδηγήσουν στον εξισλαμισμό.102 Στα κρητικά κατάστιχα συναντάμε 
περιπτώσεις εξισλαμισμού με σκοπό την ανάληψη κηδεμονίας ανήλικου 
τέκνου103 ή προκειμένου να εξασφαλιστεί η διαχείριση και η προστασία 
της περιουσίας θανόντων εξισλαμισμένων.104 Οι οικονομικές δυσκολίες 
μπορούσαν, επίσης, να επηρεάσουν την απόφαση για εξισλαμισμό. Για 
παράδειγμα, ένας χριστιανός, ο οποίος αδυνατούσε να αποπληρώσει ένα 
χρέος του προς μουσουλμάνο, ενώπιον του καδή Ρεθύμνου παρέδωσε τον 
ανήλικο γιο του στον δανειστή του για να τον εξισλαμίσει και να τον 
μορφώσει.105 Ενδιαφέρον, επίσης, παρουσιάζει μια ποινική υπόθεση σε 

101.  Ι.Κ.Χ. 4:323 (Μαλεβίζι) και 561.
102.  A. Minkov, Conversion to Islam in the Balkans, ό.π., σ. 184-185.
103.  Ν. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. 

Α΄, έγγρ. 251, σ. 175 και έγγρ. 258, σ. 180. Σύμφωνα με τον ιερό ισλαμικό 
νόμο, μια μη μουσουλμάνα που είχε παντρευτεί μουσουλμάνο δεν είχε δικαίωμα να 
οριστεί κηδεμόνας των ανήλικων παιδιών της, διότι τα παιδιά είχαν ασπαστεί τη 
θρησκεία του πατέρα τους, ενώ η μητέρα παρέμενε μη μουσουλμάνα: J. Schacht, 
An Introduction to Islamic Law, ό.π., σ. 132.

104.  Ι.Κ.Χ. 5:645, 646.
105.  N. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. 

Α΄, έγγρ. 121, σ. 84. 



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 35

χωριό του Μυλοπόταμου, στην οποία ο χριστιανός σύζυγος δήλωσε στο 
Ιεροδικείο ότι ένας συγχωριανός του δολοφόνησε τη χριστιανή σύζυγό 
του και έπειτα εξισλαμίστηκε. Το έγγραφο αφήνει περιθώριο στον ανα-
γνώστη να σκεφτεί ότι ο δράστης εξισλαμίστηκε σε μια προσπάθεια να 
υποστεί ελαφρύτερη ποινή ή ακόμη για να αποφύγει την οποιαδήποτε 
τιμωρία. Και φαίνεται εν τέλει ότι το κατέφερε, αφού σε άλλο έγγραφο 
ο σύζυγος της δολοφονημένης δέχτηκε να συμβιβαστεί, έλαβε από τον 
εναγόμενο 4.000 άσπρα και απέσυρε την αγωγή.106 

Ας έρθουμε τώρα και στο Μαλεβίζι. Στους κώδικες που μελετήθηκαν, 
έχουν καταγραφεί μόλις τρεις περιπτώσεις χριστιανών που εμφανίστηκαν 
στον καδή για να δηλώσουν άμεσα ότι απορρίπτουν τον Χριστιανισμό και 
ασπάζονται το Ισλάμ.107 Αντιθέτως, οι καταχωρίσεις στις οποίες γίνεται 
έμμεση αναφορά στον εξισλαμισμό, είναι άφθονες.108 Οι εξισλαμισμένοι 
της επαρχίας, όπως άλλωστε και των υπόλοιπων επαρχιών κατά τη με
λετώμενη εποχή, φαίνεται ότι δεν συνδύαζαν τον εξισλαμισμό τους με 
την καθολική αποκοπή και απομάκρυνσή τους από την προηγούμενη 
χριστιανική κοινότητα και από τα μέλη της χριστιανικής οικογένειάς 
τους. Σε μεγάλο ποσοστό ο εξισλαμισμός απέβλεπε στη φορολογική 
ελάφρυνση που συνεπαγόταν, και όχι στην αυτόματη και αυστηρή «μου-
σουλμανοποίηση» του προσήλυτου. Το γεγονός αυτό ενισχύεται από την 
αποφυγή περιτομής πολλών εξισλαμισμένων, η οποία προκάλεσε την 
έντονη αντίδραση της πρωτεύουσας και την έκδοση φιρμανιού που διέ-
ταζε το σουνεττζή (sünnetçi), δηλαδή τον αρμόδιο για τις περιτομές, να 
πράξει τα αναγκαία για να περιτμηθούν όλοι οι εξισλαμισμένοι.109 Από 
τις καταχωρίσεις καταδεικνύεται ότι οι εξισλαμισμένοι εξακολουθούσαν 
να μένουν στα χωριά τους, να κατέχουν όμορες περιουσίες με τους συγ-
γενείς και τους συγχωριανούς τους, να μιλούν την κρητική διάλεκτο και 
να διατηρούν τα ήθη και τα έθιμα με τα οποία ανατράφηκαν. Έτσι, δεν 
προκαλεί εντύπωση το γεγονός ότι η Καλή, κόρη του Γιάννη, από τη 
Μονή Μαλεβιζίου, είχε ως πληρεξούσιο στον γάμο της, που καταγράφη
κε στο κατάστιχο στις 9.12.1673, τον αμφιθαλή αδελφό της Μεχμέτ 
Μπεσέ, γιο του Αμπντουλλάχ.110 Όπως φαίνεται, αρκετοί χριστιανοί δεν 

106.  Ι.Κ.Χ. 3:260 και 642.
107.  Ι.Κ.Χ. 3:722, Ι.Κ.X 4:776 και Ι.Κ.Χ. 5:ιβ΄.
108.  Ι.Κ.X. 3:16 από τα 62 έγγραφα (25,8%), Ι.Κ.Χ. 4:26 από τα 75 έγγραφα 

(34.5%) και Ι.Κ.Χ. 5:14 από τα 44 έγγραφα για το Μαλεβίζι (31,9%).
109.  N. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. Α΄, 

έγγρ. 90, σ. 65. Το φιρμάνι καταχωρίσθηκε στο σιτζίλ τον Φεβρουάριο του 1658.
110.  Ι.Κ.Χ. 5:222.



Φωτεινή Χαιρέτη36

είχαν πρόβλημα να πουλήσουν ακίνητη περιουσία σε εξισλαμισμένους,111 
ενώ έχει καταγραφεί και μία πώληση από εξισλαμισμένη προς χρι-
στιανό.112 Όσον αφορά στην αντιμετώπιση ενός εξισλαμισμένου από τα 
υπόλοιπα μέλη της οικογένειάς του, φαίνεται ότι οι αντιδράσεις ήταν 
κατά περίπτωση διαφορετικές. Για παράδειγμα, συναντά κανείς τα τρία 
αδέλφια, Ριζβάν, γιο του Αμπντουλλάχ, Αντώνη και Γιώργη, γιους του 
Μιχελή, από την Αυγενική Μαλεβιζίου, να ενάγουν από κοινού, στα τέλη 
Σεπτεμβρίου του 1672, τον συγχωριανό τους Περή, γιο του Λορέντζου, 
για κτηματική διαφορά.113 Από την άλλη, ίσως προκαλεί εντύπωση η 
διένεξη ανάμεσα στον Τυλισανό Μιχάλη και την εξισλαμισμένη κόρη του 
Αϊσέ Χατούν, την οποία είχε εναγάγει και άλλη φορά στο παρελθόν με 
την κατηγορία της καταπάτησης ακίνητης περιουσίας. Τώρα, στα μέσα 
Δεκεμβρίου του 1687, δηλώνει ότι εξαιτίας της αδυναμίας του να απο-
δείξει την κατηγορία εναντίον της κόρης του, την αποσύρει.114 Άραγε οι 
αγωγές είχαν στόχο να δυσκολέψουν ή ακόμη και να τιμωρήσουν την 
κόρη του, επειδή επέλεξε να αλλαξοπιστήσει; 

ε. Υποθέσεις ποινικού δικαίου

Το ποσοστό των ποινικών υποθέσεων που καταγράφονται στα κατάστι
χα του καδή, είναι εντυπωσιακά μικρό. Ίσως να συντέλεσε σε αυτό 
η προσπάθεια συμβιβασμού (sulh/σουλχ)115 ανάμεσα στο θύμα ή στους 
συγγενείς του και στον δράστη, την οποία επιχειρούσαν να επιτύχουν 
τρίτοι, κυρίως, εξωδικαστικά. Τέτοιου είδους συμβιβασμοί συνήθως εί-
χαν οικονομικό αντίκρισμα για το θύμα ή τους συγγενείς του.116 Από 

111.  Ι.Κ.Χ. 3:430, Ι.Κ.Χ. 4:291 και Ι.Κ.Χ. 5:29, 56, 144.
112.  Ι.Κ.Χ. 5:899.
113.  Ι.Κ.Χ. 4:240.
114.  Ι.Κ.Χ. 5:742.
115.  Για τη διαδικασία του συμβιβασμού βλ. Uriel Heyd, Studies in Old Ot

toman Criminal Law, Οξφόρδη, Clarendon Press, 1973, σ. 247-250· R. Jennıngs, 
«Kadi, Court and Legal Procedure», ό.π., σ. 147-148· Abacı Zeynep Dörtok, 
«Bir sorun çözme yöntemi olarak sulh: 18 yüzyıl Bursa kadı sicillerinden örnekler 
ve düşündürdükleri», ΟTAM (Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merke
zi Dergisi) 20 (2006), σ. 105-115, url: http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler /19 
/1335/15455.pdf· Işık Tamdoğan, «Sulh and the 18th century ottoman courts of 
Üsküdar and Adana», Islamic Law and Society 15 (2008), σ. 55-83, url: http://
www.ifea-istanbul.net/website_2/images/stories/histoire/ILS_Tamdogan.pdf.

116.  Μ. Βαρούχα – Φ. Χαιρέτη – Μ. Σαρηγιάννης, Ιεροδικείο Ηρακλείου: 
Πέμπτος Κώδικας, ό.π., σ. 18. 



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 37

τη μεριά τους οι χριστιανοί φαίνεται ότι προσαρμόστηκαν αμέσως στους 
κανόνες της οθωμανικής ποινικής δικαιοσύνης. Ήταν, έτσι κι αλλιώς, 
αναγκασμένοι να το κάνουν, γιατί απαγορευόταν να απευθυνθούν στις 
ομόθρησκές τους αρχές για τέτοιες υποθέσεις.117 Ο ισλαμικός νόμος ορί-
ζει με λεπτομέρεια την ποινή ανάλογα με το αποτέλεσμα της κολάσιμης 
πράξης, δηλαδή αν επρόκειτο για τραυματισμό, για ακρωτηριασμό ή για 
φόνο, κλοπή ή ληστεία σε δημόσιο δρόμο, μοιχεία ή ψευδή κατηγορία 
για μοιχεία, κατανάλωση αλκοόλ και άλλες. Στην επιβολή της κατάλλη-
λης ποινής βαρύνουσα σημασία είχε επίσης και η πρόθεση του δράστη, 
δηλαδή αν το έγκλημα ήταν προμελετημένο ή όχι. Η τιμωρία μπορούσε 
να είναι τα μαστιγώματα (ανάλογα με το φύλο και την κοινωνική θέση 
του ενόχου, αν, για παράδειγμα, ήταν ελεύθερος ή σκλάβος), η φυλά-
κιση, τα αντίποινα ή η καταβολή ενός ποσού ως φόρου αίματος (diyet/
ντιγέτ)118 στους συγγενείς του θύματος. Στο μουσουλμανικό ποινικό δί-
καιο απουσίαζε η διαδικασία της αυτεπάγγελτης δίωξης των ποινικών 
αδικημάτων. Οι συγγενείς του θύματος έπρεπε να παρουσιαστούν στον 
καδή και να ζητήσουν την τιμωρία του ενόχου, αφού πρώτα είχαν παρου-
σιάσει μάρτυρες που επιβεβαίωναν την πράξη του ή κατόπιν ομολογίας 
του ίδιου του δράστη.119 

Σε περίπτωση φόνου οι κάτοικοι μιας συνοικίας ή ενός χωριού ήταν 
συλλογικά υπεύθυνοι για την ανεύρεση του δολοφόνου. Αν δεν μπορούσαν 
να τον υποδείξουν, τότε έπρεπε να πληρώσουν εκείνοι τον φόρο αίματος 
στους συγγενείς του θύματος. Όταν ένας θάνατος οφειλόταν σε ατύχημα, 
οι πρόκριτοι του χωριού ή οι κάτοικοι της συνοικίας με αίτησή τους στον 
καδή ζητούσαν να γίνει αυτοψία στο πτώμα, προκειμένου να αποφύγουν 
την πληρωμή του φόρου αίματος που ίσως διεκδικούσαν οι συγγενείς του 
νεκρού. Το Ιεροδικείο με τη σειρά του έστελνε τον εντεταλμένο υπάλληλό 

117.  Οι κανόνες του οθωμανικού ποινικού νόμου κωδικοποιήθηκαν για πρώτη 
φορά στον κανουναμέ του Μεχμέτ του Πορθητή και ήταν κοινοί για όλους τους 
υπηκόους: H. İnalcık, «Osmanlılar’da raiyyet rüsûmu», ό.π., σ. 576. Για τους 
ορισμούς του ιερού νόμου σε σχέση με τα ποινικά αδικήματα βλ. J. Schacht, An 
Introduction to Islamic Law, ό.π., σ. 175-187. Για περισσότερες λεπτομέρειες σχε-
τικά με την ποινική νομοθεσία βλ. U. Heyd, Criminal Law, ό.π.· Rudolph Reters, 
Crime and Punishment in Islamic Law. Theory and Practice from the Sixteenth to 
the Twenty-first Century, Καίμπριτζ, Cambridge University Press, 2005.

118.  Χρηματική αποζημίωση που είχε δικαίωμα να ζητήσει το θύμα ή η οι-
κογένειά του από τον θύτη σε περιπτώσεις τραυματισμού ή φόνου: Emile Tyan, 
λήμμα «Diya», ΕI 2. 

119.  J. Schacht, An Introduction to Islamic Law, ό.π., σ. 175-185. 



Φωτεινή Χαιρέτη38

του μαζί με άλλους αρμόδιους για να πραγματοποιήσει επιτόπια έρευνα 
για τις συνθήκες του θανάτου. 

Στις καταχωρίσεις των τριών κωδίκων για το Μαλεβίζι καταγρά-
φονται εννιά υποθέσεις ποινικού δικαίου.120 Ας ξεκινήσουμε από δύο 
έγγραφα που αφορούν στην ανεύρεση των πτωμάτων δύο ανήλικων χρι-
στιανών αγοριών. Τα παιδιά βρέθηκαν κοντά στη Μονή Ιερουσαλήμ στο 
Λουτράκι και οι γονείς τους, ενώπιον των προεστών του χωριού, δηλώ-
νουν ότι ο θάνατος οφείλεται σε ατύχημα και ότι δεν θα διεκδικήσουν 
την πληρωμή του φόρου αίματος από τους συγχωριανούς τους.121 Παρόλο 
που οι συνθήκες του ατυχήματος δεν καταγράφονται, ωστόσο ο ανα-
γνώστης δεν μπορεί να μην παρατηρήσει τις ομοιότητες ανάμεσα στους 
δύο θανάτους και τον τρόπο καταγραφής τους στο σιτζίλ. Οι γονείς και 
των δύο παιδιών δηλώνουν ότι αυτά βρέθηκαν επτά μέρες πριν από την 
ημερομηνία του εγγράφου, κοντά στην προαναφερόμενη Μονή. Επίσης, 
οι χριστιανοί πληρεξούσιοι του χωριού, καθώς και οι μάρτυρες της κα-
τάστασης,122 είναι οι ίδιοι και στα δύο έγγραφα. Λόγω έλλειψης κατα-
γραφής περισσότερων στοιχείων, δεν είμαστε σε θέση να καταλήξουμε 
σε συγκεκριμένα συμπεράσματα για τις συνθήκες θανάτου των αγοριών. 

120.  Ι.Κ.Χ. 3:43, 238, 435, 443, 444, 458, 459 και Ι.Κ.Χ. 4:935, 1105. 
Επίσης, ο Σταυρινίδης συμπεριλαμβάνει στις περιλήψεις του δύο έγγραφα από τον 
2ο κώδικα, που αναφέρονται σε ποινικές υποθέσεις της επαρχίας. Το πρώτο αφο-
ρά στην αγωγή ενός χριστιανού από τον Άγιο Μύρωνα εναντίον ενός γενίτσαρου 
για ακρωτηριασμό: Ν. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, 
ό.π., τ. Α΄, έγγρ. 208, σ 148. Το δεύτερο έγγραφο αναφέρεται στην αποφυλάκιση 
ενός υψηλόβαθμου αξιωματικού των γενίτσαρων που κατηγορούνταν για δολοφονία. 
Την αποφυλάκισή του πέτυχε η χριστιανή σύζυγός του από τα Σταυράκια μαζί 
με τον γιο τους και έναν άλλο μουσουλμάνο συγγενή, για τον οποίο εγγυήθηκε ο 
σπαχής του παραπάνω χωριού: Ν. Σταυρινίδης, στο ίδιο, τ. Α΄, έγγρ. 353, σ. 257.

121.  Ι.Κ.Χ. 3:443, 444. Η ημερομηνία της καταχώρισης που αφορά στο 
πρώτο παιδί είναι 25 Ζιλχιτζέ 1082 [23.4.1672] και η δεύτερη είναι 28 Ζιλχιτζέ 
1082 [26.4.1672]. 

122.  Şühûdü’l-hâl: Η παρουσία τους ήταν απαραίτητη για τη νόμιμη εκδί-
καση μιας υπόθεσης. Επικύρωναν τη νομιμότητα της δικαστικής διαδικασίας και 
την ενίσχυαν με το κύρος της θέσης και του ονόματός τους. Οι περισσότεροι ήταν 
ντόπιοι και γνώριζαν καλά τα ήθη και τα έθιμα του τόπου τους. Για περισσότερες 
πληροφορίες βλ. Mustafa Akdağ, İktisadî ve İçtimaî Tarihi, 1453-1559, τ. 2, 
Άγκυρα 1971, σ. 81· Claude Cahen, «A propos des shuhud», Studia Islamica 31 
(1970), σ. 71-79· Hülya Taş, «Osmanlı kadı mahkemesindeki ‘‘şühûdü’l-hâl’’ nasıl 
değerlendirilebilir?», Bilig 44 (2008), σ. 25-44, url: http://yayinlar.yesevi.edu.tr/
files/article/162.pdf· Rudolph Peters, λήμμα «Shahid», ΕI 2· R. Jennings, «Kadi, 
Court and Legal Procedure», ό.π., σ. 142-146.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 39

Είναι πιθανό ο θάνατος να οφειλόταν πράγματι σε ατύχημα. Με τη δή-
λωσή τους ενώπιον του καδή οι γονείς των παιδιών ήθελαν να διαβεβαι-
ώσουν τους συγχωριανούς τους ότι δεν είχαν σκοπό να ζητήσουν τον φόρο 
αίματος. Ίσως, μάλιστα, να ήταν οι ίδιοι οι συγχωριανοί τους, μέσω των 
εκπροσώπων τους, που πρότειναν, για να μην πούμε πίεσαν, τους γονείς 
να κάνουν αυτή τη δήλωση ενώπιον του καδή. Είναι δύσκολο να πιστέψει 
κάποιος ότι μόλις μία εβδομάδα μετά την κηδεία του ανήλικου παιδιού 
τους οι γονείς θα είχαν το κουράγιο και το μυαλό να σκεφτούν οτιδήποτε 
άλλο πέρα από την απώλειά τους. 

Ενδιαφέρον παρουσιάζει μια άλλη υπόθεση, με ημερομηνία καταγρα-
φής 23.4.1672, με πρωταγωνίστρια τη Φατιμέ, κόρη του Αμπντουλλάχ, 
από το Μαλεβίζι,123 η οποία ενάγει έναν εξισλαμισμένο γενίτσαρο με την 
κατηγορία ότι δολοφόνησε τον σύζυγό της.124 Ο εναγόμενος παραδέχεται 
ότι τραυμάτισε στο κεφάλι τον θανόντα, αλλά έπειτα ήλθαν σε συμβιβα-
σμό και, αφού του κατέβαλε τέσσερα ασλάνια γρόσια, συμφώνησαν ότι 
σε περίπτωση θανάτου δεν είναι υποχρεωμένος να πληρώσει τον φόρο 
αίματος. Τα λεγόμενά του επιβεβαιώνουν και δύο μάρτυρες γενίτσαροι. 
Το δικαστήριο αποφασίζει η ενάγουσα να παραιτηθεί από κάθε διεκ-
δίκηση. Ίσως η Φατιμέ να μη γνώριζε τη συμφωνία που είχε κάνει ο 
σύζυγός της με τον εναγόμενο. Ίσως, πάλι, να είχε ενημερωθεί αλλά να 
μην ήξερε ότι ο εναγόμενος είχε εξασφαλίσει μάρτυρες. Όπως και να 
ήταν τα δεδομένα, εκείνη αποφάσισε να κάνει χρήση του δικαιώματος 
που της έδινε ο ιερός νόμος και να διεκδικήσει τον φόρο αίματος για τον 
θανόντα σύζυγό της.

Τα δύο έγγραφα από τον 4ο κώδικα, που αναφέρονται σε θάνατο 
από ατύχημα,125 ακολουθούν τα προβλεπόμενα από τον νόμο για τέτοιου 
είδους καταστάσεις. Στο πρώτο ο Μιχάλης από τα Σταυράκια ζήτησε 
τη διενέργεια αυτοψίας, προκειμένου να διαπιστωθεί ότι ο θάνατος του 
πατέρα του προήλθε από πνιγμό, ενώ στο δεύτερο ο μεβλανάς Γιουσούφ 
Εφέντης μαζί με άλλους μουσουλμάνους και κατόπιν διαταγής του διοι-
κητή του Χάνδακα Σεγίτ Μουσταφά Πασά, διενήργησε αυτοψία για τον 
θάνατο του Φίλιππου από την Τύλισο, ο οποίος έπεσε από μια ελιά και 
χτύπησε θανάσιμα επάνω σε μια πέτρα. 

Μια ακόμη ποινική υπόθεση του Μαλεβιζίου, που καταγράφηκε στο 

123.  Το όνομα του χωριού είναι δυσανάγνωστο.
124.  Ι.Κ.Χ. 3:435.
125.  Ι.Κ.Χ. 4:935, με ημερομηνία καταχώρισης 2.9.1684, και 1105, με ημε-

ρομηνία καταχώρισης 28.11.1685.



Φωτεινή Χαιρέτη40

κατάστιχο στις 12.6.1672, αναφέρεται στην αγωγή για παρενόχληση που 
έκαναν οι χριστιανοί εκπρόσωποι του χωριού Αυγενική εναντίον δύο άλ
λων χριστιανών, με την κατηγορία ότι έρχονταν στο χωριό τους και προ
καλούσαν ενοχλήσεις στους κατοίκους, και μάλιστα ο ένας, ο χρυσοχόος 
Ρίζος, «προμελετημένα παρενόχλησε» τη Μαρία μπροστά στον σύζυγό 
της Γιάννη. Αφού επιβεβαίωσαν την κατάθεσή τους δύο μάρτυρες, ένας 
μουσουλμάνος και ένας χριστιανός, το δικαστήριο απαγόρευσε στους ενα
γόμενους την είσοδο στο χωριό.126 Αξίζει να σημειωθεί ότι ανάμεσα 
στους χριστιανούς εκπροσώπους του χωριού ήταν και ο μαστρο-Μανό-
λης, γιος του Γιώργη. Τον τίτλο αυτό λάμβανε ο ουστάς (μάστορας) μιας 
συντεχνίας. Ίσως η παρουσία του να ήταν επιβεβλημένη, επειδή ο ένας 
κατηγορούμενος ήταν χρυσοχόος και πιθανότατα ανήκε στην αντίστοιχη 
συντεχνία. Ο μαστρο-Μανόλης, πιθανότατα και ο ίδιος μέλος κάποιας 
συντεχνίας στον Χάνδακα, βρέθηκε ανάμεσα στους εκπροσώπους τους 
χωριού εξαιτίας της ιδιότητάς του αυτής.127

Οι τελευταίες ποινικές υποθέσεις του Μαλεβιζίου αφορούν σε ζωο-
κλοπή. Η πρώτη128 αναφέρεται στην αγωγή ενός εξισλαμισμένου από την 
Πεδιάδα εναντίον ενός μουσουλμάνου από τα Κεράσα Μαλεβιζίου, τον 
οποίο κατηγορούσε για την κλοπή δέκα προβάτων του. Ο εναγόμενος με 
δύο εξισλαμισμένους μάρτυρες αποδεικνύει ότι τα πρόβατα του τα είχε 
δώσει ο ίδιος ο ενάγων, προκειμένου να εξοφλήσει τη ζημιά που είχαν 
προκαλέσει αυτά όταν μπήκαν στο αμπέλι του.129 Το δικαστήριο αποφά-
σισε υπέρ του εναγόμενου. Τα άλλα δύο έγγραφα130 αφορούν στην κλοπή 
δύο γαϊδουριών. Οι χριστιανοί ενάγοντες από τον Κρουσώνα Μαλεβιζίου 
παρουσιάστηκαν την ίδια μέρα στον καδή (2.5.1672) και ο καθένας τους 
κατέθεσε αγωγή εναντίον του Χασάν Μπέη, γιου του Οσμάν, με την κα-
τηγορία ότι είχε στην κατοχή του τους γαϊδάρους που έχασαν πριν από 
επτά μήνες. Ο εναγόμενος ισχυρίζεται ότι πριν από πέντε μήνες αγόρασε 
το καθένα από τα δύο ζώα από τον Μανιό, κάτοικο των Μουρτζανών 

126.  Ι.Κ.Χ. 3:238.
127.  Σε καμία από τις περιπτώσεις κοινοτικής εκπροσώπησης, που θα μελε-

τηθούν παρακάτω, δεν σημειώνεται κάποιος μάστορας-ουστάς. 
128.  Ι.Κ.Χ. 3:43.
129.  Ο ιερός νόμος ορίζει ότι υπεύθυνος για τις πράξεις των ζώων είναι μόνο 

ο ιδιοκτήτης τους: J. Schacht, An Introduction to Islamic Law, ό.π., σ. 183. Η 
ημερονηνία του εγγράφου είναι 30 Ρεμπή I 1082 [6.8.1671]. Στις αρχές Αυγού-
στου το αμπέλι δεν θα είχε τρυγηθεί ακόμη και θα ήταν γεμάτο με καταπράσινα 
φύλλα και σταφύλια.

130.  Ι.Κ.Χ. 3:458, 459.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 41

Μυλοπόταμου, για έξι μουζούρια σιτάρι, δύο μουζούρια κριθάρι και μισό 
γρόσι, χωρίς όμως να γνωρίζει ότι πριν ανήκαν στους ενάγοντες. Οι 
τελευταίοι προσάγουν από δύο μουσουλμάνους μάρτυρες ο καθένας και 
αποδεικνύουν τους ισχυρισμούς τους, ενώ παράλληλα ορκίζονται ότι δεν 
έχουν πάρει πίσω τα ζωντανά τους. Το δικαστήριο αποφασίζει να επι-
στρέψει ο εναγόμενος κάθε γαϊδούρι στον ιδιοκτήτη του. Οι ομοιότητες 
των δύο αυτών εγγράφων επιτρέπουν την υπόθεση ότι πρόκειται για προ
σχεδιασμένη κλοπή και κλεπταποδοχή. Είναι περίεργο ότι και στα δύο 
έγγραφα ο κλεπταποδόχος είναι ο ίδιος, και μάλιστα μόνος του κατονο-
μάζει τον ίδιο χριστιανό ως πωλητή των ζώων. Ακόμη και το αντίτιμο 
της αγοράς είναι το ίδιο. Το γεγονός ότι ο εναγόμενος αγόρασε τα γαϊ-
δούρια δίνοντας ως αντάλλαγμα στάρι και κριθάρι είναι ενδεικτικό των 
οικονομικών δυσκολιών που προσπαθούσε να καλύψει με τη ζωοκλοπή.131 

στ. Απογραφές περιουσίας θανόντων

Από τις καταχωρίσεις των τριών κωδίκων που αναφέρονται στο Μαλεβίζι, 
αξίζει να αναφερθούμε και στις απογραφές της περιουσίας θανόντων (te
reke/τερεκέ) και στη διανομή τους σε κληρονομικά μερίδια, αφού πρώτα 
αφαιρούνταν τα ποσά για την εξόφληση των χρεών του θανόντος, καθώς 
και τα έξοδα της κηδείας, της κλήτευσης, της γραμματείας και της γα-
μήλιας μη προκαταβαλλόμενης δωρεάς της συζύγου. Και στην περίπτωση 
της διανομής κληρονομιάς η προσφυγή στον καδή δεν ήταν υποχρεωτική. 
Όμως, οι κληρονόμοι δεν είχαν άλλη επιλογή παρά να ζητήσουν τη με-
σολάβηση της οθωμανικής δικαιοσύνης σε περίπτωση που ανάμεσά τους 
υπήρχε κάποιος κληρονόμος που δεν ήταν παρών ή ήταν ανήλικος.132 Ο 
ιερός νόμος όριζε επακριβώς τα κληρονομικά μερίδια των αρρένων και 
των θηλέων συγγενών του θανόντος. Το αυστηρά δομημένο κληρονομικό 
δίκαιο ήταν ιδιαιτέρως ευνοϊκό για τους άντρες, αλλά φρόντιζε και για 
την εξασφάλιση των γυναικών του άμεσου περιβάλλοντος του θανόντος. 

Όπως φαίνεται από τους τερεκέδες, οι μουσουλμάνες σύζυγοι λάμβα-
ναν συνήθως το ⅓ της περιουσίας του συζύγου τους, ενώ οι γιοι το διπλά
σιο μερίδιο σε σχέση με τις κόρες. Έτσι, για παράδειγμα, συνέβη με την 
περιουσία του Χουσεΐν Μπεσέ, γιου του Σουλεϊμάν, από το Πενταμόδι 
Μαλεβιζίου, ο οποίος άφησε κληρονόμους τις δύο μουσουλμάνες συζύγους 

131.  Για περιπτώσεις δανεισμού χρημάτων μαζί με σιτηρά και δημητριακά 
βλ. ενδεικτικά Ι.Κ.Χ. 3:595, 624 και Ι.Κ.Χ. 4:450, 519. 

132.  Ömer Lütfi Barkan, «Edirne askeri kassamı’na ait tereke defterleri 
(1545-1659)», Belgeler 3/5-6 (1966), σ. 2.



Φωτεινή Χαιρέτη42

του, τους τρεις ενήλικους γιους, τις τρεις ενήλικες και τη μία ανήλικη 
κόρη του. Η περιουσία του αποτελούνταν από γεωργικά προϊόντα, αγρο-
τικό εξοπλισμό, ζώα, ρουχισμό, όπλα, οικοσκευή καθώς και ακίνητη πε
ριουσία (σπίτια, χωράφια, αμπέλια, αλώνι, ελαιοτριβείο). Αφού καταγρά
φηκαν τα χρέη του και αφαιρέθηκε το ποσό για τα διάφορα έξοδα, «το 
υπόλοιπο ποσό των 94.230 παράδων διανέμεται στους κληρονόμους ως 
εξής: μερίδιο κάθε συζύγου 5.889 παράδες, μερίδιο κάθε γιου 16.490 
παράδες, μερίδιο κάθε κόρης 8.245 παράδες, υπόλοιπο δύο παράδες».133 

Σε ένα άλλο έγγραφο φαίνεται ότι ο θανών Ιβάζ Μπεσέ από τη Μο
νή Μαλεβιζίου κληροδότησε την περιουσία του μόνο στα παιδιά του, 
επειδή η σύζυγός του ήταν χριστιανή και σύμφωνα με τον νόμο δεν είχε 
δικαίωμα στην κληρονομιά. Βέβαια, έλαβε κανονικά τα 1.500 άσπρα της 
γαμήλιας μη προκαταβαλλόμενης δωρεάς που δικαιούνταν.134 Μάλιστα, 
ο διαθέτης προέβλεψε και τη διανομή ενός ποσού στους φτωχούς. Η φι-
λανθρωπία και η ελεημοσύνη αποτελούσαν βασικά στοιχεία του πιστού 
μουσουλμάνου. Τέτοιου είδους παροχές στους φτωχούς, μέσω διαθηκών, 
αποτελούσαν ακόμη ένα βήμα προς τη σωτηρία της ψυχής τους. Το ίδιο 
φρόντισε να κάνει και η Μέριεμ από το Κεραμούτσι, η οποία φαίνεται ότι 
πέθανε πριν προλάβει να παντρευτεί. Η περιουσία της μοιράστηκε ανάμε-
σα στη μητέρα της και τα δύο ανήλικα αδέρφια της. Και εκείνη όρισε στη 
διαθήκη της να μοιραστεί στους φτωχούς το ποσό των 4.000 άσπρων.135 

Μεγαλύτερο ακόμη ενδιαφέρον παρουσιάζει μια υπόθεση απογραφής 
κληρονομιάς ενός θανόντος χριστιανού, και μάλιστα ιερέα. Πρόκειται 
για τον παπα-Μανόλη από τα Καλέσα Μαλεβιζίου, που άφησε κληρονό-
μους τη σύζυγό του και τα τέσσερα ανήλικα παιδιά του, τον Νικολάκη, 
την Ελιά, την Αγάπη και την Εργίνα.136 Η διαδικασία και τα μερίδια 
που μοιράστηκαν στους κληρονόμους του, ακολούθησαν τις επιταγές του 
ιερού μουσουλμανικού νόμου. Φαίνεται ότι ο θανών δεν χρωστούσε σε 
κανέναν, αφού δεν καταγράφονται χρέη του. Μάλιστα, στο Ιεροδικείο 
την αίτηση για την απογραφή και διανομή της περιουσίας την υπέβαλε 
ο παπα-Μιχελής, διορισμένος από το Ιεροδικείο κηδεμόνας των παιδιών 
του θανόντος. 

133.  Ι.Κ.Χ. 3:928. Τυχόν αριθμητική ασυμφωνία στα ποσά οφείλεται σε λάθος 
υπολογισμό του γραμματικού, που συχνά παρατηρείται σε τερεκέδες. 

134.  Ι.Κ.Χ. 4:1170, με ημερομηνία καταγραφής 7.12.1685. Βλ. και J. Schacht, 
An Introduction to Islamic Law, ό.π., σ. 170.

135.  Ι.Κ.Χ. 4:1177, καταγράφηκε στο κατάστιχο στις 17.4.1684.
136.  Ι.Κ.Χ. 4:1176, καταγράφηκε στις 14.5.1684 και Ν. Σταυρινίδης, Μετα-

φράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. Β΄, έγγρ. 807, σ. 216-218.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 43

Οι χριστιανοί εκπρόσωποι της επαρχίας Μαλεβιζίου

Από τη μελέτη των εγγράφων που αφορούν στα χωριά της επαρχίας, 
έγινε αντιληπτή η ύπαρξη, έστω και υποτυπώδους, κοινοτικής οργάνω
σης ή, καλύτερα, για να είμαστε πιο ακριβείς, κοινοτικής εκπροσώπη
σης. Παρόλο που ο ισλαμικός νόμος δεν αναγνώριζε την έννοια της συσ
σωμάτωσης,137 οι πληροφορίες που αναδεικνύονται από τα σιτζίλ φανε
ρώνουν ότι η οθωμανική εξουσία όχι μόνο δεν την απέρριπτε, αλλά την 
αποδεχόταν και τη χρησιμοποιούσε ανάλογα με τις ανάγκες της. Από 
τις καταχωρίσεις γίνεται σαφές ότι σε υποθέσεις που αφορούσαν συλ-
λογικά σε ένα χωριό ή σε ολόκληρο τον ναχιγέ, υπήρχαν άνθρωποι που 
εμφανίζονταν ως πληρεξούσιοι των συγχωριανών τους. Δεν υπάρχουν 
πληροφορίες για τον τρόπο με τον οποίο επιλέγονταν οι άνθρωποι αυτοί. 
Πιθανότατα επρόκειτο για πρόσωπα από τις πιο επιφανείς οικονομικά 
και κοινωνικά οικογένειες του χωριού. 

Και στην περίοδο της βενετικής κυριαρχίας οι κάτοικοι της υπαίθρου 
φαίνεται ότι δεν στερούνταν εκπροσώπησης. Από τις αναφορές των βε
νετών αξιωματούχων, τις δικογραφίες και άλλες πηγές της εποχής ανα
δεικνύεται η ύπαρξη ενός ή και περισσοτέρων επικεφαλής ανά χωριό, οι 
οποίοι αλλού ονομάζονταν ομότες, αλλού κοντόσταβλοι και αλλού τζου-
ράδοι. Οι άνθρωποι που επιλέγονταν για τη θέση αυτή, πρωταρχικά ορ-
κίζονταν πίστη στη βενετική εξουσία.138 Ανάμεσα στις αρμοδιότητές τους 
ήταν η είσπραξη φορολογικών εισφορών, η συγκρότηση καταλόγων των 
συγχωριανών τους που ήταν κατάλληλοι για αγγαρεία, η επίλυση διενέ-
ξεων γαιοκτησιακού, κυρίως, χαρακτήρα, η τήρηση της τάξης, η ευθύνη 
για τη συνέπεια των κατοίκων της υπαίθρου έναντι του δημοσίου και των 
φεουδαρχών. Επιπλέον, φρόντιζαν να ενημερώνουν τις αρχές για τυχόν 
αυθαιρεσίες και καταπιέσεις των φεουδαρχών. Το αξίωμα των κοινοτι-
κών εκπροσώπων ενισχύθηκε ιδιαίτερα κατά την ύστερη ενετοκρατία, 
μέσα στο πλαίσιο των προσπαθειών για κατευνασμό της δυσαρέσκειας 
στην ύπαιθρο και εξασφάλιση πίστης προς τη Γαληνοτάτη. Ο βασικός 
λόγος για την πολιτική και διοικητική αυτή μεταστροφή ήταν ο κίνδυνος 
της οθωμανικής επίθεσης και η ενδεχόμενη στήριξή της από τους κατα-
πιεσμένους χωρικούς της υπαίθρου.139 

137.  J. Schacht, An Introduction to Islamic Law, ό.π., σ. 155.
138.  Κώστας Λαμπρινός, «Οι κάτοικοι της κρητικής υπαίθρου κατά το 16ο 

και 17ο αιώνα. Κοινωνικο-πολιτικά γνωρίσματα και πρακτικές εκπροσώπησης», 
Θησαυρίσματα 32 (2002), σ. 101-105. 

139.  K. Λαμπρινός, «Οι κάτοικοι της κρητικής υπαίθρου», ό.π., σ. 108-118.



Φωτεινή Χαιρέτη44

Οι καταχωρίσεις των τριών κωδίκων, που αναφέρονται στους πρόκρι
τους των χωριών του Μαλεβιζίου,140 είναι ενδεικτικές της ισχύουσας κα-
τάστασης. Σε αυτές οι εκπρόσωποι καταγράφονται με το όνομα και το 
πατρώνυμό τους, ενώ ορισμένες φορές σημειώνεται μαζί και το επώνυμό 
τους. Ανάμεσα στους εκπροσώπους αυτούς βρίσκεται πάντα ένας ιερέας, 
που πιθανότατα είναι ο παπάς του χωριού, όπως, για παράδειγμα, ο πα
πα-Ιερεμίας, ο οποίος συμμετείχε στην τετραμελή ομάδα, ενώπιον της 
οποίας οι γονείς των δύο ανήλικων παιδιών που βρέθηκαν νεκρά στο 
Λουτράκι, δήλωσαν ότι δεν θα διεκδικήσουν τον φόρο αίματος.141

Κάθε χωριό, ανάλογα με το μέγεθός του, εκπροσωπούνταν από συ-
γκεκριμένο αριθμό προκρίτων.142 Πολλοί από αυτούς είχαν συγκεντρώσει 
στα χέρια τους μεγάλα πλούτη. Δεν είναι γνωστό αν η οικονομική αυτή 
άνεση ήταν συνδεδεμένη με τη θέση τους ή αν ήταν η βασική προϋπό-
θεση για την εξασφάλισή της. Οι πρόκριτοι αυτοί είχαν επιφορτιστεί με 
φοροεισπρακτικές, κυρίως, αρμοδιότητες και εκπροσωπούσαν τους συγ
χωριανούς τους σε φορολογικά και άλλα οικονομικά ζητήματα,143 όπως 
ο δανεισμός για την καταβολή των φόρων. Τις περισσότερες φορές ο 
δανειοδότης ανήκε σε κάποιο από τα γενιτσαρικά σώματα.144 

Τέλος, αν πρέπει να αναφερθεί ένας χριστιανός, στο πρόσωπο του 
οποίου η οθωμανική εξουσία αναγνώριζε επίσημα αρμοδιότητες και κοι-
νοτικά καθήκοντα συλλογικής ευθύνης και εκπροσώπησης, αυτός σίγου
ρα ήταν ο κεχαγιάς του καστελιού κάθε ναχιγέ.145 Το αξίωμα των φρου-

140.  Ι.Κ.Χ. 3:238, 443, 444, Ι.Κ.Χ. 4:263 και Ι.Κ.Χ. 5:939.
141.  Ι.Κ.Χ. 3:443, 444.
142.  Ο όρος που χρησιμοποιείται στις καταχωρίσεις είναι bellübaşlu (bellibaşlı 

στα σύγχρονα τουρκικά). Σύμφωνα με το Τουρκοελληνικό Λεξικό του Χλωρού (σ. 
366), ο όρος σήμαινε τον πασίγνωστο, τον διακεκριμένο.

143.  Και στη Βέροια του 17ου αιώνα φαίνεται ότι οι κοινοτικές συσσωματώ-
σεις της πόλης και των χωριών είχαν ανάλογες αρμοδιότητες και ευθύνες: Eleni 
Gara, «In search of communities in seventeenth-century ottoman sources: the case 
of Kara Ferye district», Turcica 30 (1998), σ. 146-147.

144.  Ι.Κ.Χ. 4:263. Το έγγραφο καταχωρίσθηκε στο σιτζίλ στις 18.10.1672. 
Αναφέρεται στον δανεισμό των κατοίκων της Αυγενικής Μαλεβιζίου από τον Αγά 
της αριστερής πτέρυγας αγιάνη Ηλιάς Αγά, γιο του Μουσταφά. Σε άλλη καταχώ-
ριση, με ημερομηνία 14-23.3.1669, δηλαδή λίγους μήνες πριν από την τελική πα-
ράδοση του Χάνδακα, σημειώνεται ο τιμαριούχος σπαχής του χωριού Αυγενική, ο 
Ηλιάς: Ι.Κ.Χ. 3:676. Ο ίδιος γενίτσαρος σε άλλη καταχώριση φαίνεται να δανείζει 
και τους κατοίκους του χωριού Ανώγεια της επαρχίας Καινούργιου: Ι.Κ.Χ. 3:123.

145.  Στη Βέροια ο κεχαγιάς της πόλης (şehir kethüdası) εκλεγόταν από τους 
χριστιανούς, η θέση του ήταν έμμισθη και η διάρκεια της θητείας του ετήσια: Ε. 



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 45

ράρχων υπήρχε ήδη από την περίοδο της βενετικής κυριαρχίας. Οι κα-
στελ(λ)άνοι, όπως ήταν γνωστοί, ήταν έμμισθοι φρουροί των πύργων με 
αναγνωρισμένη από τις αρχές αρμοδιότητα σε τοπικά –περιορισμένα βέ-
βαια– ζητήματα στρατιωτικού, δικαστικού και πολιτικού χαρακτήρα.146 
Στα οθωμανικά κατάστιχα δεν υπάρχουν ενδείξεις για τη χρηματική 
αποζημίωση των κεχαγιάδων. Πιθανότατα, ακόμη και αν δεν λάμβαναν 
τακτικό μισθό για τις υπηρεσίες τους, ανταμείβονταν με άλλου είδους 
παροχές, όπως για παράδειγμα με φοροαπαλλαγές. 

Στην επαρχία Μαλεβιζίου συναντάμε τον κεχαγιά Αθανάσιο, γιο του 
Νικολάου,147 ο οποίος παρίσταται ως μάρτυρας σε κληρονομική διένεξη 
μεταξύ χριστιανών στα τέλη Οκτωβρίου του 1670. Σχεδόν δύο δεκαετίες 
αργότερα,148 τον Απρίλιο του 1689, κλήθηκε στο Ιεροδικείο ο κεχαγιάς 
του καστελιού του Μαλεβιζίου, οι ιερείς και οι πρόκριτοι, και δήλωσαν 
ότι στο εξής είναι «αλληλέγγυα υπεύθυνοι για την άμεση ειδοποίηση των 
αρμοδίων για την άφιξη κάθε είδους πλοίου [...], επίσης, σε περίπτωση 
αιχμαλωσίας μουσουλμάνων ή λεηλασίας των περιουσιών τους στον ναχι
γέ τους, εγγυώνται την εξαγορά των αιχμαλώτων και την αποζημίωση 
των παθόντων».149 Παρόμοια δήλωση έκαναν οι χριστιανοί κεχαγιάδες, οι 
πρόκριτοι και οι ιερείς και των άλλων ναχιγέδων.150 Μάλιστα, για τους 
περισσότερους από τους υπόλοιπους ναχιγέδες σημειώνονται τα ονόματα 
και τα χωριά των ανθρώπων που είχαν αναλάβει το παραπάνω καθή
κον. Ανάμεσα στα ονόματα αυτά υπάρχουν και πολλοί ιερείς. Οι οθω
μανικές αρχές προχώρησαν στη γραπτή αυτή δέσμευση εξαιτίας της 
πληροφόρησης που είχαν για την παροχή βοήθειας στους χαΐνηδες από 
τους φύλακες των πύργων. Σύμφωνα με έγγραφο του 4ου κώδικα (μέσα 
Μαρτίου 1684) στο σπίτι του κεχαγιά της Σητείας Θοδωράκη βρέθηκαν 

Gara, «In search of communities», ό.π., σ. 144-145 και υποσ. 28. 
146.  Αναστασία Παπαδία-Λάλα, Ο θεσμός των αστικών κοινοτήτων στον ελ-

ληνικό χώρο κατά την περίοδο της Βενετοκρατίας (13ος-18ος αι.), Βενετία 2004, 
σ. 117. Για περισσότερες πληροφορίες σχετικά με το σύστημα διοίκησης των 
Βενετών στην Κρήτη βλ στο ίδιο, σ. 103-121.

147.  Ν. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. 
Α΄, έγγρ. 265, σ. 184.

148.  Το χρονολογικό αυτό κενό ίσως είναι ενδεικτικό της ειρηνικής και ομαλής 
συμβίωσης των κατοίκων στα χωριά της επαρχίας. 

149.  Ι.Κ.Χ. 5:939. Το όνομα του κεχαγιά δεν σημειώνεται.
150.  Ι.Κ.Χ. 5:783 (Λασίθι), 785 (Μεράμπελο), 786 (Ιεράπετρα), 787 (Σητεία) 

για προστασία από επιθέσεις χαΐνηδων, και 789 (Μονοφάτσι), 790 (Ρίζο), 791 
(Καινούργιο και Πυργιώτισσα), 940 (Ρέθυμνο) και 941 (Πεδιάδα) για την έγκαιρη 
ειδοποίηση προσέγγισης πλοίων και για τις επιθέσεις των χαΐνηδων.



Φωτεινή Χαιρέτη46

«πυρίτιδα, σφαίρες, τουφέκια, ρόπαλα, ξίφη και άλλα πολεμικά είδη».151 
Φαίνεται, δηλαδή, ότι οι υποψίες των αρχών δεν ήταν αβάσιμες.152 Είναι 
πιθανό η παραπάνω κατάσταση να σχετίζεται με τη γενικότερη αναστά-
τωση που επικρατούσε στην οθωμανική διοίκηση την περίοδο εκείνη, 
εντός και εκτός του νησιού. Άλλωστε, μόλις ένα χρόνο πριν από τη 
χρονολογία των παραπάνω εγγράφων, δηλαδή το 1688, η εξέγερση των 
γενίτσαρων είχε ως αποτέλεσμα τη δολοφονία του διοικητή και πολλών 
ανώτερων αξιωματικών. Στην εσωτερική αυτή αναρχία προστέθηκαν και 
οι επιθέσεις των πειρατών και των χαΐνηδων. Οι έγγραφες δεσμεύσεις 
των χριστιανών εκπροσώπων του Μαλεβιζίου και των υπόλοιπων επαρ
χιών πιθανότατα πραγματοποιήθηκαν στο πλαίσιο των προσπαθειών 
ελέγχου της κατάστασης εκ μέρους της κεντρικής διοίκησης, η οποία τε-
λικά φαίνεται ότι κατάφερε να ελέγξει την κατάσταση. Πιθανότατα χρει-
άστηκε να παραχωρήσει περισσότερες αρμοδιότητες στους κεχαγιάδες ή 
τουλάχιστον να τους αποδεσμεύσει από τον ασφυκτικό έλεγχο. Μία δε-
καετία αργότερα (1699) οι φορολογικές αυθαιρεσίες τους προκάλεσαν την 
έκδοση φιρμανιού που ανάγκασε τους κεχαγιάδες, μαζί με τους προκρί-
τους όλων των ναχιγέδων του Χάνδακα και του Ρεθύμνου, να δηλώσουν 
ενώπιον του καδή ότι η είσπραξη των φόρων θα πραγματοποιούνταν με 
βάση τα προκαθορισμένα και ότι δεν θα εισπραττόταν «ούτε ένας οβολός 
επιπλέον» από τους ραγιάδες.153 Την επαρχία Μαλεβιζίου εκπροσώπησε ο 
κεχαγιάς του καστελιού Νικολάκης, γιος του Γιάννη, μαζί με πρόκριτους 
από χωριά της επαρχίας.154 

Εν κατακλείδι

Όπως φαίνεται από τις καταχωρίσεις των οθωμανικών καταστίχων του 
Ιεροδικείου Χάνδακα, η μακροχρόνια εγκατάσταση του οθωμανικού στρα-

151.  Ι.Κ.Χ. 4:787.
152.  Ένα επιπλέον μέτρο πίεσης προς τους χριστιανούς των επαρχιών ήταν και 

η επίσημη αναλυτική καταγραφή των πύργων κάθε ναχιγέ καθώς και των χωριών, 
και σε μία περίπτωση και των χριστιανών (Ρίζο) που ήταν εντεταλμένοι για τη 
φρούρησή τους και την άμεση ενημέρωση των αρχών. Βλ. ενδεικτικά Ι.Κ.Χ. 5:833 
(Σητεία), 834 (Μεράμπελο), 835 (Ιεράπετρα), 836 (Πεδιάδα), 837 (Ρίζο), 840α 
(Καινούργιο), 840β (Πυργιώτισσα).

153.  Ν. Σταυρινίδης, Μεταφράσεις τουρκικών ιστορικών εγγράφων, ό.π., τ. 
Γ΄, έγγρ. 1520, σ. 231-234. Σημειώνεται το όνομα κάθε κεχαγιά καθώς και τα 
ονόματα των προκρίτων των χωριών. Ανάμεσά τους κυριαρχούν οι ιερείς.

154.  Πρόκειται για τα χωριά Κεράσα, Απάνω Ασίτες, Πυργού, Κρουσώνας, 
Σάρχος και Βούτες.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 47

τού και της διοίκησης στην επαρχία Μαλεβιζίου είχε ως αποτέλεσμα την 
εξοικείωση των κατοίκων της με τον οθωμανικό τρόπο ζωής καθώς και 
με τη μουσουλμανική νομοθεσία. Οι νέοι κατακτητές, εφαρμόζοντας τον 
ιερό νόμο, αναγνώρισαν δικαιώματα στους ζιμμήδες και προσπάθησαν 
να διατηρήσουν με κάθε μέσο την ήρεμη συμβίωση χριστιανών και μου-
σουλμάνων, με απώτερο σκοπό την ομαλή λειτουργία του φορολογικού 
συστήματος και εν γένει την αμεσότερη σταθεροποίηση της εξουσίας 
τους. Στο πλαίσιο αυτού του σχεδιασμού διατήρησαν μερικούς από τους 
βενετικούς θεσμούς, αποκατέστησαν την Ορθόδοξη Εκκλησία, κατάργη-
σαν συγκεκριμένους φόρους, επέτρεψαν στους ντόπιους να συνεχίσουν να 
καλλιεργούν τη γη τους, την οποία διαχειρίζονταν ως πλήρη ιδιοκτησία 
τους, ενώ δεν εμπόδισαν την είσοδο των εξισλαμισμένων στις χαμηλό
τερες στρατιωτικές βαθμίδες. Οι χριστιανοί εκμεταλλεύτηκαν, στον βαθ-
μό που μπορούσαν, τα περιθώρια δράσης που τους αναγνώριζε το νέο 
καθεστώς, προκειμένου να εξασφαλίσουν για τις οικογένειές τους μια κα-
λύτερη ζωή. Η παρουσία πολλών ιερέων στις οθωμανικές καταχωρίσεις 
γίνεται καλύτερα κατανοητή, αν τοποθετηθεί στο πλαίσιο της παραπάνω 
προσπάθειας για πιο ανθρώπινες συνθήκες διαβίωσης. 

Η μελέτη των σιτζίλ δεν αφήνει μεγάλα περιθώρια αμφισβήτησης της 
υποδεέστερης κοινωνικής θέσης των χριστιανών υπηκόων. Η θεσμική, 
θρησκευτική και κοινωνική κατωτερότητά τους φαίνεται ακόμη και από 
την ορολογία των καταχωρίσεων. Για παράδειγμα, όταν σημειώνεται το 
σύνολο του πληθυσμού χρησιμοποιούν τη λέξη «μουσλιμίν» (müslimin/
μουσουλμάνοι) για τους μουσουλμάνους και «αχαλί» (ahali/πληθυσμός) 
για τους χριστιανούς. Υπάρχουν όμως και περιπτώσεις στις οποίες δεν 
γίνεται διάκριση και χρησιμοποιείται ο όρος «ραγιάδες» για να δηλώσει 
το σύνολο των υπηκόων, όπως, για παράδειγμα, συνέβη με τη γενική 
διαταγή προς τους ναΐπες όλων των επαρχιών του Χάνδακα, οι οποίοι κα
ταπίεζαν και τους χριστιανούς και τους μουσουλμάνους.155 Στα έγγραφα 
τα ονόματα των χριστιανών συνοδεύονται πάντα από τη λέξη «ζιμμή» 
για τους άνδρες και «ζιμμιγέ» ή «νασρανίγε» (nasraniye/χριστιανή) για 
τις γυναίκες, ενώ τα μουσουλμανικά ονόματα ακολουθεί η λέξη «κιμεσνέ» 
(kimesne/κάποιος) για τους άνδρες και «Χατούν» ή «Χανούμ» (hatun, 
hanım/γυναίκα) για τις γυναίκες. Σε πολλές περιπτώσεις οι χριστιανοί 
σημειώνονται με τα επώνυμά τους, γεγονός που δείχνει ότι οι Οθωμανοί 
αποδέχονταν τη χριστιανική παράδοση της ονοματοδοσίας.156 Για τους 

155.  Ι.Κ.Χ. 5:617.
156.  Οι Οθωμανοί δεν αντιμετώπισαν αρνητικά τη χρήση του επωνύμου για 



Φωτεινή Χαιρέτη48

μουσουλμάνους η λέξη «μπιν» (bin) ή «ιμπν» (ibn) δηλώνει τον γιο, ενώ 
για τους χριστιανούς χρησιμοποιούν συνήθως τη λέξη «βελέντ» (veled).157 
Για τις γυναίκες δεν ισχύει ο παραπάνω διαχωρισμός. Σημειώνεται η 
λέξη «μπιντ» ή «ιμπνέτ» (bint, ibnet/κόρη) τόσο για τις μουσουλμάνες 
όσο και για τις χριστιανές. Αυτό συνέβαινε, πιθανότατα, γιατί θεωρούσαν 
ότι η «εξίσωση» αυτή δεν ήταν σε θέση να απειλήσει τις ισορροπίες σε 
μια ανδροκρατούμενη κοινωνία, όπως η μουσουλμανική, στην οποία οι 
γυναίκες βρίσκονταν ούτως ή άλλως σε κατώτερη κοινωνικά θέση. 

Οι ντόπιοι χριστιανοί και μουσουλμάνοι της επαρχίας αντιμετώπιζαν 
συχνά παράνομες ενέργειες από μουσουλμάνους και εξισλαμισμένους. Οι 
καταπιέσεις και οι αυθαιρεσίες αυτές στην πλειονότητά τους στόχευαν 
στην απόσπαση χρημάτων και όχι στον προσηλυτισμό στο Ισλάμ ή στην 
προσβολή της χριστιανικής θρησκείας. Η θρησκευτική ταυτότητα ήταν 
σημαντικός παράγοντας για τον προσδιορισμό της θέσης κάποιου στην 
οθωμανική κοινωνία, αλλά δεν ήταν ο μόνος ούτε ο σημαντικότερος. 
Άλλωστε, από τα κατάστιχα πληροφορούμαστε ότι συχνά οι χριστιανοί 
δέχονταν πιέσεις και από τους ομόθρησκούς τους κεχαγιάδες και τους 
Γραμματικούς της Πόρτας.158 

Η μελέτη του ναχιγέ Μαλεβιζίου ανέδειξε τις συνθήκες υπό τις οποίες 
οι κάτοικοι των χωριών του προσπαθούσαν να βελτιώσουν τις συνθήκες 
διαβίωσής τους. Ανάλογες μελέτες για τις υπόλοιπες επαρχίες και τον 
Χάνδακα θα φέρουν στην επιφάνεια συμπληρωματικές πληροφορίες που 
θα οδηγήσουν στον σχηματισμό πληρέστερης εικόνας για την εποχή και 
τους ανθρώπους της.

τους χριστιανούς, το οποίο συμπλήρωναν και με το πατρώνυμο, όπως συνήθιζαν να 
κάνουν με τα μουσουλμανικά ονόματα. Για παράδειγμα, στο απογραφικό κατάστιχο 
της Σίφνου (1669) οι χριστιανοί καταγράφονταν με το όνομα, το επώνυμο και έπειτα 
το πατρώνυμό τους: E. Balta, «The ottoman surveys of Siphnos», ό.π., σ. 59.

157.  Η λέξη αυτή χρησιμοποιείται για να δηλώσει και το νόθο παιδί (veled-i 
zina/τέκνο μοιχείας): Τουρκοελληνικό Λεξικό Ιωάννη Χλωρού, τ. Β΄, σ. 1.952.

158.  Για πληροφορίες σχετικά με τον θεσμό των χριστιανών διερμηνέων βλ. 
Νικόλαος Σταυρινίδης, «Ο θεσμός των Γραμματικών της Πόρτας στην Κρήτη», 
Πεπραγμένα του Δ΄ Διεθνούς Κρητολογικού Συνεδρίου, τ. Γ΄, Αθήνα 1981, σ. 
397-401� του ίδιου, «Ανδρέας Μηλιώτης. Πρώτος ‘‘Γραμματικός της Πόρτας’’ εν 
Κρήτη», Κρητικά Χρονικά 2 (1948), σ. 546-568, url: http://64.244.59.70/IMH/
output/03020055705.1a.pdf.



Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στο Ιεροδικείο του Χάνδακα 49

(1)

(2)

Χάρτης* 1, 2: Τα χωριά του ναχιγέ Μαλεβιζίου (1) 
και οι όμορες επαρχίες του (2). 

* Ο Κώδικας των Θυσιών, επιμ. Βασίλης Δημητριάδης – Διονυσία Δασκάλου, Ηρά
κλειο 2003. Από τον αρχικό χάρτη του βιβλίου απουσίαζαν τα χωριά Νίση και 
Γάζι. Σήμερα το χωριό Νίση υπάρχει μόνο ως τοπωνύμιο, δεν κατοικείται. Αντι
θέτως, το χωριό Γάζι ήταν και είναι ένα από τα μεγαλύτερα χωριά της επαρχίας 
(έδρα του σημερινού Δήμου Μαλεβιζίου). Για τον λόγο αυτό τα δύο χωριά προστέ
θηκαν εκ των υστέρων.



Φωτεινή Χαιρέτη50

SUMMARY

Foteini Chaireti, Christians and Muslims in the Kadı Court of Kandiye. 
News from the nahiye of Malevizi (1669-1689)

This paper studies the relations between Christians and Muslims resi-
dents of Malevizi, a Kandiye neighboring province (nahiye), during the 
first two decades after the Ottoman conquest of Crete. The Ottoman 
court records (sicil) of Kandiye, namely codes 3, 4 and 5, revealed im
portant information about the daily lives and relationships between Mus
lims and Zimmi residents of the province. Marriages and divorces bet
ween them, buying and selling real estate (houses, vineyards, fields and 
orchards), conversions to Islam, cases which fell within the criminal law, 
probate inventories and, finally, the rudimentary communal organization 
of the province are the main thematic sections of this paper. The docu-
ments of the Ottoman court records help the reader to form a tentative 
opinion about the lives of the residents in Malevizi. This routine seems 
to reflect the economy and society at this historical time and place. For 
this reason, a detailed study of the large cities and their neighboring 
provinces is of great historical importance, in order to better understand 
the Ottoman Crete.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

