
  

  Noêma, revue internationale d’études françaises : langue, littérature, culture

   Vol 1, No 2 (2023)

   Identités nationales et médias : conscience nationale dans les sociétés contemporaines

  

 

  

  Une question transnationale : les « Nous »
arméniens. 

  Claudine DARDY   

  doi: 10.12681/noema.41086 

 

  

  Copyright © 2023 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
DARDY, C. (2025). Une question transnationale : les « Nous » arméniens. Noêma, Revue Internationale d’études
françaises : Langue, littérature, Culture, 1(2), 49–57. https://doi.org/10.12681/noema.41086

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 18/02/2026 04:36:28



Une question transnationale : les « Nous » arméniens. 
 

Claudine Dardy 
Université Paris-Est Créteil 

dardy@u-pec.fr 
 
 
1. Un jeu d’enfant : je déclare la guerre à… 

Dans les années 1950, en France, les petites filles d’une école primaire à la récréation 
dessinaient sur le sol un grand cercle, et y découpaient des parts de gâteaux 
correspondant aux pays de leur choix. Puis, à tour de rôle, elles déclaraient la guerre. 
Guerre éclair ; j’ai oublié les règles du jeu, j’ai souvenir qu’il fallait courir vite, fuir, mais 
quand même il y avait une victoire, une prise de territoire, la belligérante gagnante se 
découpait alors un petit bout de la part de gâteau représentant le pays attaqué et 
vaincu. Ce prélèvement dans tous les cas restait raisonnable, c’était un petit morceau, 
trop d’appétit territorial eut éteint le jeu trop vite. J’ai longtemps cru que ce jeu était 
une manière de prolonger l’évocation de la Seconde Guerre mondiale. Pourtant ce jeu 
perdure ou a longtemps perduré, on en trouve trace dans les échanges suscités sur un 
site Internet « abenhaalors.fr » rubrique « en vrac ». Les règles du jeu initialement 
rappelées enclenchent 102 réponses. La dernière participation en ligne date du 
24 mars 2022, elle vient d’une dame de 87 ans, elle y jouait avec les enfants de son 
quartier dans les Ardennes, ils pensaient avoir inventé ce jeu, elle découvre que peut-
être il n’en était rien et s’interroge sur l’origine du jeu1. En tout cas, le plaisir 
d’évocation du jeu que donne à lire ces échanges est partagé de manière 
transgénérationnelle, certains beaucoup plus jeunes évoquent une mode revenue 
dans les années 1990, ce plaisir donc, indique que les thèmes de la « guerre », de la 
« patrie », de la « nation », du « territoire d’appartenance » ou des « frontières » sont 
vivaces et transmissibles. Jouer ces thèmes consiste à les faire vivre dans l’imaginaire, 
on aimerait qu’ils y restent. 

La mémoire de ce jeu m’est revenue, en 2020, à l’occasion du conflit à propos du 
Haut-Karabagh2, entre l’Azerbaïdjan et l’Arménie. La vive émotion suscitée aussi chez 
les Arméniens de la diaspora y compris pour ceux ayant peu ou pas de lien avec cette 
région, l’indignation suscitée par la reprise de territoires par les azéris, le déplacement 
des lignes frontalières au détriment du Haut-Karabagh et de l’Arménie ont réveillé le 
souvenir du jeu, version enfantine. 

Du jeu, on retenait, à la fois la rapidité d’intervention et l’arbitraire du découpage 
territorial par le belligérant gagnant. Ce jeu guerrier transposé vers la réalité d’un 

                                                             
1 En 1971, Jean Cuisenier à la tête du tout nouveau musée des Arts et traditions populaires ouvrait, 
auprès des étudiants du certificat d’ethnologie, une piste de recherche à déchiffrer sur la pratique des 
jeux d’enfants, il évoquait alors les osselets, la marelle, etc. Je ne sais si depuis cette piste a été explorée. 
La pratique de ces jeux, leur perdurance ou leur extinction seraient certainement un outil précieux de 
compréhension sociale. 
2 Les Arméniens majoritaires dans la région située en territoire azerbaïdjanais ont proclamé leur 
indépendance en 1991 formant le Haut-Karabagh. Par référendum en 2017, le Haut-Karabagh a pris le 
nom de République d’Artsakh. Les tensions s’intensifient jusqu’aux affrontements de 2020 impliquant 
l’Arménie et l’Azerbaïdjan, activement soutenu par la Turquie. Se trouvent ainsi prolongés et ravivés, 
l’antagonisme avec la Turquie à l’origine du premier génocide du xxe siècle à l’encontre des Arméniens. 



2/2023 

Claudine Dardy 

50 

terrain et de territoires vécus peut interroger le rapport des Arméniens à un « nous ». 
À quel « nous » arménien renvoyait le conflit, il n’était pas réductible à un pays, une 
nation, un État, une République ? Probablement en arrière-plan se profilait surtout la 
grande ombre du génocide de 1915 par le truchement de l’implication de la Turquie 
en soutien de l’Azerbaïdjan. Celle-ci venait fédérer des émotions encore entretenues 
par le déni de reconnaissance persistant du génocide de la part du gouvernement turc 
 
2. Quel « nous » Arménien ? : États, Nation, Frontières. 

Il existe des travaux reconnus notamment ceux de Martine Hovanessian sur la 
diaspora arménienne3, sur le nationalisme arménien avec Yves Ternon4, des 
recherches plus récentes encore d’Anouche Kunth5 sur la diaspora Arménienne ou 
Dzovinar Kévonian sur les réfugiés6. 

Qu’est-ce donc que la nation pour une diaspora ? Comment se formule la question 
nationale (cf. la définition Noiriel7, conception organiciste historique ou conception 
juridique basée sur le droit des peuples à disposer d’eux-mêmes) ? Quels sont les 
contours d’une Arménie, ceux d’un pays perdu, dont les frontières sont déplacées et 
bafouées ? Peut-on évoquer à ce propos un sentiment d’appartenance à un territoire ? 
Une forme d’identité nationale à l’évocation de l’Arménie issue de l’Union Soviétique ? 
Que signifie identité nationale pour la diaspora arménienne, faudrait-il parler 
d’identités nationales au pluriel pour évoquer le délicat et complexe travail de 
composition qu’opèrent les citoyens d’origine arménienne entre la patrie d’adoption, 
celle dont on a la nationalité ? Le pays dont on vient qui renvoie à une mémoire 
familiale, et l’État d’Arménie dans ses contours actuels ? Quand je dis travail de 
composition, je pense à celui de la « composition française » célébrée par Mona 
Ozouf8. Celle-ci a raconté dans cet ouvrage comment elle a dû s’accommoder dès 
l’enfance et composer avec des appartenances et des identités non seulement 
différentes mais contradictoires entre elles, en l’occurrence l’identité bretonne et ses 
valeurs traditionnelles (la langue, le vert9, la religion) et l’identité de la République, 
telle que véhiculée par l’école laïque dont ses parents étaient instituteurs. Il s’agissait 
de deux mondes non seulement juxtaposés mais contradictoires, on n’y révérait pas 
les mêmes personnages, les mêmes auteurs, les mêmes valeurs, et pourtant tout se 
jouait dans le même lieu, d’un côté l’école, les classes, de l’autre le logement de 
fonction des parents instituteurs. 

                                                             
3 Michel Bruneau, Ioannis Hassiotis, Martine Hovanessian et Claire Mouradian (dir.), Arméniens et Grecs 
en diaspora : approches comparatives (colloque européen et international organisé à l’École française 
d’Athènes, octobre 2001), Athènes, Éditions de l’EFA, coll. « Champs helléniques modernes et 
contemporains », 2007, et Martine Hovanessian, Le lien communautaire : trois générations 
d’Arméniens, Paris, L’Harmattan, 2007 [1992]. 
4 Yves Ternon, La cause arménienne, Paris, Éditions du Seuil, coll. « La Librairie du XXe siècle », 1983. 
5 Anouche Kunth, « La diaspora arménienne », Études, 2007/3, tome 406, p. 321-331. 
6 Dzovinar Kévonian, « Deux siècles de réfugiés : circulations, qualifications, internationalisation », 
Pouvoirs, 2013/1, no 144), p. 17-32. 
7 Gérard Noiriel, « La question nationale comme objet de l’histoire sociale », Genèses. Sciences sociales 
et histoire, no 4, 1991, p. 72-94, et Gérard Noiriel, État, nation et immigration. Vers une histoire du 
pouvoir, Paris, Belin, coll. « Socio-Histoires », 2001. 
8 Mona Ozouf, Composition française. Retour sur une enfance bretonne, Paris, Gallimard, 
coll. « Blanche », 2009. 
9 Le vert en référence à la nature (plutôt qu’à l’écologie plus moderne). 



2/2023 

Une question transnationale ? Les « Nous » arméniens 

 

 

51 

Cette référence paraît ouvrir à une dimension majeure de nos sociétés 
contemporaines, avoir à composer, à bricoler avec des appartenances, des valeurs, 
des idéaux multiples et souvent contradictoires entre elles et eux. Dans le cas qui nous 
occupe, la référence territoriale pour des citoyens d’origine arménienne, il n’y a 
nullement unité de lieu, bien au contraire. 
 
3. Sentiment d’appartenance : un suffixe nominal, marque de reconnaissance infra 
diaspora. 

À propos des diasporas, Martine Hovanessian souligne qu’elles sont « une 
identification collective sans territorialisation », en y ajoutant « la dimension 
supplémentaire d’arrachement du territoire d’origine, contrainte, du déracinement 
qui aurait fabriqué une sorte de défi, une vision de soi “collective10” » dans « une 
idéologie diasporique pour “un droit à la mémoire11” ». L’autrice note aussi le 
caractère évolutif d’un sentiment d’appartenance associé à la diaspora ainsi dit-elle, 
« depuis la constitution d’un État arménien indépendant très en attente du soutien de 
sa diaspora, on voit progressivement s’élaborer d’autres justifications à la position 
diasporique que le vécu traumatique ou le statut de survivant12 ». Il n’est pas certain 
pourtant que l’atteinte aux frontières de l’État arménien dans le conflit avec 
l’Azerbaïdjan ait surdéterminé ce fond commun du vécu d’un génocide fondateur d’un 
« nous » au-delà de toute dispersion, même si le conflit réveille les interrogations 
relatives à une appartenance. Alain Navarra-Navassartian13 exprime un doute à ce 
propos, sur le site Hyesart en janvier 2021. Il intègre l’actualité du conflit avec 
l’Azerbaïdjan. Il interroge : « est-ce que ce n’est pas la mémoire du génocide qui 
surdétermine et fait lien entre les Arméniens », même s’il est bien sûr d’autre facteur 
de lien comme celui de la religion. « Appartenir à une “diaspora”, poursuit encore 
Hovanessian, demeure une formulation subjective mais dans “l’ordre des identités” 
[…] elle renvoie à une “sortie” des modèles communautaires imposés et de l’identité 
instituée, vers un choix individuel permettant la combinaison des appartenances14 ». 

D’où le travail de composition évoqué plus haut qui construit des récits personnels 
mais aussi familiaux. Ce travail de composition a peu à voir avec une recherche 
généalogique classique. Les survivants du génocide dans leur exil ont souvent endossé 
de nouvelles identités avec l’acquisition de papiers d’identité, ce qui signifie nouveau 
nom, nouvelle date et lieu de naissance. Pourtant ces marques identitaires n’effacent 
pas la référence à l’Arménie par le nom lui-même, et son suffixe « ian15 ». Comme le 
souligne l’historien Gérard Noiriel, le nom propre est un élément important du 

                                                             
10 Martine Hovanessian, « Diasporas et identités collectives », Hommes & Migrations, no 1265, 2007, 
p. 19. 
11 Martine Hovanessian, « La notion de diaspora. Usages et champ sémantique », Journal des 
anthropologues, nos 72-73, 1998, p. 11-30, disponible sur : <https://journals.openedition.org/jda/2696> 
[consulté le 06/11/2022]. 
12 Ibid. 
13 Alain Navarra-Navassartian, « Diaspora arménienne, sentiment d'appartenance, communauté 
transnationale et action collective », disponible sur : <https://www.hyestart.net/post/diaspora-
arm%C3%A9nienne-sentiment-d-appartenance-communaut%C3%A9-transnationale-et-action-
collective> [consulté le 06/11/2022]. 
14 Martine Hovanessian, « La notion de diaspora… », op. cit. 
15 Exemple cité dans Claudine Dardy, Identités de papiers, Toulouse, Lieu-Commun, 1990, réédité en 
1998 chez L’Harmattan, coll. « Logiques sociales ». 



2/2023 

Claudine Dardy 

52 

sentiment d’appartenance nationale16. Même si les règles de transmission diffèrent 
d’un pays à l’autre, les Arméniens conservant leur suffixe « ian » – originellement 
attaché au prénom du père – disposent d’une marque de reconnaissance intra-
diaspora. 

Il arrive cependant qu’un même nom arménien ne signifie nullement la même 
origine familiale. Les exilés à la suite du génocide ont pu recourir à des identités de 
papiers préservant la référence au nom arménien, tout en démentant l’appartenance 
à une famille. Ainsi dans l’exemple d’un exil vers la France passant par le Liban et 
Beyrouth, il pouvait dans les années 1920 se réaliser par l’acquisition d’un contrat de 
travail, conditionnant lui-même l’obtention d’un certificat Nansen permettant de se 
rendre en France. En pareil cas l’exil vers la France a pu engendrer trois lignées de 
même nom puisque le même certificat a été vendu trois fois. Voilà qui peut rendre un 
arbre généalogique élaboré à partir du nom, quelque peu prolifique, et un nous 
« familial » très loin d’une parenté et d’une filiation biologique. Même si l’on admet 
qu’un arbre généalogique n’est qu’une représentation graphique subjective, il 
correspond à un récit fabriqué. Pour autant, les acteurs de ce récit peuvent vouloir y 
croire, et de fait ce récit raconte l’histoire d’un bout de diaspora en France. 
 
4. Le certificat Nansen : un document de transition d’un territoire l’autre 

Historiquement, il est un document intéressant au regard de ce rapport aux terres 
traditionnelles, et qui signent la rupture avec celle-ci, c’est le certificat Nansen. Établi 
d’abord en 1922 pour les réfugiés apatrides Russes, il est ouvert aux arméniens 
en 1924, pour résoudre la situation d’exilés dont Mustapha Kemal avait décidé le non-
retour. Au passage dans l’intention génocidaire à l’égard des Arméniens, et à travers 
les déportations il y avait l’idée de « les couper de leurs terres natales ». Comme on 
sait, le certificat Nansen est fait pour les apatrides, ceux qui sont privés d’une 
appartenance nationale. 

Si on examine, celui obtenu à Beyrouth, en 1926, par un Arménien et son frère pour 
pouvoir venir en France, il trahit quelques balbutiements, bricolage intéressant pour 
la « diplomatique » (« science qui a pour objet les diplômes, l’étude de leur âge, de 
leur authenticité, de leur valeur », selon la définition du Petit Robert). 

Dans l’exemple cité, il est rédigé pour deux frères, ou prétendus tels, ils ne portent 
pas le même nom, la photo d’identité est donc à deux têtes. Les marqueurs 
identitaires du frère plus jeune sont ceux du contrat de travail récupéré dans une 
officine de Beyrouth. Les tampons reçus lors de l’arrivée à Marseille datant de 
septembre 1926 indiquent que le voyage a bien été fait. La fin ou la suite de l’histoire 
est que l’apatride a trouvé en la France sa patrie par sa participation comme soldat à 
la Seconde Guerre mondiale. Cette situation a généré, après cinq ans de prison en 
Allemagne, d’autres papiers : fiche de démobilisation, carte de rapatriement, puis 
inscription à la sécurité sociale avec un 99 pour le lieu de naissance assorti du numéro 
de pays de l’Insee. Ce mode de fabrication du numéro Insee est encore le cas de ceux 
qui sont nés à l’étranger et non le stigmate de la clandestinité tel que parfois vécu par 
les intéressés. 

                                                             
16 « Aujourd’hui encore, d’un pays l’autre ces règles sont différentes (règles de la transmission du nom) 
contribuant à faire du nom propre un élément important du “sentiment d’appartenance nationale” », 
Gérard Noiriel, État, nation et immigration, op. cit., p. 256. 



2/2023 

Une question transnationale ? Les « Nous » arméniens 

 

 

53 

Le certificat Nansen évoluera vers un titre de voyage, réaménagé ou à réaménager 
pour les réfugiés d’aujourd’hui. Document transitoire, il traduit une dissociation 
d’avec un territoire d’identité, document pour apatride, identification possible sans 
référence à un État-Nation, il désigne cependant, avalise un pays d’accueil. Il institue 
la rupture de fait avec un territoire d’origine tout en ouvrant l’espoir d’un avenir 
ailleurs. Si la situation d’apatride n’est guère enviable, au moins devient-elle utilisable 
une fois reconnue, les apatrides peuvent ainsi circuler ; dans l’exemple évoqué, les 
deux « frères » arméniens munis de leur certificat Nansen délivré par les services 
consulaires de la République française arriveront à Marseille comme en atteste le 
tampon daté apposé au dos du certificat daté du 2 septembre 1926. 

 

                          Figure 1 : Le recto du certificat Nansen                                          Figure 2 : Le verso (dos) du certificat Nansen 

 

5. D’autres termes pour un débat : diaspora arménienne, sentiment d’appartenance, 
communauté transnationale et action collective. 

On retiendrait volontiers les divers termes rassemblés par Alain Navarra-Navassartian 
pour rendre compte de la complexité d’une question nationale arménienne, ils 
permettent d’échapper à la rigidité d’une formulation en termes identitaires. 

On peut s’arrêter sur les termes de communauté transnationale et d’action 
collective, qui pourraient être illustrée du moins dans l’intention par la création d’un 
conseil national des Arméniens d’Arménie occidentale (déclaration du 
17 décembre 2004). Il pose que l’Arménie dite turque est rebaptisée Arménie 



2/2023 

Claudine Dardy 

54 

occidentale et en seront membres « tous ceux qui pourront justifier de leur situation 
d’exilé et de leur origine par la filiation même après plusieurs générations ». 

Sont concernés les Arméniens rescapés du génocide, déracinés de leur patrie 
ancestrale et dispersés dans le monde. Ils sont en général citoyens des pays dans 
lesquels ils vivent. Il est donc possible d’acquérir la nationalité d’Arménie occidentale 
jouissant de la protection et de la défense de leur gouvernement. Il y a instauration 
d’un conseil national d’Arménie occidentale avec son gouvernement, et tous les 
attributs d’un État-Nation, y compris la création d’un drapeau propre. En 2014 à la 
suite d’élections parlementaires, une assemblée nationale est constituée (parlement) 
avec élection d’un président de la République, d’un premier ministre, d’un président 
du parlement. 

Le langage est celui du droit, droit des peuples autochtones (premiers occupants). 
Il s’agit en droit international d’obtenir une réparation territoriale. La reconnaissance 
juridique a été enregistrée devant les Nations Unies dans le cadre du Mécanisme 
d’experts sur les droits de la Nation arménienne reconnus par 144 États. Il peut s’en 
suivre des déclarations du conseil de sécurité de l’ONU (par exemple suite à l’attaque 
de la région de Kessab en mars 2014. L’aspect militaire a été envisagé avec la création 
d’un corps de légion arménienne pour la libération de Kessab (alliée avec des Syriens). 

La revendication d’un État d’Arménie occidentale ne se joue pas pour ses 
promoteurs simplement dans le symbolique, il est même question de manière 
quelque peu dérisoire de lever une armée. Cette revendication se veut revendication 
de restitution d’un territoire, au nom du droit des peuples autochtones, contre l’État 
turc. Le souhait et la revendication de cet État d’Arménie occidentale ne se cantonnent 
pas à l’imaginaire de ses promoteurs dans la mesure où, faute de pouvoir affirmer le 
territoire, l’État existe par la création de ses institutions. 
 
6. Une question nationale flottante au regard des territoires : Arménie orientale, 
Arménie occidentale. Les marqueurs : lieu de naissance et nationalités17. 

Si les territoires et leurs frontières sont toujours susceptibles d’être pris dans des jeux 
plus du tout enfantins qui modifient les contours et les lignes au risque de l’effacement 
total, comme en témoigne l’actualité, ce qu’expriment les individus dans la 
construction de leurs identités de papier est révélateur des sentiments 
d’appartenance. Il apparaît que l’État civil n’est pas si immuable et fixé une fois pour 
toute, il y a du jeu dans les marqueurs, celui du sexe et du genre paraissaient 
improbables et pourtant. Ceux du lieu de naissance dont le statut au regard de 
l’appartenance nationale peut changer, ou de la nationalité offrent aux individus des 
choix plus ou moins ouverts. 

Ainsi se rêve une Arménie occidentale qui reprendrait pied en Turquie, une 
Arménie de papier au nom du droit, une Arménie qui se joue dans l’imaginaire et qui 
se donne les moyens d’exister. Elle s’est dotée d’une chaîne de télévision, on y parle 
français. Elle se donne pour objectif de « préserver et développer le lien entre nos 
compatriotes et la patrie ». Ne faisant pas de publicité privée, elle recourt au soutien 
financier de mécène et dans l’idéal de chaque arménien. 

                                                             
17 Sophie Pennarun, « La nationalité, droit objectif ou droit subjectif ? », in Jacqueline Pousson-Petit 
(dir.), L’identité de la personne humaine. Étude de droit français et de droit comparé, Bruxelles, Bruylant, 
2002, p. 499-528. 



2/2023 

Une question transnationale ? Les « Nous » arméniens 

 

 

55 

L’État, la nation, la patrie se jouent pourtant dans le symbolique avec ses 
commémorations (l’indépendance de l’Arménie, une première fois en 1918 avant 
l’intégration dans la fédération soviétique puis séparation de l’Arménie orientale de 
la Russie en 1991). 

Pour utopique que soit cette entreprise, elle marque l’intention de restauration 
d’un « nous » avec son ancrage territorial, un État nation à obtenir par le droit 
international. 

Il est sans doute d’autres manières de fabriquer un « nous » sans passer par la 
revendication territoriale, l’entreprise utopique a au moins le mérite de travailler le 
symbolique et de contribuer à la conservation d’une mémoire. Sa revendication 
territoriale improbable la tourne cependant vers le passé, obérant une pensée de 
l’avenir. 
 
7. Papiers d’identité et frontières : les fondements d’un ordre graphique. 

Les frontières sont tout autant que les papiers d’identité, des inventions graphiques 
qui rappellent les traits caractéristiques attachés aux frontières, elles sont, selon 
Michel Foucher, « un périmètre de l’exercice de la souveraineté des États qui 
composent le système international et l’un des paramètres de l’identité des 
nations18 », et Michel Foucher en observateur géopolitique attentif souligne la 
fluctuation des faits frontaliers qui engagent des interactions vivantes, conflictuelles 
parfois plus « réelles qu’une vision économique de la planète ne le suggère » et 
l’auteur d’ajouter qu’ « un monde sans frontière ne serait pas vivable19 ». Les 
frontières n’ont rien de naturel, elles ne relèvent pas d’une géographie physique, elles 
sont définies par le droit international celui des traités entre États-Nations. Elles sont 
matières et fruits d’une représentation graphique, celle des cartes, elles existent sur 
le papier, ce qui n’est pas amoindrir leur régime d’existence, tant s’en faut. De même 
que les papiers d’identité, ne font pas que « représenter » l’individu, d’une certaine 
manière, ils le définissent, plus exactement déterminent ses possibilités, droits de 
citoyens et devoirs. Les frontières sont inscrites dans les papiers d’identité d’un État-
Nation. Elles renvoient à une identité physique qui dans les papiers d’identité des 
individus se concrétisent par deux marqueurs : le lieu de naissance et la nationalité. 
Ces deux marqueurs réfèrent au territoire, ils font partie de la définition d’une identité 
citoyenne. Les contours de cette identité nationale sont moins stables qu’il n’y paraît, 
on peut être multinational, dans des conditions pourtant définies par les États, et si le 
lieu de naissance ne peut changer, son statut peut, lui, évoluer. Le lieu de naissance 
peut se situer à l’étranger au regard de l’appartenance citoyenne, ou le lieu de 
naissance n’est plus celui d’un pays existant. La stabilité du citoyen définie par ses 
deux marqueurs n’est plus si bien assurée. En France, il y faut le service central de 
l’État civil pour gérer les conséquences de la fluctuation du statut de ces marqueurs. 

La symbolique des papiers d’identité, telle qu’elle se combine avec une 
appartenance territoriale se joue à travers le marqueur « nationalité ». Demander une 
double, une triple nationalité, est parfois une volonté d’en détruire le sens, ainsi pour 
                                                             
18 Michel Foucher, « À quoi servent les frontières ? Justifications, séparations, transitions et passages », 
Vie publique (dossier : « Le réveil des frontières »), mai-août 2016, p. 14, disponible sur : 
<https://www.vie-publique.fr/sites/default/files/fiche_produit/pdf/3303331600794_EX.pdf> 
[consulté le 09/11/2022]. 
19 Ibid. 



2/2023 

Claudine Dardy 

56 

le comédien Gérard Depardieu, qui se dit volontiers citoyen du monde (faudrait-il voir 
une forme de dérision dans le fait que les nationalités Russes ou Turques sont 
accordées facilement par des dictateurs ?). 

Charles Aznavour s’est vu proposer la nationalité arménienne, il n’était pas 
demandeur, et n’aurait su pourtant refuser sans blesser les Arméniens d’Arménie 
orientale. Les États peuvent aussi interdire, la pluri-nationalité, ainsi en va-t-il de la 
Chine. 

La revue européenne des migrations internationales lançait en octobre 2021 un 
appel à contribution sur le thème « nationalités multiples : la mobilité en héritage et 
comme horizon ». Elle partait du constat de lacunes en ce domaine, jusqu’à présent 
on s’était concentré sur l’acquisition de la nationalité pour des migrants, là il s’agissait 
de rassembler des études de cas pour saisir les représentations de ce phénomène de 
demande de nationalité ainsi que l’articulation entre nationalité et sentiment 
d’appartenance nationale. Pour reprendre les termes de l’appel. Appartenance 
nationale ou appartenance à un « nous » d’une autre teneur, des nous qui ont d’abord 
en commun le traumatisme d’un génocide 
 
8. Un « nous » arménien déterritorialisé ? 

Peut-on dire que le nous arménien se passe d’ancrage territorial, sachant que la 
mémoire du génocide constitue certainement encore son fondement, son liant 
essentiel ? 

Pour autant, l’atteinte territoriale telle qu’elle s’est manifestée dans le conflit du 
Haut-Karabakh ne manque pas de réveiller une mémoire, mémoire des territoires plus 
ou moins exacerbée. Mémoire du pays perdu dans ses frontières d’autrefois. 

Le « nous » arménien se décline en plusieurs formes d’appartenances. 
Appartenance à une nation qui est aussi État indépendant, comme l’Arménie orientale 
telle qu’issue de l’Arménie soviétique dans une position géopolitique fragile toujours 
en quête renouvelée de soutien, de protection, d’appui. Appartenance à une nation 
dite d’Arménie occidentale à redécouper en territoire turc en invoquant un droit des 
peuples autochtones, une Arménie qui se définit comme territoire occupé et veut faire 
exister son État, son gouvernement, son parlement, se doter de tous la symbolique 
associée à une nation, à un drapeau, à des moyens de communication propre ? Utopie 
dans un contexte international où la seule référence au droit s’avère une ressource 
faible. 

Reste-le-nous de la diaspora qui fait le plus souvent l’expérience d’un vécu de 
composition, citoyens de leurs pays d’accueil, ils peuvent aussi se projeter dans les 
deux formes évoquées, se faire multinationaux, par la demande de nationalités. Pas 
citoyens du monde pour autant mais attachés à la reconnaissance de leur histoire 
mémorielle telle qu’elle se manifeste dans les pays d’accueil, une reconnaissance qui 
soit à la mesure de leur implication dans la Seconde Guerre mondiale. 
 
  



2/2023 

Une question transnationale ? Les « Nous » arméniens 

 

 

57 

 
Références bibliographiques 

BRUNEAU M., HASSIOTIS I., HOVANESSIAN M. et MOURADIAN C. (dir.), Arméniens et Grecs en 
diaspora : approches comparatives (colloque européen et international organisé à 
l’École française d’Athènes, octobre 2001), Athènes, Éditions de l’EFA, 
coll. « Champs helléniques modernes et contemporains », 2007. 

DARDY C., Identités de papiers, Toulouse, Lieu-Commun, 1990, réédité en 1998 chez 
L’Harmattan, coll. « Logiques sociales ». 

FOUCHER M., « À quoi servent les frontières ? Justifications, séparations, transitions et 
passages », Vie publique (dossier : « Le réveil des frontières »), mai-août 2016, p. 14, 
disponible sur : <https://www.vie-publique.fr/sites/default/files/fiche_produit/pdf/3303331600794_EX.pdf> 
[consulté le 09/11/2022]. 

HOVANESSIAN M., « La notion de diaspora. Usages et champ sémantique », Journal des 
anthropologues, nos 72-73, 1998, p. 11-30, disponible sur : 
<https://journals.openedition.org/jda/2696> [consulté le 06/11/2022]. 

HOVANESSIAN M., Le lien communautaire : trois générations d’Arméniens, Paris, 
L’Harmattan, 2007 [1992]. 

HOVANESSIAN M., « Diasporas et identités collectives », Hommes & Migrations, no 1265, 
2007, p. 8-21. 

KÉVONIAN D., « Deux siècles de réfugiés : circulations, qualifications, 
internationalisation », Pouvoirs, 2013/1, no 144), p. 17-32. 

KUNTH A., « La diaspora arménienne », Études, 2007/3, tome 406, p. 321-331. 

NAVARRA-NAVASSARTIAN A., « Diaspora arménienne, sentiment d'appartenance, 
communauté transnationale et action collective », disponible sur : 
<https://www.hyestart.net/post/diaspora-arm%C3%A9nienne-sentiment-d-
appartenance-communaut%C3%A9-transnationale-et-action-collective> [consulté 
le 06/11/2022]. 

NOIRIEL G., « La question nationale comme objet de l’histoire sociale », Genèses. 
Sciences sociales et histoire, no 4, 1991, p. 72-94. 

NOIRIEL G., État, nation et immigration. Vers une histoire du pouvoir, Paris, Belin, 
coll. « Socio-Histoires », 2001. 

OZOUF M., Composition française. Retour sur une enfance bretonne, Paris, Gallimard, 
coll. « Blanche », 2009. 

PENNARUN S., « La nationalité, droit objectif ou droit subjectif ? », 
in Jacqueline Pousson-Petit (dir.), L’identité de la personne humaine. Étude de droit 
français et de droit comparé, Bruxelles, Bruylant, 2002, p. 499-528. 

TERNON Y., La cause arménienne, Paris, Éditions du Seuil, coll. « La Librairie du 
XXe siècle », 1983. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

