
  

  Noêma, revue internationale d’études françaises : langue, littérature, culture

   Vol 1, No 2 (2023)

   Identités nationales et médias : conscience nationale dans les sociétés contemporaines

  

 

  

  Où en est la question nationale aujourd’hui ? 

  Christiana CONSTANTOPOULOU   

  doi: 10.12681/noema.41088 

 

  

  Copyright © 2023 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
CONSTANTOPOULOU, C. (2025). Où en est la question nationale aujourd’hui ?. Noêma, Revue Internationale
d’études françaises : Langue, littérature, Culture, 1(2), 79–88. https://doi.org/10.12681/noema.41088

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 19/02/2026 02:46:34



Où en est la question nationale aujourd’hui ? 
 

Christiana CONSTANTOPOULOU 
Université Panteion de Sciences Sociales et Politiques 

Université nationale et capodistrienne d’Athènes 
christiana.constantopoulou@panteion.gr 

chrisconsta@soc.uoa.gr 
 
 
Depuis la création de l’idée de l’État nation moderne dans le monde occidental 
au XVIIIe siècle, plein de concepts et de théories sont élaborées (basant l’identité 
nationale sur des causes telles que la descendance, la langue ou la culture communes). 
L’idée est aussi accompagnée de malentendus et de différences d’école, qui prennent 
soin de séparer par exemple le nationalisme du patriotisme ou d’expliquer pourquoi 
on ne devrait pas confondre l’idéologie nationale avec le racisme ou le chauvinisme 
ou pourquoi les guerres de libération des pays colonisés seraient «démocratiques » à 
l’encontre des « vieux nationalismes » (pour la plupart européens) qui seraient 
caractérisés comme conservatistes ou même « racistes ». Par ailleurs, pour un grand 
nombre d’analystes l’idée nationale irait de pair avec l’exclusion de l’autre et la 
xénophobie. 

Toutefois, on se trouve devant le fait que notre monde aujourd’hui est caractérisé 
par « l’internationalisation du modèle national » évoquant en même temps le 
questionnement sur le sens de l’identité nationale (question davantage posée par 
l’occasion des luttes « ethniques » survenues après l’effondrement des régimes 
socialistes ou après les flux migratoires causés par la guerre de Syrie). 

Nous ne comptons pas analyser ici les divers sens donnés à ce concept au fur des 
années par les représentations sociales ou par les diverses théories et idéologies. Nous 
allons juste évoquer certaines manifestations sociales qui interagissent avec la 
question de l’identification nationale aujourd’hui, une époque où le « transnational » 
entre de façon dynamique en scène (que ce soit sous la forme des unions politiques 
diverses – telles que par exemple l’Union européenne –, ou sous la forme d’exigences 
économiques multinationales qui favorisent le dépassement de l’autonomie nationale 
des États). 

Dans ce cadre on peut tout d’abord affirmer que la question de l’identité nationale 
concerne, en dernière instance (aujourd’hui comme hier), le sentiment 
d’appartenance. Il est par conséquent utile de se demander quelles formes 
d’appartenance sont dominantes dans la société actuelle dite « globale » (ou 
globalisée). 

Dans ce sens, on peut repérer trois points majeurs qui caractérisent le monde 
actuel et qui entrent en jeu dans la question d’appartenance. 
 
1. Le léger affaiblissement de l’identité nationale 
au profit de l’avènement des affinités des groupes en ligne 
dans la vie quotidienne moderne 

Quoique plusieurs antagonismes ethniques réapparaissent (comme il est déjà 
souligné), dans la vie de tous les jours les identifications (les points forts 
d’appartenance) des « acteurs modernes » montrent qu’ils sont plutôt inspirés par les 



2/2023 

Christiana Constantopoulou 

80 

réseaux (souvent thématiques) et par des manifestations « en ligne » ; qu’il s’agisse 
du « printemps arabe » ou de la révolution « tech » indienne, l’idée motrice semble 
être de devenir (et de rester) « citoyen du monde » accédant aux privilèges de la vie 
« moderne » (à savoir occidentalisée) : les flux migratoires issus de la guerre de Syrie 
nous le montrent clairement (puisque la destination idéale des refugiés, ce sont les 
pays européens ou d’Amérique du Nord et moins idéalement les pays voisins). C’est 
ainsi qu’être sacrifié pour la patrie ne semble plus être un mobile aussi fort qu’il l’était 
(comme c’était le cas dans les guerres mondiales du XXe siècle1) ; en revanche, « être 
connecté » (souvent en dehors ou au-dessus des strictes frontières nationales) devient 
un « doit être » et définit le citoyen moderne (souvent appelé « cosmopolite2 »). 

On peut donc affirmer que l’identité moderne devient davantage « numérique » et 
puise ses caractéristiques dans d’autres mondes imaginaires (qui peuvent être 
différents de la « nation3 ») fournis par la navigation internétique. Dans la présente 
pluralité d’options, l’ « être ensemble » est surtout défini par les connections d’écran 
où le grand objectif (recherché dans le cadre d’offres « disponibles ») demeure le bien-
être dans la vie quotidienne. 
 
2. La redéfinition de l’ « Autre » 

Il y presque cinquante ans, Colette Guillaumin écrivait, dans son livre L’Idéologie 
raciste : genèse et langage actuel4, que l’appartenance familiale des Nobles de 
l’Ancien Régime fut remplacée par l’appartenance nationale du peuple (qui se 
différenciait en même temps des « autres » nations/races étrangères) ; l’appartenance 
devenait ainsi une question biologique et génétique (à l’encontre de la différence 
dominante d’auparavant qui était pour plusieurs siècles surtout religieuse) ; cette idée 
domine encore aujourd’hui (malgré les atténuations théoriques) et se trouve aussi à 
l’origine des concepts scientifiques actuels (tels que par exemple l’ADN ou l’accent 
remis sur l’hérédité pour ce qui concerne des maladies diverses, etc.) qui, en attirant 
de nouveau l’attention sur l’importance de l’hérédité biologique, continuent à 
expliquer le « social » par la « nature ». 

Aujourd’hui, bien que l’idéologie raciste soit officiellement dénoncée, elle continue 
à dominer de façon latente aussi bien la logique dominante que l’esprit scientifique 
(par exemple, progrès de la génétique, prépondérance de l’importance de l’ADN, 
                                                             
1 Nous avons pu constater comment les Ukrainiens ont défendu leur territoire de l’invasion russe : c’est 
remarquable, toutefois, il faut relier ceci avec le fait que certains pays (comme la Russie et ses ex-
partenaires ou la Turquie) demeurent encore spécialement attachés à l’idée nationale. 
2 Voir Vincenzo Cicchelli, L’esprit cosmopolite. Voyages de formation des jeunes en Europe, Paris, 
Presses de Sciences Po, 2012. 
3 Cela va de soi que l’idée de la nation est aussi imaginaire (nous rappelons de toute façon ici le fameux 
livre de Benedict Anderson sur les communautés imaginées) : qu’est-ce qu’une nation et qu’est-ce que 
le sentiment national qui fait que des individus s’identifient corps et âme à d’autres individus qu’ils ne 
connaissent pas et ne connaîtront jamais ? Dans son ouvrage classique, Imagined Communities: 
Reflections on the Origins and Spread of Nationalism (New York, Verso, 1983), Benedict Anderson 
montre que l’adhésion à l’idée de souveraineté nationale n’a rien de naturel. Il analyse les facteurs 
historiques dont la conjonction – comme celle de l’émergence du capitalisme marchand et de 
l’invention de l’imprimerie – a permis la naissance de ces « communautés imaginées » que sont les 
nations. Donnant une riche gamme d’exemples, du Brésil à la Thaïlande en passant par l’Europe centrale 
et l’Amérique latine, l’auteur étudie l’interaction complexe entre la logique populiste et démocratique 
du nationalisme et les stratégies des régimes impériaux et dynastiques à la fin du XIXe siècle. 
4 Voir Guillaumin Colette, L’idéologie raciste, genèse et langages actuels, Paris, Mouton, 1972. 



2/2023 

Où en est la question nationale aujourd’hui ? 

 

 

81 

etc.) ; dans ce sens, l’idéologie raciste demeure motrice bien qu’elle n’ait pas la même 
ampleur polémique qu’elle avait au début du XXe siècle (puisqu’ elle n’est plus 
considérée « politiquement correcte »). En même temps, la différence d’appartenance 
peut reprendre ses vieux vêtements religieux et revenir pour séparer les peuples en 
« croyants et pratiquants » et en « infidèles » (comme le montrent les divers 
« intégrismes » qui deviennent très violents face à l’ « autre »). 

Cependant, dans tous les cas, le point central d’opposition devient peu à peu (et 
malgré les vestiges divers des visions du monde antérieures), l’acceptation ou non 
d’un « mode de vie moderne » qui exige l’abandon de certaines habitudes et la 
possession de certaines autres. Ce mode de vie moderne dépasse souvent les 
exigences intégristes qui peuvent rester superficielles à côté de l’acceptation des 
stratifications « modernes » transnationales. 

Dans ce sens, ceux qui se soumettent aux exigences de cette modernité peuvent 
être acceptés comme « nôtres » à l’encontre de ceux qui lui résistent de quelque 
manière que ce soit (ceux qui sont contre la logique dominante moderne, celle de la 
rentabilité de la digitalisation1). Au nom de la « démocratie », le monde actuel semble 
devenir très autoritaire et très exclusif (par exemple, exclusion de ceux qui ne se 
soumettent pas à la pensée technocratique, de ceux qui résistent à la logique du 
marché, etc.) ; l’exclusion peut avoir plusieurs formes (dont la forme dominante est 
l’exclusion du monde du travail). Étant donné que cette assertion paraît comme juste 
une vision « philosophique » ou peu-fondée, nous allons donner un exemple qui vient 
du monde de l’éducation (puisque c’est dans le cadre éducatif que se reproduisent les 
standards et le sens de la connaissance dominante). Dans ce but, nous citons quelques 
extraits du guide de l’étudiant européen (qui constitue la « Bible » de l’éducation 
européenne pour les années à venir, comportant une rhétorique que l’on trouve 
facilement dans plusieurs « guides » pédagogiques internationaux, montrant le sens 
donné à l’éducation et à la connaissance aujourd’hui et aussi pour les années à venir). 

                                                             
1 Plusieurs théoriciens ont justement expliqué que l’instrumentalisation actuelle de la technique 
présuppose l’acceptation d’une idéologie dominante bien qu’elle soit présentée comme « neutre » ou 
« simplement scientifique ». On connaît par exemple les travaux de Jacques Ellul (Le bluff 
technologique, Paris, Hachette, 1988), ce grand classique de la critique de la technique, qui soutient 
« que la technique devrait être au service de l’homme contre une société qui asservit l’individu à une 
multiplicité de gadgets, il démonte avec minutie et conviction les arguments qui font de la technologie 
une fatalité » (de la quatrième de couverture). Il y en a certes d’autres auteurs connus, comme par 
exemple Lucien Sfez (Critique de la Communication, Paris, Éditions du Seuil, coll. « La Couleur des 
idées », 1993) ou Philippe Breton (L’histoire de l’informatique, Paris, Éditions La Découverte, 1987). 
Lucien Sfez explique que « nous vivons dans un monde de machines, à transporter, à fabriquer, à 
penser. Pour remédier à la catastrophe imminente, nous comptons sur la communication : concept 
magique, mode envahissante, nouvelle science liturgique du siècle à venir. La communication – sous 
toutes ses formes – va-t-elle sauver nos sociétés ? On ne parle jamais autant de communication que 
dans une société qui ne sait plus communiquer avec elle-même, dont la cohésion est contestée, dont 
les valeurs se délitent, dont les régulations s’effacent. Dieu, l’Histoire, les anciennes théologies et 
valeurs fondatrices ont disparu en tant que moyens d’unification. Dans le creux laissé par leur faillite se 
développe la communication, entreprise désespérée pour relier entre elles des analyses spécialisées et 
des milieux cloisonnés à l’extrême. Comme une nouvelle théologie, celle des temps modernes, fruit de 
la confusion des valeurs et des fragmentations imposées par la technologie. » (de la quatrième de 
couverture). 



2/2023 

Christiana Constantopoulou 

82 

On a donc tiré de ce guide que : l’adaptation des jeunes dans le milieu technicien, 
ainsi que l’acquisition des compétences techniques deviennent des « incontournables 
de l’éducation contemporaine ». 

La préférence de la politique éducative européenne est donnée aux projets 
contribuant à la « modernisation » des systèmes d’enseignement supérieur en Europe 
(mais : comment définit-on la « modernisation » ? La définition est bien sûr déduite 
par son devenir techniciste). 

La licence professionnelle exige « une pédagogie du projet et de l’action en 
partenariat étroit avec le monde du travail ». La lutte contre la hausse du taux de 
chômage, en particulier parmi les jeunes, est devenue l’une des tâches les plus 
urgentes pour les gouvernements européens. 

La tendance, qui est prioritaire dans les orientations européennes pour l’éducation 
telles que décrites dans le guide d’Erasmus+, consiste donc à considérer le numérique 
comme facteur décisif de changement et/ou d’amélioration du social (pensée puisant 
son raisonnement dans la « rationalité de la technique moderne » qui considère toute 
autre logique comme « arriérée ») : il s’agit aussi, bien entendu, d’une tendance 
idéologique particulière et bien exclusive de toute pensée « autre1 ». 

Le résultat le plus nuisible pour la pensée sociale aujourd’hui (et pour les années à 
venir) semble être la prédominance des points suivants : a) l’extrême spécialisation 
des tâches à faire (où chaque partie semble « indépendante » de l’ensemble) ; b) 
suivant un mode d’opération bien précis (les conditions d’utilisation) ; c) faisant perdre 
en conséquence et petit à petit, la capacité d’interconnexion des parties ; d) faisant 
« transporter » à la longue cette façon d’agir « automatique » (et opérationnelle) à 
presque toutes les dimensions de la vie quotidienne. 

Résumant ce deuxième point, nous constatons que la logique (technique) du 
« progrès » (et du sens donné au progrès en relation avec les intérêts capitalistes2) 
domine les préoccupations sociales de tous les jours et fabrique en conséquence 
l’altérité (ceux qui ne s’adaptent pas ou qui ne sont pas « à la hauteur » des exigences 
« digitales »). 
 
3. Dépassement des frontières et unités transnationales 

Le dépassement des « frontières » et la création des unités transnationales, 
deviennent un slogan contemporain : toutefois, les frontières existent pour maintenir 
la « fortification » du « nous » (sécurisé) contre « tous les autres ». Lors de la « crise 
des refugiés » en 2015, plusieurs pays européens avaient décidé de fermer leurs 
frontières pour tenter de contenir les arrivées illégales des refugiés de la guerre de 
Syrie provoquant ainsi l’effondrement dans l’acte de l’accord de Schengen. Par 

                                                             
1 Jacques Ellul dans son fameux texte sur le « bluff technologique » (mais aussi d’autres penseurs 
comme par exemple Lucien Sfez ou Philippe Breton qui sont déjà cités) a expliqué en détail le sens des 
exclusions dues à la pensée technocratique qui n’est pas considérée comme « idéologique », bien 
qu’elle constitue la base de l’idéologie dominante de la modernité. 
2 Selon la logique scientifique dominante, cette référence ne peut que sembler « vieillotte » ou 
dépassée (j’ai souvent vu dans les revues scientifiques que les livres qui datent de plus de dix ans sont 
considérés en gros sans intérêt – sans doute selon cette idée journalistique qui devient dominante dans 
la vie quotidienne actuelle et qui donne de l’importance aux « nouvelles » –), toutefois, il s’agit bien de 
l’idéologie technocratique en lien avec les intérêts capitalistes comme décrite par La dialectique de la 
raison de Theodor Adorno et de Max Horkheimer. 



2/2023 

Où en est la question nationale aujourd’hui ? 

 

 

83 

ailleurs, la montée en puissance du vote pour les partis d’extrême droite ou autres 
partis politiques « anti-immigration » dits « nationalistes » dans l’ensemble de 
l’Europe, souligne cette tendance. Les demandes pressantes de l’Union européenne 
de partager le « fardeau » des pays frontaliers (comme la Grèce ou l’Italie) étaient le 
plus souvent fortement rejetées. 

Des évènements inattendus ont soulevé de nouvelles questions et ont donné à « la 
crise migratoire » une autre tournure, un autre visage. Les attentats, revendiqués par 
des groupes islamiques terroristes, survenus en 2015, d’abord à Paris, puis en 2016 à 
Bruxelles, ont renforcé les partis des courants politiques d’extrême-droite et ont tout 
de même suscité la rentrée de la question identitaire dans le débat sur la « crise 
migratoire ». Plusieurs chefs d’États européens s’étaient élevés contre la « menace » 
que représenterait l’entrée en Europe des populations majoritairement musulmanes. 
C’est ainsi que des attitudes de discrimination, fondées sur l’idée du danger pour 
l’identité chrétienne de l’Europe, ont abouti à des actes tels que l’envoi des armées 
aux frontières, l’autorisation de la fouille des bagages des migrants, la confiscation de 
tout objet de valeur, des propositions du genre de « marquage » des immigrés 
recensés, etc. 

Il existe certes des camouflages divers pour dissimuler ces attitudes (comme par 
exemple les termes employés pour qualifier les migrants de « refugiés » ou 
d’ « immigrés » – économiques –, où le débat sémantique cache, bien entendu, un 
débat politique). 

Ce qui est certain, quand on approche cette réalité, c’est que les « frontières » ne 
sont certes pas abolies. Le discours sur l’ « abolition des frontières », qui reflète dans 
une certaine mesure l’existence réelle d’unions politiques supranationales ou 
d’entreprises multinationales exprimant des pouvoirs économiques divers, peut tout 
d’abord servir un statu quo où domine la « crise » (pétrolière, nucléaire, climatique…) 
dans le sens qu’il dicte comme nécessaires des obligations imposées par ces 
« unions » ; il montre aussi qu’ il existe toujours cette lutte entre les périphéries 
opprimées par les « centres » qui veulent conserver leur suprématie en « excluant » 
les « autres périphériques » ; les caractéristiques de ces « autres » peuvent sembler 
« nationales », mais elles sont surtout « économiques » au-dessus de l’appartenance 
nationale qui, souvent, devient secondaire de fait. Cette constatation suit l’analyse de 
Marc Augé qui s’avère être extrêmement intéressante sur ce point. 

Pour cet anthropologue de la « sur-modernité1 », les mouvements des populations, 
conjugués à l’essor que connaît la communication instantanée, contribuent à 
développer une forme de mobilité sur-moderne. Dans un monde « où l’on peut tout 
faire sans bouger et où l’on bouge pourtant », il est plus que jamais nécessaire de 
garder une position critique par rapport à l’idée de la « globalisation » puisque la 
mobilité des populations met la notion de frontière à l’épreuve de l’exclusion. 

 
L’urbanisation actuelle induit de nouvelles formes de mobilité et trace des frontières 
poreuses entre centre et périphérie, et entre périphéries elles-mêmes. L’exclusion n’est 
plus uniquement engagée dans un rapport nord-sud : « Le problème de l’habitat et de 
la pauvreté urbaine est maintenant présent au cœur des plus importantes mégalopoles 
occidentales ». Des quartiers privilégiés de villes africaines ou sud-américaines sont 

                                                             
1 Voir Marc Augé, Non-lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris, Éditions du 
Seuil, 1992. 



2/2023 

Christiana Constantopoulou 

84 

directement liés aux réseaux mondiaux alors que la précarité et la clandestinité 
envahissent des zones « déqualifiées » dans les villes occidentales. […] La coexistence 
monde-ville et ville-monde génère des zones intermédiaires, [des « non-lieux »] […] 
constituant « la face invisible de la mondialisation » […] [La frontière] instaure une 
coupure et engage plusieurs niveaux d’exclusion avec les « clandestins », entre 
immigrés officiels et « sans-papiers », jusqu’aux enfants d’immigrés nés en France, 

victimes du chômage et d’une scolarité défaillante1. 
 

L’auteur constate que l’aveuglement des regards s’intensifie alors qu’apparaissent, 
reviennent et « se contaminent » les mots « exclusion », « clandestin », « sans-
papiers », au risque d’enfanter « de nouvelles peurs et violences potentielles ». Ce qui 
a pour effet d’augmenter l’exclusion et de dresser de nouvelles frontières. 

 
L’étude du tourisme contemporain […] apporte au regard une efficacité particulière 
dans « le monde d’aujourd’hui », dans lequel […] les nouvelles formes de migrations 
sont également examinées à travers les tendances actuelles de l’urbanisme. Le 
déplacement physique de l’exode rural se prolonge par un « déplacement de l’utopie » 
[…] l’individu est appareillé par les technologies de l’information et de la 
communication qui maintiennent ce dernier en relation permanente avec l’extérieur. 
[…] [P]enser la mobilité, c’est aussi apprendre à repenser le temps ; une option que 
seule l’éducation peut permettre2. 
 

Marc Augé rejoint sur ce propos Jean-François Lyotard3 qui expliquait les limites du 
« savoir postmoderne »). L’utopie comporterait la transculturalité des individus pour 
justement vraiment permettre un monde « transfrontalier ». Le poids est de nouveau 
mis sur la culture et l’éducation (bien que les systèmes éducatifs actuels soutiennent 
les frontières qui quoique « déplacés » existent bel et bien). 

Nous comprenons que la notion de « frontière » change de contenu sans être 
disparue et que seul un changement culturel réel aurait permis son dépassement (ce 
qui n’est pas le cas avec les systèmes culturels et éducatifs existants). 
 
3.1. Les narrations de la crise et les nouveaux récits « identificatoires » 

Depuis la « crise économique » (qui s’est fait sentir en Europe en 2010) et la « crise 
migratoire » (qui s’est fait sentir en Europe en 2015), la notion de « crise », qui 
semblait concerner dans une mesure ou une autre tout le monde, est devenue 
primordiale dans l’analyse en sciences sociales. 

La crise est un concept global, désignant une discontinuité dans un processus, une 
rupture de l’équilibre ; cet état semble incertain et crée une situation de stress, où les 
médias ont une capacité d’annoncer, de définir et d’amplifier l’état de la crise tout en 
exprimant la mythologie de l’époque contemporaine. 

Bruno Péquignot soutient que la crise est un élément inhérent du capitalisme. Il 
explique : 

                                                             
1 Pierre Morelli, « Marc Augé, Pour une anthropologie de la mobilité. », Questions de communication 
[En ligne], 17 | 2010, mis en ligne le 23 janvier 2012. Disponible sur : 
<http://journals.openedition.org/questionsdecommunication/256> [consulté le 16 décembre 2022]. 
2 Ibid. 
3 Jean-François Lyotard, La Condition postmoderne : rapport sur le savoir, Paris, Éditions de Minuit, 
1979. 



2/2023 

Où en est la question nationale aujourd’hui ? 

 

 

85 

 
Il y a des déterminations qui fixent les conditions de l’action, mais il n’y a pas de 
nécessité historique – le trop fameux « sens de l’histoire », attribué abusivement à Karl 
Marx – tout simplement parce que les hommes font leur propre histoire. […] Cette 
question de la répétition historique fait l’objet de bien des analyses depuis la 
conception circulaire de l’histoire, proposée par Machiavel jusqu’à Karl Marx, et au-
delà, de façon d’ailleurs assez peu originale. Pour Karl Marx, contrairement à Machiavel, 
le modèle du développement historique serait non pas un cercle, mais une spirale. On 
sait que si l’on regarde une spirale d’en haut on voit un cercle d’où la représentation 
machiavélienne, mais, en fait, à chaque tour de la spirale, on repasse par un point qui 
est homologue, mais déplacé dans l’espace du temps par rapport aux points 
précédents. Les crises du capitalisme se répètent en effet, mais toujours de façon 
différente par rapport à celles qui l’ont précédé et à celles qui les suivront. Je retiens 
l’idée, ici, que la « crise » est un élément nécessaire dans le développement du 
capitalisme. On ne peut régler la question et sortir de la crise capitaliste, qui, encore 
une fois, est structurelle, qu’en sortant du capitalisme lui-même. On pourrait parodier 
la fameuse phrase du Manifeste du Parti Communiste de Marx et d’Engels, en en 
inversant le propos : « un spectre hante le monde, la crise du capitalisme ! ». Cette crise 
dans le capitalisme permet, comme toujours et depuis que le mode de production 
capitaliste est devenu dominant (et même un peu avant d’ailleurs) sur le monde entier, 
de détruire le capital parasite et d’instaurer des politiques qui suppriment les 
« avantages sociaux », acquis par les travailleurs dans leurs luttes politiques et 
syndicales, en justifiant des économies, voire des politiques d’austérité pour diminuer 
toujours plus la part des revenus du travail et ainsi augmenter celle du capital dans le 
partage des richesses1. 
 

Les diverses formes de crise sont donc un élément nécessaire dans le 
développement du capitalisme, et on ne peut pas en sortir, sans sortir du capitalisme 
lui-même. Dans ce contexte, les nations semblent (tout au moins selon la « vitrine 
politique » en vigueur) jouer un rôle principal dans la validation des frontières entre 
le « nous » et les « autres » ; toutefois, dans la plupart des cas, c’est plutôt le « nous » 
d’alliances (des pays « développés » ou des pays dits du « sud », etc.) aux critères 
d’abord (et surtout) économiques, qui sont de fait importantes, d’où les efforts de 
faire partie des alliances « fortes » (telles que l’Union européenne), bien que souvent 
à l’encontre des intérêts économiques « nationaux populaires2 ». 
 
3.1.1. Vit-on le partage du monde selon des répartitions nouvelles, qui dépassent la 
question nationale ? 

La guerre d’Ukraine est intéressante sur le plan des alliances internationales 
contemporaines, bien que l’Union européenne ait pensé avoir laissé le XXe siècle – et 
ses guerres – derrière elle). Le président ukrainien a signé une demande d’adhésion à 
l’Union européenne et le Conseil européen lui a accordé le statut de pays candidat. 
Les dirigeants de l’UE ont réaffirmé qu’ils étaient fermement déterminés à ce que l’UE 

                                                             
1 Bruno Péquignot, « Un récit pour faire peur : la crise du capitalisme », in Christiana Constantopoulou 
(dir.), Les récits de la crise, Paris, L’Harmattan, coll. « Logiques sociales », 2017, p. 42. 
2 Nous nous rappelons les années d’austérité imposée où l’appartenance européenne a eu des 
conséquences financières graves au sein des pays du sud, surtout l’Espagne, la Grèce et le Portugal. Ce 
sont surtout les classes moyennes et populaires (représentatives de l’ego national) qui en ont 
gravement souffert. 



2/2023 

Christiana Constantopoulou 

86 

continue de fournir un soutien à l’Ukraine, renforçant ainsi la pression sur la Russie. 
Toutefois, il est intéressant de voir que les États-Unis n’y montrent pas davantage 
d’intérêt (une preuve que les stratégies « solidaires » se font autrement que durant la 
Guerre froide, ou même après). « L’Ukraine n’est pas dans le voisinage de l’Amérique. 
Il n’est pas situé à la frontière américaine. Il n’héberge pas non plus de base militaire 
américaine. Il n’a pas de réserves stratégiques de pétrole et ce n’est pas un partenaire 
commercial majeur1 ». Mais, toutes ces raisons étaient aussi valables dans d’autres 
cas dans le passé, et elles n’ont pas empêché « les anciens présidents américains de 
dépenser du sang et des trésors2 » au nom des pays leur étant étrangers. Un 
changement, qui devient évident, s’opère dans la solidarité internationale ; ceci est 
indicatif des changements des idéologies et des « divisions » en cours, donc des 
appartenances nationales et supranationales. 
 
3.1.2. Mythologies diffusées par les médias 

Pendant la Guerre froide, la terre était un espace divisé en deux blocs, où tout le 
monde était dépendant de cette division. On pourrait soutenir avec Marc Augé3 que 
de nos jours il existe une nouvelle distribution géographique4. Le monde se répartit en 
citadelles, intouchables, barricadées, conçues pour être des zones de sécurité 
maximum. Tout autour, s’étendent des terrains vagues, des « no man’s land » qui se 
mesurent en termes de menaces potentielles pour la quiétude des citadelles (par 
exemple, vague d’émigration, effondrement économique, etc.). Dans ce cadre, il y a 
des pays insécurisés, des pays intouchables et des pays « no man’s land ». 

Si, à l’époque des deux blocs, le pouvoir s’exerçait au nom d’un danger frontal 
clairement identifiable, au temps « des citadelles » une grande menace, qui frappe, 
semble être cet « autre » (le migrant qui essaie de fuir le désastre et d’entrer dans le 
champ de la sécurité, celui qui ne « vit pas comme nous », etc.). Entretemps, chacun 
finit par vivre comme une petite citadelle, bien qu’elle puisse être assiégée par le 
chômage, les pénuries diverses, le changement climatique, etc. 

Cette distribution du monde et des individus, toute hérissée de cloisonnements et 
de barricades, s’organise autour de la notion d’ « insécurité » (ainsi sera qualifié le 
moindre acte de violence, la plus légère crainte). Dans la plupart de cas, il s’agit de 
situations réelles. Le problème se trouve dans l’amalgame, dans la manière de 
rassembler le tout (sans distinction) sous le chapeau « insécurité ». Il s’agit bien d’une 
nouvelle mythologie médiatique qui « couvre » bien entendu les pouvoirs qui 
partagent notre monde. Rester en sécurité malgré les divers fléaux potentiels (les 
résultats d’une crise économique, d’une crise « migratoire », d’une crise énergétique, 
des conflits divers…) et essayer d’en rester intouchable est un souci majeur dans la 
contemporanéité ; s’occuper de ses « propres » problèmes (rarement conçus comme 
« nôtres », l’idée de l’équipe et du groupe étant moins importante qu’auparavant), de 
son propre bien-être, de sa propre sécurité (le plus loin possible des conditions 

                                                             
1 Barbara Plett Usher, « Guerre Ukraine – Russie : pourquoi Biden n’enverra pas de troupes en Ukraine », 
BBC news. Disponible sur : <https://www.bbc.com/afrique/monde-60525138> [consulté le 
16 décembre 2022]. 
2 Ibid. 
3 Voir Marc Augé, op. cit. 
4 Nous sommes inspirés ici de l’ouvrage de Marc Augé, Pour une anthropologie de la mobilité, Paris, 
Payot & Rivages, 2009. 



2/2023 

Où en est la question nationale aujourd’hui ? 

 

 

87 

« d’insécurité », sans s’intéresser vraiment aux raisons de leur existence), c’est 
l’objectif essentiel de l’individu contemporain qui « agit » dans le cadre de ses 
socialités proches (les fans d’une star, les amis d’une telle ou telle activité, les groupes 
divers parus – souvent vite disparus – dans les réseaux). 

Dans ce contexte, l’ « appartenance » ne concerne plus (ou pas davantage) 
l’identité nationale. Un exemple éloquent de cette situation, c’est l’insuffisance du 
discours national pour stimuler l’engagement militaire (qui devient un métier) ou la 
participation à des conflits de territoires (voir l’exemple de plusieurs pays du monde 
dont les États-Unis d’Amérique, la Grande Bretagne ou la France où les forces armées 
sont basées sur un choix et non pas sur une « obligation de défense » du sol national 
comme jadis). On se rappelle que Robespierre déclarait que « les gardes nationales ne 
peuvent être que la nation entière armée pour défendre au besoin ses droits ; il faut 
que tous les citoyens en âge de porter les armes y soient admis sans aucune 
distinction1 ». On est loin de l’époque où Casimir Delavigne écrivait : « Survivre à sa 
victoire, ô douce et noble vie ! Mourir victorieux, ô mort digne d’envie2 ! ». « Le 
patriotisme accordait une place importante à l’armée et aux symboles militaires, et 
présupposait généralement l’idée du sacrifice de soi. Au cours de ces dernières 
décennies, la globalisation, qui met en question la pertinence du cadre de l’État-
nation, a fait reculer le patriotisme dans sa version traditionnelle et fortement 
militarisée3 » (toutefois, il résiste dans des pays comme la Russie ou la Turquie, comme 
on est expliqué plus haut). À la fin du XIXe siècle (1887), Ferdinand Tönnies4 avait 
montré à quel point le lieu était « la sorte de communauté la plus spécifiquement 
humaine et la plus élevée5 ». L’apparition des termes « globalisation » ou 
« mondialisation » à partir du début « des années 1980, puis leur popularisation à 
partir du début des années 1990, ont véhiculé plusieurs discours : celui de la prise de 
conscience accrue de l’appartenance au monde6 ». Valérie Foucher-Dufoix et 
Stéphane Dufoix font l’hypothèse que l’on assiste aujourd’hui à cause du rôle 
d’Internet, « autant à une virtualisation de la patrie qu’à des formes de “patrialisation” 
du virtuel7 », hypothèse qui peut être vraie dans un sens ; à notre avis, cette hypothèse 
exprime bien cet état de pensée où les patrimoines culturels de jadis, nous 
accompagnent tout en changeant de sens. 
 
 

L’identification nationale, devient sous ces conditions bien secondaire 
quoiqu’encore symboliquement puissante et emblématique. La mythologie 
contemporaine se noue autour de l’idée de « sécurisation » contre les « nouveaux 
barbares » (les migrants venant de pays pauvres – souvent guidés par le 

                                                             
1 Maximilien de Robespierre, Œuvres de Robespierre, texte recueilli, établi et annoté par A. Vermorel, 
Paris, F. Cournol, 1866, p. 185. 
2 Casimir Delavigne, Œuvres complètes, Paris, Librairie de Firmin-Didot, vol. 4, 1881, p. 44. 
3 Françoise Daucé, Anne Le Huérou et Kathy Rousselet, « Les diversités du patriotisme contemporain », 
Critique internationale, no 58, 2013, p. 10. 
4 En 1887, dans sa fameuse œuvre Communauté et société (Gemeinschaft und Gesellschaft). 
5 Ferdinand Tönnies, Communauté et société. Catégories fondamentales de la sociologie pure, Paris, 
PUF, coll. « Le Lien social », 2010, p. 17. 
6 Valérie Foucher-Dufoix et Stéphane Dufoix, « La patrie peut-elle être virtuelle ? », Pardès, no 52, 2012, 
p. 57. 
7 Ibid., p. 60. 



2/2023 

Christiana Constantopoulou 

88 

fondamentalisme religieux). La question nationale demeure emblématique mais les 
identités contemporaines se nouent autour des réseaux en ligne, des compétences 
numériques et des possibilités de demeurer à l’abri de l’insécurité qui est racontée 
comme la menace principale impossible à vaincre, comme c’étaient jadis les diverses 
maladies contagieuses1. 
 
 
 
Références bibliographiques 

ADORNO T. W. et HORKHEIMER M., La dialectique de la raison, Paris, Gallimard, 1983. 

ANDERSON B., Imagined Communities: Reflections on the Origins and Spread of 
Nationalism, New York, Verso, 1983. 

AUGÉ M., Non-lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris, 
Éditions du Seuil, 1992. 

AUGÉ M., Pour une anthropologie de la mobilité, Paris, Payot & Rivages, 2009. 

BRETON P., L’histoire de l’informatique, Paris, Éditions La Découverte, 1987. 

CICCHELLI V., L’esprit cosmopolite. Voyages de formation des jeunes en Europe, Paris, 
Presses de Sciences Po, 2012. 

COLETTE G., L’idéologie raciste, genèse et langages actuels, La Haye, Mouton, 1972. 

DAUCÉ F., LE HUÉROU A. et ROUSSELET K., « Les diversités du patriotisme contemporain », 
Critique internationale, no 58, 2013, p. 9-17. 

DELAVIGNE C., Œuvres complètes, Paris, Librairie de Firmin-Didot, vol. 4, 1881. 

ELLUL J., Le bluff technologique, Paris, Hachette, 1988 

FOUCHER-DUFOIX V. et DUFOIX S., « La patrie peut-elle être virtuelle ? », Pardès, no 52, 
2012, p. 57-75. 

LYOTARD J.-F., La Condition postmoderne : rapport sur le savoir, Paris, Éditions de 
Minuit, 1979. 

MORELLI P., « Marc Augé, Pour une anthropologie de la mobilité. », Questions de 
communication [En ligne], 17 | 2010, mis en ligne le 23 janvier 2012. Disponible 
sur : <http://journals.openedition.org/questionsdecommunication/256> [consulté 
le 16 décembre 2022]. 

PÉQUIGNOT B., « Un récit pour faire peur : la crise du capitalisme », in 
C. CONSTANTOPOULOU (dir.), Les récits de la crise, Paris, L’Harmattan, coll. « Logiques 
sociales », 2017, p. 39-50. 

PLETT USHER B., « Guerre Ukraine – Russie : pourquoi Biden n’enverra pas de troupes 
en Ukraine », BBC news. Disponible sur : <https://www.bbc.com/afrique/monde-
60525138> [consulté le 16 décembre 2022]. 

                                                             
1 Bien que l’affrontement mondial de la pandémie de Covid-19 nous ait monté que ce genre de 
« menace » continue à avoir des conséquences inimaginables dans le cadre des sociétés. 



2/2023 

Où en est la question nationale aujourd’hui ? 

 

 

89 

ROBESPIERRE M. DE, Œuvres de Robespierre, texte recueilli, établi et annoté par 
A. Vermorel, Paris, F. Cournol, 1866. 

SFEZ L., Critique de la Communication, Paris, Éditions du Seuil, coll. « La Couleur des 
idées », 1993. 

TÖNNIES F., Communauté et société. Catégories fondamentales de la sociologie pure, 
Paris, PUF, coll. « Le Lien social », 2010. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

