
  

  Noêma, revue internationale d’études françaises : langue, littérature, culture

   Vol 1, No 1 (2023)

   André Malraux et la Grèce

  

 

  

  « […] dans quelque cour du Gandhāra où les aigles
venaient du Pamir » . Malraux et la sculpture gréco-
bouddhique 

  Raphaël Aubert   

  doi: 10.12681/noema.41110 

 

  

  Copyright © 2023 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Aubert, R. (2025). « […] dans quelque cour du Gandhāra où les aigles venaient du Pamir » . Malraux et la sculpture gréco-
bouddhique. Noêma, Revue Internationale d’études françaises : Langue, littérature, Culture, 1(1), 99–110.
https://doi.org/10.12681/noema.41110

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 08/02/2026 21:54:14



« […] dans quelque cour du Gandhāra 
où les aigles venaient du Pamir » 

 

Malraux et la sculpture gréco-bouddhique 
 

Raphaël AUBERT 
Écrivain 

raphael_aubert@yahoo.fr 
 
 
André Malraux a très tôt marqué de l’intérêt pour l’art du Gandhāra1, découvert dans 
sa jeunesse déjà au Musée national des arts asiatiques-Guimet, à Paris. 

Jusqu’à son mariage avec Clara Goldschmidt, en 1921, le futur romancier avait 
surtout fréquenté le vieux Musée d’ethnographie du Trocadéro avec ses vitrines 
poussiéreuses. On sait combien ce même Trocadéro exerça de fascination sur tant 
d’artistes et d’écrivains et pour quel bénéfice ! Les œuvres des Picasso, Matisse, 
Apollinaire n’auraient pas été ce qu’elles sont sans le Trocadéro. Mais grâce à Clara, 
Malraux devient un habitué du musée Guimet, situé à une trentaine de minutes à pied 
seulement de la villa familiale des Goldschmidt, avenue des Chalets, dans le 
16e arrondissement. 

Pour le jeune écrivain, déjà passionné d’art asiatique, c’est une véritable révélation. 
C’est là notamment qu’il va prendre connaissance d’une monographie consacrée à 
« L’Art d’Indravarman2 » due à Henri Parmentier (1871-1949), chef du service 
archéologique de l’École française d’Extrême-Orient (EFEO). Il y est question de la 
« Citadelle des femmes ». Autrement dit du temple de Banteay Srei. On connaît la 
suite. Mais il n’y a pas que l’art khmer qui retient l’attention du jeune écrivain. 

À la fin des années 1920, le musée Guimet commence à présenter le résultat du 
travail des archéologues français à l’œuvre en Afghanistan. Son souverain, le roi 
Amanullah, a accordé pour une durée de trente ans l’exclusivité des fouilles à la 
France. Partout des chantiers s’ouvrent, Hadda, Begram, Bamyan. 

Dans la région de Jalalabad, entre 1926 et 1928, Alfred Foucher (1865-1952), puis 
Jules Barthoux (1881-1965) ont mis au jour un important ensemble de sculptures 
gréco-bouddhiques que Joseph Hackin (1886-1941), qui depuis 1923 occupe le poste 
de conservateur, se charge de mettre en valeur à Guimet à la faveur d’une grande 
réorganisation des salles du musée. C’est ainsi qu’en février 1929, il peut déjà ouvrir 
une salle consacrée aux pièces ramenées de Hadda. 

Malraux les a bien sûr vues dès leur installation. Il se peut également qu’il ait 
rencontré, lors de l’une ou l’autre de ses visites, Joseph Hackin, lui-même tenant du 
comparatisme. Ainsi que le montre le Guide-Catalogue du Musée Guimet3 qu’il publia 
en 1923 et qui porte sur les collections bouddhiques : Inde centrale et Gandhāra, 

                                                             

1 Sur le Gandhāra, voir notamment l’étude déjà ancienne (1984), mais qui continue de faire autorité, 
de Mario Bussagli, L’Art du Gandhāra, Paris, Librairie Générale Française, 1996. Nous utilisons ici la 
transcription latine de la forme sanskrite du nom Gandhāra, sauf pour les citations de Malraux qui en 
utilise la forme francisée. 
2 Henri Parmentier, « L’art d’Indravarman », Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient, no 19, 1919, 
p. 1-98. 
3 Joseph Hackin, Guide-Catalogue du Musée Guimet, Paris, G. van Oest et Cie, 1923. 



1/2023 

Raphaël Aubert 

100 

Turkestan, Chine septentrionale, Tibet. Ce qui n’a certainement pas été sans influence 
non plus sur le jeune écrivain. 

Enfin, toujours à Guimet, Malraux a aussi au moins feuilleté, à défaut de la lire1, 
l’étude de Foucher, L’art gréco-bouddhique du Gandhâra. Étude sur les origines de 
l’influence classique dans l’art bouddhique de l’Inde et de l’Extrême-Orient. Ouvrage 
dont le premier volume était paru en 1905 et dont deux fascicules du second étaient 
sortis en 1918 et 1922 – le troisième ne paraîtra qu’en 1951. 

 
C’est aussi à cette même époque – nous sommes avant l’expédition du 

Cambodge – que se produit une rencontre non moins décisive pour la suite de l’œuvre 
de Malraux : celle d’Alfred Salmony (1890-1958), conservateur du Museum für 
Ostasiatische Kunst de Cologne. Le couple Malraux fait sa connaissance durant l’hiver 
1922-1923, probablement par l’intermédiaire de Daniel-Henry Kahnweiler, à moins 
que ce soit à l’occasion d’un séjour en Allemagne. L’intérêt de Salmony pour l’art de 
la Chine et du Siam se double d’une autre passion : l’art comparé. 

Lors d’une soirée à Paris chez les Malraux, Salmony montre aux jeunes gens des 
reproductions de sculptures et de bas-reliefs de provenances diverses. Mais, plutôt 
que de les associer en fonction de leur origine, khmère, Han, romane, il les agence par 
parenté de style2. 

Pareille démarche, alors profondément novatrice, ne peut que conforter Malraux 
dans ce qu’il pressent et qu’il vient de formuler dans son tout premier texte sur l’art, 
« La Peinture de Galanis ». Datant de 1922, ce texte, on le sait, est tout à fait fondateur 
dans l’œuvre de l’écrivain, en ce qu’il annonce en filigrane la réflexion qui est au cœur 
du Musée imaginaire, esquissant une méthodologie, une herméneutique dont son 
auteur ne se départira plus. Mais écoutons-le plutôt : « Nous ne pouvons sentir que 
par comparaison […]. Le génie grec sera mieux compris par l’opposition d’une statue 
grecque à une statue égyptienne ou asiatique, que par la connaissance de cent statues 
grecques3 ». 

En germes, tous les Écrits sur l’art d’André Malraux se trouvent déjà contenus là. 
Aux yeux du jeune écrivain, aller à la rencontre d’autres cultures ne sera dès lors pas 
simplement affaire de curiosité ou d’ouverture d’esprit, et encore moins de lucre, 
quand bien même cet aspect est bel et bien présent, mais répond d’abord et avant 
tout à une nécessité proprement esthétique, renvoie aux fondements même de toute 
connaissance de soi. « Comment me trouverai-je, sinon en vous regardant ? », s’écrie 
Ling, le correspondant chinois de La Tentation de l’Occident4. Il y a là plus qu’un 
programme. 

 
Toujours durant cette même décennie, de la fin des années 1920 au début des 

années 1930, Malraux et son épouse vont beaucoup voyager. Et pas seulement en Asie 
du Sud-est.  

                                                             

1 Voir la Notice aux Préfaces, articles et allocutions dans Écrits sur l’art I. Œuvres complètes, Paris, 
Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », tome IV, 2004, p. 1545. 
2 Curtis Cate, André Malraux, Paris, Flammarion, 1994, p. 68. 
3 André Malraux, Écrits sur l’art I. Œuvres complètes, tome IV, op. cit., 2004, p. 1170. 
4 André Malraux, La Tentation de l’Occident, dans Œuvres complètes, Paris, Gallimard, 
coll. « Bibliothèque de la Pléiade », tome I, 1989, p. 75. 



1/2023 

« […] dans quelque cour du Gandhāra où les aigles venaient du Pamir » 
Malraux et la sculpture gréco-bouddhique 

 

101 
 

Ils iront jusqu’en Inde en passant par l’Iran et l’Asie centrale. Le couple y accomplira 
au moins trois voyages. À quelles dates ? Il subsiste un certain flou, tant ici 
protagonistes aussi bien que commentateurs se contredisent. 

Ainsi à propos du voyage, de près de trois mois, durant lequel André et Clara vont 
se rendre pour la première fois en Inde, et qui les conduit en Turquie, en Iran – à 
Ispahan –, en Afghanistan – à Tachkent et à Kaboul –, enfin aux Indes – Lahore, Jaipur, 
Bénarès, le Taj Mahal. La chronologie figurant dans le tome III des Œuvres complètes 
situe ce voyage en 1929, s’appuyant, pour ce faire, sur ce que Malraux en dit lui-même 
dans les Antimémoires1. Clara Malraux, de son côté, place ce même voyage deux ans 
plus tard, soit en 19312. Or il semble bien que tous deux se trompent et les 
commentateurs avec. Et il qu’il faille opter pour l’été 1930. À cela plusieurs raisons. 

Le voyage fut en partie financé par Gaston Gallimard3 ; il avait notamment pour 
objectif de ramener des œuvres d’art, en particulier des sculptures gréco-
bouddhiques, pour la future Galerie de la NRF. Galerie que les deux hommes, associés 
pour l’occasion, vont fonder à la fin de l’année, le 2 décembre 1930, pour ouvrir en 
janvier suivant. Le voyage a donc eu lieu nécessairement avant. Mais surtout ce qui 
place définitivement ce même voyage durant l’été 1930, c’est un article de 
Georges R. Manue intitulé « À la recherche des capitales mortes – André Malraux part 
pour la Mongolie », paru en juin 1931 dans le mensuel Bravo. 

Le journaliste y évoque le précédent voyage de l’écrivain. « On savait, rapporte-t-
il, qu’il avait passé l’été 1930 en Afghanistan dans des régions sans sécurité. Ce qu’il y 
faisait ? Les uns disaient : la révolution, les autres : des fouilles. Il en est revenu, 
apportant dans ses bagages les plus beaux spécimens de l’art gothico-bouddhique 
qu’il avait arrachés aux sables, linceul des villes mortes. Les expositions qu’en fit la 
NRF eurent le don de provoquer la tempête parmi les spécialistes des arts d’Extrême-
Orient4. » Et l’article de reproduire sur la même page une photographie de l’une des 
têtes du Gandhāra exposées par Malraux. 

Sur cette aventure de la Galerie de la NRF, peu connue et sur laquelle Malraux ne 
s’est guère étendu par la suite, il convient de nous attarder un instant. Car, si elle peut 
prêter à controverse, elle n’en débouche pas moins très directement sur les Écrits sur 
l’art. Et notamment sur la vision que s’est fait Malraux de la sculpture et de l’art du 
Gandhāra. 

 
Durant sa jeunesse, jusqu’au début des années 1930, Malraux fut, comme on le 

sait, bibliophile et éditeur, mais il fut également marchand d’art. Ce que ses 
détracteurs ne se font d’ailleurs pas faute de rappeler pour s’en offusquer5 et qui 
constitua bien évidemment une circonstance aggravante lors du procès de l’écrivain 
                                                             

1 André Malraux, Œuvres complètes, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », tome III, 1996, 
p. 78. 
2 Clara Malraux, Le Bruit de nos pas IV : Voici que vient l’été, Paris, Grasset, 1973, p. 118. 
3 Nous nous appuyons ici sur l’excellente contribution de Jean-Marie Lafont, « André Malraux en 
Gandhāra, 1930-1932. Le sourire de l’Ange de Reims et le Bouddha apollinien », in Jean-Claude Perrier 
(dir.), André Malraux et l’Inde, Paris, Gallimard, 2004, p. 84-111. Voir aussi l’ouvrage de Régis Koetschet, 
À Kaboul rêvait mon père. André Malraux en Afghanistan, Bruxelles, Éditions Nevicata, 2021. 
4 G.-R. Manue, « À la recherche des capitales mortes. André Malraux part pour la Mongolie », Bravo, 
no 30, juin 1931, p. 29. 
5 Ainsi un Olivier Todd, dans sa très contestable biographie André Malraux, une vie (Paris, Gallimard, 
2001), notamment tout le chapitre « Voyageur marchand », p. 121 sqq. 



1/2023 

Raphaël Aubert 

102 

en Indochine. Or, c’est oublier un peu vite, si ce n’est à dessein, que durant l’entre-
deux-guerres, nombre d’écrivains et d’artistes collectionnent, achètent, mais aussi 
revendent, bref, font commerce. Ainsi un Paul Éluard ou un André Breton, qui réunira 
la collection que l’on sait, ont en partie vécu de la vente d’objets d’art. Et parfois sans 
s’encombrer de beaucoup de scrupules, comme en 1931, lors de l’Exposition coloniale 
de Vincennes. 

Alors que le groupe surréaliste publie un pamphlet s’en prenant violemment à la 
manifestation, « Ne visitez pas l’exposition coloniale ! », signé notamment par Breton, 
Éluard et Péret, à l’Hôtel Drouot, les 2 et 3 juillet, en pleine exposition donc – elle s’est 
ouverte en mai 1931 – est dispersé un ensemble tout à fait remarquable de 
« Sculptures d’Afrique, d’Amérique, d’Océanie1 ». Au total quelques trois cents pièces, 
appartenant aux mêmes Paul Éluard et André Breton ! 

Mieux, et peut-être pour faire oublier la vente, le 3 juillet, le groupe surréaliste 
publie un nouveau manifeste, « Premier bilan de l’exposition coloniale2 ! » Voilà en 
tout cas ce qui s’appelle, comment dire, jouer sur les deux tableaux ! 

C’est au contact notamment de Daniel-Henry Kahnweiler, qui lui avait été présenté 
par Max Jacob, que Malraux s’est familiarisé avec le commerce d’art3. Car s’il a 
travaillé à ses côtés comme éditeur, il a aussi collaboré aux activités de sa galerie. 

Auprès du marchand, dont le réseau s’étend bien au-delà de Paris, jusqu’en 
Amérique, le jeune écrivain s’initie au métier. Et bientôt il peut négocier lui-même des 
tableaux, participer à des transactions importantes, jouer parfois les intermédiaires. 
Comme ce fut le cas en particulier pour une œuvre de Le Nain que Kahnweiler 
souhaitait acquérir. Ce qui vaudra en retour à Malraux une substantielle commission. 

Enfin, à l’occasion de son expédition indochinoise, Malraux fut, semble-t-il, chargé 
de négocier pour un riche client américain l’achat à Bangkok d’une importante 
collection d’art asiatique appartenant à un prince siamois. Il était autorisé à proposer 
jusqu’à cinquante mille dollars. Le commanditaire de la transaction était, selon 
Walter G. Langlois, un « marchand de tableaux possédant des relations 
internationales4 ». De qui d’autre pouvait-il s’agir, sinon bien évidemment de 
Kahnweiler ? 

La Galerie de la Nouvelle Revue Française est donc créée en décembre 1930. Située 
d’abord au no 5 de la rue Sébastien-Bottin, elle émigrera par la suite au no 17 de la rue 
de l’Université. Une quinzaine d’expositions au total y seront organisées jusqu’à la 
cessation de ses activités en 1933, dont plusieurs d’art asiatiques contemporains ou 
encore d’artistes soviétiques ; deux seront également consacrées à Jean Fautrier. 

L’inauguration de la Galerie de la NRF a lieu le 22 janvier 1931. Elle s’ouvre avec 
une exposition d’une partie des pièces archéologiques ramenées par Clara et André 
Malraux à la suite de leur périple asiatique de l’été – ou faut-il dire plutôt de leur 
expédition ? 

                                                             

1 Voir à ce sujet Marine Degli et Marie Mauzé, Arts premiers. Le temps de la reconnaissance, Paris, 
Gallimard / RMN, coll. « Découvertes », 2000, p. 94 sqq. 
2 On trouve les deux manifestes reproduits en fac-similé dans le hors-série des Cahiers du Musée d’art 
moderne, « Dossier André Breton surréalisme et politique », Paris, Centre Pompidou, 2016, p. 44 et 
p. 48. 
3 Voir à ce sujet Raphaël Aubert, Malraux & Picasso, Gollion, Infolio « Archigraphy poche », 2013, 
p. 31 sqq. 
4 Walter G. Langlois, André Malraux. L’aventure indochinoise, Paris, Mercure de France, 1967, p. 8. 



1/2023 

« […] dans quelque cour du Gandhāra où les aigles venaient du Pamir » 
Malraux et la sculpture gréco-bouddhique 

 

103 
 

Dès le 1er janvier, la NRF avait prévenu ses lecteurs : « Pour la première fois au 
monde. Exposition de quarante statues gothico-bouddhiques du Pamir. L’esprit 
gothique en Asie mille ans avant Reims ». Cette première exposition, qui se tiendra 
jusqu’au 29 janvier, est suivie presqu’aussitôt d’une deuxième, du 3 au 10 février, 
comprenant « un ensemble unique d’œuvres indo-hellénistiques. Fouille du Pamir1 ». 
Au cours des mois suivants, ces mêmes œuvres seront encore montrées à New York 
puis à Londres. Or avant même son ouverture, l’exposition suscite immédiatement la 
controverse.  

Ainsi, le mercredi 21 janvier, veille du vernissage, le journal Comœdia titre 
« L’écrivain archéologue. Qui sculpta les pierres que M. André Malraux a rapportées 
du Pamir ? Des corps décapités par les Huns hephtalites… ». L’article est signé Gaston 
Poulain2. 

Il vaut la peine d’en citer quelques extraits, car Malraux, interrogé par le journaliste, 
y fait preuve alors d’un aplomb, sinon d’un culot mêlé de désinvolture, tout à fait 
stupéfiant : « Comment les fouilles ont-elles été organisées ? lui demandais-je. – Je 
suis parti en juin avec ma femme. Je pensais qu’il y avait quelque chose, j’ai cherché, 
j’ai trouvé […] – Vous êtes resté longtemps sur le plateau du Pamir ? – Trois mois et 
demi. ». Et plus loin : « Croyez-vous qu’une mission scientifique découvrirait de 
nombreuses pièces ? – Pourquoi pas ? Mais le pays est terriblement dangereux. À 
soixante kilomètres de Kaboul, il faudrait être muni de mitrailleuses… – Mais 
vous ? – Pour moi, ce n’est pas la même chose, j’ai été commissaire du peuple à 
Canton3 ». La suite est à l’avenant ! 

On est bien sûr ici dans l’affabulation pure. Mais on peut y voir aussi la part du rêve. 
Cette part tellement importante, si profonde, chez Malraux. À l’instar de l’un de ses 
modèles T.E. Lawrence, le jeune romancier se rêve alors archéologue, comme il s’est 
rêvé, lors de la parution des Conquérants, « Commissaire du Guomindang pour la 
Cochinchine […]. Délégué à la propagande auprès du mouvement nationaliste à 
Canton sous Borodine », ainsi qu’on a pu le découvrir, quatre ans auparavant, dans la 
notice biographique accompagnant la sortie du roman4. 

Deux jours après l’article de Comœdia, c’est Pierre Lazareff qui prend la plume dans 
Paris-Midi5. Le futur patron de France-Soir et de Cinq colonnes à la une s’y montre à la 
fois sceptique et ironique tout en laissant percer une réelle admiration mêlée de 
fascination pour « l’auteur de ce beau livre Les Conquérants. » 

« Comme le plateau du Pamir, toit du monde, écrit-il, n’est pas d’un accès facile 
(fut-ce à un commissaire du peuple à Canton), il n’en fallait pas davantage pour que 
les quarante têtes gothico-bouddhiques du Pamir nous fussent sympathiques. Mais 
voilà que des doutes s’élèvent […] On conteste même qu’elles viennent du Pamir. C’est 
à en perdre la tête… » 

Interrogé sur leur provenance par Lazareff, Malraux se refuse d’abord à répondre 
avant d’annoncer qu’une étude de M. Strygowsky va bientôt paraître, « Le public aura 

                                                             

1 Jean-Marie Lafont, op. cit., p. 87. 
2 Comœdia, no 5576, mercredi 21 janvier 1931, p. 3. 
3 Curtis Cate, op. cit., p. 199. 
4 Voir notamment Christian Bert et al., Malraux La création d’un destin, Paris, Gallimard, 
coll. « Découvertes », 1996, p. 51. 
5 Paris-Midi, no 1759, 23 janvier 1931, p. 2. 



1/2023 

Raphaël Aubert 

104 

ainsi tout apaisement ». « Tant mieux, conclut Lazareff, car, quoi qu’il en soit, ces têtes 
sont remarquables et belles ». 

À ses détracteurs, Malraux répliquera quelques semaines plus tard à la faveur du 
texte rédigé pour la plaquette de l’exposition de février, « Œuvres indo-
hellénistiques ». Là aussi il vaut la peine de le citer1 : « L’exposition des objets que j’ai 
rapportés d’Asie centrale a fait monter, écrit-il, une série de ludions rageurs. Il y a celui 
qui s’étonne de tant de têtes sans corps (alors que le Guimet possède moins de corps 
que nous), celui qui explique l’archéologie avec des fautes d’orthographe dans le nom 
des lieux de fouilles ; un M. Hiver, plus connu comme saison que comme critique d’art, 
qui explique la géographie en se trompant de Pamir ». Et plus loin : « Je l’ai dit déjà : 
s’il n’y a que des têtes, c’est parce que je suis en train de fabriquer les pieds, et les 
lieux où il fallait fouiller m’ont été révélés par une table tournante. » 

À ceux qui l’interrogent alors sur sa découverte, Malraux, ainsi qu’on le voit, répond 
par l’humour (« Monsieur Hiver plus connu comme saison »). Mais il s’agit encore de 
faux-fuyants laissant entière la question, parfaitement légitime, de la provenance de 
ces mêmes sculptures. 

Les pièces, une centaine au total, dont quatre-vingt-dix têtes, ramenées par 
Malraux et son épouse ne proviennent bien évidemment pas de fouilles qu’auraient 
menées le couple. Et celui-ci n’est pas davantage demeuré trois mois dans le Pamir. 
La vérité est plus simple, encore que tout autant romanesque.  

On ne l’apprendra que quarante ans plus tard, en 1973, grâce au récit 
autobiographique de Clara Malraux, Voici que vient l’été, quatrième tome du Bruit de 
nos pas, dans lequel elle revient sur les voyages du couple au tournant des 
années 1920-1930. Elle y évoque longuement l’acquisition des fameuses têtes, « qui 
authentiquement, écrit-elle, traversèrent les siècles pour se blottir dans le creux de 
nos mains, à seule fin de compenser notre échec cambodgien, de permettre à mon 
compagnon de dire : “Je rate une première fois, je réussis la seconde” ou encore : “Je 
mens, puis mes mensonges deviennent vérité2”. » 

C’est aux Indes, à Srinagar, au Cachemire, où ils séjournent pour quelques jours 
après leur périple afghan, que Clara, André s’étant alors absenté, reçoit la visite de 
deux marchands proposant de pseudos souvenirs. Clara décline : « – Vous n’avez pas 
ce que je désire. – C’est quoi ce que vous désirez ? – Les têtes blanches que l’on trouve 
dans la terre et que les Anglais interdisent de vendre ». Après un instant d’hésitation, 
les deux hommes répondent : « Des têtes blanches que le gouvernement ne veut pas 
que l’on vende, nous en avons ; beaucoup même3 ». Mais ils ne les ont pas avec eux 
bien sûr, elles se trouvent à Rawalpindi.  

Après avoir rencontré à son tour les deux hommes, Malraux déclare à son épouse : 
« – Il faut savoir jouer aux dés […] On y va4 ». Trois jours plus tard, les Malraux partent, 
le rendez-vous étant fixé au coin d’une rue de Rawalpindi. 

Pour Clara et André, en raison de l’état des routes, relève Dominique Bona, 
biographe de Clara, « c’est une expédition presque aussi rude que leur marche à 

                                                             

1 On le trouve reproduit dans la Notice aux Préfaces, articles et allocutions des Écrits sur l’art I. Œuvres 
complètes, tome IV, op. cit., 2004, p. 1546. 
2 Clara Malraux, op. cit., p. 128. 
3 Ibid., p. 131. 
4 Ibid., p. 132. 



1/2023 

« […] dans quelque cour du Gandhāra où les aigles venaient du Pamir » 
Malraux et la sculpture gréco-bouddhique 

 

105 
 

cheval dans la jungle indochinoise1 ». Leur voiture tombe en panne : « le moteur est 
mort ; nous avons descendu le plus clair de l’Himalaya en roue libre, réalise Clara. Rois 
fainéants sans faste, nous pénétrons dans Rawalpindi grâce à deux buffles attelés 
devant la Ford2 ». Et c’est dans une pièce sombre, donnant sur une arrière-cour, où 
les deux hommes remisent leur butin, que Clara et André concluent l’affaire, grâce à 
un nouvel envoi d’argent de Gaston Gallimard. 

Pas question néanmoins de convoyer eux-mêmes en France les pièces acquises ; 
André et Clara ont retenu la leçon de Banteay Srei. Aussi est-ce par bateau, via 
Bombay, que les œuvres sont expédiées dans l’Hexagone, toujours par l’entremise de 
leurs vendeurs. Fin de l’aventure, qu’il est évidemment permis d’apprécier 
diversement. 

On est très loin en tout cas du récit un peu trop merveilleux des fouilles réalisées 
au Pamir que l’écrivain se plut à répandre lors de l’inauguration de la Galerie de la 
NRF. Demeure pourtant la question de la provenance des pièces achetées par Clara et 
André. 

Leur présentation à New York et à Londres, au cours des mois suivant l’exposition 
parisienne, donna lieu à un catalogue préfacé, ainsi que l’avait annoncé Malraux à 
Lazareff, par Josef Strzygowski (1862-1941). L’historien autrichien y affirme, peut-être 
sur la base des déclarations de l’écrivain, que les œuvres avaient été trouvées tout à 
l’est de l’Afghanistan, dans la zone frontière proche de la ville tadjike chinoise de Tash-
Kourgan. 

Ce que réfutera un autre orientaliste, l’Allemand Ernst Waldschmidt (1897-1985), 
estimant, à partir du style des œuvres, qu’elles devaient plutôt provenir du site de 
Hadda, au sud de Jalalabad, ou encore, plus probablement, de Taxila, autre site 
archéologique important, dans la région de Rawalpindi3, là précisément où Clara et 
André avaient rejoints leurs vendeurs. 

Dans la suite de sa vie et de son œuvre, Malraux n’évoquera plus guère l’aventure 
de la Galerie de la NRF qui prendra fin en 1933. Peut-être parce qu’elle renvoie par 
trop directement aux souvenirs d’erreurs de jeunesse qui lui ont été – qui lui sont 
toujours – tellement reprochées. 

Du vivant de Malraux, plusieurs documents s’y rapportant figureront pourtant dans 
l’exposition qui lui sera consacrée par la Fondation Maeght, à Saint-Paul-de-Vence, en 
19734. Quant au fameux voyage, si l’écrivain l’évoque dans des pages magnifiques des 
Antimémoires, s’il s’arrête, non sans mélancolie, aux lieux parcourus, il ne parle 
évidemment plus de fouilles. Pour autant, le Gandhāra ne cessera pas de l’intéresser. 

Tout comme Clara, il conservera tout au long de sa vie plusieurs pièces ramenées 
de leur périple. À commencer par le sublime bodhisattva, proche du Génie aux fleurs 
du musée Guimet, et même, à certains égards, plus beau, à côté duquel Malraux se 
fait photographier en 19315. Cliché qui sera maintes fois reproduits, notamment sur 
la couverture de l’édition du Livre de poche de 1972 de La Tentation de l’Occident. 

                                                             

1 Dominique Bona, Clara Malraux, Paris, Grasset, 2010, p. 217. 
2 Clara Malraux, op. cit., p. 134. 
3 Mentionné par Jean-Marie Lafont, op. cit., p. 87. 
4 Cf. le catalogue de l’exposition André Malraux. Fondation Maeght 06 Saint Paul, du 13 juillet au 
30 septembre 1973, Paris, Arte-Adrien Maeght, 1973, p. 90. 
5 La photographie est due à Albert Harlingue (1879-1963). Elle figure dans le fonds Roger-Viollet. 



1/2023 

Raphaël Aubert 

106 

D’autres pièces apparaissent également dans les photographies prises à Boulogne 
et, plus tard, à Verrières. Car jusqu’au bout la fascination de Malraux pour cet 
art – mais qui ne l’éprouve pas ? – demeurera intact. 

Si Malraux s’est pareillement intéressé à l’art du Gandhāra jusqu’à partir sur ses 
traces, c’est bien sûr et peut-être d’abord en raison de sa profonde beauté, de 
l’étrangeté même qui s’en dégage, du mystérieux langage esthétique qui est le sien. 
Mais c’est aussi et tout autant parce qu’il représente en quelque sorte le paradigme 
même de la conception de l’art que l’écrivain est alors en train de se forger et qu’il 
développera dans Le Musée Imaginaire. 

Parce qu’il s’agit d’un art de la limite, des confins. Un art de la frontière dans tous 
les sens du terme, géographique et bien sûr culturel. La frontière entre les ultimes 
avancées de la civilisation hellénistique, dans la foulée d’Alexandre, et le monde de 
l’Inde, lorsque la Grèce, jetant ses derniers feux, a rencontré le premier bouddhisme. 

L’une des représentations antiques les plus précises du phare d’Alexandrie n’a-t-
elle pas été découverte sur le site de Begram, à 60 km au nord de Kaboul ? Elle figure 
sur un gobelet de verre de la fin du Ier siècle1, souvenir qu’un Grec d’Afghanistan avait 
sans doute rapporté à la suite de sa visite de la ville égyptienne. 

Le Gandhāra est en quelque sorte fait pour la pensée sur l’art de Malraux, toujours 
en quête de correspondances. Pour qui la « métamorphose est […] la loi même de la 
vie de l’œuvre d’art dans le temps2 », ainsi qu’il l’affirmera bien plus tard dans 
L’Intemporel. Et ajouterons-nous, elle est ce qui anime le geste créateur de l’artiste se 
perpétuant de siècle en siècle. 

Pour l’heure, Malraux se borne à noter, dans le texte de présentation des 
expositions de la Galerie, texte qui paraît dans le numéro de février 1931 de La 
Nouvelle Revue Française, que « Notre esprit est arrêté ici, et séduit, parce qu’il 
cherche des références, a sans cesse l’impression d’en approcher, et ne les trouve 
pas3 ». Car c’est bien cela d’abord qui séduit Malraux dans l’art du Gandhāra.  

Et Clara de raconter, toujours dans Voici que vient l’été, que dans la cave de 
Rawalpindi où leurs fournisseurs les ont conduits, examinant les têtes, d’emblée 
André et elles jouent aux jeux des comparaisons, des correspondances : « Après avoir 
baptisé les têtes, écrit-elle, nous nous les passons comme des joueurs de football les 
ballons : “Donnez-moi Saint Louis” (il lui ressemble vraiment avec sa couronne 
gothique), “en avant le sourire de Reims ; oui, je veux bien la Belle Ferronnière, que 
pensez-vous de Duguesclin4 ?” ». 

Ce qui fera encore écrire à Malraux, dans le texte déjà cité rédigé pour la NRF, que 
« à Reims et ici, un même sentiment s’exprime : l’attendrissement devant l’être 
humain conçu comme créature vivante et non comme créature de douleur ». Et, plus 
loin encore – et c’est déjà toute la problématique qu’il développera plus tard dans Les 
Voix du Silence : « Le bouddhisme refuse le monde, et nous voyons ici l’instant, unique 
dans l’histoire de l’Asie, où il l’a accepté. Pourquoi ne l’a-t-il accepté qu’ici5 ? ». 

                                                             

1 On le trouve reproduit notamment dans l’ouvrage de Jean-Yves Empereur, Alexandrie, hier et demain, 
Paris, Gallimard, coll. « Découvertes », 2001, p. 37. 
2 André Malraux, Écrits sur l’art II. Œuvres complètes, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la 
Pléiade », tome V, 2004, p. 971. 
3 Texte repris dans les Écrits sur l’art I. Œuvres complètes, tome IV, op. cit., 2004, p. 1179. 
4 Clara Malraux, op. cit., p. 137. 
5 André Malraux, Écrits sur l’art I. Œuvres complètes, tome IV, op. cit., 2004, p. 1180. 



1/2023 

« […] dans quelque cour du Gandhāra où les aigles venaient du Pamir » 
Malraux et la sculpture gréco-bouddhique 

 

107 
 

Je viens de mentionner Les Voix du silence. Paru en 1951 chez Gallimard, l’ouvrage 
constitue une refonte totale1, comme on le sait, de la Psychologie de l’art que Malraux 
avait donnée à Albert Skira dans l’immédiat après-guerre. 

Les titres des trois volumes initiaux sont désormais ceux des subdivisions du 
nouveau livre. Auxquelles vient s’ajouter une quatrième, celle-là entièrement inédite, 
placée immédiatement après « Le Musée imaginaire » par quoi s’ouvre l’ouvrage. Elle 
est intitulée « Les Métamorphoses d’Apollon ».  

Ce sont ces pages des Voix du silence qui nous intéressent ici, tout un chapitre de 
cette section étant consacré à la sculpture du Gandhāra. Elles sont le fruit direct de 
l’aventure de la Galerie de la Pléiade et du périple en Asie centrale de l’été 1930. Que 
faut-il entendre par « Métamorphoses d’Apollon » ? 

Il s’agit du moment de l’Antiquité tardive, mais qui est aussi et d’abord un processus 
de métamorphose, où les artistes, appelés à représenter des divinités nouvelles, telle 
que le Christ ou le Bouddha Gautama, vont leur appliquer des modèles connus de l’art 
hellénistique, mais en les transformant. Et parmi ces modèles il y a notamment la 
figure d’Apollon. 

Ce qui est très sensible, par exemple, dans les sarcophages paléochrétiens d’Arles2. 
Or, relève Malraux, « si dans l’Europe des invasions et à Byzance, les formes antiques 
devaient rencontrer les Barbares et le Christ, dans les royaumes macédoniens des 
Indes elles avaient rencontré le Bouddha3 ». C’est qu’il existe plus d’un point commun 
entre la Grèce et l’Inde bouddhique, selon Malraux. 

Si la Grèce a en effet érigé la liberté en valeur suprême face au destin, le 
bouddhisme, lui, entend y échapper par la libération, la délivrance de sa propre 
volonté. Or il va trouver, écrit Malraux, « dans les formes grecques celles d’une autre 
libération4 ». Et, de divinité solaire qu’il était devenu dans le Pamir, toujours à la suite 
d’Alexandre, Apollon va se muer en figure de la délivrance. Parce qu’en art, explique 
encore l’écrivain, « l’absolu a toujours la forme du sentiment qui mène vers lui5 ». 

Ainsi les premiers Bouddhas du Gandhāra, qui sont aussi historiquement les 
premières représentations de l’ « Éveillé » (Le Bouddha, l’Éveillé), sont-ils encore très 
proches d’Apollon. Jusqu’à emprunter directement ses principaux traits. « Les 
premiers Bouddhas d’Afghanistan sont des copies d’Apollons, note Malraux, 
auxquelles ont été ajoutées les signes de la sagesse : point entre les yeux et 
protubérance au sommet de la tête6. » 

Ce qui caractérise en effet le bouddhisme et le christianisme, c’est que ce sont deux 
religions « éthiques plus que métaphysiques », estime Malraux. Et qui, comme en 
Grèce ou en Égypte, s’appuient certes aussi sur des biographies, mais d’une toute 
autre nature que celles de Zeus ou d’Osiris. Toutes deux se doivent donc de 
représenter des individus, Jésus et Siddhârta, mais aussi en quoi ceux-ci sont le Christ 
et le Bouddha. 

                                                             

1 Voir la Notice dans les Écrits sur l’art I. Œuvres complètes, tome IV, op. cit., 2004, notamment p. 1288. 
2 Je pense notamment au sarcophage d’enfant montrant le Christ entre deux panneaux décorés de 
strigiles et tenant des deux mains un rouleau. Marbre, milieu IVe siècle, Musée de l’Arles antique.  
3 André Malraux, Écrits sur l’art I. Œuvres complètes, tome IV, op. cit., 2004, notamment p. 353. 
4 Ibid., p. 353. 
5 Ibid., p. 354. 
6 Ibid., p. 356. 



1/2023 

Raphaël Aubert 

108 

Ces deux religions « pouvaient prendre provisoirement pour symboles, poursuit 
Malraux, Apollon ou le Bon Berger ; mais non en faire leur image. Seul leur propre style 
pouvait exprimer ce que l’un et l’autre portaient de divin1 ». 

C’est donc l’histoire de cette conquête, de cette émancipation que retrace cette 
deuxième section des Voix du silence, illustrée en bonne partie par des œuvres 
appartenant à l’auteur ainsi qu’à la photographe Germaine Krull (1897-1985), qui 
acquit plusieurs des pièces ramenées par André et Clara2. 

On y trouve notamment reproduites, à la faveur d’une double page, dans un 
saisissant face-à-face, la tête de L’Ange au sourire du porche de la cathédrale de Reims 
(XIIIe siècle) et celle du grand bodhisattva du Gandhāra (IVe siècle), sculpture 
appartenant à Malraux que nous avons déjà évoquée. 

En apparence, tout semble les rapprocher, mais en apparence seulement. Et 
Malraux de revenir sur l’expression « gothico-bouddhique » par quoi l’on désigne 
certaines œuvres du Gandhāra, qui sont en réalité, estime-t-il, plutôt renaissantes. En 
vérité, « [c]es sourires, explique Malraux, n’ont de commun que la tendresse diffuse 
où l’idéalisation grecque transformée par la pitié rejoint un gothique qui, du 
christianisme, ne connaîtrait que les anges3… » 

À bien des égards, l’art du Gandhāra demeure profondément d’essence grecque. 
Parce que, note encore Malraux, « bien qu’ [il] prenne sa signification par ses figures 
qui se délivrent de l’hellénistique et non par celles qui imitent celui-ci, l’esprit grec 
avait été réellement uni au bouddhisme dans cette région hellénisée4 ». Il n’ira 
d’ailleurs pas sans influencer l’art hindou qui va bientôt naître avec la Maheçamurti 
d’Elephanta (VIIIe – IXe siècle). Car, poursuit l’auteur, « de même que le bouddhisme 
avait donné au brahmanisme une universalité à laquelle celui-ci ne prétendait pas, cet 
art fit surgir de l’Inde des figures que celle-ci n’avait jamais connues5. » 

L’art du Gandhāra va pourtant lui-même connaître une profonde transformation, 
une profonde mutation à mesure de son expansion jusqu’au Tibet, jusqu’en Chine. 
Certes, « il y a bien une continuité, relève encore Malraux, de la Koré d’Euthydikos à 
Loung-Men, mais ce n’est nullement celle d’une influence, c’est celle d’une 
métamorphose au sens précis du mot : la vie de l’art hellénistique en Asie n’est pas 
celle d’un modèle, mais d’une chrysalide6 ». Ainsi « l’histoire de cette aventure [le 
Gandhāra] n’est pas celle de la vie des formes hellénistiques ; c’est plutôt celle de leur 
mort7 ». 

 
La vision que Malraux s’est faite du Gandhāra, vision qui est le fruit direct, encore 

une fois, de ses visites à Guimet et plus encore de l’aventure de l’été 1930, n’évoluera 
plus guère. Et en raison sans doute de la place centrale que l’art gréco-bouddhique 
occupe dans « Les Métamorphoses d’Apollon », on ne trouve dans La Métamorphose 
des dieux, le grand ouvrage qui fait suite aux Voix du silence et que l’écrivain achèvera 

                                                             

1 Ibid., p. 356. 
2 Voir Jean-Marie Lafont, op. cit., p. 93. 
3 André Malraux, Écrits sur l’art I. Œuvres complètes, tome IV, op. cit., 2004, notamment p. 366. 
4 Ibid., p. 369. 
5 Ibid., p. 369. 
6 Ibid., p. 376. 
7 Ibid., p. 376. 



1/2023 

« […] dans quelque cour du Gandhāra où les aigles venaient du Pamir » 
Malraux et la sculpture gréco-bouddhique 

 

109 
 

quelques mois seulement avant sa mort, que de rares allusions. C’est par un autre 
biais que Malraux y reviendra, en 1967. 

Il l’évoque dans les Antimémoires, où l’on retrouve cette même nostalgie mêlée de 
mélancolie qui marque les pages des Voix du silence consacrée au Gandhāra. Pages, à 
mes yeux, qui sont parmi les plus sensibles que Malraux ait écrites. 

Faisant mention du Milinda-pañha1, qui rapporte les dialogues du bouddhiste 
Nāgasena avec le roi Ménandre, Malraux imagine ceux-ci – toujours cette force du 
rêve évoquée plus haut – se déroulant, « dans quelque cour du Gandhāra où les aigles 
venaient du Pamir comme les goélands viennent de l’Océan2 ». 
 
 
 
Références bibliographiques 

ANDRÉ MALRAUX. Fondation Maeght 06 Saint Paul, du 13 juillet au 30 septembre 1973, 
Paris, Arte-Adrien Maeght, 1973. 

AUBERT R., Malraux & Picasso, Gollion, Infolio « Archigraphy poche », 2013. 

BERT C. et al., Malraux La création d’un destin, Paris, Gallimard, coll. « Découvertes », 
1996. 

BONA D., Clara Malraux, Paris, Grasset, 2010. 

BUSSAGLI M., L’Art du Gandhāra, Paris, Librairie Générale Française, 1996. 

CAHIERS DU MUSÉE D’ART MODERNE, « Dossier André Breton surréalisme et politique », 
Paris, Centre Pompidou, 2016. 

CATE C., André Malraux, Paris, Flammarion, 1994. 

DEGLI M. et MAUZÉ M., Arts premiers. Le temps de la reconnaissance, Paris, 
Gallimard / RMN, coll. « Découvertes », 2000. 

EMPEREUR J.-Y., Alexandrie, hier et demain, Paris, Gallimard, coll. « Découvertes », 2001. 

HACKIN J., Guide-Catalogue du Musée Guimet, Paris, G. van Oest et Cie, 1923. 

KOETSCHET R., À Kaboul rêvait mon père. André Malraux en Afghanistan, Bruxelles, 
Éditions Nevicata, 2021. 

LAFONT J.-M., « André Malraux en Gandhāra, 1930-1932. Le sourire de l’Ange de Reims 
et le Bouddha apollinien », in J.-C. PERRIER (dir.), André Malraux et l’Inde, Paris, 
Gallimard, 2004, p. 84-111. 

LANGLOIS W. G., André Malraux. L’aventure indochinoise, Paris, Mercure de France, 
1967. 

 

 

                                                             

1 Traité issu du canon pali, qui fait partie de la littérature classique bouddhique, rédigé entre le Ier siècle 
avant J.-C. et le IVe après J.-C. Il en existe plusieurs éditions, dont celle parmi les dernières d’Édith Nolot, 
Entretiens de Milinda et Nāgasena, Paris, Gallimard, coll. « Connaissance de l’Orient », 1995. 
2 André Malraux, Œuvres complètes, tome III, op. cit., p. 197. 



1/2023 

Raphaël Aubert 

110 

MALRAUX A., Œuvres complètes, édition publiée sous la direction de Pierre Brunel avec 
la collaboration de Michel Autrand, Daniel Durosay, Jean-Michel Glicksohn, Robert 
Jouanny, Walter G. Langlois et François Trécourt, Paris, Gallimard, 
coll. « Bibliothèque de la Pléiade », tome I, 1989. 

MALRAUX A., Œuvres complètes, édition de Marius-François Guyard avec la 
collaboration de Jean-Claude Larrat et François Trécourt, Paris, Gallimard, 
coll. « Bibliothèque de la Pléiade », tome III, 1996. 

MALRAUX A., Écrits sur l’art I. Œuvres complètes, édition de Jean-Yves Tadié avec la 
collaboration d’Adrien Goetz, Christiane Moatti et François de Saint-Cheron, Paris, 
Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », tome IV, 2004. 

MALRAUX A., Écrits sur l’art II. Œuvres complètes, édition d’Henri Godard avec la 
collaboration d'Adrien Goetz, Moncef Khémiri et François de Saint-Cheron, Paris, 
Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », tome V, 2004. 

MALRAUX C., Le Bruit de nos pas IV : Voici que vient l’été, Paris, Grasset, 1973. 

MANUE G.-R., « À la recherche des capitales mortes. André Malraux part pour la 
Mongolie », Bravo, no 30, juin 1931, p. 28-29. 

NOLOT É., Entretiens de Milinda et Nāgasena, Paris, Gallimard, coll. « Connaissance de 
l’Orient », 1995. 

PARMENTIER H., « L’art d’Indravarman », Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient, 
no 19, 1919, p. 1-98. 

TODD O., André Malraux. Une vie, Paris, Gallimard, 2001. 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

