
  

  Noêma, revue internationale d’études françaises : langue, littérature, culture

   Vol 1, No 4 (2024)

   France–Europe–Grèce : circulations d’idées et héritages croisés

  

 

  

  Introduction 

  Foteini Asderaki, Charalampos Goussios, Christos
Nikou   

  doi: 10.12681/noema.43863 

 

  

  Copyright © 2025 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Asderaki, F., Goussios, C., & Nikou, C. (2025). Introduction. Noêma, Revue Internationale d’études françaises : Langue,
littérature, Culture, 1(4), 7–11. https://doi.org/10.12681/noema.43863

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 22/01/2026 18:06:34



Introduction 
 

Foteini ASDERAKI 
Université du Pirée 
asderaki@unipi.gr 

 
Charalampos GOUSSIOS 

Université du Pirée 
chgous@unipi.gr 

 
Christos NIKOU 

Université du Pirée 
christosnikou@unipi.gr 

 
 
« L’Europe de l’époque moderne reste solidaire de l’Ancien Monde auquel elle 
continue d’appartenir et avec lequel elle vit une symbiose fondée sur une longue 
tradition d’échanges1 ». Cette citation rappelle que la modernité européenne ne se 
comprend qu’à partir de ses attaches profondes avec l’Antiquité, dont elle réélabore 
sans cesse les modèles politiques, culturels et symboliques. Chez Paul Valéry, l’ « idée 
européenne » naît véritablement avec la crise provoquée par la Première Guerre 
mondiale, car c’est à cette époque que l’Europe découvre sa propre fragilité et prend 
conscience qu’ « [n]ous autres civilisations, nous savons maintenant que nous sommes 
mortelles2 ». Il définit alors l’Europe moins comme un territoire que comme un « Esprit 
singulier », produit d’une triple influence : romaine (droit, État), chrétienne (examen 
de soi, morale) et grecque (science, rationalité), cette configuration étant enracinée 
dans l’espace méditerranéen3. Face au déclin démographique, économique et 
politique et à la menace des nouvelles puissances, Valéry plaide pour une « politique 
de l’Esprit », à savoir une coopération culturelle et intellectuelle entre élites 
européennes, seule à même de sauver et de réinventer une identité commune. En ce 
sens, l’Europe apparaît comme le produit mouvant d’échanges intellectuels et 
culturels, où la France et la Grèce occupent une place centrale dans la généalogie des 
formes politiques, juridiques et symboliques de la modernité européenne. 

Dans cette perspective, penser l’Europe des XIXe et XXe siècles sans recourir aux mots 
« révolution » et/ou « guerre » reviendrait à effacer l’un de ses fils directeurs les plus 
puissants. Pour des générations entières, ces termes condensent l’espérance de 
liberté, le progrès, la promesse d’un monde nouveau. La Révolution française de 1789 
devient ainsi une référence incontournable, puisqu’elle irrigue l’imaginaire politique 
et culturel européen, des tableaux de Delacroix à la geste des barricades de 1830, 
de 1848 ou de la Commune de Paris, en passant par toutes les « printanières » 
revendications de souveraineté nationale et de droits civiques. 

                                                             
1 Maurice Aymard, « 1492 : l’Europe et le monde », in Hélène Ahrweiler et Maurice Aymard (dir.), 
Les Européens, Paris, Hermann, 2000, p. 221. 
2 Paul Valéry, « La crise de l’esprit », dans Œuvres, édition de Jean Hytier et introduction biographique 
par Agathe Rouart-Valéry, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », vol. 1, 1957, p. 988. 
3 À ce sujet, voir Pierre Auriel, « L’idée européenne chez Paul Valéry », Cités, no 69 (Qui fait la loi ? Le 
juge et la démocratie), 2017, p. 135-144. 



4/2024 

Foteini Asderaki, Charalampos Goussios, Christos Nikou 

8 

Ce moment révolutionnaire s’inscrit lui-même dans une histoire intellectuelle plus 
longue. Dès le XVIIIe siècle, avec la Philosophie de l’Histoire de Voltaire, l’Europe dispose 
d’une nouvelle manière de penser le temps historique : l’histoire n’est plus seulement 
chronique des faits ou récit providentialiste, mais une analyse raisonnée des sociétés, 
de leurs progrès, de leurs erreurs, et une interrogation sur la vérité historique. Ce 
déplacement du regard prépare en profondeur l’interprétation des bouleversements 
à venir et fournit aux contemporains de 1789 un langage et un cadre conceptuel pour 
comprendre leur propre époque comme rupture fondatrice et/ou comme entrée dans 
la modernité. 

De 1789 à la fin du XIXe siècle, la France fonctionne comme un laboratoire dont les 
expériences (révolution, empire, restaurations, républiques) sont observées, 
discutées et souvent imitées ailleurs en Europe. La codification des droits, le langage 
de la citoyenneté, le vocabulaire de la nation et de la souveraineté populaire se 
diffusent bien au-delà des frontières françaises, se traduisent dans d’autres langues, 
s’adaptent à d’autres contextes. Pour nombre de peuples en quête 
d’émancipation – Polonais, Hongrois, Italiens, Roumains, mais aussi Grecs – la France 
révolutionnaire et napoléonienne représente à la fois la contestation de l’ordre féodal 
et le modèle d’un État-nation moderne. « La France a contribué, plus qu’aucune autre 
nation, à rendre possible le grand progrès social de notre siècle, l’établissement d’une 
société fondée sur l’égalité des droits […] Le régime parlementaire, tel qu’il fonctionne 
dans toute l’Europe, est une création anglaise modifiée par la pratique de la France1 ». 

La Grèce s’inscrit pleinement dans cet espace de circulations d’idées. La lutte pour 
l’indépendance, au début du XIXe siècle, est lue et soutenue en Europe à travers les 
catégories politiques héritées de 1789, comme la liberté des peuples, les droits de 
l’homme, la souveraineté nationale. Le philhellénisme français, loin d’être un simple 
sentiment romantique, participe de cette dynamique d’échanges dans la mesure où 
les élites grecques se nourrissent des débats politiques et intellectuels de Paris, tandis 
que l’opinion française projette sur la Grèce le miroir de ses propres idéaux. Ainsi se 
tisse, entre France, Europe et Grèce, un réseau d’héritages croisés où la Révolution 
française n’est pas seulement un événement national, mais une matrice commune à 
partir de laquelle chacun recompose sa propre modernité politique. 

Il n’en demeure pas moins vrai que ces circulations d’idées se déploient 
principalement sur le plan des représentations, des engagements intellectuels et des 
solidarités politiques. Mais elles changent d’échelle et de nature au XXe siècle, lorsque 
le cadre institutionnel de l’intégration européenne vient progressivement structurer 
ces héritages croisés. Depuis 1945, la construction européenne, dont les principaux 
initiateurs étaient Robert Schuman et Jean Monnet, est devenue l’une des 
préoccupations majeures de la politique étrangère de la France et un terrain privilégié 
d’articulation entre France, Europe et Grèce. Instituée d’abord sous la forme de la 
Communauté européenne du charbon et de l’acier (1951) avec six États, puis de la 
Communauté économique européenne (1957), cette construction constitue aussi 
bien une réponse aux déchirements des deux guerres mondiales qu’un dispositif de 
stabilisation démocratique en contexte de Guerre froide. Ce n’est pas un hasard si la 

                                                             
1 François Corréard, Histoire contemporaine de l’Europe et de la France, Paris, G. Masson, 1892, p. 822-
823. 



4/2024 

Introduction 

 

9 
 

Grèce, « berceau de notre civilisation et point de rencontre de trois continents1 », 
selon les mots de Valéry Giscard d’Estaing, compte parmi les premiers pays à solliciter 
dès 1959 un accord d’association avec la Communauté économique européenne 
(CEE), puis à présenter officiellement sa demande d’adhésion en 1975, avec le soutien 
de la France du général de Gaulle d’abord, puis de Valéry Giscard d’Estaing. « [U]ne 
large place s’offre à la Grèce dans cette Europe qui se construit peu à peu, depuis plus 
d’un quart du siècle et au sein de laquelle votre pays a sa place qui l’attend2 », dira le 
Président de la République française Valéry Giscard d’Estaing lors de son voyage 
officiel en Grèce, du 17 au 21 septembre 1975. Cette adhésion finalement réalisée 
en 1981 constitue un moment exemplaire de circulations d’idées et d’héritages croisés 
entre la France, l’Europe et la Grèce, un triangle qui demeure jusqu’aujourd’hui au 
cœur du projet européen. 

Les cinq contributions réunies dans ce numéro examinent, sous des angles 
différents mais complémentaires, les modalités de ces circulations, réceptions et 
réélaborations réciproques entre la France, l’Europe et la Grèce. Dans cette 
perspective d’ensemble, l’article de Maria Ménégaki sur les « chantres » de la paix et 
de l’idée européenne fait figure de texte de cadrage ; les trois articles d’Eirini Cheila, 
d’Elli Lemonidou et de Théodoros Vyzas se regroupent autour de la réception de la 
France en Grèce, tandis que l’article de Jonas Thobias da Silva Dias Martini, centré sur 
Voltaire et la philosophie de l’histoire, ouvre une réflexion plus générale sur le rapport 
européen au temps et au progrès. 

Une vaste généalogie des « chantres de la paix universelle », de Saint-Simon et 
Capodistrias à Victor Hugo, Coudenhove-Kalergi, Briand, Venizélos et Caramanlis, est 
retracée par Maria Ménégaki afin d’explorer les destins croisés de la France et de la 
Grèce autour de l’idée européenne, fondée sur la démocratie, les droits humains et la 
fraternité. Le texte articule ainsi imaginaires littéraires, projets diplomatiques et 
construction européenne contemporaine. 

Dans le prolongement de cette généalogie intellectuelle et politique, l’article 
d’Eirini Cheila déplace le regard vers le champ disciplinaire des relations 
internationales. Il retrace la formation d’une pensée française des relations 
internationales (Aron, Duroselle, Merle) et montre comment cette approche 
historico-sociologique, attentive aux interactions entre facteurs internes et système 
international, a été en partie transférée en Grèce à travers des figures comme 
Geórgios Tenekídis, Svolopoulos, Roukounas ou Metaxás. La force du texte tient à la 
mise en évidence d’une véritable généalogie intellectuelle franco-hellénique, même si 
cette influence se trouve très vite concurrencée, après 1974, par l’hégémonie anglo-
saxonne. Cette focalisation sur la dépendance aux puissances, dans l’école des 
relations internationales et au-delà en Grèce, est examinée dans l’article d’Elli 
Lemonidou, qui propose une étude des circulations et malentendus entre 
l’historiographie française et l’historiographie grecque à partir de la figure de Pierre 
Renouvin et surtout de Jean-Baptiste Duroselle. Malgré la traduction, en 1977, de 
l’ouvrage Introduction à l’histoire des relations internationales de Pierre Renouvin et 
Jean-Baptiste Duroselle, accompagnée d’un prologue rédigé par le professeur 

                                                             
1 Discours de Monsieur Valéry Giscard d’Estaing, président de la République française, à l’Ambassade 
de France, dans Voyage officiel de Monsieur Valéry Giscard d’Estaing, président de la République 
française, Grèce – 17 au 21 septembre 1975, Paris, éditions Delroisse, s. d., p. 28. 
2 Ibid., p. 16 (réponse du président de la République française au palais présidentiel). 



4/2024 

Foteini Asderaki, Charalampos Goussios, Christos Nikou 

10 

Geórgios Tenekídis, l’histoire des relations internationales reste dominée par un 
schème national continu (Antiquité, Byzance, Nouvel Hellénisme). L’analyse de 
« l’affaire Duroselle » (1990), autour de L’Europe. Histoire de ses peuples et de sa 
réception en Grèce, révélant un débat public fortement émotionnel, quasi consensuel 
et peu relayé par les historiens, constitue le cœur original de l’article, qui éclaire ainsi 
le décalage entre acculturation disciplinaire partielle et conflits mémoriels 
nationalisés. Théodoros Vyzas, quant à lui, met en lumière la traduction, au XIXe siècle, 
du Code de commerce français, qui est un versant rarement abordé des échanges 
franco-helléniques. En mobilisant la théorie du skopos et des modèles de traduction 
juridique, l’auteur montre, à partir d’un corpus de 150 termes français monolexicaux 
et polylexicaux, suivis des équivalents grecs, comment les trois traductions grecques 
analysées combinent une équivalence formelle massive et une néologie sémantique 
et morphologique, en puisant dans toutes les strates du grec (ancien, tardif, médiéval, 
katharévoussa), ce qui fait du Code de commerce français non seulement un texte 
important pour les échanges, mais surtout un vecteur de transfert tant juridique que 
culturel. 

En contrepoint de ces articles qui se focalisent sur l’idée de l’Europe et de la paix, 
ainsi que les transferts juridiques, historiographiques et disciplinaires, la contribution 
de Jonas Thobias da Silva Dias Martini interroge, dans un cadre plus conceptuel, la 
manière dont l’Europe pense son propre temps et son histoire. Allant d’Hérodote et 
Cicéron à Cassirer, Koselleck ou Hartog, l’auteur propose une relecture philosophique 
de la notion d’ « Histoire » chez Voltaire, en la replaçant dans la crise contemporaine 
du temps historique (présentisme, « ample présent ») et en montrant comment 
Voltaire rompt avec l’érudition des « vérités inutiles » pour chercher, à travers la 
« philosophie de l’Histoire », l’ « esprit des temps et des nations ». 

À la lumière de ce qui précède, il est évident qu’au sein du triangle France–Europe–
Grèce évoqué plus haut, la France et la Grèce constituent deux pierres angulaires 
d’une relation qui trouve naturellement son fondement dans l’histoire et la culture 
communes des deux pays. C’est ce que rappelait Constantin Tsatsos, alors président 
de la République hellénique, dans le discours qu’il prononça le 17 septembre 1975 
devant le président de la République française : 

 
Les liens qui unissent chaque pays à la France ont leur caractère propre. Les liens qui 
unissent la Grèce à la France ont un caractère propre […]. Ils ne datent pas seulement 
du temps où sont morts les hommes dont vous saluerez les tombes après-demain en 
Macédoine. Ils ne datent pas de Navarin, du Général Maison, de Favier. Ils ne datent 
pas seulement du temps des Chevaliers de Rhodes et de Lusignans de Chypre. Les liens 
qui unissent la Grèce à la France ont des racines plus lointaines encore. Les profondeurs 
où elles descendent sont le privilège des peuples qui ont une longue histoire. 
Mais ce n’est pas le temps qui importe le plus ; c’est l’essence même de ces liens qui 
nous donne toute leur valeur1. 
 

 
 
 

                                                             
1 Ibid., p. 11 (discours de Monsieur Constantin Tsatsos, président de la République hellénique à 
l’occasion du dîner officiel). 



4/2024 

Introduction 

 

11 
 

Références bibliographiques 

AURIEL P., « L’idée européenne chez Paul Valéry », Cités, no 69 (Qui fait la loi ? Le juge 
et la démocratie), 2017, p. 135-144. 

AYMARD M., « 1492 : l’Europe et le monde », in H. AHRWEILER et M. AYMARD (dir.), 
Les Européens, Paris, Hermann, 2000, p. 217-228. 

CORRÉARD F., Histoire contemporaine de l’Europe et de la France, Paris, G. Masson, 
1892. 

VALÉRY P., Œuvres, édition de Jean Hytier et introduction biographique par Agathe 
Rouart-Valéry, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », vol. 1, 1957. 

Voyage officiel de Monsieur Valéry Giscard d’Estaing, président de la République 
française, Grèce – 17 au 21 septembre 1975, Paris, éditions Delroisse, s. d. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

