
  

  Noêma, revue internationale d’études françaises : langue, littérature, culture

   Vol 1, No 4 (2024)

   France–Europe–Grèce : circulations d’idées et héritages croisés

  

 

  

  Les chantres de la paix universelle / The
proponents of universal peace 

  Maria Ménégaki   

  doi: 10.12681/noema.43864 

 

  

  Copyright © 2025 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Ménégaki, M. (2025). Les chantres de la paix universelle / The proponents of universal peace. Noêma, Revue
Internationale d’études françaises : Langue, littérature, Culture, 1(4), 13–30. https://doi.org/10.12681/noema.43864

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 07:37:51



Les chantres de la paix universelle 
 

Maria MÉNÉGAKI 
Université nationale et capodistrienne d’Athènes 

mmenega@frl.uoa.gr 
 
Résumé 
À l’aube du dix-neuvième siècle, Henri de Saint-Simon, dans ses Lettres d’un habitant 
de Genève à ses contemporains (1803), expose son rêve de l’unification du globe sous 
l’égide du « Conseil de Newton ». Dans ce texte, qui inaugure le philhellénisme 
moderne, il affirme l’appartenance du peuple grec à la famille européenne et invite les 
Européens à le délivrer de la domination turque. Dès lors, sont proclamées les 
profondes affinités culturelles et civilisationnelles qui unissent la France et la Grèce. Le 
présent travail se propose de présenter succinctement l’apport de ces deux pays à la 
construction de l’Europe, fondée sur les valeurs de la démocratie, des droits humains 
et de la paix universelle, lesquelles ont toujours besoin d’être réaffirmées. 
Mots-clés : Grèce-France, alliance, solidarité 
 
 
1. Prologue 

 
Il y a des idées qui sont « dans l’air » ; on les respire sans s’en apercevoir. Et puis et 
surtout, sans s’inspirer d’une théorie, même indirectement, il arrive qu’on accomplisse 
des prédictions qu’elle légitimait, qu’on exécute des programmes qu’elle préconisait. 
On la retrouve, alors, sans la reconnaître1. 
 

Au lendemain de grands conflits et massacres entre les peuples, l’esprit s’active et 
recherche des issues de réconciliation et de paix, dans l’espoir que les gouvernants 
rejoindront un jour les poètes et les philosophes. À mesure que l’écart entre ces deux 
pôles se réduira, la paix règnera dans le monde, affirmait Victor Hugo, le plus grand 
utopiste de tous les siècles, qui fut aussi le représentant le plus admirable du 
romantisme messianique français. Ayant très tôt dépassé les limites étroites d’un 
patriotisme nationaliste, il adhéra aux idées de la fraternisation universelle et 
préconisa l’engagement des gens de l’esprit dans la défense des intérêts de 
l’humanité. En même temps, Hugo s’efface devant sa patrie, qu’il incarne d’ailleurs. À 
travers lui, la France devient la championne de l’unité pacificatrice2. 

Au siècle des Lumières, les philosophes s’étaient déjà engagés dans la diffusion de 
l’idéal de paix, en tant que citoyens du monde. Montesquieu déclarait être homme 
avant d’être Français3, tandis que Voltaire plaçait les grands hommes des sciences et 

                                                             

1 Célestin Bouglé, Socialismes français, Paris, Armand Colin, 1941, p. VII. 
2 Dans une lettre adressée au congrès de la paix à Genève, le 4 septembre 1874, il écrivait : « La France, 
mère de la République, est une sorte de propriété humaine. Elle appartient à tous, comme autrefois 
Rome, comme autrefois Athènes […]. Quand une plaie est faite à la France, c’est la civilisation qui saigne 
[…]. La réparation, ce sera la fédération. Le dénouement, le voici : États-Unis d’Europe. La fin sera au 
peuple. C’est-à-dire à la Liberté, c’est-à-dire à la Paix », Victor Hugo, Actes et paroles, Paris, Robert 
Laffon, 1985, p. 883. 
3 Il note dans ses Cahiers : « Si je savais une chose utile à ma nation qui fût ruineuse à une autre, je ne 
la proposerais à mon prince, parce que je suis homme avant d’être Français ou bien parce que je suis 



4/2024 

Maria Ménégaki 

14 

des lettres – tous ceux qui avaient excellé dans l’utile ou dans l’agréable – bien au-
dessus des héros de guerre1. Il préconisait, par ailleurs, une grande République 
partagée entre plusieurs États. Au nom de l’unité du genre humain, ils plaidèrent 
contre la traite des Noirs et l’esclavage, qu’ils considéraient comme une souillure de 
la civilisation européenne. Recueillies dans l’Encyclopédie, les nouvelles idées étaient 
diffusées dans les salons et dans les cours des princes grâce à l’emploi de la langue 
française, devenue langue internationale et faisant de la France la quintessence de 
« l’européanité ». 

Avec l’éclatement de la Révolution Française, le cosmopolitisme aristocratique 
tomba en désuétude. Désormais, il était question de l’alliance des peuples contre les 
rois et d’une paix universelle fondée sur la justice et l’égalité des droits. Dans le 
« Décret du 22 mai 1790 concernant le droit de faire la paix ou la guerre », l’utopie 
universaliste figure dans toute sa splendeur. L’article 4 stipule : 

 
Il n’est pas loin de nous peut-être le moment où la liberté, régnant sans rivale sur les 
deux mondes, réalisera le vœu de la philosophie, absoudra l’espèce humaine du crime 
de la guerre et proclamera la paix universelle ; alors le bonheur des peuples sera le seul 
but des législateurs, la seule force des lois, la seule gloire des nations ; alors les passions 
particulières, transformées en vertus publiques, ne déchireront plus par des guerres 
sanglantes les nœuds de la fraternité qui doivent unir tous les gouvernements et tous 
les hommes ; alors se consommera le pacte de la fédération du genre humain2. 
 

Il fut simultanément établi que le pivot de l’unification universelle devait être 
l’Europe et sa civilisation, élaborée au fil des siècles : son ascendant culturel, ses 
institutions politiques, sociales, économiques et administratives, son art, sa pensée 
philosophique. 
 
 
2. Promoteurs de l’idée européenne 

Deux grandes personnalités se sont distinguées, aux débuts du XIXe siècle, par leurs 
efforts pour la paix et l’union de l’Europe : un Français, le comte Henri de Saint-Simon, 
et un Grec, le comte Jean Capodistria. L’un, philosophe, se situait dans « l’absolu » et 
l’autre, diplomate, dans « le relatif », selon la formule heureuse de Victor Hugo3, 
lequel dominera par sa personnalité et son discours la deuxième moitié du siècle. 

                                                             

nécessairement homme, et que je ne suis Français que par hasard […]. Si je savais quelque chose utile 
à ma patrie, et qui fût préjudiciable à l’Europe ou bien qui fût utile à l’Europe mais préjudiciable au 
genre humain, je le regarderais comme un crime », André Lagarde et Laurent Michard, XVIIIe siècle. Les 
grands auteurs du programme, Paris, Bordas, 1970, p. 78. 
1 Victor Hugo placera également les savants bien au-dessus des grands militaires. Dans une lettre 
publique adressée aux délégués des communes de France, le16 janvier 1876, en vue des élections, il 
notait en conclusion : « Les penseurs sont plus utiles que les soldats ; par l’épée on discipline, mais par 
l’idée on civilise. Quelqu’un est plus grand que Thémistocle, c’est Socrate ; quelqu’un est plus grand 
que César, c’est Virgile ; quelqu’un est plus grand que Napoléon, c’est Voltaire », Victor Hugo, Actes et 
paroles, op. cit., p. 900. 
2 Cité par Denis de Rougemont, Vingt-huit siècles d’Europe, Paris, Payot, 1961, p. 163. 
3 Il écrivait à Léon Richer, rédacteur en chef de l’Avenir de la femme, le 8 juin 1872 : « Je sais que les 
philosophes vont vite et que les gouvernants vont lentement ; cela tient à ce que les philosophes sont 
dans l’absolu et les gouvernants dans le relatif ; cependant, il faut que les gouvernants finissent par 



4/2024 

Les chantres de la paix universelle 

 

15 
 

 
2.1. Henri de Saint-Simon, l’apôtre de l’union universelle 

« La philosophie du XVIIIe siècle a été critique et révolutionnaire, celle du XIXe sera 
inventive et organisatrice1 ». C’est à cette tâche que fut consacrée toute l’existence 
du comte Claude-Henri Rouvroy de Saint-Simon. Né à Paris, en 1760, issu d’une famille 
de très ancienne noblesse, il se croyait destiné à l’accomplissement de grandes 
œuvres au profit de l’humanité. Les contingences historiques dans lesquelles se 
déroula sa vie lui en fournirent l’occasion. La pensée des Lumières, la guerre 
d’indépendance américaine, à laquelle il a participé, et la Révolution française furent, 
comme il l’atteste dans son autobiographie, ses trois sources d’inspiration2. Dans 
l’œuvre de ce philosophe, l’un des premiers réformateurs sociaux en France et 
fondateur de la science sociologique, on retrouve le germe des plus grands courants 
idéologiques qui ont traversé le XIXe siècle et nourrissent jusqu’à nos jours l’esprit 
humain3. 

À partir de la Révolution française, il se mit à réfléchir à une organisation de la 
société sur de nouvelles assises tenant compte des progrès scientifiques et de la 
conjoncture socio-économique. Sa première publication, à l’âge de quarante-trois ans, 
s’inscrit dans la sphère de l’utopie. Il raconte un rêve où Dieu lui est apparu pour lui 
dicter ses volontés concernant l’organisation du globe. À son réveil, tout ce qu’il venait 
d’écouter se trouvait très distinctement gravé dans sa mémoire. Ce rêve parut dans 
une brochure intitulée Lettres d’un habitant de Genève à ses contemporains, qu’il 
s’empressa d’envoyer au Premier Consul, Louis-Napoléon Bonaparte4, le seul, croyait-
il, parmi ses contemporains, en état de l’apprécier5. 

Dans ce premier écrit, qu’il assure avoir médité pendant toute sa vie, il rend un 
hommage vibrant aux hommes de génie, considérés comme des flambeaux éclairant 
le monde et destinés à consacrer leurs travaux au bien du genre humain. La tradition 
des Lumières concernant la mission des penseurs se transmet, à travers lui, au siècle 
du romantisme et préfigure l’avènement des « Intellectuels » au XXe siècle. 

Afin de convaincre ses contemporains de la justesse de ses vues, il a recours au 
procédé de la religion chrétienne – la révélation – mais pour en annuler les préceptes. 
Dieu lui-même lui serait apparu pendant son sommeil et lui aurait dicté ses volontés : 
en tout premier lieu, Rome ne serait plus la capitale de la chrétienté et le pape ainsi 
que tous les prêtres cesseraient d’en être les porte-parole. La terre étant destinée à 
devenir un paradis, à la religion divine se substituerait celle de la science, supérieure 

                                                             

rejoindre les philosophes. Quand cette jonction est faite, le progrès est obtenu et les révolutions sont 
évitées. Si la jonction tarde, il y a péril », Victor Hugo, Actes et paroles, op. cit., p. 852. 
1 Claude-Henri de Saint-Simon, Œuvres de Claude-Henri de Saint-Simon, Paris, Anthropos, tome I, 1966, 
p. 92. 
2 Ibid., p. 46 sqq. 
3 Panayotis Kanellopoulos [Παναγιώτης Κανελλόπουλος], L’homme et les conflits sociaux [Ο άνθρωπος 
και αι κοινωνικαί αντιθέσεις], dans Œuvres complètes de sociologie [Άπαντα Κοινωνιολογικά], tome 4, 
Athènes, éd. Yaléllis, 1992, p. 315-317 (en grec). 
4 Les penseurs de l’époque avaient placé trop d’espoirs en Napoléon pour la réorganisation de la 
société. Ils avaient vu en lui un « despote éclairé » moderne, entouré de savants et attentif à leurs 
conseils pour bien gérer les affaires publiques. Ils déchantèrent vite lorsque celui-ci les traita avec 
mépris de « phraseurs ténébreux », d’ « Idéologues ». 
5 Claude-Henri de Saint-Simon, Œuvres, tome 1, Genève, Slatkine Reprints, 1977, p. 9. 



4/2024 

Maria Ménégaki 

16 

à toutes les religions précédentes. Et quelle est la morale de cette nouvelle religion ? 
L’obligation de donner constamment à ses forces personnelles une direction utile au 
genre humain. 

La théorie newtonienne de l’attraction universelle lui inspira un nouveau mode de 
gouvernement de l’humanité, qui devrait être confié au « Conseil de Newton », 
désormais délégué de Dieu sur la terre. Le « Conseil de Newton » serait composé 
de 21 membres élus au suffrage universel direct des deux sexes, parmi les plus grands 
savants et créateurs de l’humanité1. 

Onze ans plus tard, Saint–Simon ayant provisoirement abandonné son plan 
grandiose pour l’humanité entière, conçut un projet plus pragmatique : l’unification 
de l’Europe, étant donné que la société européenne disposait de l’homogénéité 
requise – même structure sociale, même religion, patrimoine culturel commun. La 
chute de l’Empire napoléonien, en 1814, devait lui fournir l’occasion de communiquer 
ses idées. Au mois d’octobre, au moment de la réunion du Congrès de Vienne, parut 
une brochure de lui portant le titre révélateur : De la réorganisation de la société 
européenne. De la nécessité et des moyens de rassembler les peuples de l’Europe en 
un seul corps politique en conservant à chacun son indépendance nationale2. Tandis 
que les rois et les princes élaboraient la « quadruple alliance » destinée à mater toute 
insurrection contre le statu quo ante, lui, présentait un plan de fédération des peuples 
européens, en commençant par l’entente entre l’Angleterre et la France3. La condition 
préalable était donc l’établissement du régime parlementaire chez tous les peuples 
européens, à l’instar de ces deux pays. Au-dessus des gouvernements nationaux serait 
placé un Parlement général investi du pouvoir de régler leurs différends. La 
Constitution ainsi que les fonctions de ce Parlement européen, conçues par Saint-
Simon et décrites avec force détails, frappent par leur réalisme et leur valeur 
prophétique. 

L’une des fonctions principales du Parlement européen devait être de diriger 
l’instruction et l’éducation dans toute l’Europe et de diffuser par ce biais un code de 
valeurs morales général, mais aussi national et individuel. Ce code moral devait 
démontrer que les principes sur lesquels se fondait la fédération européenne étaient 
les meilleurs, les plus solides, les seuls qui pussent rendre la société aussi heureuse 
que possible, compte tenu de la nature de l’homme et de son niveau culturel. 

En outre, la société humaine ne saurait se passer d’une foi commune, qui assurerait 
la cohésion sociale d’une part, et serait, d’autre part, susceptible d’inspirer le sacrifice 
de l’intérêt personnel au profit de l’intérêt collectif. Cette idée, qui traverse toute son 
œuvre, devint chez lui une conviction ferme à mesure qu’il approchait de la fin de sa 
vie. À la veille de sa mort, en 1825, Saint-Simon adressa à l’humanité son message de 
fraternité universelle en publiant son testament spirituel : le Nouveau christianisme. 
Il s’agit, comme le titre l’indique, d’une religion ancienne, mais régénérée, épurée des 

                                                             

1 Saint-Simon reconnaît tout de même l’hégémonie de l’Europe, puisqu’il propose la répartition de la 
planète en quatre divisions portant le nom de quatre grands pays européens : anglaise, française, 
allemande et italienne. Il stipule que chaque individu, quel que soit l’endroit du monde où il habite, 
devra s’attacher à l’une de ces divisions et s’inscrire pour voter en vue du Conseil suprême et du conseil 
de la subdivision à laquelle il appartient. 
2 Claude-Henri de Saint-Simon, Œuvres, tome 1, op. cit., p. 153-218. 
3 Friedrich Engels le placera plus tard à l’avant-garde de son époque, en signalant avec quelle audace 
et quel sens de la perspective historique il prêchait aux Français, dès 1815, l’alliance avec les vainqueurs 
de Waterloo (voir Friedrich Engels et Karl Marx, Les utopistes, Paris, Maspéro, 1976, p. 42). 



4/2024 

Les chantres de la paix universelle 

 

17 
 

scories du passé, modernisée, adaptée à l’état actuel de la civilisation : celui de 
l’industrialisme, du scientisme et de la morale positive. 

L’auteur fait ici table rase de toutes les pratiques religieuses et de toutes les 
croyances superstitieuses et inutiles, du rituel catholique comme du sacerdoce 
ecclésiastique. Le christianisme deviendrait une religion universelle en ne retenant 
que son principe fondamental, celui de la fraternité entre tous les hommes. Il écrit à 
plusieurs reprises : « Dieu a dit : Les hommes doivent se conduire en frères les uns à 
l’égard des autres : ce principe sublime renferme tout ce qu’il y a de divin dans la 
religion chrétienne ». La nouvelle religion substitue au postulat du « pêché originel » 
celui du « progrès originel ». Elle n’admet ni paradis ni enfer, Dieu n’étant rien d’autre 
que l’humanité elle-même1. 

Saint-Simon, promoteur de bien-être et de la paix, s’érige en prophète de la 
solidarité internationale : 

 
Il viendra sans doute un temps où tous les peuples de l’Europe sentiront qu’il faut régler 
les points d’intérêt général, avant de descendre aux intérêts nationaux; alors les maux 
commenceront à devenir moindres, les troubles à s’apaiser, les guerres à s’éteindre; 
c’est là que nous tendons sans cesse, c’est là que le cours de l’esprit humain nous 
emporte2. 
 

Il n’en était pas moins conscient de la longue marche, pénible et ensanglantée, qui 
conduirait à la réalisation de ses rêves : « Mais cette époque », écrit-il, « est loin, et 
des guerres affreuses, des révolutions multipliées doivent affliger l’Europe durant 
l’intervalle qui nous en sépare3 ». 
 
 
2.2. Jean Capodistria, « le diplomate européen » 

Au sein du Congrès de Vienne émergea un émule inattendu de Saint-Simon : le comte 
Jean Capodistria. Né en février 1776 à Corfou, sixième des neuf enfants du comte 
Antoine et de Diamantine, tous deux inscrits dans le Livre d’or de l’île, il fit des études 
de médecine, de droit et de philosophie à l’université de Padoue, en Italie, 
de 1794 à 1797. C’était le moment où, dans toute l’Europe, soufflait le vent des idées 
des Lumières et de la Révolution française, qui ne pouvaient qu’influencer le jeune 
Grec. Celui-ci adhéra au mouvement libéral et adopta les idées de la justice sociale et 
de l’égalité des droits entre les êtres humains de toutes les nations et de toutes les 
races4. Élu gouverneur de la Grèce en 1827, il fut assassiné par ses adversaires 
politiques le 11 septembre 1831, devant l’église de Saint Spyridon, à Nauplie, première 
capitale de la Grèce libérée. 

Ministre des Affaires étrangères du tsar Alexandre Ier, Capodistria domina la scène 
diplomatique pendant les années critiques de l’histoire de l’Europe, de 1814 
jusqu’à 1822, date de sa démission. Placé par Arthur de Gobineau, l’un de ses premiers 

                                                             

1 Cette idée fut reprise et développée par son disciple Auguste Comte, fondateur du positivisme. 
2 Claude-Henri de Saint-Simon, Œuvres, tome 1, Paris, éd. E. Dentu, 1868, p. 247. 
3 Ibid., p. 207. 
4 Hélène Koukkou [Ελένη Κούκκου], Jean Capodistrias : L’homme – Le diplomate européen, 1800-1828 
[Ιωάννης Καποδίστριας: Ο άνθρωπος – ο Eυρωπαίος διπλωμάτης, 1800-1828], Athènes, Patakis, 2021 
[1980], p. 14 sqq (en grec). 



4/2024 

Maria Ménégaki 

18 

commentateurs, au plus haut rang des diplomates de son époque, à côté de 
Talleyrand1, très en avance sur son époque, il se distingua par sa perspicacité et par 
ses luttes en faveur de la paix et de l’union. Sa courte existence fut vouée à la défense 
des droits des plus faibles, à la résolution pacifique des conflits, à la concorde plutôt 
qu’aux déchirements. Méconnu, voire ignoré longtemps, même dans son propre pays, 
il est aujourd’hui considéré comme l’un des précurseurs de l’idée européenne. 

Son premier grand succès fut son rôle dans le règlement des affaires de la Suisse. 
En 1813, il parvint à résoudre l’une des questions les plus épineuses du continent. Il 
réussit à unifier les divers cantons antagonistes de la Suisse sous un gouvernement 
central et une Constitution commune, et à créer la première République fédérale en 
Europe. Au Congrès de Vienne, en 1815, il fit adopter une proclamation élaborée par 
lui-même, qui réglait définitivement l’indépendance et la neutralité des dix-neuf 
cantons de la Confédération helvétique. Ce fut là un premier pas vers la neutralité de 
l’Europe centrale, à l’écart des guerres et des subversions. Ce traité, ainsi que le traité 
de Paris de la même année – dus principalement aux efforts et à la persévérance du 
diplomate grec – constitue une étape importante dans l’histoire de l’Europe2.  

Après la défaite de Napoléon, à Waterloo, Capodistria lutta de toutes ses forces 
pour éviter le démembrement du territoire de la France et lui épargner l’humiliation 
suprême. Dans un Mémoire remis au Congrès de Paris, le 28 juillet 1815, il soutenait 
que le pays vaincu devait être traité avec modération par les puissances victorieuses 
et devait demeurer une puissance forte afin d’assurer l’équilibre européen. Il intervint 
efficacement dans tous les débats pour obtenir le départ des troupes d’occupation, la 
réduction des indemnités militaires3 et le retour du roi de France aux Conseils 
européens, ce qui fut obtenu au Congrès d’Aix-la-Chapelle. Le duc de Richelieu, 
premier ministre de Louis XVIII, écrivait à son roi qu’on pouvait se fier à la constance 
des arguments du comte Capodistria à qui « nous devons la plus grande 
reconnaissance, non seulement nous mais aussi l’Europe4 ». 

Ses démarches au Congrès d’Aix-la-Chapelle, en 1818, font de lui un pionnier de la 
collaboration paneuropéenne dans le cadre des contingences historiques de l’époque. 
Étant donné que la quadruple Alliance (Autriche, Russie, Angleterre, Allemagne) ne 
faisait que semer la discorde entre les nations, il proposait son élargissement par 
l’intégration de tous les États européens, en vue de la formation d’une « Alliance 
Solidaire » fondée sur des idées démocratiques et libérales. Cet organisme 

                                                             

1 Maria Ménégaki [Μαρία Μενεγάκη], Zoé Dragoumis – Arthur de Gobineau. Deux pléiades dans le ciel 
grec [Ζωή Ν. Δραγούμη – Αρτύρ ντε Γκομπινώ. Δύο πλειάδες στον ελληνικό ουρανό], Athènes, Institut 
du livre-Kardamitsa, 2022, p. 111 (en grec). 
2 Capodistria fut proclamé citoyen d’honneur des cantons de Vaud et de Lausanne, et ses descendants 
qui arrivent en Suisse, aujourd’hui encore, deviennent automatiquement, sans aucune formalité, 
citoyens suisses. Au Congrès de la paix tenu à Lausanne le 4 septembre 1869, Hugo terminait ainsi son 
discours de clôture : « Tournons-nous vers l’avenir. Songeons au jour certain, au jour inévitable, au jour 
prochain peut-être, où toute l’Europe sera constituée comme ce noble peuple suisse qui nous accueille 
à cette heure. Il a ses grandeurs ce petit peuple ; il a une patrie qui s’appelle la République. Ayons 
comme lui la République comme citadelle » (Victor Hugo, Actes et paroles, op. cit., p. 627). L’orateur ne 
savait pas qu’il rendait hommage à l’œuvre de Jean Capodistria ! 
3 Les 1 200 millions furent réduits, grâce à lui, à 700 millions. 
4 Hélène Koukkou, Jean Capodistria 1776-1831. Visionnaire et précurseur d’une Europe unie, Athènes, 
Librairie Kauffmann, 2003, p. 18. 



4/2024 

Les chantres de la paix universelle 

 

19 
 

supranational ne pourrait intervenir dans les affaires d’un État qu’après avis du 
Directoire et seulement en cas de menace contre la paix internationale1. 

Rejoignant les vues de Saint-Simon (peut-être à son insu), Capodistria soulignait 
que l’équilibre du « système européen » ne saurait se maintenir qu’avec la 
participation égale des petits peuples aux discussions diplomatiques, et que la solution 
de leurs problèmes nationaux devait se fonder sur le respect de leur autonomie, de 
leur parcours historique, de leurs traditions et de leurs besoins particuliers. Les 
propositions du diplomate grec se résument ainsi : désarmement progressif, 
établissement d’organismes supranationaux, adoption de l’institution de l’arbitrage 
international, décolonisation progressive, suppression de la traite des Noirs, de 
l’esclavage2 et des discriminations raciales en général. Il défendit courageusement ses 
thèses à tous les grands congrès auxquels il participa à la tête de la mission 
diplomatique russe (Vienne, 1814 ; Paris, 1815 ; Aix-la-Chapelle, 1818 ; Karlsbad, 
1819 ; Troppau, 1820 ; Laibach, 1821). Notons que ces démarches de Capodistria 
visaient aussi à préparer le terrain pour l’entrée en scène de ses compatriotes, les 
Grecs encore inexistants sur la carte politique de l’Europe. C’est à lui qu’ils feront 
appel, en 1827, pour lui confier le gouvernement d’une Grèce qui ne sera reconnue 
comme État indépendant qu’en 1830. 

Panos Trigazis, écrivain et militant, membre du « Réseau européen pour la paix et 
les droits humains », remarque très justement que Capodistria représente le premier 
lien, « un pont », entre la Grèce et l’Union européenne. La Grèce devrait, en signe de 
reconnaissance, revendiquer que son nom soit donné à une salle du Parlement 
européen à Strasbourg ou à un autre bâtiment central à Bruxelles3. 
 
 
2.3. Victor Hugo, le prophète de la fédération des peuples 

À la seconde moitié du XIXe siècle, le relais fut pris par Victor Hugo (1802–1885), grand 
ami des peuples, orateur captivant, doué d’un immense talent d’écrivain et de poète. 
Poursuivant la tradition de l’humanisme des Lumières, il déclarait qu’il se sentait 
homme plutôt que Français. C’est le même esprit qui animera, un siècle plus tard, 
René Cassin (1887–1976), principal rédacteur et rapporteur de la Déclaration 
universelle des droits humains votée par l’Assemblée générale de l’ONU, le 
10 décembre 1948. C’est bien lui, un Français, qui insistera sur la formule 
« universelle » plutôt qu’ « internationale4 ». 

                                                             

1 Ibid., p. 18-19. 
2 Sur le Mémoire soumis au Congrès et les batailles livrées par Capodistria pour l’abolition de l’esclavage 
des Maures, voir Hélène Koukkou [Ελένη Κούκκου], Jean Capodistrias : L’homme – Le diplomate 
européen, 1800-1828 [Ιωάννης Καποδίστριας: Ο άνθρωπος – ο Eυρωπαίος διπλωμάτης, 1800-1828], 
op. cit., p. 91. 
3 Panos Trigazis et Yannis Gounaris [Πάνος Τριγάζης και Γιάννης Γούναρης], Reconstruction de l’Europe 
[Επανίδρυση της Ευρώπης], Athènes, Taxideftis, 2014, p. 34 (en grec). 
4 Président de la Fédération internationale des droits de l’homme, prix Nobel de la paix (1968), militant 
à vie de la fraternisation universelle, Cassin nous a légué ces vers gravés sur sa plaque funéraire : « Je 
tiens de ma patrie / Un cœur qui la déborde / Et plus je suis Français / Plus je me sens humain », Maria 
Ménégaki, « L’enseignement du français en tant que véhicule de valeurs universelles », in Christos 
Nikou et al. (dir.), Enseigner la langue et la culture françaises : construire des ponts socio-humanistes, 
Athènes, APF f.-u. Grèce et Université nationale et capodistrienne d’Athènes, vol. II, 2018, p. 626-627. 



4/2024 

Maria Ménégaki 

20 

D’un autre côté, imprégné des théories de la fraternisation universelle formulées 
par les socialistes utopiques – au premier rang desquels Saint-Simon et Charles 
Fourier – Hugo assimile son sort d’exilé politique à celui de tous les persécutés et des 
opprimés de la terre ; il s’engage dans la lutte pour leur affranchissement et devient 
la voix de conscience de l’humanité toute entière. Sans se limiter à la création 
littéraire, il se consacre, par des publications ou des allocutions ardentes, à inspirer les 
révoltés en leur insufflant la foi inébranlable que les valeurs humaines l’emporteront 
et que la justice triomphera. Se servant de son arme magique, la parole, il transforme 
la défaite en victoire, la faiblesse en puissance, l’humiliation en fierté. 

L’idée de l’unification de l’Europe, germée dans son esprit dès 1849 sous 
la IIe République française, avait mûri en lui lorsque, en 1870, la guerre franco-
prussienne frappait le cœur du vieux continent. Le 17 juillet 1870, il notait dans son 
journal : « Il y a trois jours, le 14 juillet, pendant que je plantais dans mon jardin de 
Hauteville House le chêne des États-Unis d’Europe, au même moment la guerre 
éclatait en Europe et l’infaillibilité du pape éclatait à Rome ». Cette constatation 
mélancolique se clôt par une prédiction optimiste, comme à son habitude : « Dans 
cent ans, il n’y aura plus de guerre, il n’y aura plus de pape et le chêne sera grand1 ». 
Un siècle plus tard, l’Union européenne était effectivement en voie de constitution. 

Bien avant Paul Valéry ou Panayotis Kanellopoullos, Hugo reconnaissait la triple 
ascendance de la civilisation européenne – le christianisme, l’Antiquité grecque, le 
droit romain – symbolisée par les « trois villes rythmiques » : Jérusalem, Athènes, 
Rome, qui représentent respectivement les trois rayons de l’idéal, le vrai, le beau et le 
grand. Paris est la somme de ces trois cités ; il les amalgame dans son unité. Dans la 
voie tracée par Saint-Simon, Hugo prévoyait l’unité du genre humain avec Paris au 
centre : « Cette nation aura pour capitale Paris et ne s’appellera point la France ; elle 
s’appellera l’Europe ; elle s’appellera l’Europe au vingtième siècle, et, aux siècles 
suivants, plus transfigurée encore, elle s’appellera Humanité ». 

Obsédé par cette idée, il y reviendra à toute occasion. Invité constamment aux 
congrès de la paix après les innombrables conflits qui ont jalonné son siècle, Hugo 
s’adresse aux congressistes, vainqueurs et vaincus sans distinction, par la chaleureuse 
apostrophe : « Concitoyens des États-Unis d’Europe », « Mes compatriotes 
européens », « Chers concitoyens de la République d’Europe », « Chers concitoyens 
de la patrie universelle2 ». 

Dès 1869, au congrès de la paix de Lausanne, il prévoyait la marche irrésistible de 
la civilisation vers l’unité d’idiome, l’unité de mètre, l’unité de monnaie et la fusion 
des nations dans l’Humanité3. Considérant les frontières comme la première des 
servitudes, il aspirait à la libre circulation des personnes, des biens et des idées, 
associait la République au socialisme : droit au travail, inviolabilité de la vie humaine, 
enseignement gratuit et obligatoire, droit de la femme – « cette égale de 
l’homme » – droit de l’enfant4. Que représente l’alliance européenne aux yeux de 
Victor Hugo ? C’est la fédération des peuples contre celle des rois, qui n’est qu’une 

                                                             

1 Victor Hugo, Choses vues 1870-1885, Paris, Robert Laffon, 1972, p. 67. 
2 Victor Hugo, Actes et paroles, op. cit., p. 858, 882, 883, 884. 
3 Son ambition démesurée allait jusqu’à rêver la réunion des États-Unis d’Europe et des États-Unis 
d’Amérique en une seule République. 
4 Ibid., p. 627. 



4/2024 

Les chantres de la paix universelle 

 

21 
 

alliance de vautours, une « fraternité fratricide ». Peu après la mort du chantre 
romantique, l’Europe fit son premier pas vers l’universalisme et le retour aux sources. 
 
 
3. Athènes, l’olympisme et l’idéal universaliste 

La fin du XIXe siècle est marquée par un fait inédit : la renaissance des Jeux olympiques. 
C’est la France qui relança l’olympisme dans le monde grâce à la persévérance du 
baron Pierre de Coubertin, secondé par une pléiade de savants, parmi lesquels le Grec 
Dimitrios Vikélas (1835–1908). Pierre de Coubertin (1863–1937), historien, 
pédagogue, écrivain et homme politique, aspirait à un monde pacifique et à la 
fraternisation de la jeunesse par le sport. Sur son initiative, un congrès international 
fut organisé dans le grand amphithéâtre de la Sorbonne, en 1894, dans le but de faire 
revivre les Jeux olympiques de l’Antiquité, interdits – avec tous les cultes 
païens – depuis 393 après J.-C. par un décret de l’empereur chrétien Théodose Ier. 

Il fut décidé que les Jeux olympiques seraient désormais célébrés successivement 
dans toutes les capitales du monde à quatre années d’intervalle. La ville d’Athènes, 
proposée par Dimitrios Vikélas, fut désignée à l’unanimité pour accueillir les premiers 
Jeux olympiques de l’époque moderne, en 1896. On établissait ainsi un trait-d’union 
entre la tradition grecque de l’Antiquité et l’époque contemporaine, en reliant ce petit 
pays aux destinées de l’Europe. Telle était d’ailleurs l’ambition des organisateurs. 
Pierre de Coubertin déclarait courageusement : « Ce n’est pas à la Grèce antique que 
vont mon respect et mon admiration, c’est à la Grèce moderne ». Il réaffirmait, au 
même moment, l’idéal universaliste français en fixant la paix, la compréhension et le 
respect mutuel entre individus, nationalités et races1 comme l’un des objectifs des 
Jeux rénovés2. 

Le déroulement des Jeux olympiques à Athènes fut, en effet, perçu comme un signe 
avant-coureur de l’unification européenne. Alfred Croiset, philosophe et helléniste de 
renom, rappelant que ces compétitions avaient donné aux Hellènes une conscience 
plus nette de leur homogénéité culturelle et morale, leur souhaitait une fortune 
semblable à l’époque moderne : « Et puisqu’ils sont internationaux, disait-il, c’est à 
l’Europe entière, cette image agrandie de l’ancienne Hellade, que je voudrais les voir 
donner, pour leur part, le sentiment de son unité3 ». 

Quelque temps après le rétablissement de la démocratie, le 31 juillet 1976, 
Karamanlis adressa une lettre au président du Comité international olympique, Lord 
Killanin, où il formula, pour la première fois officiellement, sa proposition en faveur 
du déroulement régulier des Jeux olympiques en Grèce, sur le site de l’ancienne 
Olympie. Le Premier ministre grec justifia pleinement son initiative en soutenant, 
entre autres, que de cette façon l’institution serait débarrassée des éléments 
étrangers qui s’étaient progressivement accumulés et qu’il serait surtout possible de 

                                                             

1 Alain Arvin-Bérod, Les enfants d’Olympie 1796-1896, Paris, Éditions du Cerf, 1996, p. 15. 
2 Pierre de Coubertin, président du Comité international olympique jusqu’en 1926, fut le créateur du 
symbole des anneaux olympiques, du protocole olympique, du serment des athlètes, ainsi que du 
cérémonial d’ouverture et de clôture des Jeux. Après sa mort, suivant ses vœux, son cœur fut déposé 
à Olympie, en Grèce, sous la stèle de marbre qui commémore la restauration des Jeux olympiques. 
3 Ioanna Constandoulaki-Chantzou, « La voie/voix du voyage en Grèce au XIXe siècle : Jean 
Psichari – Pierre de Coubertin », in Loukia Droulia et Vasso Mentzou (dir.), Vers l’Orient par la Grèce 
avec Nerval et d’autres voyageurs, Paris, Klincksieck, 1993, p. 91. 



4/2024 

Maria Ménégaki 

22 

faire revivre l’esprit athlétique sobre et exigeant, en excluant toute sorte de 
concurrence politique ou nationale et toute exploitation illicite de l’athlétisme. Sa 
démarche fut réitérée le 21 janvier 1980, puis plus tard depuis son poste de président 
de la République. Cependant, alors que les médias américains et français 
considéraient cette perspective d’un œil favorable, la presse allemande et hollandaise 
formula des réserves quant à sa faisabilité. Finalement, ce sont les intérêts 
économiques qui ont prévalu1. 

Un phénomène inédit dans le domaine linguistique mérite d’être signalé. Michel 
Bréal (1832–1915), linguiste de renom et helléniste, inventa une nouvelle épreuve et, 
en même temps, créa un mot issu d’un toponyme grec, aujourd’hui adopté par toutes 
les langues du monde. Son idée était de relier les Jeux olympiques modernes à 
l’Antiquité par une épreuve qui n’avait pas existé auparavant, mais qui commémorait 
un événement légendaire : les 42 kilomètres parcourus par Phidippidès, de Marathon 
à Athènes, en 490 av. J.-C., pour annoncer la victoire des Grecs sur les Perses. La course 
de marathon, ainsi que la victoire remportée par un paysan grec, Spýros Loúis, sont 
devenues un symbole unificateur à l’échelle universelle. Actuellement, plus de 3 000 
marathons sont organisés sur tous les continents, tandis que le mot marathon ou 
marathonien est fréquemment employé en dehors du domaine sportif, dans un sens 
métaphorique : une séance marathonienne, une négociation marathon, un marathon 
judiciaire, un téléthon, etc. 
 
 
4. Affaiblissement de l’Europe par des guerres fratricides 

Selon les calculs de J.-M. Gaillard, plus de trente-deux millions de soldats européens 
ont trouvé la mort sur les champs de batailles entre 1618 (guerre de Trente ans) et 
1945 (fin de la Seconde Guerre mondiale), sans compter les invalides, les huit millions 
de Juifs péris dans les camps de concentration, la surmortalité des civils due aux 
privations de la guerre et aux maladies qui en ont découlées2. 

Malgré toutes ses épreuves, l’Europe demeurait jusqu’au premier quart du 
XXe siècle le premier continent du monde. Elle détenait la suprématie économique, 
politique et culturelle. Elle répandait ses institutions partout grâce à la colonisation 
des peuples d’Afrique et d’Asie. Avant la Première Guerre mondiale, la France avait 
établi sa domination sur une grande partie du monde par la construction d’un empire 
colonial, le deuxième après celui du Royaume-Uni. Ce fut un moyen d’unification de 
la planète, puisque chaque pays colonisateur exportait partout sa langue, ses mœurs, 
son drapeau, ses armes et même sa religion. 

Mais le système de rapports imposé aux colonies par la grande bourgeoisie 
capitaliste reposait sur des principes contraires à ceux de la Déclaration des droits de 
l’homme et du citoyen et ne respectait en aucune manière le système de valeurs établi 
par les promoteurs de l’unification universelle. Ni la souveraineté nationale, ni 
l’égalité juridique et civile n’étaient respectées. Jules Ferry, représentant typique de 
l’esprit colonialiste, déclarait avec cynisme : « Les nations, au temps où nous sommes, 
ne sont grandes que par l’activité qu’elles développent, et non pas par le rayonnement 
pacifique des institutions ». Ainsi, ces empires fondés sur l’exploitation des plus faibles 

                                                             

1 N. Fostinis, « Le rêve olympique de K. Karamanlis », I Kathimerini [Le quotidien], 26 mars 2023. 
2 Jean-Michel Gaillard, Les grands jours de l’Europe (1950-2004), Paris, Perrin, 2004, p. 8. 



4/2024 

Les chantres de la paix universelle 

 

23 
 

qu’étaient les indigènes, s’écroulèrent comme des châteaux de cartes après les deux 
guerres mondiales, laissant les pays européens, déjà affaiblis par les conflits, à la merci 
des deux grandes puissances : les États-Unis et l’Union soviétique. Les dirigeants 
européens se virent alors contraints d’accepter la tutelle américaine sous forme d’aide 
financière et militaire, afin de se préserver du « spectre » du communisme soviétique. 
Ils constatèrent en même temps que le moment était enfin venu de construire cette 
Europe tant rêvée par les philosophes et les poètes. Le peuple grec ne resta pas à 
l’écart des efforts de reconstruction européenne. 
 
 
5. L’acheminement de la Grèce vers l’intégration européenne 

5.1. Les prémisses 

L’idée que la Grèce fait partie de l’Europe est aussi ancienne que celle du premier 
projet d’unification européenne. Dans son opuscule de 1803 mentionné plus haut, 
Henri de Saint-Simon, appelant à l’unification du globe, faisait une brève allusion à un 
petit peuple qui venait d’émerger de l’oubli grâce aux fouilles archéologiques récentes 
et à la renaissance de la pensée philosophique de l’Antiquité. Il clôt sa première 
« lettre » par une courte phrase qui inaugure le philhellénisme moderne : « Les 
Européens réuniront leurs forces, ils délivreront leurs frères grecs de la domination 
des Turcs1 ». 

Lorsque, bien plus tard, éclata la Révolution grecque de 1821, Saint-Simon se 
rangea promptement dans le camp des philhellènes. Dans un dialogue imaginaire 
entre « l’artiste, le savant et l’industriel », publié par son disciple Olinde Rodrigues, il 
fait le procès de la guerre, qui n’est justifiée à ses yeux que lorsque le maintien de la 
paix générale, de la justice et de l’humanité l’exige. L’exemple à l’appui est 
précisément l’insurrection du peuple grec. Sa gloire, due à ses origines mais aussi à 
ses exploits présents, confère au peuple grec le droit d’être accueilli à bras ouverts 
dans la famille européenne : 

 
Si les idées guerrières se sont un instant réveillées, écrit-il avec un élan lyrique, c’est à 
la vue d’un peuple illustre par son origine et par ses malheurs, peuple que l’on croyait 
disparu de la face du monde, perdu dans le naufrage des temps, et qui s’est retrouvé 
tout-à-coup avec ses vertus antiques et les vertus nouvelles ; peuple qui se soulève 
contre une absurde tyrannie, qui semble lutter contre toute la barbarie des siècles 
passés et qui n’a saisi les armes que parce qu’il veut aussi prendre part à la vie libre, 
paisible, industrielle des nations. Voilà ce qu’a senti la société européenne; voilà 
pourquoi elle soutient cette guerre de ses espérances et de ses vœux; voilà pourquoi 
ce peuple opprimé a trouvé des âmes nobles pour le soutenir, des poètes pour le 
chanter, des peintres qui consacreront sa résistance héroïque et ses défaites 
victorieuses2. 
 
 
 
 

                                                             

1 Claude-Henri de Saint-Simon, Œuvres de Claude-Henri de Saint-Simon, op. cit., tome I, p. 56. 
2 Ibid., tome V, p. 214-215. 



4/2024 

Maria Ménégaki 

24 

5.2. De l’utopie du passé à la réalité du présent 

Au fil du temps, d’une forme littéraire, l’utopie devient la matrice d’un projet inscrit 
dans la réalité. De Saint-Simon à Victor Hugo et à l’équipe qui ralluma la flamme des 
Jeux olympiques, on peut voir le discours des visionnaires « utopiques » comme un 
ferment du progrès – lent et semé d’écueils – vers l’unification du continent européen. 

Dès le début du XXe siècle, et surtout après la Première Guerre mondiale, un grand 
nombre de congrès et de conférences eurent lieu afin d’assurer la collaboration 
pacifique entre des États antagonistes. Le premier rôle revient au comte Richard 
Nikolaus Coudenhove-Kalergi, un homme cosmopolite, philosophe et militant 
politique, qui fit de l’unification de l’Europe sa raison de vivre. Né à Tokyo, 
en novembre 1894, d’un père austro-hongrois et d’une mère japonaise, il réunissait 
en sa personne de multiples origines, parmi lesquelles une ascendance grecque : les 
Kallergis étaient une riche famille crétoise issue de l’aristocratie byzantine. Il semble 
que son ancêtre, Aléxios Phokas-Kallergis, ait signé le traité qui céda la Crète à la 
domination vénitienne, en 1300 après J.-C. Mort en Autriche, en juillet 1972, il fut 
enterré dans les Alpes suisses, et sur sa tombe est écrit en français : « Pionnier des 
États-Unis d’Europe ». D’après sa secrétaire, il se serait suicidé, et sa mort serait restée 
secrète, afin de ne pas susciter la déception parmi ceux qui avaient placé en lui l’espoir 
de la réalisation du rêve européen. 

Son premier appel à l’unité politique de l’Europe fut lancé en 1922, lors d’un 
congrès qui aboutit à la création d’un Mouvement paneuropéen. Son message fut 
diffusé par la revue Paneuropa, publiée de 1924 jusqu’à la veille de la Seconde Guerre 
mondiale, en 1938, ainsi que par un ouvrage en trois volumes : Combat pour 
Paneurope (1925–1928). Le message de Coudenhove-Kalergi fut entendu par de 
nombreuses figures intellectuelles – parmi lesquelles Albert Einstein, Sigmund Freud, 
Thomas Mann, José Ortega y Gasset ou encore Denis de Rougemont – ainsi que par 
d’importantes personnalités politiques telles qu’Édouard Herriot, Konrad Adenauer, 
Robert Schuman, Alcide De Gasperi, Winston Churchill, et surtout Aristide Briand, dont 
le projet d’Union européenne, formulé en 1929, doit beaucoup à l’influence de 
Richard Nikolaus de Coudenhove-Kalergi. 

L’idée de Coudenhove-Kalergi, faisant son chemin, conduisit au Congrès de Vienne 
du 3 au 6 octobre 1926, qui réunit plus de 2 000 participants, et à la création de l’Union 
paneuropéenne. Comme symbole de l’Union, il choisit la croix rouge des croisades sur 
un soleil d’or, le soleil d’Apollon, qui incarne l’esprit européen dont le rayonnement a 
éclairé le monde entier. Ainsi étaient réunies les sources grecques et chrétiennes de 
l’Europe. L’Union européenne est dotée d’un drapeau à douze étoiles et d’un hymne : 
l’Ode à la joie de Beethoven, sur les vers de Schiller – hymne proposé dès 1955 par 
Coudenhove-Kalergi, adopté par le Conseil de l’Europe en 1972, et reconnu comme 
hymne de l’Union européenne en 1985. Lui-même en fut le président de l’Union 
jusqu’à sa mort, tandis que le titre de vice-président était offert à Aristide Briand. 

La Grèce ne resta pas à l’écart de ces préoccupations ; au contraire, les plus 
éminents représentants de la vie publique s’engagèrent activement dans la réussite 
de l’entreprise. Beaucoup d’entre eux furent membres ou même présidents 
honoraires de l’Union paneuropéenne. Leurs noms sont cités assez souvent dans la 



4/2024 

Les chantres de la paix universelle 

 

25 
 

revue Paneuropa durant toute la décennie de 19301. D’ailleurs, une section grecque 
de l’Union fut créée en 1930. Nikolaos Politis, ministre de Grèce à Paris et 
collaborateur étroit du chef du Conseil Elefthérios Venizélos, fut l’un des premiers 
présidents honoraires de l’Union et joua un rôle important à tous les congrès 
paneuropéens, ainsi que dans les délibérations sur le projet d’Aristide Briand. 

L’idée paneuropéenne était donc désormais passée des mains des poètes à celles 
des réalisateurs pratiques, comme le soulignait Elefthérios Venizélos2. En effet, tout 
ce mouvement devait aboutir aux initiatives d’Aristide Briand (1862–1932), épaulé par 
l’Allemand Gustav Stresemann, avec lequel il partagea le prix Nobel de la paix en 1926. 
Ces deux champions de la paix conduisirent à l’accord Briand-Kellogg, signé par 
60 États à Paris, le 27 août 1928, qui demandait le rejet du recours aux armes et 
mettait la guerre hors la loi. 

Grâce à Aristide Briand, la conception de l’union européenne prit, pour la première 
fois dans l’histoire, la forme d’un plan officiel et concret au niveau des États. Après un 
discours prononcé à la Société des Nations concernant l’unification politique des États 
européens, Briand y déposa, le 1er mai 1930, un plan concret portant le titre 
Mémorandum sur l’organisation d’un régime d’union fédérale européenne3, rédigé par 
Alexis Léger, alias Saint-John Perse (1887–1975), secrétaire général du ministère des 
Affaires étrangères. Le Mémorandum fut soumis à l’approbation de vingt-six États, et 
les réponses, arrivées entre le 25 juin et le 4 août 1930, furent publiées par le 
gouvernement français dans un Livre Blanc du Quai d’Orsay. 

Mais les politiciens restaient encore loin des philosophes. Le projet Briand se heurta 
à la suspicion et à l’égoïsme des gouvernements d’alors, soucieux de sauvegarder leurs 
propres intérêts économiques et politiques, et il fut rejeté par une écrasante majorité. 
L’un des rares chefs d’État qui se différencia du climat général de réprobation fut le 
président du Conseil grec, Elefthérios Venizélos (1864–1936)4. Celui-ci, fort de 
l’assentiment de ses collaborateurs et de la plus grande partie de l’opinion publique, 
se prononça favorablement sur le Mémorandum, faisant preuve d’une largeur de vue 
et d’une rare perspicacité, qui le placent à l’avant-garde de la pensée politique 
européenne de l’entre-deux guerres. La réponse favorable de Venizélos fut remise au 
ministre de France à Athènes, le 12 juillet 1930. Le journal To Elefthero Vima (« La 
Tribune libre ») envisagea avec optimisme l’initiative de Briand, qu’il jugea réalisable 
à long terme malgré les vives réticences du moment : 

 
L’idée de M. Briand au sujet d’une fédération européenne politique et économique est 
certainement enchanteresse, encore qu’elle ne paraisse pas réalisable pour le moment 
[…]. Les idées de ce genre couvent d’ordinaire longtemps, elles rencontrent de 
nombreux obstacles, mais elles finissent toujours par trouver leur chemin5. 
 

                                                             

1 Constantin Svolopoulos, « L’attitude de la Grèce vis-à-vis du projet Briand “d’Union fédérale de 
l’Europe” », Balkan Studies, vol. 29, no 1, p. 37 (note 19). 
2 Ibid., p. 30. 
3 René Leboutte, Histoire économique et sociale de la construction européenne, Bruxelles, Peter Lang, 
2008, p. 33. 
4 Les autres réponses favorables venaient de la Yougoslavie, Bulgarie, Norvège, Tchécoslovaquie. 
5 To Elefthero Vima (« La Tribune libre »), 13 juillet 1930. À propos de l’attitude de la presse grecque à 
l’égard du projet Briand, voir aussi Public Record Office, F.O. 371/14995 (Athens) to Henderson, 
15 September 1930. 



4/2024 

Maria Ménégaki 

26 

Elefthérios Venizélos réunissait en sa personne les qualités d’un visionnaire et 
celles d’un homme d’État ancré dans la réalité. Il n’avait pas hésité à adopter très tôt 
l’idée de l’unité européenne. Présent au Congrès paneuropéen de Vienne 
en octobre 1926, il s’était engagé aux côtés des premiers partisans de l’Europe1. Dans 
ses Souvenirs, Coudenhove-Kalergi se réfère à l’homme d’État grec (son lointain 
compatriote) comme à l’un des plus fervents défenseurs de l’idée paneuropéenne : 
« Parmi les nombreux chefs politiques étrangers qui sont venus à Vienne – où était le 
siège de l’Union paneuropéenne – c’est Elefthérios Venizélos qui m’a fait la plus 
grande impression. Enthousiaste et ne doutant nullement de l’avenir de la 
Paneurope ». Et il finit par le qualifier de « grand Européen et grand partisan de 
l’Europe2 ». 

Un autre champion du combat pour le rassemblement des États européens fut 
Aléxandros Papanastasiou (1876–1936), originaire de Tripoli. Il soutint fermement le 
plan de Coudenhove-Kalergi et d’Aristide Briand et soumit au Congrès international 
pour la paix, tenu à Athènes en octobre 1929, un mémorandum relatif à l’organisation 
fédérale des États européens, en vue d’assurer la paix et le développement 
économique de l’Europe. 
 
 
5.3. Konstantinos Karamanlis et l’idée de l’Union européenne 

Dès son premier mandat de Premier ministre de la Grèce, Konstantinos Karamanlis 
inaugura la politique d’intégration à l’Union européenne (à l’Europe communautaire) 
en obtenant, en 1961, l’association de la Grèce avec la Communauté économique 
européenne (CEE), puis, en 1979, l’adhésion pleine et entière aux Communautés 
européennes. La condition sine qua non de l’unification européenne était, à ses yeux, 
la prise de conscience de l’homogénéité politique et culturelle entre ses peuples. Tout 
comme les premiers promoteurs de l’idée européenne, il voyait, lui aussi, dans 
l’unification des peuples du continent, la promotion de la liberté et du progrès de tous 
les peuples de la terre. Les idéaux de la paix, de la liberté, de la démocratie et de 
l’humanisme constituent, selon lui, les composantes de l’idée européenne. L’Europe, 
disait-il, « incarne une philosophie et une façon de vivre ». L’économie devait 
s’organiser autour de l’homme et non l’homme autour de l’économie. 

Le jour de la signature de l’accord, il déclara : 
 
Dans la conscience des Grecs, la CEE ne constitue pas simplement une confédération, 
mais une entité investie d’une mission et d’une signification plus larges. Si nous sommes 
les premiers à revendiquer l’union avec la Communauté, nous l’avons fait inspirés de 
notre conviction que l’unification économique de l’Europe conduira à l’unité essentielle 
de l’Europe et, par suite, au renforcement de la démocratie et de la paix dans le monde 
entier. 
 

En juillet 1961, l’accord d’association de la Grèce à la CEE fut signé lors d’une 
cérémonie officielle, avec la participation du président de la Commission européenne, 

                                                             

1 Jean-Baptiste Duroselle, L’idée d’Europe dans l’Histoire, Paris, Denoël, coll. « Europa Una », 1965, 
p. 274. 
2 Constantin Svolopoulos, « L’attitude de la Grèce vis-à-vis du projet Briand “d’Union fédérale de 
l’Europe” », op. cit., p. 38. 



4/2024 

Les chantres de la paix universelle 

 

27 
 

Walter Hallstein. Il fut présenté à l’Assemblée nationale française par Maurice Couve 
de Murville, comme « le témoignage de l’amitié ancienne qui unit le peuple français 
et le peuple grec » (Journal officiel de la République française, Débats). Il entra en 
vigueur en novembre 1962, pour être suspendu pendant le septennat de la dictature 
militaire (1967–1974). 

Après la fin de la dictature, en juin 1975, Konstantinos Karamanlis, redevenu 
Premier ministre, soumit une demande d’adhésion à la CEE, qui fut acceptée malgré 
les réticences de la Commission, grâce surtout au soutien du président de la 
République française Valéry Giscard d’Estaing. Les négociations officielles s’ouvrirent 
l’année suivante, en 1976, devançant l’Espagne et le Portugal, pays qui venaient eux 
aussi de sortir d’un régime autoritaire. Le 28 mai 1979 fut signé à Athènes, au 
Zappéion, le traité d’adhésion de la Grèce aux Communautés européennes, lors d’une 
cérémonie solennelle en présence de Valéry Giscard d’Estaing. 

 

Image 1 : Konstantinos Karamanlis et Valéry Giscard d’Estaing 

À l’occasion de la signature de l’accord, le vice-président belge de la Commission 
européenne, Jean Rey, souligna l’importance particulière de la Grèce dans le 
processus européen : « Quel pays plus que la Grèce, quel peuple plus que le peuple 
hellénique était digne de devenir le premier associé de la Communauté ? ». Et, 
associant ce pays, ce peuple, à la genèse de la démocratie, il affirma qu’il ne pouvait 
s’agir de nul autre que de celui qui avait enseigné « la démocratie et la liberté politique 
au monde1 ». 
 
 
6. Le mythe de l’enlèvement d’Europe 

Le mythe de l’enlèvement d’Europe symbolise les racines helléniques du continent 
européen et, par conséquent, le patrimoine culturel commun, puisque l’ensemble de 
celui-ci doit son nom à cette figure mythologique. Ce mythe a été une source 
d’inspiration pour l’art du monde entier et à toutes les époques : peinture, sculpture, 

                                                             

1 Centre virtuel de connaissance sur l’Europe (CVCE), allocution de Jean Rey à l’occasion de la signature 
de l’accord d’association avec la Grèce (9 juillet 1961), repris dans Víctor Fernández Soriano, « “Quel 
pays plus que la Grèce ?” La place de la Grèce dans la construction de l’Europe : une mise en perspective 
historique », Histoire@Politique, no 29, 2016/2, p. 141-157. 



4/2024 

Maria Ménégaki 

28 

mosaïque, monnaie, céramique, littérature. Il constitue donc un élément culturel 
commun aux pays européens. 

En l’an 2000, en vue de la célébration du nouveau millénaire, les autorités 
municipales d’Agios Nikolaos (Saint-Nicolas), en Crète, lancèrent un appel à projets 
pour la création d’une œuvre sculptée symbolisant l’unité de la culture européenne. 
Le metteur en scène Nikos Koundouros esquissa une sculpture représentant 
l’enlèvement d’Europe par Zeus, mise en œuvre par les sculpteurs Nikos et Pantelis 
Sotiriadis. Ceux-ci réalisèrent une statue de six tonnes, haute de quatre mètres, faite 
de bronze, d’acier et de verre, entièrement forgée à la main. Elle se trouve 
actuellement sur le port d’Agios Nikolaos, en Crète, tandis qu’une copie est érigée 
devant le Parlement européen à Strasbourg. 

 

Image 2 : L’enlèvement d’Europe par Zeus métamorphosé en taureau (à gauche les frères Sotiriadis 
sur le port d’Agios Nikolaos et à droite la statue à Strasbourg) 

 

Image 3 : L’Europe s’adresse au peuple crétois, Agios Nikolaos, Crète 

 
7. Un mot pour conclure 

Le 31 décembre 1980, Konstantinos Karamanlis adressa une lettre au président 
français Valéry Giscard d’Estaing pour le remercier de son appui constant et l’assurer 
que, sans son aide, l’intégration de la Grèce à l’Europe aurait été difficile, voire 
impossible. Il n’hésita pas, à la même occasion, à signaler les dangers qui menacent 
cet édifice. Ses paroles sont aujourd’hui, plus que jamais, d’actualité : 



4/2024 

Les chantres de la paix universelle 

 

29 
 

 
L’Europe, d’ailleurs, qui jusqu’au début de ce siècle, dominait, sous diverses formes, le 
monde, se trouve aujourd’hui dans une dépendance dangereuse, politique et 
économique. Car sa sécurité dépend de la solidarité de l’Amérique, et son économie de 
la bonne volonté de certains producteurs de pétrole. 
 

Il est donc d’une grande importance de rappeler aujourd’hui les principes et les 
valeurs qui ont inspiré les visionnaires et les « pères » de l’unification de l’Europe, 
projet grandiose qui n’est pas encore pleinement réalisé. Car toutes les initiatives 
politiques ou culturelles resteront sans effet tant qu’elles se limiteront au niveau 
supérieur des gouvernements et des institutions culturelles et ne toucheront que 
certains groupes sociaux privilégiés. La conscience d’appartenir à la même famille 
devrait être cultivée dès le plus jeune âge, à l’école primaire puis au secondaire. Il 
faudrait intégrer dans les programmes d’enseignement des cours d’histoire de la 
civilisation européenne et de l’histoire des idées, rédigés par des chercheurs 
européens de premier plan. Ces ouvrages devraient exposer les causes réelles des 
conflits entre les peuples. Il faudrait en outre cultiver l’esprit libre, la tolérance, la 
compréhension mutuelle, le respect d’autrui et de nous-mêmes. Il faudrait, enfin, que 
les enfants cessent de se préparer à de futurs massacres par les jeux et les œuvres de 
violence qui leur sont projetés quotidiennement à la télévision, au cinéma et, en 
général, dans les médias de masse. 
 
 
Références bibliographiques 

ARVIN-BÉROD A., Les enfants d’Olympie 1796-1896, Paris, Éditions du Cerf, 1996. 

BOUGLÉ C., Socialismes français, Paris, Armand Colin, 1941. 

CONSTANDOULAKI-CHANTZOU I., « La voie/voix du voyage en Grèce au XIXe siècle : Jean 
Psichari – Pierre de Coubertin », in Loukia Droulia et Vasso Mentzou (dir.), Vers 
l’Orient par la Grèce avec Nerval et d’autres voyageurs, Paris, Klincksieck, 1993, 
p. 91-97. 

DUROSELLE J.-B., L’idée d’Europe dans l’Histoire, Paris, Denoël, coll. « Europa Una », 
1965. 

ENGELS F. et MARX K., Les utopistes, Paris, Maspéro, 1976. 

FERNÁNDEZ SORIANO Víctor, « “Quel pays plus que la Grèce ?” La place de la Grèce dans 
la construction de l’Europe : une mise en perspective historique », 
Histoire@Politique, no 29, 2016/2, p. 141-157. 

FOSTINIS N., « Le rêve olympique de K. Karamanlis », I Kathimerini [Le quotidien], 
26 mars 2023. 

GAILLARD J.-M., Les grands jours de l’Europe (1950-2004), Paris, Perrin, 2004. 

HUGO V., Choses vues 1870-1885, Paris, Robert Laffon, 1972. 

HUGO V., Actes et paroles, Paris, Robert Laffon, 1985. 



4/2024 

Maria Ménégaki 

30 

KANELLOPOULOS P. [Κανελλόπουλος Π.], L’homme et les conflits sociaux [Ο άνθρωπος 
και αι κοινωνικαί αντιθέσεις], dans Œuvres complètes de sociologie [Άπαντα 
Κοινωνιολογικά], tome 4, Athènes, éd. Yaléllis, 1992 (en grec). 

KOUKKOU H., Jean Capodistria 1776-1831. Visionnaire et précurseur d’une Europe unie, 
Athènes, Librairie Kauffmann, 2003. 

KOUKKOU H. [Κούκκου Ε.], Jean Capodistrias : L’homme – Le diplomate européen, 1800-
1828 [Ιωάννης Καποδίστριας: Ο άνθρωπος – ο Eυρωπαίος διπλωμάτης, 1800-
1828], Athènes, Patakis, 2021 [1980] (en grec). 

LAGARDE A. et MICHARD L., XVIIIe siècle. Les grands auteurs du programme, Paris, Bordas, 
1970. 

LEBOUTTE R., Histoire économique et sociale de la construction européenne, Bruxelles, 
Peter Lang, 2008. 

MÉNÉGAKI M., « L’enseignement du français en tant que véhicule de valeurs 
universelles », in Christos Nikou et al. (dir.), Enseigner la langue et la culture 
françaises : construire des ponts socio-humanistes, Athènes, APF f.-u. Grèce et 
Université nationale et capodistrienne d’Athènes, vol. II, 2018, p. 621-630. 

MÉNÉGAKI M. [Μενεγάκη Μ.], Zoé Dragoumis – Arthur de Gobineau. Deux pléiades dans 
le ciel grec [Ζωή Ν. Δραγούμη – Αρτύρ ντε Γκομπινώ. Δύο πλειάδες στον ελληνικό 
ουρανό], Athènes, Institut du livre-Kardamitsa, 2022, p. 111 (en grec). 

ROUGEMONT D. de, Vingt-huit siècles d’Europe, Paris, Payot, 1961. 

SAINT-SIMON C.-H. de, Œuvres, tome 1, Paris, éd. E. Dentu, 1868. 

SAINT-SIMON C.-H. de, Œuvres de Claude-Henri de Saint-Simon, Paris, Anthropos, tome I, 
1966. 

SAINT-SIMON C.-H. de, Œuvres, tome 1, Genève, Slatkine Reprints, 1977. 

SVOLOPOULOS C., « L’attitude de la Grèce vis-à-vis du projet Briand “d’Union fédérale de 
l’Europe” », Balkan Studies, vol. 29, no 1, p. 29-38. 

TRIGAZIS P. et GOUNARIS Y. [Τριγάζης Π. και Γούναρης Γ.], Reconstruction de l’Europe 
[Επανίδρυση της Ευρώπης], Athènes, Taxideftis, 2014. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

