
  

  Noêma, revue internationale d’études françaises : langue, littérature, culture

   Vol 1, No 4 (2024)

   France–Europe–Grèce : circulations d’idées et héritages croisés

  

 

  

  La Philosophie de l’Histoire de Voltaire : un
nouveau concept pour l’Europe et pour le monde 

  Jonas Thobias Da Silva Dias Martini   

  doi: 10.12681/noema.43868 

 

  

  Copyright © 2025 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Da Silva Dias Martini, J. T. (2025). La Philosophie de l’Histoire de Voltaire : un nouveau concept pour l’Europe et pour le
monde. Noêma, Revue Internationale d’études françaises : Langue, littérature, Culture, 1(4), 69–79.
https://doi.org/10.12681/noema.43868

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 03:38:47



La Philosophie de l’Histoire de Voltaire : 
un nouveau concept pour l’Europe et pour le monde 

 

Jonas Thobias DA SILVA DIAS MARTINI 
Université de Haute Alsace 

Université de Strasbourg 
jthmartini@gmail.com 

 
Résumé 
L’article est consacré à l’idée d’Histoire dans la pensée de Voltaire. Il part de 
l’hypothèse d’une inflexion contemporaine du concept telle que le philosophe propose, 
en lien avec le sens du temps historique. Le texte s’efforce d’établir un bilan du rpôle 
de la notion d’Histoire dans la constitution des temps modernes ainsi que des enjeux 
de la vérité historique. 
Mots-clés : Histoire, Philosophie, Voltaire 
 
 
Introduction 

Celui qui se demande aujourd’hui quel est le sens, non pas simplement du savoir 
historique, mais de l’Histoire elle-même, se retrouve dans l’incertitude. Cela est peut-
être moins dû au fait que l’étude de l’Histoire revient au jeu de forces de 
l’uniformisation du monde avec la connaissance, ensuite avec la pensée, des 
différences culturelles et temporelles, qu’à une disruption du temps historique lui-
même. Les événements contemporains qui se prétendent historiques – de l’évolution 
de l’impact humain sur la planète aux enjeux de l’ « intelligence artificielle », de 
l’altercation plus ou moins stérile de la politique jusqu’au retour de la guerre en 
Europe, de l’effacement des distances entre les continents grâce aux nouveaux 
systèmes de communication à l’éloignement des corps figés devant les écrans… – ne 
semblent pas dicter un cursus ponctuel du temps vécu, qui oscille entre accélération, 
ennui et crainte face à ce qui pourrait advenir. Si cela semble marquer un abandon de 
l’Histoire – et sûrement de la philosophie de l’Histoire déjà frappée d’une 
obsolescence depuis un siècle –, cela n’efface pas pour autant le sentiment de 
désorientation face au « fait historique » et à ses conséquences. 

L’utilité majeure de l’Histoire est devenue, dans la meilleure des hypothèses, sinon 
un compromis avec ce qui s’est passé et qui a des différences importantes par rapport 
à l’expérience d’aujourd’hui – elle est bien d’accord que le monde du XVIIIe et du 
XIXe siècles1, et plus encore celui des siècles précédents, fait partie presque d’un autre 
monde sur lequel l’homme contemporain regarde avec loueur ou critique, mais 
certainement avec une grande étrangéité – et dont le besoin est celui de comprendre 
les discontinuités et permanences ; sinon elle est responsable de la formation critique 
du citoyen qui apprend à problématiser l’expérience passée dans la constitution de 
son nouveau monde. Dans tout cela, une correspondance temporelle parmi les 
générations ainsi qu’un effort de réflexion montrent qu’il y a un changement constant 

                                                             

1 Une question qui s’impose à ce début du XXIe siècle est de savoir quel est son rapport de différence ou 
de continuité par rapport à son prédécesseur. 



4/2024 

Jonas Thobias da Silva Dias Martini 

70 

et que de moins en moins l’homme a l’impression d’apprendre à agir dans le présent 
avec la connaissance de son vieux monde. 

Si l’Histoire a déjà été inscrite dans le temps cyclique de l’éternel retour du passé 
ou dans la linéarité allant du passé au futur, le sens du temps historique, c’est-à-dire 
le sens temporel des événements vécus, et plus encore le sens de l’Histoire elle-même, 
semblent aujourd’hui inconnus. Si le XXe siècle a pu conserver, même après ses deux 
guerres mondiales, un horizon d’attente qui donnait un sens au devenir historique, il 
ne semble offrir à son successeur aucune assurance en ce qui concerne le chemin 
parcouru vers une expectative à long terme. Diverses théories tentent de comprendre 
cette inflexion temporelle : à travers les symptômes d’un passé qui persiste dans le 
présent, dans la mémoire de ceux considérés comme exclus du processus historique, 
dans les crimes imprescriptibles, ou encore dans un futur qui menace l’humanité avec 
le réchauffement climatique ou l’armement nucléaire, entre autres. Ces approches 
donnent lieu à des lectures variées, comme celle du « présentisme » chez François 
Hartog1 ou de « l’ample présent » chez Hans Ulrich Gumbrecht2, par exemple. 

Néanmoins, la correspondance entre le temps et l’Histoire n’a pas toujours été 
immédiate. Cette relation devient impérative pour le concept moderne d’Histoire 
quand celle-ci signifie plus que la description d’un événement, mais le développement 
même de l’ensemble des événements au fil du temps3. L’idée moderne d’Histoire 
transforme celle-ci en processus dont la recherche déploie l’orientation cachée dans 
le chaos des faits historiques. Ce concept d’Histoire naît contemporainement à la 
« philosophie de l’Histoire », dont le terme apparaît chez Voltaire en 1765. Son 
approche historique, dédiée à la lecture philosophique de la culture, s’est diffusée 
en Europe et dans le monde. Il convient d’interroger les enjeux de son apparition au 
sein des Lumières, afin de comprendre et de questionner l’inflexion, qu’elle connaît à 
l’époque contemporaine. 
 
 
1. Histoire, un concept en mouvement 

Lors de la Seconde Guerre mondiale, Ernst Cassirer affirme sur la philosophie de 
l’Histoire : 

 
L’un des problèmes les plus difficiles et les plus controversés de la pensée philosophique 
contemporaine est le problème de la philosophie de l’histoire. Il est, des systèmes 
philosophiques, tel le système de Hegel, en lesquels la philosophie de l’histoire n’est 
pas simplement regardée comme un ingrédient constitutif et nécessaire, mais comme 
le point culminant, l’apogée et l’achèvement de la pensée philosophique4. 

 
Des considérations de cette nature révèlent une désorientation dans la 

systématisation de la pensée historique en termes philosophiques, c’est-à-dire dans 

                                                             

1 François Hartog, Régimes d’historicité, présentisme et expériences du temps, Paris, Éditions du Seuil, 
2003. 
2 Hans Ulrich Gumbrecht, Unsere breite Gegenwart, Berlin, Suhrkamp, 2010. 
3 Reinhart Koselleck, « Le concept d’histoire », dans Reinhart Koselleck, L’Expérience de l’histoire, édité 
par Michael Werner et traduit par Alexandre Escudier, Paris, Gallimard et Éditions du Seuil, 1997. 
4 Ernst Cassirer, L’Idée d’histoire, les inédits de Yale et autres écrits d’exil, traduit par Fabien Capeillères, 
Paris, Les Éditions du Cerf, 1988, p. 51. 



4/2024 

La Philosophie de l’Histoire de Voltaire : 
un nouveau concept pour l’Europe et pour le monde 

 

71 
 

l’inscription des faits historiques au sein d’un flux processuel censé corroborer, 
épistémologiquement ou analytiquement, le mouvement temporel de l’Histoire 
humaine. La réflexion de Cassirer rejoint celle de nombreux penseurs qui, confrontés 
aux expériences inédites du XXe siècle, ont éprouvé des difficultés à retracer le 
cheminement du temps historique contemporain. Ce dessein ne demeure toutefois 
pas impossible, mais il se voit sûrement contesté par l’expérience elle-même et par 
les défis des pronostics éventuels quant à l’avenir. 

La pensée philosophique de l’Histoire est éminemment moderne : jusqu’à la fin du 
XVIIIe siècle, la double présence d’une cosmovision historique du monde ne comprenait 
pas nécessairement une historicisation du temps – c’est-à-dire une position 
temporelle située dans une large perspective a priori, « extérieure » à l’événement à 
intégrer au sein du processus historique – et encore moins une subjectivation de 
l’Histoire, où celle-ci cesse d’être l’histoire d’un objet pour devenir l’Histoire elle-
même. Antérieurement, l’idée d’ « Histoire » servait surtout à préserver la mémoire 
contre l’oubli, comme chez Hérodote, ou à maîtriser la vie politique et morale, comme 
chez Cicéron ou Machiavel. Cependant, rien n’exprimait encore le rôle universel de 
l’Histoire dans la définition de l’expérience en longue durée, tel qu’il apparaît chez les 
philosophes du XVIIIe siècle. 

Dans la Grèce classique, l’introspection dans les affaires humaines, issue d’un 
rapport de différenciation de l’homme devant le panthéon immortel des dieux et de 
la nature, a contribué au développement de l’entreprise historique1. Si la poésie 
homérique chantait à l’inspiration des muses et où l’action était soumise à 
l’intervention divine, ce passage à la parole de ce qui est entendu, vu et discuté entre 
les hommes, a fait naître une écriture historique2. Hérodote écrivait ses Histoires 
« pour empêcher que ce qu’ont fait les hommes, avec le temps, ne s’efface de la 
mémoire3 ». Ce temps acquiert une sorte d’assurance : les événements racontés 
seront perpétués parmi ceux qui viendront dans l’avenir. Cela introduit une 
cosmovision temporelle porteuse de stabilité et de répétition, même si elle intègre 
toujours le changement. 

Cette perspective du temps cyclique se maintient dans l’historiographie romaine 
qui ajoute une utilité précise aux histoires racontées. Dans son traité sur l’office de 
l’orateur, Cicéron interroge : « L’histoire, enfin, témoin des siècles, flambeau de la 
vérité, âme du souvenir, école de la vie [magistra vitae], interprète du passé, quelle 
voix, sinon celle de l’orateur, peut la rendre immortelle4 ? ». Ainsi, les histoires se 
destinent à l’enseignement de la vie, à faire apprendre des erreurs et des réussites du 
passé. Bien que l’apprentissage des événements séculaires ait été soumis à l’Histoire 
du Salut au Moyen Âge, cette idée d’Historia magistra vitae se conserve jusqu’aux 

                                                             

1 Hannah Arendt, La crise de la culture, huit exercices de pensée politique, traduit par Patrick Lévy, Paris, 
Gallimard, 1972, p. 60-61. 
2 Marcel Detienne, Les maîtres de la vérité dans la Grèce archaïque, Paris, La Découverte, 1990. 
3 Hérodote, Histoires, Livre I, Clio, texte établi et traduit par Ph. E. Legrand, Paris, Les Belles Lettres, 
1964, p. 12. 
4 Cicéron, De l’orateur, Livre II, 36, Paris, Les Belles Lettres, 1950-1956, p. 21. 



4/2024 

Jonas Thobias da Silva Dias Martini 

72 

Lumières, après avoir été renforcée par la Renaissance au début de l’époque 
moderne1. 

Toutefois, la transformation du monde connu grâce aux découvertes de nouvelles 
terres et de nouvelles sciences a provoqué d’abord un doute sur cette perspective 
temporelle cyclique et, ensuite, un besoin de comprendre les nouveautés qui se 
présentaient au début de l’époque moderne. Le nouveau rapport temporel sera inscrit 
moins dans une contemplation périodique tout court et plus dans une linéarité qui 
enchaîne les événements divers au fil du temps.  

L’universalité de l’entreprise historique des Lumières ne concevait pas de 
disciplinarisation capable d’écarter définitivement les approches méthodologiques 
entre la connaissance de la nature et celle de l’Histoire. De telle sorte que la capacité 
rationnelle de comprendre les enjeux naturels a été appliquée au devenir historique2. 
Cela veut dire que la potentialité de la raison a été mise au-devant de la « conquête 
du monde historique » tout comme du physique. De même, le principe à découvrir 
n’est plus celui des faits innombrables qui excitent la curiosité, mais celui de la 
responsabilité que l’homme moderne se donne d’accéder rationnellement au cursus 
temporel où il se retrouve. Ainsi que l’histoire naturelle, l’Histoire humaine « devint 
un processus fait par l’homme, le seul processus comprenant tout ce qui dut son 
existence exclusivement à la race humaine3 ». 
 
 
2. Voltaire et sa considération de l’Histoire 

L’une des figures les plus remarquables du monde des lettres du XVIIIe siècle a été celle 
de François-Marie Arouet, dit par lui-même Voltaire. Son insistance sur un caractère 
authentique peut être soulignée dans sa biographie, composée certes d’une œuvre de 
fond philosophique, mais surtout d’une poétique et d’une posture intellectuelle 
éminemment polémiques. L’homme de ce temps ne connaît guère les limites de la 
discipline, non seulement dans sa vie, mais aussi dans son savoir. Le résultat de cet 
exploit est un vaste travail qui essaie de tout rassembler dans l’essor de la 
connaissance.  

La formation de Voltaire fut celle d’un bourgeois immergé dans un milieu très 
cultivé. Il étudie chez les Jésuites et s’imprègne en même temps de l’esprit critique de 
la Société du Temple, ce qui donnera naissance à son déisme et à son antidogmatisme 
religieux. Dès lors, sa philosophie se présente, entre autres, sous la forme de la 
poétique et du travail historique. Voltaire y évite la perspective théologique de 
Bossuet et l’attention méticuleuse de Bayle, bien que tous deux aient laissé des 
« histoires universelles » qui ont été à la base de sa conception d’Histoire. 

Surtout à partir des années 1750, l’œuvre de Voltaire devient de plus en plus 
critique à l’égard de l’Histoire. À cette époque, l’auteur renommé de l’Histoire de 
Charles XII, du Siècle de Louis XIV, de l’Empire de la Russie sous Pierre le Grand, ainsi 
que de l’Essai sur les mœurs et l’esprit des nations, est très soucieux de la connaissance 
historique dans les publications et rééditions de son œuvre. Cela implique dès lors une 
                                                             

1 Reinhart Koselleck, Le futur passé, contribution à la sémantique des temps historiques, traduit par 
Jochen Hoock et Marie-Claire Hoock, Paris, Édition de l’École des hautes études en sciences sociales, 
1990, p. 38-39. 
2 Ernst Cassirer, La philosophie des Lumières, traduit par Pierre Quillet, Paris, Fayard, 1997, p. 209. 
3 Hannah Arendt, La crise de la culture…, op. cit., p. 79. 



4/2024 

La Philosophie de l’Histoire de Voltaire : 
un nouveau concept pour l’Europe et pour le monde 

 

73 
 

valorisation du topos magistra vitae comme utilité de l’Histoire jusqu’à un 
« pyrrhonisme » quant à l’évolution et à la méthode historiques, mais avant tout un 
enseignement de l’Histoire qui essaie de rassembler ce qui est véritablement 
important pour la compréhension du temps de l’expérience. 

La réponse aux remarques critiques que Jöran Nordberg, chapelain suédois, avait 
faites à l’Histoire de Charles XII donne lieu à l’affirmation d’une historiographie qui soit 
plus qu’une liste d’informations détaillées dont le résultat ne sert qu’à l’érudition du 
lecteur. L’Histoire, pour Voltaire, doit plus qu’informer des « vérités inutiles » : elle 
doit donner un sens aux événements historiques. 

 
C’est peut-être une chose importante pour l’Europe qu’on sache que la chapelle du 
château de Stockholm, qui fut brûlée il y a cinquante ans, était dans la nouvelle aile du 
côté du nord, et qu’il y avait deux tableaux de l’intendant Kloker, qui sont à présent à 
l’église St Nicolas ; que les sièges étaient couverts de bleu les jours de sermon ; qu’ils 
étaient, les uns de chêne, et les autres de noyer ; et qu’au lieu de lustres, il y avait de 
petits chandeliers plats, qui ne laissaient pas de faire un fort bel effet ; qu’on n’y voyait 
que quatre figures de plâtre, et que le carreau était blanc et noir1. 
 

De cette posture détailliste de l’Histoire, Voltaire ne veut rassembler que ce qui fait 
partie de l’ « esprit des temps » et des « nations ». Plus que de raconter des histoires, 
il veut capturer l’évolution d’une culture afin de comprendre le temps présent à 
travers la démarche historique. Dans l’Histoire de l’Empire de la Russie, il affirme : « On 
a fait l’histoire de Pierre le Grand la plus courte et la plus pleine qu’on a pu2 ». La 
justesse contourne le détail vers cette « plénitude » qui touche les points nécessaires 
de la construction « spirituelle » de l’Histoire. Cette démarche est inspirée par les 
interrogations de la marquise du Châtelet qui, dans sa quête scientifique, regardait les 
lois de la nature en même temps que cette masse informe de faits historiques3. 
L’œuvre majeure de Voltaire, son Essai sur les mœurs et l’esprit des nations, présente 
cette perspective en essayant d’extraire un principe régulateur dans la conduite du 
temps historique. 

La méthode de Voltaire pour comprendre les mouvements de l’Histoire sera celle 
des sciences naturelles, celle de Newton. Son « mécanicisme » impliquaut une 
uniformité de la nature qui suivait des règles invariables, mais qui, créée par Dieu, le 
premier machiniste, ne faisait que lancer l’homme dans sa diversité qui, à son tour, 
met l’Histoire en mouvement4. Il fallait donc trouver pour celle-ci les lois qui l’animent 
et circonscrire les faits historiques divers suivant un « fil conducteur » révélateur de 
son sens intime, car, d’après lui, la Providence est pour la nature ce que l’homme est 
pour l’Histoire. 

 

                                                             

1 Voltaire, « Lettre à Monsieur Nordberg, chapelain du roi de Suède Charles XII, et auteur d’une histoire 
de ce monarque », dans Les Œuvres complètes de Voltaire, vol. 4, Histoire de Charles XII, Oxford, Voltaire 
Foundation, 1996, p. 558. 
2 Voltaire, Les Œuvres complètes de Voltaire, vol. 46, Anecdotes sur le czar Pierre le Grand. Histoire de 
l’empire de Russie sous Pierre le Grand, Oxford, Voltaire Foundation, 1999, p. 398. 
3 Ernst Cassirer, La philosophie des Lumières, op. cit., p. 223. 
4 Michèle Duchet, Anthropologie et histoire au siècle des Lumières, Paris, Albin Michel, 1995, p. 283-
284. 



4/2024 

Jonas Thobias da Silva Dias Martini 

74 

C’est précisément dans sa pensée mécaniste que résidait également l’impulsion de 
surmonter la considération burlesque, indignée, pathétique ou émerveillée des 
phénomènes particuliers et de découvrir au moins de larges morceaux de cette « chaîne 
éternelle » de causalité, par laquelle passé, présent et futur sont liés1. 

 
 

Dans l’introduction de son Siècle de Louis XIV, Voltaire sélectionne quatre de ces 
« chaînes » qu’il appelait « siècles » pour se référer au développement civilisateur de 
l’Histoire. Son projet historique était bien « plus grand » et ne se restreignait pas 
seulement à décrire la vie du Roi-Soleil. Il souhaite « peindre à la postérité, non les 
actions d’un seul homme, mais l’esprit des hommes dans le siècle le plus éclairé qui 
fût jamais2 ». Voltaire quitte ainsi la perspective individuelle de l’Histoire et parvient à 
l’esprit d’un temps éclairé qu’il nomme « de Louis XIV ». 

Voltaire n’envisage pas ces « siècles » au hasard dans la comparaison de son temps 
avec d’autres, mais ceux qui ont apporté une contribution à l’éclaircissement de la 
postérité. Le premier siècle « heureux » choisi par lui a été celui des Grecs avec toute 
leur splendeur politique et philosophique ; le deuxième, celui de César, des Romains ; 
le troisième celui qui a succédé à la « barbarie gothique » et qui est aujourd’hui appelé 
la Renaissance ; et le quatrième, celui dans lequel Voltaire croit être en train de vivre : 
le siècle de Louis XIV, « celui des quatre qui approche le plus de la perfection. Enrichi 
des découvertes des trois autres, il a plus fait [en] certains genres que les trois 
ensemble3 ». 

Entre tous ces siècles s’interposent des moments de « barbarie » qui, pour Voltaire, 
n’ont pas assez développé le « perfectionnement » des facultés humaines. Rien 
n’empêche alors qu’après le siècle de Louis XIV une période sombre n’arrive dans la 
perspective de l’avenir. C’est pourquoi Voltaire n’affirme pas le futur lumineux que 
ses successeurs, entre autres Condorcet, seront plus prêts à suggérer. Le philosophe 
évoque alors un effort de « perfectionnement » et parfois de « progrès » de l’Histoire. 
Le sens qu’il donne à ses mots demeure dans la discussion sur les mœurs et dans 
l’utilisation de la raison au service des affaires humaines. Néanmoins, chez Voltaire, la 
raison et la déraison sont toujours présentes comme dans une balance qui penche 
tantôt vers un côté, tantôt vers l’autre4. 

Cette conception fait partie du conte philosophique Candide ou l’Optimisme. 
L’œuvre a certainement été une critique de la perspective optimiste de la Providence, 
qui suppose une téléologie historique nécessairement positive. L’idée d’une harmonie 
impérative dans le monde, à l’instar de la philosophie leibnizienne, est certes 
condamnable par le déclin du héros Candide dans l’optique du meilleur des mondes 
possibles. Cependant, cette critique de l’optimisme n’est pas construite d’un point de 
vue négatif. C’est qui est condamné, c’est l’action de la Providence dans l’Histoire à 
l’écart de l’action humaine. L’optimisme de Voltaire dépend d’une autoréalisation du 

                                                             

1 Friedrich Meinecke, Die Entstehung des Historismus, vol. 1, Munique, Berlin, Verlag von 
R. Oldenbourg, 1936, p. 101 (traduction libre). 
2 Voltaire, Le Siècle de Louis XIV, vol. 1, Francfort, Knoch & J. G. Eslinger, 1753, p. 1. 
3 Ibid., p. 4-5. 
4 Friedrich Meinecke, Die Entstehung des Historismus, op. cit., p. 104-105. 



4/2024 

La Philosophie de l’Histoire de Voltaire : 
un nouveau concept pour l’Europe et pour le monde 

 

75 
 

sujet et non d’une inévitabilité de l’Histoire. Pour avoir le meilleur des mondes 
possibles, « il faut cultiver notre jardin », comme conclut Candide à la fin du conte1. 

Devant la tragédie du tremblement de terre de Lisbonne, le poète Voltaire 
écrit : « Un Calife autrefois à son heure dernière / Au Dieu qu’il adorait dit pour toute 
prière : / Je t’apporte […] / Les défauts, les regrets, les maux et l’ignorance. / Mais il 
pouvait encore ajouter L’ESPÉRANCE2 ». Le perfectionnement n’est donc pas l’objet 
d’une force extérieure, il vient de l’effort et du travail humains. 

En 1765, Voltaire publie ce qui deviendra le « Discours préliminaire » de l’Essai 
de 1756. La formule « philosophie de l’Histoire3 » apparaît pour la première fois sous 
le pseudonyme d’Abbé Bazin. Le texte commence avec cette proposition : « Vous 
voudriez que les Philosophes eussent écrit l’Histoire ancienne, parce que vous voulez 
la lire en Philosophe. Vous ne cherchez que des vérités utiles […]. Tâchons de nous 
éclairer ensemble4 ». La lecture inaugurale de l’Histoire en tant que philosophie chez 
Voltaire signifie donc l’ascension des « vérités utiles » parmi l’ensemble des « erreurs 
inutiles », c’est-à-dire la masse gigantesque d’événements que l’Histoire peut réunir. 
Pour Voltaire, l’érudition n’est pas la finalité de l’étude historique : il faut lui donner 
un sens qui conduit ce qui est raconté jusqu’à l’éclaircissement du présent. 

La définition d’Histoire que Voltaire évoque dans l’Encyclopédie montre ce 
compromis avec la véracité historique : elle « est le récit des faits donnés pour vrais ; 
au contraire de la fable, qui est le récit des faits donnés pour faux5 ». Pour ce faire, 
l’intelligence doit pouvoir distinguer le vrai du faux, ce qui n’est pas toujours facile 
dans un récit historique. Voltaire traite les exemples de l’Antiquité de « fables », car 
la raison qu’il jugeait appartenir à ce « siècle » n’était pas encore arrivée à son plein 
accomplissement. Ainsi, la philosophie de l’Histoire de Voltaire ne présente pas 
seulement l’un des premiers efforts d’historicisation du temps, elle comprend aussi 
un défi par rapport aux enjeux de la « réalité » et de la « fiction » dans l’Histoire. 
 

3. L’Histoire à partir de Voltaire 

Même si la philosophie de l’Histoire voltairienne ne possède pas d’assurance quant au 
futur, en laissant toujours une marge d’incertitude sur ce qui adviendra, son idée de 
perfectionnement sera un topos important pour l’idée d’Histoire des Lumières. Plus 
audacieusement, l’Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain de 
Condorcet manifeste le point de vue voltairien de l’Histoire avec plus de confiance 
dans un avenir lumineux pour l’humanité6. 

                                                             

1 Voltaire, Les Œuvres complètes de Voltaire, vol. 48, Candide ou l’Optimisme, Genève, Institut et musée 
Voltaire, Oxford, Voltaire Foundation, Paris, diff. J. Touzot, 1980, p. 260. 
2 Voltaire, Poèmes sur le désastre de Lisbonne, et sur la loi naturelle, avec des préfaces, des notes, etc., 
Genève, Cramer, 1756, p. 17. 
3 Bien qu’une idée philosophique de l’Histoire ait déjà été présente dans une certaine mesure, comme 
chez Vico et Montesquieu. Ernst Cassirer, La philosophie des Lumières, op. cit., p. 217-218. 
4 Voltaire, Les Œuvres complètes de Voltaire, vol. 59, La Philosophie de l’histoire, Genève, Institut et 
musée Voltaire, Banbury, Voltaire Foundation, Toronto, University of Toronto Press, 1969, p. 89. 
5 Voltaire, Articles de l’Encyclopédie, compilation établie à partir de l’édition numérisée de l’ARTFL, 
disponible sur : <https://obvil.sorbonne-universite.fr/corpus/critique/voltaire_encyclopedie#HISTOIRE> 
[consulté le 20 septembre 2022]. 
6 Condorcet, Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain, Paris, Librairie 
philosophique J. Vrin, 1970. 



4/2024 

Jonas Thobias da Silva Dias Martini 

76 

En Europe, le développement de la philosophie de l’Histoire entraînera des 
conséquences fondamentales, en particulier dans la pensée allemande, notamment 
chez Herder et Hegel1. Kant se sentira libre d’imaginer un futur pacifique dans le cadre 
d’une république et d’un code civil harmonieux tels que proposés dans son étude sur 
la Paix Perpétuelle, tout cela selon les tendances historiques qui lui permettent 
d’envisager une « histoire d’un point de vue cosmopolitique2 ». 

Le XIXe siècle ne tardera pas à faire de l’idée de progrès, ou d’une évolution vers un 
futur positif, sa perspective la plus répandue en matière d’Histoire. C’est surtout en 
ce moment que l’idée philosophique de l’Histoire traverse le monde occidental et 
présente une conception optimiste des événements historiques. Même avec des 
réserves et des critiques importantes, la pensée évolutionniste de ce siècle donnera à 
l’Histoire humaine un sens linéaire et progressif où le passé ne doit pas se répéter et 
le futur est quelque chose à conquérir à travers le travail du présent. 

Tout cela jusqu’au début du XXe siècle, lorsque les événements des guerres 
mondiales ont montré un scénario bien différent de la civilisation souhaitée au cours 
des siècles précédents. En 1915, lors de la Première Guerre mondiale, Sigmund Freud 
écrit : « Et voilà que la guerre, à laquelle nous ne voulions pas croire, fit irruption et 
apporta la… désillusion3 ». La Grande Guerre annonce à l’intelligentsia européenne le 
siècle de la mise en question de la philosophie de l’Histoire des Lumières. Dès lors, il 
était plus difficile de justifier par l’expérience historique le cursus progressif attribué 
au sens de l’Histoire. 

Surtout à partir de la fin du XXe siècle, les événements historiques ne semblent pas 
offrir aux historiens et philosophes une grande perspective du sens historique, sinon 
l’idée d’une simple conformité au scénario contemporain de mondialisation, de 
capitalisme et d’alerte face aux menaces à venir – qu’il s’agisse du climat ou des 
formes extrêmes de guerre que la technologie actuelle permet déjà. Mais des critiques 
de Löwith et de Blumenberg sur les temps modernes, des travaux de Cassirer et de 
Marquard – ce dernier étant celui qui affirme que les difficultés de la philosophie de 
l’Histoire, ce sont les difficultés qu’elle « rencontre avec elle-même4 » – émerge la 

                                                             

1 J. G. Herder, Une autre philosophie de l’histoire, pour contribuer à l’éducation de l’humanité, 
contribution à beaucoup de contributions du siècle, traduit par Max Rouché, Paris, Éditions Aubier-
Montaigne, 1943 ; Georg W. F. Hegel, La raison dans l’histoire, introduction à la philosophie de l'Histoire, 
traduit par Kostas Papaioannou, Paris, 10-18, 2003, cop. 1965. Pour le rapport entre les philosophies 
de l’Histoire française et allemande, voir par exemple, Jean-Claude Bourdin (dir.), Les Lumières et 
l’idéalisme allemand, Paris, L’Harmattan, 2012. 
2 Emmanuel Kant, Vers la paix perpétuelle : essai philosophique, traduction précédée d’une introduction 
par Jean Darbellay, Paris, Presses universitaires de France, St Maurice (Suisse), Ed. St Augustin, 1958 ; 
ainsi que les textes : « Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique » et « Réponse à 
la question : Qu’est-ce que les Lumières ? », dans Œuvres philosophiques, vol. 2, Des prolégomènes aux 
écrits de 1791, édition publiée sous la direction de Ferdinand Alquié, Paris, Gallimard, 1984. 
3 Sigmund Freud, « Considérations actuelles sur la guerre et sur la mort », dans Œuvres complètes, 
psychanalyse, vol. 13, 1914-1915, traduit par Janine Altounian, Anne Balseinte, André Bourguignon, 
et al., Paris, Presses universitaires de France, 1988, p. 131. 
4 Odo Marquard, Des difficultés avec la philosophie de l’histoire, traduit par Olivier Manonni, Paris, 
Éditions de la Maison des Sciences de l’homme, 2002 ; Karl Löwith, Histoire et salut, les présupposés 
théologiques de la philosophie de l’histoire, traduit par Marie-Christine Challiol-Gillet, Sylvie Hurstel et 
Jean-François Kervégan, Paris, Gallimard, 2002. Pour la critique de Blumenberg, voir La légitimité des 
Temps modernes, traduit par Marc Sagnol, Jean-Louis Schlegel, Denis Trierweiler et Marianne Dautrey, 
Paris, Gallimard, 1999. 



4/2024 

La Philosophie de l’Histoire de Voltaire : 
un nouveau concept pour l’Europe et pour le monde 

 

77 
 

considération de Reinhart Koselleck quand il se questionne sur l’exigence du sens dans 
l’Histoire. D’après la lecture de Theodor Lessing, l’historien avance cette idée selon 
laquelle « toute histoire que nous analysons comme ayant effectivement eu lieu est 
une logificatio post festum1 ». Cela ouvre une importante voie de réflexion sur 
l’attribution du sens historique. Sans doute, le champ contemporain de la sémantique 
historique devrait prendre en compte la part/le quantum de narration que l’Histoire 
doit intégrer dans la constitution de ce qui demeure vrai et fiable. Cela devient un 
questionnement légitime de ces « difficultés » léguées par la perspective 
philosophique de l’Histoire. 
 
 

Conclusion 

La philosophie de l’Histoire de Voltaire participe à la formulation de l’idée selon 
laquelle l’Histoire humaine aurait un sens, une signification et une direction qui 
peuvent être compris par la raison. Cette approche s’est répandue dans l’Europe des 
Lumières et, bien qu’elle ait évolué au fil des siècles, elle a conservé la base 
philosophique qui visait à attribuer un sens au temps historique. Alors que le scénario 
contemporain ne fournit pas de précision sémantique pour décrire la marche de 
l’Histoire, la philosophie voltairienne soulève des questions sur le déclin, sur la fin du 
« siècle de Louis XIV » ou, au contraire, sur le chemin positif vers l’avenir, mais surtout 
sur le récit de l’expérience dans l’Histoire. 

À partir de ces considérations, il est possible de se demander si la détermination 
du sens historique est encore importante pour comprendre le monde contemporain. 
Si la réponse est négative, cela signifierait-il la fin de la philosophie de l’Histoire ? Dans 
ce cas, qu’adviendrait-il de la relation entre le temps et l’Histoire ? S’agit-il de 
l’inadéquation du concept moderne d’Histoire, ou de sa continuation en d’autres 
termes ? Ces questions, apparemment très spécifiques, se fondent sur le rapport entre 
l’homme et le temps, et peut-être surtout sur le lien entre l’expérience et la nécessité 
de l’affirmer dans un univers en mouvement. 
 
 
Références bibliographiques 

ARENDT H., La crise de la culture, huit exercices de pensée politique, traduit par Patrick 
Lévy, Paris, Gallimard, 1972. 

BLUMENBERG H., La légitimité des Temps modernes, traduit par Marc Sagnol, Jean-Louis 
Schlegel, Denis Trierweiler et Marianne Dautrey, Paris, Gallimard, 1999. 

BOURDIN J.-C. (dir.), Les Lumières et l’idéalisme allemand, Paris, L’Harmattan, 2012. 

CASSIRER E., L’Idée d’histoire, les inédits de Yale et autres écrits d’exil, traduit par Fabien 
Capeillères, Paris, Les Éditions du Cerf, 1988. 

CASSIRER E., La philosophie des Lumières, traduit par Pierre Quillet, Paris, Fayard, 1997. 

CICÉRON, De l’orateur, Livre II, Paris, Les Belles Lettres, 1950-1956. 

                                                             

1 Reinhart Koselleck, Vom Sinn und Unsinn der Geschichte, Aufsätze und Vorträge aus vier Jahrzehnten, 
Francfort, Suhrkamp, 2010, p. 19 (traduction libre). 



4/2024 

Jonas Thobias da Silva Dias Martini 

78 

CONDORCET M. J. A. N., Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain, 
Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 1970. 

DÉTIENNE M., Les maîtres de la vérité dans la Grèce archaïque, Paris, La Découverte, 
1990. 

DUCHET M., Anthropologie et histoire au siècle des lumières, Paris, Albin Michel, 1995. 

FREUD S., « Considérations actuelles sur la guerre et sur la mort », dans Œuvres 
complètes, psychanalyse, vol. 13, 1914-1915, traduit par Janine Altounian, Anne 
Balseinte, André Bourguignon, et al., Paris, Presses universitaires de France, 1988. 

GUMBRECHT H. U., Unsere breite Gegenwart, Berlin, Suhrkamp, 2010. 

HARTOG F., Régimes d’historicité, présentisme et expériences du temps, Paris, Éditions 
du Seuil, 2003. 

HEGEL G. W. F., La raison dans l’histoire, introduction à la philosophie de l’Histoire, 
traduit par Kostas Papaioannou, Paris, 10-18, 2003, cop. 1965. 

HERDER J. G., Une autre philosophie de l’histoire : Pour contribuer à l’éducation de 
l’humanité, contribution à beaucoup de contributions du siècle, traduit par Max 
Rouché, Paris, Éditions Aubier-Montaigne, 1943. 

HÉRODOTE, Histoires, Livre I, Clio, texte établi et traduit par Ph. E. Legrand, Paris, Les 
Belles Lettres, 1964. 

KANT E., Vers la paix perpétuelle : essai philosophique, traduit par Jean Darbellay, Paris, 
Presses universitaires de France, St Maurice (Suisse), Ed. St Augustin, 1958. 

KANT E., « Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique » ; « Réponse 
à la question : Qu’est-ce que les Lumières ? », dans Œuvres philosophiques, vol. 2, 
Des prolégomènes aux écrits de 1791, édition publiée sous la direction de Ferdinand 
Alquié, Paris, Gallimard, 1984. 

KOSELLECK R., Le futur passé, contribution à la sémantique des temps historiques, traduit 
par Jochen Hoock, Marie-Claire Hoock, Paris, Édition de l’École des hautes études 
en sciences sociales, 1990. 

KOSELLECK R., L’Expérience de l’histoire, édité par Michael Werner, traduit par 
Alexandre Escudier, Paris, Gallimard et Éditions du Seuil, 1997. 

KOSELLECK R., Vom Sinn und Unsinn der Geschichte, Aufsätze und Vorträge aus vier 
Jahrzehnten, Francfort, Suhrkamp, 2010. 

LÖWITH K., Histoire et salut, les présupposés théologiques de la philosophie de l’histoire, 
traduit par Marie-Christine Challiol-Gillet, Sylvie Hurstel et Jean-François Kervégan, 
Paris, Gallimard, 2002. 

MARQUARD O., Des difficultés avec la philosophie de l’histoire, traduit par Olivier 
Manonni, Paris, Éditions de la Maison des Sciences de l’homme, 2002. 

MEINECKE F., Die Entstehung des Historismus, Munique, Berlin, Verlag von R. 
Oldenbourg, 1936. 

VOLTAIRE, Le Siècle de Louis XIV, vol. 1, Francfort, Knoch & J. G. Eslinger, 1753. 



4/2024 

La Philosophie de l’Histoire de Voltaire : 
un nouveau concept pour l’Europe et pour le monde 

 

79 
 

VOLTAIRE, Poèmes sur le désastre de Lisbonne, et sur la loi naturelle, avec des préfaces, 
des notes, etc., Genève, Cramer, 1756. 

VOLTAIRE, Les Œuvres complètes de Voltaire, vol. 59, La Philosophie de l’histoire, 
Genève, Institut et musée Voltaire, Banbury, Voltaire Foundation, Toronto, 
University of Toronto Press, 1969. 

VOLTAIRE, Les Œuvres complètes de Voltaire, vol. 48, Candide ou l’Optimisme, Genève, 
Institut et musée Voltaire, Oxford, Voltaire Foundation, Paris, diff. J. Touzot, 1980. 

VOLTAIRE, Les Œuvres complètes de Voltaire, vol. 4, Histoire de Charles XII, Oxford, 
Voltaire Foundation, 1996. 

VOLTAIRE, Les Œuvres complètes de Voltaire, vol. 46, Anecdotes sur le czar Pierre le 
Grand, Histoire de l’empire de Russie sous Pierre le Grand, Oxford, Voltaire 
Foundation, 1999. 

VOLTAIRE, Articles de l’Encyclopédie, compilation établie à partir de 
l’édition numérisée de l’ARTFL, disponible sur : <https://obvil.sorbonne-
universite.fr/corpus/critique/voltaire_encyclopedie#HISTOIRE> [consulté le 20 
septembre 2022]. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

