e

Noéma, revue internationale d’études francaises : langue, littérature, culture

Vol 1, No 4 (2024)

France-Europe-Gréce : circulations d’idées et héritages croisés

W) UNIVERSITE DU PIREE
[[5iY DEPARTEMENT DETUDES i3
B8 INTERNATIONALES ET EUROPEENNES -

v

revue internationale d'études francgaises:

langue, littérature, culture

France—Europe—Greéce :
circulations d’idées et héritages croisés

Foteini Asderaki, Charalampos Goussios et Christos Nikou (dir.)

4/2024

To cite this article:

La Philosophie de I’'Histoire de Voltaire : un
nouveau concept pour 'Europe et pour le monde

Jonas Thobias Da Silva Dias Martini

doi: 10.12681/noema.43868

Copyright © 2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

Da Silva Dias Martini, J. T. (2025). La Philosophie de I'Histoire de Voltaire : un nouveau concept pour I'Europe et pour le
monde. Noéma, Revue Internationale d’études frangaises : Langue, littérature, Culture, 1(4), 69-79.

https://doi.org/10.12681/noema.43868

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 11/02/2026 23:53:40



La Philosophie de I’Histoire de Voltaire :
un nouveau concept pour I’Europe et pour le monde

Jonas Thobias DA SiLvA DIAs MARTINI
Université de Haute Alsace
Université de Strasbourg
jthmartini@gmail.com

Résumé

L’article est consacré a l'idée d’Histoire dans la pensée de Voltaire. Il part de
I’hypothése d’une inflexion contemporaine du concept telle que le philosophe propose,
en lien avec le sens du temps historique. Le texte s’efforce d’établir un bilan du rpdle
de la notion d’Histoire dans la constitution des temps modernes ainsi que des enjeux
de la vérité historique.

Mots-clés : Histoire, Philosophie, Voltaire

Introduction

Celui qui se demande aujourd’hui quel est le sens, non pas simplement du savoir
historique, mais de I’Histoire elle-méme, se retrouve dans l'incertitude. Cela est peut-
étre moins d0 au fait que I'étude de [I'Histoire revient au jeu de forces de
I'uniformisation du monde avec la connaissance, ensuite avec la pensée, des
différences culturelles et temporelles, qu’a une disruption du temps historique lui-
méme. Les événements contemporains qui se prétendent historiques — de I'évolution
de l'impact humain sur la planéte aux enjeux de I’ « intelligence artificielle », de
I'altercation plus ou moins stérile de la politique jusqu’au retour de la guerre en
Europe, de l'effacement des distances entre les continents grace aux nouveaux
systemes de communication a I’éloignement des corps figés devant les écrans... — ne
semblent pas dicter un cursus ponctuel du temps vécu, qui oscille entre accélération,
ennui et crainte face a ce qui pourrait advenir. Si cela semble marquer un abandon de
I'Histoire — et sGrement de la philosophie de I'Histoire déja frappée d’une
obsolescence depuis un siecle —, cela n’efface pas pour autant le sentiment de
désorientation face au « fait historique » et a ses conséquences.

L'utilité majeure de I’Histoire est devenue, dans la meilleure des hypothéses, sinon
un compromis avec ce qui s’est passé et qui a des différences importantes par rapport
a l'expérience d’aujourd’hui — elle est bien d’accord que le monde du xvi¢ et du
XIx€ siécles!, et plus encore celui des siécles précédents, fait partie presque d’un autre
monde sur lequel I'homme contemporain regarde avec loueur ou critique, mais
certainement avec une grande étrangéité — et dont le besoin est celui de comprendre
les discontinuités et permanences ; sinon elle est responsable de la formation critique
du citoyen qui apprend a problématiser I'expérience passée dans la constitution de
son nouveau monde. Dans tout cela, une correspondance temporelle parmi les
générations ainsi qu’un effort de réflexion montrent qu’il y a un changement constant

1 Une question qui s'impose a ce début du xxi® siécle est de savoir quel est son rapport de différence ou
de continuité par rapport a son prédécesseur.



Jonas Thobias da Silva Dias Martini

et que de moins en moins ’lhomme a I'impression d’apprendre a agir dans le présent
avec la connaissance de son vieux monde.

Si I'Histoire a déja été inscrite dans le temps cyclique de I'éternel retour du passé
ou dans la linéarité allant du passé au futur, le sens du temps historique, c’est-a-dire
le sens temporel des événements vécus, et plus encore le sens de I'Histoire elle-méme,
semblent aujourd’hui inconnus. Si le xx¢ siécle a pu conserver, méme apres ses deux
guerres mondiales, un horizon d’attente qui donnait un sens au devenir historique, il
ne semble offrir a son successeur aucune assurance en ce qui concerne le chemin
parcouru vers une expectative a long terme. Diverses théories tentent de comprendre
cette inflexion temporelle : a travers les symptomes d’un passé qui persiste dans le
présent, dans la mémoire de ceux considérés comme exclus du processus historique,
dans les crimes imprescriptibles, ou encore dans un futur qui menace I’humanité avec
le réchauffement climatique ou I'armement nucléaire, entre autres. Ces approches
donnent lieu a des lectures variées, comme celle du « présentisme » chez Francgois
Hartog! ou de « 'ample présent » chez Hans Ulrich Gumbrecht?, par exemple.

Néanmoins, la correspondance entre le temps et |’Histoire n’a pas toujours été
immédiate. Cette relation devient impérative pour le concept moderne d’Histoire
guand celle-ci signifie plus que la description d’'un événement, mais le développement
méme de I'ensemble des événements au fil du temps3. L'idée moderne d’Histoire
transforme celle-ci en processus dont la recherche déploie I'orientation cachée dans
le chaos des faits historiques. Ce concept d’Histoire nait contemporainement a la
« philosophie de I’Histoire », dont le terme apparait chez Voltaire en 1765. Son
approche historique, dédiée a la lecture philosophique de la culture, s’est diffusée
en Europe et dans le monde. Il convient d’interroger les enjeux de son apparition au
sein des Lumiéres, afin de comprendre et de questionner 'inflexion, qu’elle connait a
I’époque contemporaine.

1. Histoire, un concept en mouvement

Lors de la Seconde Guerre mondiale, Ernst Cassirer affirme sur la philosophie de
I’Histoire :

L'un des problemes les plus difficiles et les plus controversés de |la pensée philosophique
contemporaine est le probleme de la philosophie de I’histoire. Il est, des systemes
philosophiques, tel le systeme de Hegel, en lesquels la philosophie de |I’histoire n’est
pas simplement regardée comme un ingrédient constitutif et nécessaire, mais comme
le point culminant, I’apogée et I'achévement de la pensée philosophique®.

Des considérations de cette nature révelent une désorientation dans Ia
systématisation de la pensée historique en termes philosophiques, c’est-a-dire dans

! Francois Hartog, Régimes d’historicité, présentisme et expériences du temps, Paris, Editions du Seuil,
2003.

2 Hans Ulrich Gumbrecht, Unsere breite Gegenwart, Berlin, Suhrkamp, 2010.

3 Reinhart Koselleck, « Le concept d’histoire », dans Reinhart Koselleck, L’Expérience de I'histoire, édité
par Michael Werner et traduit par Alexandre Escudier, Paris, Gallimard et Editions du Seuil, 1997.

4 Ernst Cassirer, L’Idée d’histoire, les inédits de Yale et autres écrits d’exil, traduit par Fabien Capeilléres,

Paris, Les Editions du Cerf, 1988, p. 51.
&W

70 4/2024



La Philosophie de I'Histoire de Voltaire :
un nouveau concept pour I’Europe et pour le monde

I'inscription des faits historiques au sein d’un flux processuel censé corroborer,
épistémologiquement ou analytiqguement, le mouvement temporel de ['Histoire
humaine. La réflexion de Cassirer rejoint celle de nombreux penseurs qui, confrontés
aux expériences inédites du xx® siécle, ont éprouvé des difficultés a retracer le
cheminement du temps historique contemporain. Ce dessein ne demeure toutefois
pas impossible, mais il se voit slirement contesté par I'expérience elle-méme et par
les défis des pronostics éventuels quant a I'avenir.

La pensée philosophique de I’Histoire est éminemment moderne : jusqu’a la fin du
Xviie siecle, la double présence d’une cosmovision historique du monde ne comprenait
pas nécessairement une historicisation du temps — c’est-a-dire une position
temporelle située dans une large perspective a priori, « extérieure » a I'’événement a
intégrer au sein du processus historique — et encore moins une subjectivation de
I'Histoire, ou celle-ci cesse d’étre I'histoire d’un objet pour devenir I'Histoire elle-
méme. Antérieurement, I'idée d’ « Histoire » servait surtout a préserver la mémoire
contre I'oubli, comme chez Hérodote, ou a maitriser la vie politique et morale, comme
chez Cicéron ou Machiavel. Cependant, rien n’exprimait encore le role universel de
I’Histoire dans la définition de I'expérience en longue durée, tel qu’il apparait chez les
philosophes du xvii© siecle.

Dans la Grece classique, l'introspection dans les affaires humaines, issue d’un
rapport de différenciation de ’lhomme devant le panthéon immortel des dieux et de
la nature, a contribué au développement de I'entreprise historique®. Si la poésie
homérique chantait a linspiration des muses et ou l'action était soumise a
I'intervention divine, ce passage a la parole de ce qui est entendu, vu et discuté entre
les hommes, a fait naitre une écriture historique?. Hérodote écrivait ses Histoires
« pour empécher que ce qu’ont fait les hommes, avec le temps, ne s’efface de la
mémoire® ». Ce temps acquiert une sorte d’assurance : les événements racontés
seront perpétués parmi ceux qui viendront dans l’avenir. Cela introduit une
cosmovision temporelle porteuse de stabilité et de répétition, méme si elle integre
toujours le changement.

Cette perspective du temps cycliqgue se maintient dans I’historiographie romaine
qui ajoute une utilité précise aux histoires racontées. Dans son traité sur |'office de
I'orateur, Cicéron interroge : « L’histoire, enfin, témoin des siecles, flambeau de la
vérité, ame du souvenir, école de la vie [magistra vitae], interpréte du passé, quelle
voix, sinon celle de I'orateur, peut la rendre immortelle* ? ». Ainsi, les histoires se
destinent a I'enseignement de la vie, a faire apprendre des erreurs et des réussites du
passé. Bien que I'apprentissage des événements séculaires ait été soumis a I’Histoire
du Salut au Moyen Age, cette idée d’Historia magistra vitae se conserve jusqu’aux

1 Hannah Arendst, La crise de la culture, huit exercices de pensée politique, traduit par Patrick Lévy, Paris,
Gallimard, 1972, p. 60-61.

2 Marcel Detienne, Les maitres de la vérité dans la Gréce archaique, Paris, La Découverte, 1990.

3 Hérodote, Histoires, Livre I, Clio, texte établi et traduit par Ph. E. Legrand, Paris, Les Belles Lettres,
1964, p. 12.

4 Cicéron, De l'orateur, Livre ii, 36, Paris, Les Belles Lettres, 1950-1956, p. 21.

A
&W »

4/2024



Jonas Thobias da Silva Dias Martini

Lumieres, aprés avoir été renforcée par la Renaissance au début de I'époque
moderne?.

Toutefois, la transformation du monde connu grace aux découvertes de nouvelles
terres et de nouvelles sciences a provoqué d’abord un doute sur cette perspective
temporelle cyclique et, ensuite, un besoin de comprendre les nouveautés qui se
présentaient au début de I'’époque moderne. Le nouveau rapport temporel sera inscrit
moins dans une contemplation périodique tout court et plus dans une linéarité qui
enchaine les événements divers au fil du temps.

L'universalité de I|’entreprise historique des Lumieres ne concevait pas de
disciplinarisation capable d’écarter définitivement les approches méthodologiques
entre la connaissance de la nature et celle de I'Histoire. De telle sorte que la capacité
rationnelle de comprendre les enjeux naturels a été appliquée au devenir historique?.
Cela veut dire que la potentialité de la raison a été mise au-devant de la « conquéte
du monde historique » tout comme du physique. De méme, le principe a découvrir
n‘est plus celui des faits innombrables qui excitent la curiosité, mais celui de la
responsabilité que I’lhomme moderne se donne d’accéder rationnellement au cursus
temporel ou il se retrouve. Ainsi que I’histoire naturelle, I'Histoire humaine « devint
un processus fait par ’lhomme, le seul processus comprenant tout ce qui dut son
existence exclusivement a la race humaine3 ».

2. Voltaire et sa considération de I’Histoire

L'une des figures les plus remarquables du monde des lettres du xvii® siecle a été celle
de Frangois-Marie Arouet, dit par lui-méme Voltaire. Son insistance sur un caractére
authentique peut étre soulignée dans sa biographie, composée certes d’une ceuvre de
fond philosophique, mais surtout d’une poétique et d’une posture intellectuelle
éminemment polémiques. L’homme de ce temps ne connait guere les limites de la
discipline, non seulement dans sa vie, mais aussi dans son savoir. Le résultat de cet
exploit est un vaste travail qui essaie de tout rassembler dans I'essor de la
connaissance.

La formation de Voltaire fut celle d’'un bourgeois immergé dans un milieu trés
cultivé. Il étudie chez les Jésuites et s'impregne en méme temps de I'esprit critique de
la Société du Temple, ce qui donnera naissance a son déisme et a son antidogmatisme
religieux. Des lors, sa philosophie se présente, entre autres, sous la forme de la
poétique et du travail historique. Voltaire y évite la perspective théologique de
Bossuet et I'attention méticuleuse de Bayle, bien que tous deux aient laissé des
« histoires universelles » qui ont été a la base de sa conception d’Histoire.

Surtout a partir des années 1750, I'ceuvre de Voltaire devient de plus en plus
critique a I’égard de I'Histoire. A cette époque, I'auteur renommé de |’Histoire de
Charles xii, du Siecle de Louis xiv, de I’Empire de la Russie sous Pierre le Grand, ainsi
que de I’Essai sur les meeurs et I'esprit des nations, est trés soucieux de la connaissance
historique dans les publications et rééditions de son ceuvre. Cela implique dés lors une

1 Reinhart Koselleck, Le futur passé, contribution & la sémantique des temps historiques, traduit par
Jochen Hoock et Marie-Claire Hoock, Paris, Edition de I’Ecole des hautes études en sciences sociales,
1990, p. 38-39.

2 Ernst Cassirer, La philosophie des Lumiéres, traduit par Pierre Quillet, Paris, Fayard, 1997, p. 209.

3 Hannah Arendt, La crise de la culture..., op. cit., p. 79.
&W

72 4/2024



La Philosophie de I'Histoire de Voltaire :
un nouveau concept pour I’Europe et pour le monde

valorisation du topos magistra vitae comme utilité de [|'Histoire jusqu’a un
« pyrrhonisme » quant a |I’évolution et a la méthode historiques, mais avant tout un
enseignement de I'Histoire qui essaie de rassembler ce qui est véritablement
important pour la compréhension du temps de I’expérience.

La réponse aux remarques critiques que Joran Nordberg, chapelain suédois, avait
faites a I'Histoire de Charles xi1donne lieu a I’affirmation d’une historiographie qui soit
plus qu’une liste d’informations détaillées dont le résultat ne sert qu’a I’érudition du
lecteur. L'Histoire, pour Voltaire, doit plus qu’informer des « vérités inutiles » : elle
doit donner un sens aux événements historiques.

C'est peut-étre une chose importante pour I'Europe qu’on sache que la chapelle du
chateau de Stockholm, qui fut brilée il y a cinquante ans, était dans la nouvelle aile du
coté du nord, et qu’il y avait deux tableaux de I'intendant Kloker, qui sont a présent a
I’église St Nicolas ; que les sieges étaient couverts de bleu les jours de sermon ; qu’ils
étaient, les uns de chéne, et les autres de noyer ; et qu’au lieu de lustres, il y avait de
petits chandeliers plats, qui ne laissaient pas de faire un fort bel effet ; qu’on n’y voyait
que quatre figures de platre, et que le carreau était blanc et noir?.

De cette posture détailliste de I’Histoire, Voltaire ne veut rassembler que ce qui fait
partie de |’ « esprit des temps » et des « nations ». Plus que de raconter des histoires,
il veut capturer I’évolution d’une culture afin de comprendre le temps présent a
travers la démarche historique. Dans I’Histoire de I’Empire de la Russie, il affirme : « On
a fait I'histoire de Pierre le Grand la plus courte et la plus pleine qu’on a pu? ». La
justesse contourne le détail vers cette « plénitude » qui touche les points nécessaires
de la construction « spirituelle » de I'Histoire. Cette démarche est inspirée par les
interrogations de la marquise du Chatelet qui, dans sa quéte scientifique, regardait les
lois de la nature en méme temps que cette masse informe de faits historiques3.
L'ceuvre majeure de Voltaire, son Essai sur les meeurs et I’esprit des nations, présente
cette perspective en essayant d’extraire un principe régulateur dans la conduite du
temps historique.

La méthode de Voltaire pour comprendre les mouvements de |’Histoire sera celle
des sciences naturelles, celle de Newton. Son « mécanicisme » impliquaut une
uniformité de la nature qui suivait des regles invariables, mais qui, créée par Dieu, le
premier machiniste, ne faisait que lancer ’homme dans sa diversité qui, a son tour,
met ’Histoire en mouvement?. Il fallait donc trouver pour celle-ci les lois qui I’'animent
et circonscrire les faits historiques divers suivant un « fil conducteur » révélateur de
son sens intime, car, d’apres lui, la Providence est pour la nature ce que ’homme est
pour |'Histoire.

1 Voltaire, « Lettre & Monsieur Nordberg, chapelain du roi de Suéde Charles xii, et auteur d’une histoire
de ce monarque », dans Les (Euvres complétes de Voltaire, vol. 4, Histoire de Charles xii, Oxford, Voltaire
Foundation, 1996, p. 558.

2 Voltaire, Les (Fuvres complétes de Voltaire, vol. 46, Anecdotes sur le czar Pierre le Grand. Histoire de
I'empire de Russie sous Pierre le Grand, Oxford, Voltaire Foundation, 1999, p. 398.

3 Ernst Cassirer, La philosophie des Lumiéres, op. cit., p. 223.

4 Michéle Duchet, Anthropologie et histoire au siécle des Lumiéres, Paris, Albin Michel, 1995, p. 283-
284.

A
&W s

4/2024



Jonas Thobias da Silva Dias Martini

C'est précisément dans sa pensée mécaniste que résidait également I'impulsion de
surmonter la considération burlesque, indignée, pathétique ou émerveillée des
phénomeénes particuliers et de découvrir au moins de larges morceaux de cette « chaine
éternelle » de causalité, par laquelle passé, présent et futur sont liés?.

Dans l'introduction de son Siecle de Louis xiv, Voltaire sélectionne quatre de ces
« chaines » qu’il appelait « siecles » pour se référer au développement civilisateur de
I'Histoire. Son projet historique était bien « plus grand » et ne se restreignait pas
seulement a décrire la vie du Roi-Soleil. Il souhaite « peindre a la postérité, non les
actions d’un seul homme, mais I’esprit des hommes dans le siecle le plus éclairé qui
fat jamais? ». Voltaire quitte ainsi la perspective individuelle de I’Histoire et parvient a
I’esprit d’'un temps éclairé qu’il nomme « de Louis XIv ».

Voltaire n’envisage pas ces « siecles » au hasard dans la comparaison de son temps
avec d’autres, mais ceux qui ont apporté une contribution a |’éclaircissement de la
postérité. Le premier siécle « heureux » choisi par lui a été celui des Grecs avec toute
leur splendeur politique et philosophique ; le deuxieme, celui de César, des Romains ;
le troisieme celui qui a succédé a la « barbarie gothique » et qui est aujourd’hui appelé
la Renaissance ; et le quatrieme, celui dans lequel Voltaire croit étre en train de vivre :
le siecle de Louis XIv, « celui des quatre qui approche le plus de la perfection. Enrichi
des découvertes des trois autres, il a plus fait [en] certains genres que les trois
ensemble3 ».

Entre tous ces siecles s’interposent des moments de « barbarie » qui, pour Voltaire,
n‘ont pas assez développé le « perfectionnement » des facultés humaines. Rien
n’empéche alors qu’apres le siécle de Louis xIv une période sombre n’arrive dans la
perspective de I'avenir. C'est pourquoi Voltaire n’affirme pas le futur lumineux que
ses successeurs, entre autres Condorcet, seront plus préts a suggérer. Le philosophe
évoque alors un effort de « perfectionnement » et parfois de « progres » de I'Histoire.
Le sens qu’il donne a ses mots demeure dans la discussion sur les mceurs et dans
I'utilisation de la raison au service des affaires humaines. Néanmoins, chez Voltaire, la
raison et la déraison sont toujours présentes comme dans une balance qui penche
tantot vers un coté, tantdt vers I'autre®.

Cette conception fait partie du conte philosophique Candide ou I’Optimisme.
L'ceuvre a certainement été une critique de la perspective optimiste de la Providence,
qui suppose une téléologie historique nécessairement positive. L'idée d’'une harmonie
impérative dans le monde, a linstar de la philosophie leibnizienne, est certes
condamnable par le déclin du héros Candide dans I'optique du meilleur des mondes
possibles. Cependant, cette critique de I'optimisme n’est pas construite d’un point de
vue négatif. C’est qui est condamné, c’est I'action de la Providence dans |'Histoire a
I’écart de I’action humaine. L'optimisme de Voltaire dépend d’une autoréalisation du

1 Friedrich Meinecke, Die Entstehung des Historismus, vol. 1, Munique, Berlin, Verlag von
R. Oldenbourg, 1936, p. 101 (traduction libre).

2 Voltaire, Le Siécle de Louis x1v, vol. 1, Francfort, Knoch & J. G. Eslinger, 1753, p. 1.

3 Ibid., p. 4-5.

4 Friedrich Meinecke, Die Entstehung des Historismus, op. cit., p. 104-105.

&%«

74 4/2024



La Philosophie de I'Histoire de Voltaire :
un nouveau concept pour I’Europe et pour le monde

sujet et non d’une inévitabilité de I'Histoire. Pour avoir le meilleur des mondes
possibles, « il faut cultiver notre jardin », comme conclut Candide a la fin du conte®.

Devant la tragédie du tremblement de terre de Lisbonne, le poéete Voltaire
écrit : « Un Calife autrefois a son heure derniére / Au Dieu qu’il adorait dit pour toute
priere : / Je t'apporte [...] / Les défauts, les regrets, les maux et I'ignorance. / Mais il
pouvait encore ajouter L'ESPERANCE? ». Le perfectionnement n’est donc pas I’objet
d’une force extérieure, il vient de I'effort et du travail humains.

En 1765, Voltaire publie ce qui deviendra le « Discours préliminaire » de I'Essai
de 1756. La formule « philosophie de I'Histoire® » apparait pour la premiére fois sous
le pseudonyme d’Abbé Bazin. Le texte commence avec cette proposition : « Vous
voudriez que les Philosophes eussent écrit I’Histoire ancienne, parce que vous voulez
la lire en Philosophe. Vous ne cherchez que des vérités utiles [...]. Tachons de nous
éclairer ensemble* ». La lecture inaugurale de I’Histoire en tant que philosophie chez
Voltaire signifie donc I'ascension des « vérités utiles » parmi I’ensemble des « erreurs
inutiles », c’est-a-dire la masse gigantesque d’événements que I’Histoire peut réunir.
Pour Voltaire, I’érudition n’est pas la finalité de I’étude historique : il faut lui donner
un sens qui conduit ce qui est raconté jusqu’a I'éclaircissement du présent.

La définition d’Histoire que Voltaire évoque dans |'Encyclopédie montre ce
compromis avec la véracité historique : elle « est le récit des faits donnés pour vrais ;
au contraire de la fable, qui est le récit des faits donnés pour faux® ». Pour ce faire,
I'intelligence doit pouvoir distinguer le vrai du faux, ce qui n’est pas toujours facile
dans un récit historique. Voltaire traite les exemples de I’Antiquité de « fables », car
la raison qu’il jugeait appartenir a ce « siecle » n’était pas encore arrivée a son plein
accomplissement. Ainsi, la philosophie de |'Histoire de Voltaire ne présente pas
seulement I'un des premiers efforts d’historicisation du temps, elle comprend aussi
un défi par rapport aux enjeux de la « réalité » et de la « fiction » dans I’Histoire.

3. L’Histoire a partir de Voltaire

Méme si la philosophie de I’Histoire voltairienne ne possede pas d’assurance quant au
futur, en laissant toujours une marge d’incertitude sur ce qui adviendra, son idée de
perfectionnement sera un topos important pour |'idée d’Histoire des Lumieres. Plus
audacieusement, I’Esquisse d’un tableau historique des progreés de I’esprit humain de
Condorcet manifeste le point de vue voltairien de I’Histoire avec plus de confiance
dans un avenir lumineux pour I’lhumanité®.

1 Voltaire, Les (Euvres complétes de Voltaire, vol. 48, Candide ou I'Optimisme, Genéve, Institut et musée
Voltaire, Oxford, Voltaire Foundation, Paris, diff. J. Touzot, 1980, p. 260.

2 Voltaire, Poémes sur le désastre de Lisbonne, et sur la loi naturelle, avec des préfaces, des notes, etc.,
Geneve, Cramer, 1756, p. 17.

3 Bien qu’une idée philosophique de I'Histoire ait déja été présente dans une certaine mesure, comme
chez Vico et Montesquieu. Ernst Cassirer, La philosophie des Lumiéres, op. cit., p. 217-218.

4 Voltaire, Les (Euvres complétes de Voltaire, vol. 59, La Philosophie de I’histoire, Genéve, Institut et
musée Voltaire, Banbury, Voltaire Foundation, Toronto, University of Toronto Press, 1969, p. 89.

5 Voltaire, Articles de I’Encyclopédie, compilation établie & partir de I'édition numérisée de I'’ARTFL,
disponible sur : <https://obvil.sorbonne-universite.fr/corpus/critique/voltaire_encyclopedie#fHISTOIRE>
[consulté le 20 septembre 2022].

® Condorcet, Esquisse d’un tableau historique des progrés de I’esprit humain, Paris, Librairie
philosophique J. Vrin, 1970.

A
&W e

4/2024



Jonas Thobias da Silva Dias Martini

En Europe, le développement de la philosophie de I’Histoire entrainera des
conséquences fondamentales, en particulier dans la pensée allemande, notamment
chez Herder et Hegel'. Kant se sentira libre d’imaginer un futur pacifique dans le cadre
d’une république et d’un code civil harmonieux tels que proposés dans son étude sur
la Paix Perpétuelle, tout cela selon les tendances historiques qui lui permettent
d’envisager une « histoire d’un point de vue cosmopolitique? ».

Le xix¢ siecle ne tardera pas a faire de I'idée de progrées, ou d’une évolution vers un
futur positif, sa perspective la plus répandue en matiére d’Histoire. C'est surtout en
ce moment que I'idée philosophique de I'Histoire traverse le monde occidental et
présente une conception optimiste des événements historiques. Méme avec des
réserves et des critiques importantes, la pensée évolutionniste de ce siecle donnera a
I’'Histoire humaine un sens linéaire et progressif ou le passé ne doit pas se répéter et
le futur est quelque chose a conquérir a travers le travail du présent.

Tout cela jusqu’au début du xx® siecle, lorsque les événements des guerres
mondiales ont montré un scénario bien différent de la civilisation souhaitée au cours
des siécles précédents. En 1915, lors de la Premiére Guerre mondiale, Sigmund Freud
écrit : « Et voila que la guerre, a laquelle nous ne voulions pas croire, fit irruption et
apporta la... désillusion® ». La Grande Guerre annonce a l'intelligentsia européenne le
siecle de la mise en question de la philosophie de I'Histoire des Lumiéres. Dés lors, il
était plus difficile de justifier par I’expérience historique le cursus progressif attribué
au sens de I'Histoire.

Surtout a partir de la fin du xx¢ siecle, les événements historiques ne semblent pas
offrir aux historiens et philosophes une grande perspective du sens historique, sinon
I'idée d’une simple conformité au scénario contemporain de mondialisation, de
capitalisme et d’alerte face aux menaces a venir — qu’il s’agisse du climat ou des
formes extrémes de guerre que la technologie actuelle permet déja. Mais des critiques
de Lowith et de Blumenberg sur les temps modernes, des travaux de Cassirer et de
Marquard — ce dernier étant celui qui affirme que les difficultés de la philosophie de
I’Histoire, ce sont les difficultés qu’elle « rencontre avec elle-méme* » — émerge la

1 J. G. Herder, Une autre philosophie de I'histoire, pour contribuer & I'’éducation de I'humanité,
contribution & beaucoup de contributions du siécle, traduit par Max Rouché, Paris, Editions Aubier-
Montaigne, 1943 ; Georg W. F. Hegel, La raison dans I’histoire, introduction a la philosophie de I'Histoire,
traduit par Kostas Papaioannou, Paris, 10-18, 2003, cop. 1965. Pour le rapport entre les philosophies
de I'Histoire frangaise et allemande, voir par exemple, Jean-Claude Bourdin (dir.), Les Lumiéres et
l'idéalisme allemand, Paris, L’'Harmattan, 2012.

2 Emmanuel Kant, Vers la paix perpétuelle : essai philosophique, traduction précédée d’une introduction
par Jean Darbellay, Paris, Presses universitaires de France, St Maurice (Suisse), Ed. St Augustin, 1958 ;
ainsi que les textes : « Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique » et « Réponse a
la question : Qu’est-ce que les Lumieres ? », dans (Euvres philosophiques, vol. 2, Des prolégoménes aux
écrits de 1791, édition publiée sous la direction de Ferdinand Alquié, Paris, Gallimard, 1984.

3 Sigmund Freud, « Considérations actuelles sur la guerre et sur la mort », dans Euvres complétes,
psychanalyse, vol. 13, 1914-1915, traduit par Janine Altounian, Anne Balseinte, André Bourguignon,
et al., Paris, Presses universitaires de France, 1988, p. 131.

4 0do Marquard, Des difficultés avec la philosophie de I’histoire, traduit par Olivier Manonni, Paris,
Editions de la Maison des Sciences de 'lhomme, 2002 ; Karl Léwith, Histoire et salut, les présupposés
théologiques de la philosophie de I'histoire, traduit par Marie-Christine Challiol-Gillet, Sylvie Hurstel et
Jean-Frangois Kervégan, Paris, Gallimard, 2002. Pour la critique de Blumenberg, voir La légitimité des
Temps modernes, traduit par Marc Sagnol, Jean-Louis Schlegel, Denis Trierweiler et Marianne Dautrey,

Paris, Gallimard, 1999.
&%W

76 4/2024



La Philosophie de I'Histoire de Voltaire :
un nouveau concept pour I’Europe et pour le monde

considération de Reinhart Koselleck quand il se questionne sur I’exigence du sens dans
I'Histoire. D’apreés la lecture de Theodor Lessing, I’historien avance cette idée selon
laguelle « toute histoire que nous analysons comme ayant effectivement eu lieu est
une logificatio post festum' ». Cela ouvre une importante voie de réflexion sur
I'attribution du sens historique. Sans doute, le champ contemporain de la sémantique
historique devrait prendre en compte la part/le quantum de narration que I’Histoire
doit intégrer dans la constitution de ce qui demeure vrai et fiable. Cela devient un
guestionnement légitime de ces « difficultés » léguées par la perspective
philosophique de I'Histoire.

Conclusion

La philosophie de I'Histoire de Voltaire participe a la formulation de I’'idée selon
laquelle I'Histoire humaine aurait un sens, une signification et une direction qui
peuvent étre compris par la raison. Cette approche s’est répandue dans I'Europe des
Lumiéres et, bien qu’elle ait évolué au fil des siécles, elle a conservé la base
philosophique qui visait a attribuer un sens au temps historique. Alors que le scénario
contemporain ne fournit pas de précision sémantique pour décrire la marche de
I'Histoire, la philosophie voltairienne souléve des questions sur le déclin, sur la fin du
« siecle de Louis XIv » ou, au contraire, sur le chemin positif vers I’avenir, mais surtout
sur le récit de I’'expérience dans I'Histoire.

A partir de ces considérations, il est possible de se demander si la détermination
du sens historique est encore importante pour comprendre le monde contemporain.
Si la réponse est négative, cela signifierait-il la fin de la philosophie de I’Histoire ? Dans
ce cas, qu’adviendrait-il de la relation entre le temps et I'Histoire ? S’agit-il de
I'inadéquation du concept moderne d’Histoire, ou de sa continuation en d’autres
termes ? Ces questions, apparemment tres spécifiques, se fondent sur le rapport entre
I'homme et le temps, et peut-étre surtout sur le lien entre I’expérience et la nécessité
de 'affirmer dans un univers en mouvement.

Références bibliographiques

ARENDT H., La crise de la culture, huit exercices de pensée politique, traduit par Patrick
Lévy, Paris, Gallimard, 1972.

BLUMENBERG H., La Iégitimité des Temps modernes, traduit par Marc Sagnol, Jean-Louis
Schlegel, Denis Trierweiler et Marianne Dautrey, Paris, Gallimard, 1999.

BOURDIN J.-C. (dir.), Les Lumiéres et I'idéalisme allemand, Paris, L'Harmattan, 2012.

CassIRerRE., L’Idée d’histoire, les inédits de Yale et autres écrits d’exil, traduit par Fabien
Capeilléres, Paris, Les Editions du Cerf, 1988.

CASSIRER E., La philosophie des Lumieres, traduit par Pierre Quillet, Paris, Fayard, 1997.

CICERON, De l'orateur, Livre i1, Paris, Les Belles Lettres, 1950-1956.

1 Reinhart Koselleck, Vom Sinn und Unsinn der Geschichte, Aufséitze und Vortrige aus vier Jahrzehnten,
Francfort, Suhrkamp, 2010, p. 19 (traduction libre).

A
&W .

4/2024



Jonas Thobias da Silva Dias Martini

CONDORCET M. J. A. N, Esquisse d’un tableau historique des progrés de I’esprit humain,
Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 1970.

DETIENNE M., Les maitres de la vérité dans la Gréce archaique, Paris, La Découverte,
1990.

DUCHET M., Anthropologie et histoire au siécle des lumiéres, Paris, Albin Michel, 1995.

FREUD S., « Considérations actuelles sur la guerre et sur la mort », dans CEuvres
complétes, psychanalyse, vol. 13, 1914-1915, traduit par Janine Altounian, Anne
Balseinte, André Bourguignon, et al., Paris, Presses universitaires de France, 1988.

GUMBRECHT H. U., Unsere breite Gegenwart, Berlin, Suhrkamp, 2010.

HARTOG F., Régimes d’historicité, présentisme et expériences du temps, Paris, Editions
du Seuil, 2003.

HeGeL G. W. F., La raison dans I’histoire, introduction a la philosophie de |’Histoire,
traduit par Kostas Papaioannou, Paris, 10-18, 2003, cop. 1965.

HERDER J. G., Une autre philosophie de I’histoire : Pour contribuer a I’éducation de
I’humanité, contribution a beaucoup de contributions du siecle, traduit par Max
Rouché, Paris, Editions Aubier-Montaigne, 1943.

HERODOTE, Histoires, Livre 1, Clio, texte établi et traduit par Ph. E. Legrand, Paris, Les
Belles Lettres, 1964.

KANTE., Vers la paix perpétuelle : essai philosophique, traduit par Jean Darbellay, Paris,
Presses universitaires de France, St Maurice (Suisse), Ed. St Augustin, 1958.

KANTE., « Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique » ; « Réponse
a la question : Qu’est-ce que les Lumieres ? », dans (Euvres philosophiques, vol. 2,
Des prolégoménes aux écrits de 1791, édition publiée sous la direction de Ferdinand
Alquié, Paris, Gallimard, 1984.

KosSEeLLECK R., Le futur passé, contribution a la sémantique des temps historiques, traduit
par Jochen Hoock, Marie-Claire Hoock, Paris, Edition de I’'Ecole des hautes études
en sciences sociales, 1990.

KoseLLeck R., L’Expérience de [’histoire, édité par Michael Werner, traduit par
Alexandre Escudier, Paris, Gallimard et Editions du Seuil, 1997.

KoseLLECK R., Vom Sinn und Unsinn der Geschichte, Aufsdtze und Vortrége aus vier
Jahrzehnten, Francfort, Suhrkamp, 2010.

LOWITH K., Histoire et salut, les présupposés théologiques de la philosophie de I’histoire,
traduit par Marie-Christine Challiol-Gillet, Sylvie Hurstel et Jean-Francois Kervégan,
Paris, Gallimard, 2002.

MARQUARD O., Des difficultés avec la philosophie de I’histoire, traduit par Olivier
Manonni, Paris, Editions de la Maison des Sciences de ’lhomme, 2002.

MEINECKE F., Die Entstehung des Historismus, Munique, Berlin, Verlag von R.
Oldenbourg, 1936.

VOLTAIRE, Le Siecle de Louis xiv, vol. 1, Francfort, Knoch & J. G. Eslinger, 1753.

&%«

78 4/2024



La Philosophie de I'Histoire de Voltaire :
un nouveau concept pour I’Europe et pour le monde

VOLTAIRE, Poemes sur le désastre de Lisbonne, et sur la loi naturelle, avec des préfaces,
des notes, etc., Geneve, Cramer, 1756.

VOLTAIRE, Les CEuvres complétes de Voltaire, vol. 59, La Philosophie de I’histoire,
Genéve, Institut et musée Voltaire, Banbury, Voltaire Foundation, Toronto,
University of Toronto Press, 1969.

VOLTAIRE, Les (Euvres complétes de Voltaire, vol. 48, Candide ou I’Optimisme, Genéve,
Institut et musée Voltaire, Oxford, Voltaire Foundation, Paris, diff. J. Touzot, 1980.

VOLTAIRE, Les (Euvres completes de Voltaire, vol. 4, Histoire de Charles xii, Oxford,
Voltaire Foundation, 1996.

VOLTAIRE, Les (Euvres complétes de Voltaire, vol. 46, Anecdotes sur le czar Pierre le
Grand, Histoire de I'empire de Russie sous Pierre le Grand, Oxford, Voltaire
Foundation, 1999.

VOLTAIRE, Articles de [I’Encyclopédie, compilation établie a partir de
I’édition numérisée de I'ARTFL, disponible sur : <https://obvil.sorbonne-
universite.fr/corpus/critique/voltaire_encyclopedie#fHISTOIRE> [consulté le 20
septembre 2022].

A
&W 2o

4/2024


http://www.tcpdf.org

