
  

  Noêma, revue internationale d’études françaises : langue, littérature, culture

   Vol 1, No 5 (2025)

   100 ans de diplomatie culturelle française : les relations franco-helléniques

  

 

  

  Imaginaire mondial : voir les industries culturelles
autrement ? 

  Christiana Constantopoulou   

  doi: 10.12681/noema.43894 

 

  

  Copyright © 2025 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Constantopoulou, C. (2025). Imaginaire mondial : voir les industries culturelles autrement ?. Noêma, Revue
Internationale d’études françaises : Langue, littérature, Culture, 1(5), 167–173. https://doi.org/10.12681/noema.43894

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 17:31:26



Imaginaire mondial : voir les industries culturelles autrement ? 
 

Christiana CONSTANTOPOULOU 
Université Panteion de Sciences Sociales et Politiques 

Université nationale et capodistrienne d’Athènes 
christiana.constantopoulou@panteion.gr 

chrisconsta@soc.uoa.gr 
 
 
Résumé 
Le présent article examine la « puissance douce » des œuvres culturelles et la 
coexistence de deux imaginaires: rationnel (héritier des Lumières) et fantastique 
(archétypal). Dans une mondialisation portée par les plateformes et l’anglais, les 
industries créatives diffusent des récits universels (amour, altérité, survie), 
standardisent les goûts et marchandisent le « bien-vivre ». Ce tournant 
communicationnel technicise les savoirs, fragmente la pensée et installe un paradigme 
pragmatique-numérique. Face à cet impérialisme diffus, la diplomatie culturelle 
française garde atouts mais doit réaffirmer l’ « esprit » du français – nuance, altérité, 
humanisme– et produire œuvres populaires qui rouvrent le débat, réconcilient 
rationnel et fantastique, et soutiennent la démocratie. 
Mots-clés : puissance douce, imaginaire, mondialisation, esprit critique, diplomatie 
culturelle 
 
 
Dans le monde actuel, les œuvres culturelles constituent des instruments de ce qu’on 
nomme (quoique le terme soit souvent controversé1) la « puissance douce2 ». Il s’agit 
du renforcement du rayonnement intellectuel d’une culture par la promotion et la 
structuration des filières des industries culturelles et créatives dans des domaines 
aussi variés que la musique, le cinéma, la mode, etc. Ce n’est pas réellement nouveau : 
on se souvient que les Romains avaient vaincu militairement la Grèce antique, mais 
que la culture grecque (langue, statues, temples, théâtres, fêtes, etc.) les conquit à la 
longue, créant la civilisation dite gréco-romaine. 

C’est que le vaste et complexe continent de l’imaginaire (images, symboles, 
archétypes, schèmes, mythes3) joue un grand rôle dans toute société. La littérature 
                                                             

1 Voir, par exemple Laurence Larochelle, « Le soft power à l’épreuve de la réception, le cas des fictions 
sérielles turques en Grèce », Réseaux, 2021/2, nos 226-227, p. 209-234. 
2 Définie par Joseph Nye (Bound to Lead: The Changing Nature of American Power, Basic Books, New-
York, 1990) comme « l’habileté à séduire et à attirer », la puissance douce désigne l’influence d’un 
acteur qui, grâce à son prestige, aux liens tissés au-delà de ses frontières avec les élites et les 
populations étrangères, à l’attraction de son modèle culturel ou politique et aux préjugés favorables 
dont il bénéficie, a la capacité d’influencer d’autres nations, d’obtenir par la cooptation des résultats 
stratégiques à son avantage et de définir l’agenda politique international. 
3 Voir, par exemple, les travaux de Gilbert Durand (Les Structures anthropologiques de l’imaginaire, 
Paris, PUF, 1960 ; L’Imagination symbolique, Paris, PUF, 1964), de Louis-Vincent Thomas (Civilisation et 
Divagations, Paris, Payot, 1979 ; Fantasmes au Quotidien, Paris, Librairie des Méridiens, 1984 ; 
Anthropologie des Obsessions, Paris, L’Harmattan, 1988) et de Christiana Constantopoulou [Χριστιάνα 
Κωνσταντοπούλου], Symboles, archétypes et phobies. Introduction à la sociologie de l’imaginaire 
[Σύμβολα, Αρχέτυπα και φοβίες. Εισαγωγή στην κοινωνιολογία του φαντασιακού], Athènes, Papazisi, 
2011 (en grec). 



5/2025 

Christiana Constantopoulou 

168 

fantastique d’hier et la science-fiction d’aujourd’hui, à travers la création d’êtres 
extraordinaires (géants, vampires, dragons, extraterrestres…), révèlent bien les 
structures profondes d’un imaginaire collectif, nécessaire pour comprendre les 
représentations contemporaines. 

Il existe ainsi, dans l’imaginaire mondial moderne, des villes emblématiques 
comme Paris ou New York qui font encore rêver. Il existe aussi des produits culturels 
matériels (des produits français mondialisés tels que les baguettes, les macarons, les 
crêpes, le champagne, le vin, la mode et les parfums) et immatériels (cinéma, chanson) 
adorés dans le monde entier, qui marquent la conception même du « bien-vivre » 
contemporain (où tout tend à devenir « produit » et à se commercialiser). L’idée de 
« marque française » (matérielle ou immatérielle) demeure de nos jours un pilier de 
l’imaginaire contemporain : une « marque » de valeur qui stimule l’imaginaire 
mondialisé. Elle fait partie des rêves de la vie quotidienne, notamment en ce qui 
concerne une attitude, caractéristique de la culture moderne1, qui associe le bien-être 
au luxe. En même temps, elle révèle ce qui nous conditionne dans notre vie sociale, et 
permet de mieux comprendre ce que nous faisons, les valeurs que nous défendons, 
nos possibilités d’action et nos limites. 
 
 
1. La diplomatie culturelle française dans la modernité 

On distingue aujourd’hui deux types d’imaginaires (bien distincts – à rebours d’autres 
civilisations, comme par exemple la Grèce antique, où l’imaginaire formait une vision 
du monde unifiée) : l’imaginaire « rationnel » et l’ « imaginaire fantastique ». 
L’imaginaire « rationnel » (qui domine la sphère publique, la science, le savoir et la 
politique2 – rappelons l’analyse de Cornelius Castoriadis) est celui de la modernité, qui 
se définit contre un passé perçu, sinon comme obscurantiste, du moins comme moins 
savant, autrement dit « d’un autre âge ». En rupture avec les valeurs du passé, fort de 
sa croyance en la toute-puissance du savoir présent, l’imaginaire de la modernité se 
pose en défi face aux puissances de l’au-delà que l’époque précédente n’aurait pas su 
conjurer, faute de connaissances et de moyens techniques. Dans ce cadre (qui sous-
tend les représentations et idéologies sociales contemporaines) est célébrée l’action 
de l’homme et sa capacité à transformer le monde par : 1) sa pensée (création 
conceptuelle), 2) sa main (création manufacturière) et 3) les outils nouveaux qu’il 
produit (création technologique). Comme si l’imaginaire de la modernité disait que 
l’homme se dégage chaque fois un peu plus de l’emprise des puissances obscures 
(religieuses ou magiques) qui l’auraient gouverné dans le passé, au profit d’une 
laïcisation, d’une rationalisation et d’une maîtrise accrue de la nature et de sa 
destinée. 

Les Lumières (au cœur de la pensée française moderne, indissociables de la 
Révolution de 17893) sont à la base de cet imaginaire rationnel (fût-il contesté, surtout 

                                                             

1 Ce que Thorstein Veblen (The Theory of the Leisure Class, New York, Macmillan, 1899) appelait 
« consommation ostentatoire ». 
2 Rappelons l’analyse bien connue de Cornelius Castoriadis, L’institution imaginaire de la société, Paris, 
Éditions du Seuil, 1975. 
3 La Révolution française n’est pas un « coup de tonnerre » dans un ciel serein ; elle est, au contraire, 
le produit de son siècle (dit des Lumières, 1715–1789). Son terreau est à rechercher – avec 
l’affaiblissement de la monarchie, la fin de la suprématie française en Europe et le début de la 



5/2025 

Imaginaire mondial : voir les industries culturelles autrement ? 

 

169 
 

après les apports des sciences sociales), qui demeure dominant dans le raisonnement 
politique, économique et scientifique. 

En ce sens, et malgré la suprématie (militaire, géopolitique, commerciale) du 
Royaume-Uni dans le monde, les siècles postérieurs à la Révolution française 
(jusqu’aujourd’hui) ont été marqués par l’influence (la « puissance douce ») de la 
culture française. Le rayonnement des lettres, des arts, des sciences et des savoirs 
français est aujourd’hui un fait établi, sur lequel il est inutile d’insister (historiens, 
responsables politiques et sémiologues s’y sont abondamment référés lors des 
célébrations du centenaire de la diplomatie culturelle française1). En tant que 
sociologue, je souhaite plutôt évoquer l’imaginaire mondial largement influencé par 
la culture américaine (s’agissant surtout de l’imaginaire « fantastique » analysé ci-
dessous). 
 
 
2. La culture française dans le cadre de la mondialisation 

L’imaginaire fantastique (archétypal, et fondement de toute mythologie – y compris 
moderne) dialogue en permanence avec l’instinct de survie et la puissance de la mort 
(inéluctable pour tout être vivant, donc pour tout être humain et toute culture). Il 
s’agit bien de l’imaginaire qui domine la création culturelle mondiale. 

C’est à cet imaginaire, qui irrigue toute création, que l’on s’intéresse davantage, et 
par conséquent aux productions/créations contemporaines. Dans le monde actuel 
globalisé, des œuvres réussies (séries, design, etc.) reflètent un imaginaire collectif 
auquel les créateurs s’adaptent pour assurer leur succès. Les plateformes comme 
Netflix, HBO ou Amazon Prime Video reproduisent les œuvres qui mobilisent cet 
imaginaire archétypal (amour, conflit avec l’ « autre », survie face à une mort toute-
puissante et inéluctable). Ainsi voit-on des films ou séries très populaires d’origines 
diverses (pour citer les plus visibles : États-Unis2, Royaume-Uni, Chine, Corée, 
Danemark, Espagne, France, Italie, Inde, Japon, Liban, Norvège, Russie, Suède, 
Turquie) devenir des « tops » pour des publics du monde entier, parce qu’ils 
contiennent la « recette » de la réussite (intrigue, affrontement, dilemmes de valeurs 
autour des éléments de base évoqués) ; recette qui peut intégrer des éléments de 
l’ « imaginaire rationnel » tout en restant indépendante de ses règles. 

Chaque pays possède des spécificités socioculturelles qui lui sont propres, qu’il faut 
respecter et auxquelles on ne peut pas toujours appliquer les mêmes hiérarchies de 
valeurs. Cela dit, la modernité se caractérisant par la circulation mondiale des biens 

                                                             

prédominance anglaise – dans la « philosophie des Lumières » : les idées audacieuses de Diderot 
(monisme matérialiste), Montesquieu (limitation nécessaire du pouvoir exécutif), Rousseau (primat de 
la volonté générale), Voltaire (contestation de l’Église), etc. 
1 Journées d’études « 100 ans de diplomatie culturelle française : les relations franco-helléniques », 
Université du Pirée, 12-13 janvier 2023. 
2 Le cinéma américain, souvent désigné sous le nom d’Hollywood, a exercé depuis le début du XXe siècle 
une influence profonde sur l’industrie mondiale. L’une des plus anciennes et, en termes de revenus, la 
plus importante, cette industrie s’appuie aussi sur des institutions de formation renommées (American 
Film Institute, LA Film School, NYFA). Si Hollywood en est le symbole majeur, quatre des six grands 
studios appartiennent à des sociétés basées sur la côte Est des États-Unis. Des studios comme Metro-
Goldwyn-Mayer, 20th Century Fox et Paramount Pictures ont produit parmi les plus grands succès 
commerciaux : The Sound of Music (1965), Star Wars (1977), Titanic (1997), Avatar (2009). 



5/2025 

Christiana Constantopoulou 

170 

intellectuels et matériels (liée au marché et au profit), on peut se demander dans 
quelle mesure ce qui caractérise une culture se retrouve dans d’autres. Malgré les 
différences, le marché mondial de la culture (les industries culturelles) tend à mettre 
en avant les « points culturels communs » susceptibles d’intéresser des masses de 
publics afin d’assurer la « vente du produit ». C’est en ce sens que les sociologues ont 
beaucoup parlé du « mode de vie américain », devenu un « impérialisme culturel » 
imposant langue, coutumes et valeurs anglo-américaines, même si les audiences ne 
sont pas « passives », comme l’ont montré de multiples recherches1 dans le cadre des 
Cultural Studies2 (études culturelles). 

Dans l’imaginaire fantastique contemporain (où s’expriment aussi les désirs de 
belle vie et de bien-être), le « bonheur » quotidien d’une grande partie de l’humanité 
consiste à « survivre » en participant aux plaisirs d’un mode de vie « moderne » (le 
« moderne » étant défini par la logique de l’imaginaire rationnel) : pouvoir d’achat, 
accès à des produits de « luxe3 » ainsi qu’à des produits culturels de masse, dans le 
cadre de la « civilisation des loisirs » (au moins comme aspiration), telle qu’analysée 
par Joffre Dumazedier. Si l’imaginaire rationnel domine l’ordre organisationnel des 
sociétés à l’échelle mondiale, l’imaginaire fantastique domine l’ordre des désirs 
(même inassouvis) et des rêves (toujours en lien avec les valeurs dominantes). D’où la 
prééminence, dans cet imaginaire, des industries du cinéma4 (censées 
« récompenser » imaginairement tout ce que le rationnel ne peut fournir à la majorité 
des publics). Le combat entre « géants commerciaux » est inégal, et les productions 
locales « intéressantes » pour la logique du profit sont rapidement rachetées (en 2019, 

                                                             

1 Voir, par exemple, Elihu Katz et Tamar Liebes (The Export of Meaning: Cross-Cultural Readings of 
Dallas, New York, Polity Press, 1994), Stuart Hall (Identités et cultures. Politiques des Cultural Studies, 
édition établie par Maxime Cervulle, Paris, éditions Amsterdam, 2007 ; Identités et cultures 2. Politiques 
des différences, édition établie par Maxime Cervulle, Paris, Éditions Amsterdam, 2013), Henry Jenkins 
(Convergence Culture: Where Old and New Media Collide, New York, NYU Press, 2006 ; Participatory 
culture. Interviews, Medford MA, Polity Press, 2019), pour ne citer que des noms devenus « classiques ». 
2 Les Cultural Studies renouvelent les approches scientifiques classiques pour éclairer les rapports entre 
l’humain et le culturel et analyser les schèmes culturels de manière contextualisée et pragmatique. Elles 
forment un ensemble de recherches qui mobilisent explicitement la notion de culture. Né au Royaume-
Uni dans les années 1960 – avec, à Birmingham, la création en 1964 par Richard Hoggart du Centre for 
Contemporary Cultural Studies – le courant est associé, outre son fondateur, à Stuart Hall (qui lui 
succède), Charlotte Brunsdon, Phil Cohen, Angela McRobbie, David Morley, E. P. Thompson et Raymond 
Williams. Dans les années 1970, il est introduit aux États-Unis et dialoguera avec la French Theory 
(Derrida, Deleuze, Foucault). Depuis les années 1990, les études culturelles s’internationalisent : 
Kulturwissenschaft en Allemagne, cultural analysis aux Pays-Bas, etc. En France, Jean-Claude Passeron 
en facilite l’accueil en traduisant et en préfaçant La Culture du pauvre de Richard Hoggart ; Noël Burch 
contribue, à Lille III, à leur développement dans le champ du cinéma. Longtemps toutefois, ces 
recherches furent contestées – parfois écartées des universités – parce qu’elles mettaient en cause la 
culture dominante en révélant racisme, misogynie et mépris de classe. 
3 Theodor Adorno et Max Hokheimer (La dialectique de la raison, Paris, Gallimard, 1974) ont montré 
que la culture de masse faisait office d’ « opium » : pour les classes ouvrières, posséder un bien de luxe 
(par exemple un sac de marque) opère un rapprochement symbolique avec les classes dominantes sans 
en modifier réellement l’appartenance, ce qui détourne de la pensée critique et du conflit. 
4 L’industrie cinématographique regroupe l’ensemble des dispositifs technologiques et commerciaux 
du cinéma : sociétés de production et studios, prise de vues et animation, écriture de scénarios, pré- et 
post-production, festivals, distribution et interprétation. Si le coût des tournages a d’abord concentré 
la production entre les mains de grands studios, la baisse des coûts techniques et l’essor de 
financements externes ont favorisé l’émergence puis l’essor d’un cinéma indépendant. 



5/2025 

Imaginaire mondial : voir les industries culturelles autrement ? 

 

171 
 

les plus grands marchés cinématographiques en box-office étaient, dans l’ordre, les 
États-Unis, la Chine, le Japon, la Corée du Sud, le Royaume-Uni, la France et l’Inde1). 

C’est dans ce contexte général que la culture française (et donc son potentiel de 
« puissance douce » dans le cadre de la diplomatie culturelle) paraît jouer un rôle ; 
mais lequel ? 

Il convient ici d’aborder la question de la « langue ». Une langue n’est pas un simple 
instrument de communication : elle est d’abord la marque d’une identité culturelle. 
Or l’identité culturelle résulte d’une histoire faite de migrations et de croisements de 
populations, qui produisent tantôt effacements identitaires, tantôt acculturations, 
conflits ou mélanges. On constate toutefois que notre monde « globalisé » est plutôt 
« anglicisé » (l’anglais s’étant imposé comme langue commune). Mais il n’y a pas que 
la langue : plus important encore est l’esprit qui la porte. Deux exemples : 

 Le Canada, pays bilingue, impose légalement la traduction dans ses deux 
langues officielles (anglais et français) sur tous les produits ; pourtant, ces 
mentions en français ne modifient guère une mentalité nationale davantage 
influencée par des habitudes britanniques et états-uniennes (vie quotidienne, 
pratiques, culture). 

 Le guide de l’étudiant européen exige l’adaptation des jeunes à 
l’environnement technicien ; la technicisation de l’enseignement implique une 
culture de l’intelligence pratique plutôt que réflexive ou critique, ainsi que 
l’acquisition de compétences techniques (internationalisation de l’éducation, 
recours croissant au numérique) qui reconduisent le langage – et donc la 
logique – de la culture commerciale (l’anglais), même si, par souci d’égalité, 
des traductions existent dans toutes les langues de l’Union européenne. 

 
Nous sommes face à une réalité : la suprématie d’une langue (l’anglais) et de sa 

logique (pragmatique et commerciale, qui est aussi celle du numérique et de ses 
« exigences » – une culture du 0/1). Ainsi, l’uniformisation linguistique des diplômes 
européens ne signifie pas tant l’européanisation des cursus que la domination de 
l’esprit anglophone sur le savoir européen. 

Un tournant s’opère aujourd’hui (appelons-le « communicationnel ») où le modèle 
dominant favorise la technicisation des savoirs et la commercialisation des produits 
culturels. Ainsi, par exemple, la sociologie est souvent « remplacée » par la « gestion 
des ressources humaines », qui : 1) place la technique en dehors et au-dessus du social 
et du politique, et 2) entérine la nécessité d’ « adapter l’homme aux besoins du 
marché ». Le paradigme cybernétique, ayant pénétré jusque dans les sciences 
humaines, « formate » désormais l’horizon de l’imaginaire humain. 

Claude Lévi-Strauss2 soulignait la nécessité d’un anthropocentrisme pour faire face 
aux problèmes nouveaux de la pensée contemporaine. Edgar Morin (1990) a montré 
l’absurdité d’un savoir technocratique qui découpe les « parties » comme si elles 
étaient indépendantes : alors que la mission essentielle de l’enseignement est de nous 
préparer à vivre, il manque, du primaire à l’université, de fournir des connaissances 
vitales. On n’enseigne pas ce qu’est l’être humain : les savoirs sont dispersés et 

                                                             

1 Voir « Industrie du cinéma », Wikipédia, disponible sur : <https://fr.wikipedia.org/wiki/Industrie_du_cin%C3%A9ma>. 
2 Voir Emmanuel Terray « La vision du monde de Claude Lévi-Strauss », L’Homme (Hommage à Claude-
Lévi Strauss), no 193, 2010, p. 23-44. 



5/2025 

Christiana Constantopoulou 

172 

compartimentés ; on étudie le cerveau en biologie et l’esprit en psychologie, alors 
qu’ils ne font qu’un. En ce sens, « le progrès des connaissances » a suscité une 
régression de la pensée. 

Face aux nouveaux défis (évoqués par des formules comme « la fin de l’homme », 
« je est un clone »), l’enjeu pour la pensée contemporaine est de continuer à s’inspirer 
du projet humaniste (projet porté par l’ « esprit » d’une langue, le français : non pas 
seulement comme « outil », ce qui renvoie davantage à la vision instrumentale 
dominante, mais surtout comme esprit. Un « esprit du temps » (pour reprendre Edgar 
Morin1) nécessaire pour résister à la compression de l’humaine par de divers 
déterminismes (économiques ou techniques) qui fondent les croyances sociales 
actuelles. 

La production culturelle francophone reste importante dans les arts, et son pouvoir 
de séduction demeure remarquable (malgré la suprématie de l’anglais). Toutefois, 
chaque langue a son « esprit », et nous vivons un tournant où les « esprits » des 
langues tendent à s’aligner sur celui de la langue dominante de la « production 
culturelle » (l’anglais). D’où l’importance de « réinventer » l’esprit critique (hérité des 
Lumières), qui se perd sous l’emprise de la logique du marché. Il serait par conséquent 
essentiel, pour la diplomatie culturelle française, de mettre en lumière la logique 
propre de la langue française, en imaginant des « œuvres » qui proposent une pensée 
différente (mais nécessaire) au sein d’une culture contemporaine « autiste » (selon 
l’expression de Lucien Sfez2). 

Dans la modernité avancée, où les deux « imaginaires » (rationnel et fantastique) 
se veulent distincts (à rebours d’autres cultures, par exemple la Grèce ancienne, où ils 
coexistaient), l’humanité affronte un défi majeur : la persistance (ou non) de l’esprit 
critique enseigné par les Lumières, que la culture française a su mettre en avant par 
des œuvres appelant à l’humanisme. Pourrait-on réconcilier le « rationnel » et le 
« fantastique » et voir naître des œuvres culturelles qui, tout en étant « populaires », 
sèment le questionnement public ? 

L’esprit du dialogue entre « altérités » et le sens des nuances (souvent absentes du 
langage courant) restent une exigence des Lumières, aujourd’hui largement oubliée 
par les politiques éducatives et culturelles. Dans un monde où l’absence d’originalité 
se banalise, le « capital culturel » français pourrait incarner la possibilité (nécessaire à 
la démocratie) d’une véritable différenciation. 
 
 
Références bibliographiques 

ADORNO T. et HORKHEIMER M., La Dialectique de la raison, Paris, Gallimard, 1974. 

CASTORIADIS C., L’institution imaginaire de la société, Paris, Éditions du Seuil, 1975. 

CONSTANTOPOULOU C. [Κωνσταντοπούλου Χ.], Symboles, archétypes et phobies. 
Introduction à la sociologie de l’imaginaire [Σύμβολα, Αρχέτυπα και φοβίες. 
Εισαγωγή στην κοινωνιολογία του φαντασιακού], Athènes, Papazisi, 2020 (en 
grec). 

                                                             

1 Voir Edgar Morin, L’esprit du temps, Paris, Grasset, 1962. 
2 Voir Lucien Sfez, Critique de la Communication, Paris, Éditions du Seuil, 1988. 



5/2025 

Imaginaire mondial : voir les industries culturelles autrement ? 

 

173 
 

DURAND G., Les Structures anthropologiques de l’imaginaire, Paris, PUF, 1960. 

DURAND G., L’Imagination symbolique, Paris, PUF, 1964. 

HALL S., Identités et cultures. Politiques des Cultural Studies, éd. établie par Maxime 
Cervulle, Paris, Éditions Amsterdam, 2007. 

HALL S., Identités et cultures 2. Politiques des différences, éd. établie par Maxime 
Cervulle, Paris, Éditions Amsterdam, 2013. 

JENKINS H., Convergence Culture: Where Old and New Media Collide, New York, NYU 
Press, 2006 

JENKINS H., Participatory Culture. Interviews, Medford (MA), Polity Press, 2019. 

KATZ E. et LIEBES T., The Export of Meaning: Cross-Cultural Readings of Dallas, New York, 
Polity Press, 1994. 

LAROCHELLE L., « Le soft power à l’épreuve de la réception, le cas des fictions sérielles 
turques en Grèce », Réseaux, 2021/2, nos 226-227, p. 209-234. 

MORIN E., L’Esprit du temps, Paris, Grasset, 1962. 

NYE J., Bound to Lead: The Changing Nature of American Power, New York, Basic Books, 
1990. 

SFEZ L., Critique de la communication, Paris, Éditions du Seuil, 1988. 

TERRAY E., « La vision du monde de Claude Lévi-Strauss », L’Homme (Hommage à 
Claude Lévi-Strauss), no 193, 2010, p. 23-44. 

THOMAS L.-V., Civilisation et divagations, Paris, Payot, 1979. 

THOMAS L.-V., Fantasmes au quotidien, Paris, Librairie des Méridiens, 1984. 

THOMAS L.-V., Anthropologie des obsessions, Paris, L’Harmattan, 1988. 

VEBLEN T., The Theory of the Leisure Class, New York, Macmillan, 1899. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

