
  

  ΠΑΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 

   Vol 20, No 1 (2025)

   Italian Theatre in the 21st Century (Special Issue)

  

 

  

  SUL CONCETTO DI VOLTO NEL FIGLIO DI DIO DI
ROMEO CASTELLUCCI: TRA PIETÀ E DISGUSTO 

  Maddalena Maddalena Mazzocut-Mis   

  doi: 10.12681//.43013 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Maddalena Mazzocut-Mis , M. (2025). SUL CONCETTO DI VOLTO NEL FIGLIO DI DIO DI ROMEO CASTELLUCCI:
TRA PIETÀ E DISGUSTO. ΠΑΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS, 20(1), 35–44. https://doi.org/10.12681//.43013

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/02/2026 19:58:35



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/02/2026 19:58:35



 
~ 35 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

MADDALENA MAZZOCUT-MIS 
 
 
 
 

SUL CONCETTO DI VOLTO NEL FIGLIO DI DIO 
 DI ROMEO CASTELLUCCI: TRA PIETÀ E DISGUSTO 

 
 
 
 
1. Un ruolo internazionale 
 

omeo Castellucci, regista, scenografo e autore teatrale italiano, considerato 
uno dei piu  influenti artisti nel campo del teatro contemporaneo, e  nato nel 
1960 a Cesena, in Italia. 

         Castellucci e  il fondatore della compagnia teatrale Socì etas Raffaello Sanzio, 
creata nel 1981 insieme a Claudia Castellucci e Chiara Guidi. La sua opera e  
caratterizzata da uno stile innovativo e provocatorio, che sfida le convenzioni 
teatrali tradizionali, spingendo gli spettatori a esplorare temi esistenziali e 
filosofici inediti. Le sue produzioni fanno un uso straordinario di suoni, luci e 
ombre che aumentano l’enfasi espressiva del corpo degli attori gia  di per se  
imperante sulla scena. Violenza, morte, identita , sessualita  sono tra i temi indagati 
dalla sua poetica spesso con un intento sociale.  Tragedia Endogonidia, Hey Girl!, 
Sul concetto di volto nel Figlio di Dio e Julius Caesar. Spared Parts sono sicuramente 
tra le sue opere piu  conosciute nel panorama internazionale. Lavori che ci 
consegnano un’esperienza complessa, coinvolgente, mai pacifica o pacificata, nella 
quale non e  in gioco solo il risultato artistico o la ricerca teatrale oppure il ruolo 
del performativo, ma anche il posto   
dello spettatore, soprattutto quando la categoria estetica in gioco e  quella del 
disgusto.  
         Il teatro di Castellucci mette in crisi il nostro stare al mondo, il nostro 
orientarci in esso, mettendo alla prova la strumentazione sensoriale, percettiva, le 
forme di comprensione e non da ultimo tutto l’apparato simbolico che ci portiamo 
appresso quale carico culturale interpretativo. La trama drammaturgica e la 
realizzazione scenica influiscono entrambe fortemente sul senso di 
disorientamento che obbliga il fruitore a un faticoso e non sempre soddisfacente 
lavoro di ricostruzione.  
         Il punto da indagare e  se tale lavoro di ricostruzione, che lo spettatore mette 
in atto, sia effettivamente il suo compito. Ci si chiede se non sia piu  proficuo 
lasciarsi andare a un assorbimento completo nell’immagine, nel suono e nel 
movimento messo in atto dagli artisti. Ma anche questo secondo aspetto non e  
affatto semplice, soprattutto quando la reazione viscerale e  quella di un 
allontanamento, di una presa di distanza dalla scena. Il disgusto, ad esempio, 
sembra non lasciare scampo e non prevede nessuna forma di assorbimento. 

R 



 
~ 36 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

         Date queste premesse e  proprio il ruolo della categoria estetica del disgusto 
che vorrei indagare, in particolare facendo riferimento a Sul concetto di volto nel 
Figlio di Dio.1 Immagini potenti e provocatorie, la performance sottende una 
riflessione soggettiva e a volte non condivisibile. Ne Sul concetto di volto nel Figlio 
di Dio, l’attenzione della critica e  stata spesso rivolta sulla seconda parte dello 
spettacolo quando sullo sfondo della scena appare, via via sempre piu  limpida, la 
riproduzione del volto di Cristo di Antonello da Messina. Il Cristo Salvator mundi 
guarda noi spettatori negli occhi e nello stesso tempo sembra distante, ieratico, 
inavvicinabile. Se l’apparire del volto vuole indagare una possibilita  di 
identificazione, riconoscimento ed empatia con il Salvatore, l’effetto e  di 
smarrimento e di solitudine. Non a caso, la grande immagine sullo sfondo viene 
attraversata da alcuni climber e appare una scritta «You are not my shepherd».  
         È  vero. Al volto si reagisce in modi differenti. Lo si invoca come una possibilita  
di risoluzione di una impasse nella quale lo spettatore si sente imbrigliato. 
Testimone silenzioso al quale lo spettatore si aggrappa sperando in un conforto, 
non solo assiste impassibile alla scena di un anziano incontinente che perde 
totalmente il rapporto con il suo corpo, ma viene colpito da un gruppo di ragazzini 
dalla stessa sostanza fecale che l’anziano non riesce piu  a governare e che lo 
sovrasta. Le accuse di blasfemia, che in questo contesto non mi interessano affatto, 
sono piovute a non finire. Meno indagata risulta invece la prima parte della scena, 
iper-realistica, in un interno borghese. Un appartamento moderno, tutto bianco, 
asettico, rischiarato da una luce fredda. 
 
2. La rappresentazione 
 
Un anziano seduto sul divano guarda la tv. L’anziano è incontinente; viene in suo 
aiuto il figlio, un professionista, in giacca e cravatta, che si prende cura del padre 
con dedizione. Non perde la calma quando l’anziano non controlla più il suo corpo.  
        Padre e figlio sono soli sul palco. La cura è demandata a una quotidianità, a 
una famigliarità al maschile bisognosa e accudente. Una famigliarità che, proprio 
perché è al maschile, è particolarmente efficace.  
         L’incontinenza, poi, prende la scena; schiaccia lo spettatore sotto il peso di 
una iterazione forzosa. Il parossismo della profusione è invasivo. Non c’è altro in 
quel momento. Tutto diventa materia fecale ed è solo nel momento della evidente 
perdita di controllo, nel momento della manifesta impotenza, di fronte a una 
natura esuberante, spaventosa, incontrollata e crudele che il figlio manifesta uno 
sconforto che aumenta parallelamente alla deflagrazione delle feci. «Non è più vita 
questa, non sono più io!», dice il padre. È invece è proprio la vita, nella sua 
esplosione più incongruente e feroce, a farsi avanti. È la vita che prende il 
sopravvento sull’io. La vita che è allo stesso tempo atrocemente morte. Il volto di 
Cristo inizia ad acquisire a mano a mano il suo significato e la scena si sgombra. 
Questa la prima parte dello spettacolo. 

 
1 Andato in scena per la prima volta nel 2011. Personalmente ho visto lo spettacolo al teatro Franco 
Parenti a Milano, nella stagione teatrale 2012. Ideazione e regia di Romeo Castellucci; musica 
originale di Scott Gibbons; con Gianni Plazzi, Sergio Scarlatella, insieme a Dario Boldrini, Vito 
Matera e Silvano Voltolina. Produzione Societas Raffaello Sanzio. 



 
~ 37 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

         È uno sprazzo di finto estremo realismo, che certo non quieta l’osservatore, 
ma anzi lo getta nella più completa e parossistica ansia. Il gesto diventa tensione 
ed enigma opaco. Non indica, mostra forse. Èvoca uno stato emotivo. Un’empatia 
ma anche un disgusto profondo. È l’umano che emerge. Quell’umano che viene 
eclissato, stornato, anche se non risolto o sublimato nel «concetto» del volto, cioè 
nella seconda parte della narrazione scenica ‒ che è di più immediata lettura sia 
per un non credente sia per un credente: «Dio perché mi hai abbandonato? Perché 
non sei più il mio pastore?».2 Il capovolgimento della prima parte della 
rappresentazione nell’elevatezza della simbologia, getta il dramma su un altro 
piano; un piano che, per lo spettatore contemporaneo, che ha fruito e sa fruire 
dell’arte, è più famigliare («détournement» situazionista, performance azionista, 
ecc.). Ma quel «sentirsi a casa», purtroppo, non rimbalza indietro verso l’umano, 
verso la materia, il basso ventre. E allora lo spettacolo fa grazia allo spettatore. Lo 
rassicura in qualche modo. La carne trova riparo nella metafora, il fisiologico nel 
simbolico.  
         Non è quindi l’abbandono di Dio il primo problema che mi interessa 
analizzare; è piuttosto quello legato alla nostra natura, profondamente e 
intrinsecamente, fisiologica. Quella natura potentemente sollecitata dalla prima 
parte dello spettacolo, attraverso la sensazione di disgusto. Tony Fisher in un 
saggio del 20133 non disdegna di tirare in causa l’abietto, così come viene 
declinato secondo Julia Kristeva. A parere di Fisher, lo smarrimento dello 
spettatore:  
 

Νon e  dovuto al fatto di essere assalito dalla vista e dal fetore della merda teatrale 
che attraversa la sala, ma piuttosto, e nonostante questo spettacolo nauseante, dal 
fatto che si descrive un’azione – in altre parole, che si mette in scena il problema 
«etico», e quindi l’insopportabile responsabilita  che ciascuno ha verso l’altro. In 
secondo luogo, cio  che si riscontra attraverso la palese manipolazione delle facolta  
sensoriali del pubblico –l’uso vivido del rumore, per esempio, la 
spettacolarizzazione e l’uso dell’olfatto– sara  l’immagine del teatro stesso come 
sito di abiezione in cui la «teatralita » non e  semplicemente esposta, ma esposta 
alla linea di faglia dell’abietto/sublime.4 

  
L’interpretazione di Fisher apre alla questione inerente alla crisi della 
rappresentazione, che l’opera porterebbe al suo apogeo. Il legame tra l’abietto e il 
sublime e  estremamente interessante. Il sublime si declina, secondo la definizione 
kantiana richiamata poi da Fisher, come un movimento dell’animo, rivolto 

 
2 Cf. Luk Van den Dries, «The Sublime body», L. Van den Dries ‒ M. Bleeker ‒ S. De Belder ‒ K. Debo 
‒ K. Vanhoutte (eds), Bodycheck. Relocating the Body in Contemporary Performing Art, Rodopi, 
Amsterdam, New York, p. 217-232˙ Piersandra Di Matteo (ed.), Toccare il reale. L’arte di Romeo 
Castellucci, Cronopio Èdizioni, Napoli 2015˙ Oliviero Ponte di Pino, Romeo Castellucci & Socìetas 
Raffaello Sanzio, Doppiozero, Ateatro 2013. 
3 Tony Fisher, «Castellucci’s Theatre of the “Abject/Sublime”: or, the Theatre of Failed 
Transcendence», Conference, July 2011, presented at Theatre and Performance Research 
Association interim event, philosophy and performance working party, University of Èast London, 
At University of Èast London, Somatechnics 3/1 (2013), Èdinburgh University Press. 
4 Ibid, p. 33. 



 
~ 38 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

all’assolutamente grande o assolutamente potente, che sfocia nella insopprimibile 
tensione verso l’assoluto. È  questa una linea indubbiamente interessante che, 
tuttavia, indugia ancora sull’ultima parte dello spettacolo, esaltandone le 
potenzialita .  
         Il disgusto si pone su un altro versante rispetto al sublime. Non ha nulla a che 
fare con la paura e soprattutto con il senso di pericolo. È  fondamentalmente 
motivato da idee: la natura o origine della cosa e chi l’ha toccata. Riguarda i confini 
del corpo. Perche  qualche cosa risulti disgustoso dev’essere concepito come 
estraneo. Gli umori corporali, ad esempio, sono disgustosi solo nel momento in cui 
vengono espulsi. Gli oggetti di disgusto sono prevalentemente prodotti organici 
«che mettiamo in relazione con la nostra vulnerabilita  al decadimento, con il 
nostro divenire noi stessi dei prodotti di scarto».5 Proprio per tale motivo e  piu  
difficile a livello interpretativo indagare la fioritura di possibilita  offerte dalla 
prima parte dello spettacolo, senza l’appiglio risolutivo e in parte salvifico, non nel 
senso della narrazione (Castellucci non consola) ma nel senso della 
rappresentazione, che l’ultima parte dello spettacolo fornisce allo spettatore. 
         Iniziamo allora a soffermarci sull’odore, componente non inessenziale dello 
spettacolo. Èsso e  presente fin dall’inizio e butta lo spettatore, anche 
inconsapevolmente, in uno stato di agitazione o quanto meno di inadeguatezza. Il 
filosofo Èdmond Burke, nella meta  del 1700, si chiedeva se anche gli odori e i 
sapori hanno la capacita  di suscitare in noi idee di grandezza, come quella di 
sublime. «Osservero  soltanto che nessun odore o sapore puo  produrre una 
sensazione di grandiosita  eccetto un amaro eccessivo o un fetore intollerabile».6 
Ma tali sensazioni, Burke lo sottolinea con forza, pendono verso la polarita  del 
disgusto e non verso quella del sublime, non lasciandoci nessun margine di 
piacere. Solo se moderate, come durante una narrazione, le occasioni di provare 
disgusto possono diventare fonte di sublime. Di fatto, odori e sapori, al culmine 
della loro intensita , colpiscono i sensi preposti alla ricezione senza possibilita  di 
«mediazione» o «deviazione», provocando reazioni spiacevoli. L’odore, sebbene 
forte e perfino nauseabondo, per essere sublime deve associarsi a idee di 
grandezza e bisogna fare attenzione che l’immagine non diventi «meschina».7  
         Come insegna il Settecento, se l’occhio puo  distrarsi, il tatto e ancor piu  gusto 
e olfatto patiscono le aggressioni di cio  che ripugna con maggiore intensita . 
Dall’odore, insomma, non ci si libera. Una piaga purulenta su un corpo vivo 
(Filottete) e  intollerabile tanto quanto lo e  un corpo morto che ha cominciato il 
processo di decomposizione. Il disgusto che penetra attraverso il tatto, e raggiunge 
l’olfatto, dilania nell’intimo, ferisce la sensibilita  e non consente nessuna forma di 
liberazione. Kant osservava che c’e  solo una specie di bruttezza, quella del 
disgusto, che non puo  essere rappresentata se non a scapito di distruggere ogni 
piacere estetico.8 Con Sul concetto di volto nel Figlio di Dio abbiamo il disgusto per 
il disgusto. Lo spettatore e  lasciato solo.  

 
5 Martha Nussbaum, L’intelligenza delle emozioni, il Mulino, Bologna 2004, p. 253 e Nascondere 
l’umanità. Il disgusto, la vergogna, la legge, Carocci, Roma 2005. 
6 Èdmund Burke, Inchiesta sul bello e il sublime, Aesthetica Èdizioni, Palermo 1998, p. 106 
7 Ibid. 
8 Immanuel Kant, Critica della facoltà di giudizio, Èinaudi, Torino 1999, paragrafo 48.  



 
~ 39 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

         Suggerisce Lessing che il disgusto può aumentare il comico e il risibile. «Le 
rappresentazioni della dignità, del decoro, messe in contrasto con il disgusto, 
divengono ridicole. Aristofane ne è un maestro».9 Ma con Castellucci la merda non 
è «la materia più felice», come volevano, in modo diverso tra loro, Bachtin e 
Bataille. Nessun atto corporeo che sia conseguenza di un abuso festivo; nessuna 
festa i cui eccessi piacevoli diventano disgustosi. Escrezione e riso non vanno di 
pari passo.10 Il corpo grottesco del carnevale, dove espellere e divorare, partorire, 
morire e rinascere si mescolano, diventa sulla scena di Castellucci nient’altro che 
il corpo di un vecchio che defeca. Nessuna altra attività gli è concessa.  
         È forse l’esplicitazione dell’uomo nel momento stesso in cui la sua 
putrefazione inizia a farsi strada prima della sua morte? No. La putrefazione 
avanza silenziosa e inesorabile. Non diventa «carnevale». Perché l’apoteosi della 
merda finale è un carnevale, ma senza la risata salvifica. Se ogni esagerazione 
porta al riso, allora i secchi di merda, che il vecchio, in preda al delirio, lancia sul 
letto alla fine della prima parte della rappresentazione, potrebbero diventare 
elemento liberatorio. Ma non è così. È il dispetto della vita stessa, che palesa la sua 
forza senza la subdola meschinità della putrefazione ma in tutta la potenza del suo 
eccesso produttivo. Sgomenta, senza diventare per questo sublime.  
  Si tratta per lo spettatore di una presa d’atto disgustosamente brutale. Nessun 
riscatto di kantiana memoria nemmeno nel finale. Il sublime è negato, non in 
quanto impossibilità del darsi di una rappresentazione ma in quanto impossibilità 
di un riscatto della ragione. Non si tratta nemmeno di un travalicare del disgusto 
nel terribile.11 Non basta l’eccesso per raggiungere l’orrore. Èppure, quello della 
pièce è un disgusto che sorprende e che lascia attoniti.  
 
3. Disgusto oppure pietà? 
 
Suscitare disgusto e  un espediente spesso utilizzato in arte nel momento in cui si 
vuole che lo spettatore provi ribrezzo e distacco insieme. Il disgusto e  un ostacolo 
alla compassione e insieme un deterrente per la malvagita . Ma, nella tragedia, una 
disgrazia e una sventura che giungono all’eroe inaspettate, una sorte ingiusta che 
colpisce un innocente, coinvolgono passionalmente e stimolano la compassione. 
Così  accade anche nei confronti del povero Filottete. Al di la  del disgusto per il suo 
male –disgusto che non possiamo non provare: umore sanguinolento, putrido, 
marcio, dal fetore nauseabondo– sentiamo compassione. È  Neottolemo, che si 
accosta allo sventurato Filottete e che lo aiuta e lo sorregge, il tramite della nostra 
pieta . Una figura centrale, che funge da ponte per lo spettatore. Ègli oltrepassa il 
disgusto consentendo al fruitore di simpatizzare e compatire. Il buon Neottolemo 
riesce la  dove Ulisse desiste o fallisce. La compassione consente di andare oltre la 
prima e immediata sensazione di ribrezzo. «Ah, sventurato che sei! Sì , sventurato 
tu mi appari, in mezzo a tutte le tue pene. Vuoi che ti aiuti e ti sorregga un poco?»·12 

 
9 Gotthold Èphraim Lessing, Laocoonte, Aesthetica Èdizioni, Palermo 2007, p. 95. 
10 Winfried Menninghaus, Disgusto. Teoria e storia di una sensazione forte, Mimesis, Milano 2016, 
cap. 8.  
11 Lessing, Laocoonte, p. 96. 
12 Sofocle, Filottete, BUR, Milano 2006 (¹1990), p. 231. 



 
~ 40 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

così  Neottolemo, così  lo spettatore compassionevole.  
         È  la cura del figlio, sebbene eccessivamente paziente, anche se non 
edulcoratamente o pateticamente compassionevole, a trasformare quel disgusto, 
quella merda nella merda che anche noi spettatori riusciamo perfino ad amare 
quando e  dei nostri figli, quando e  di chi ci ha dato la vita.  
         Se le sostanze secrete dal corpo annullano il confine tra l’uomo e la propria 
animalita , tra gli umori che il nostro corpo secerne, le lacrime non destano 
disgusto, perche  nel momento del pianto si riconosce nell’altro quello che noi 
stessi siamo: esseri incompleti e bisognosi. Noi siamo quell’anziano, noi siamo 
quel figlio.  
 

Lo spettacolo non e  privo di forza affettiva, e lo e  in senso letterale: l’auditorium 
puzza di defecazione, mentre il figlio pulisce gli escrementi dal sedere del padre. 
Ma ci presenta anche una rappresentazione potente e commovente della cura, 
della sollecitudine e della responsabilita . Sembra quindi che questo sia un teatro 
che utilizza proprio la mediazione di sentimenti negativi come la vergogna, 
l’imbarazzo e l’umiliazione, in breve, gli stati di abiezione, per sublimarli –
attraverso il potere della performance– nella piu  alta dignita  del sentimento del 
rispetto.13 

 
Tuttavia, non si e  mai del tutto convinti che l’intento della pie ce sia quello di 
generare compassione e pieta . C’e  questa componente ed e  importante ma non e  
la componente principale, semplicemente perche  non e  la storia dell’amore di un 
figlio nei confronti del padre malato. È  forse la storia della malattia di un padre che 
diventa la malattia universale, il male del corpo, il meccanismo che si inceppa, la 
macchina umana che produce la sua stessa fine. È prima ancora, piu  
semplicemente, e  il problema del secreto, del rigetto, dello scarto che noi stessi 
produciamo, che noi stessi intrinsecamente siamo. 
 
4.  Esiste un gusto del disgusto? 
 
Tra tutte le emozioni, quella del disgusto e  la piu  difficile da inquadrare all’interno 
di un generico piacere estetico. È in effetti il disgusto si oppone a ogni piacere. 
Èppure, l’arte contemporanea ne fa ampio uso e, a partire da questo dato di fatto, 
dobbiamo forse ammettere che il disgusto puo  perfino liberare «una sorta di 
soddisfazione estetica quando e  sollecitata dalle opere d’arte».14 Tuttavia, 
attribuire al disgusto, come sostiene Korsmeyer, il carattere di un’emozione 
estetica rischia di «addomesticare» il disgusto stesso in una variante del gusto.  
         In definitiva: «l’abietto puo  essere rappresentato? Se e  opposto «alla» cultura, 
puo  essere esposto «dalla» cultura? Se e  inconscio, puo  diventare consapevole e 

 
13 Fisher, «Castellucci’s Theatre of the “Abject/Sublime”: or, the Theatre of Failed Transcendence», 
p. 39. 
14 Carolyn Korsmeyer, «Gut appreciation: Possibilities for Aesthetic Disgust», Lebenswelt 3 (2013), 
p. 187. 



 
~ 41 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

rimanere comunque abietto? In altre parole, puo  esserci un’«abiezione 
consapevole, o questo e  il suo unico modo di esistere?».15  
         Il Novecento, sovvertendo l’interdetto kantiano, ha proposto molti percorsi di 
rappresentazione del disgusto. Tuttavia, il tema del limite, che certamente si e  
spostato, e  e rimane attuale nella difficile ricerca, come ricorda Carole Talon-
Hugon, di un equilibrio tra rappresentabile e irrappresentabile.16  
         Nel caso de Sul concetto di volto nel Figlio di Dio, il rischio di rimozione del 
disgusto e  lontano come quello di feticizzazione. Il fruitore deve poter accettare la 
sfida, al di la  di qualsiasi rapporto contemplativo, che paradossalmente viene 
ristabilito alla fine della rappresentazione.17 L’abbandono di ogni distanza di 
sicurezza coinvolge il fruitore in una complessa reattivita  fisiologica. È  con questa 
che dove fare i conti. Il disgusto e  un’eccedenza, una saturazione dovuta a un 
eccesso, una trasgressione che segna il limite tra lecito e illecito. Un cadavere, ad 
esempio, se viene collocato al di fuori dell’ambito del sacro, puo  essere pura 
abiezione. La merda, tuttavia, e  gia  al di fuori del sacro. È  l’umano, il piu  
profondamente umano, il piu  intimamente umano. 
         Il disgusto, poi, non e  un antivalore come il male e quindi non e  nemmeno una 
grandezza negativa o l’inverso del buono o del bene. È  un rifiuto che si giostra 
all’interno di una logica della sensazione che sfocia in una repulsione viscerale. 
Secondo Kolnai,  
 

Nel disgusto, la moralita  non dipende da una facolta  di giudizio o di discernimento 
che permette di separare il bene dal male e neppure l’atto dall’agente. Il disgusto 
nasce dal turbamento, dalla collusione. Non deriva da un giudizio critico. Dipende 
da una facolta  di sentire, da un «fiuto» che individua il miasma della 
«putrefazione».18  

 
Si possono giudicare un gesto, una parola, un’immagine come disgustosi, ma piu  
propriamente e in senso «fisiologico» si prova repulsione; che poi, come vuole 
Kolnai, tale sentire resti confinato nella sensazione, senza sfociare in un giudizio, 
e  ancora da dimostrare.19  
        Al contrario dell’angoscia, il disgusto puo  avere a che fare con cio  che e  
inoffensivo, del tutto lontano dalla possibilita  di causare danno, eppure, allo stesso 

 
15 Hal Foster, Il ritorno del reale. L’avanguardia alla fine del Novecento, Postmedia Books, Milano, 
2006, p. 154. Il disgusto e  stato oggetto di ricerche articolate: nel 2011, Savoring Disgust: The Foul 
and the Fair in Aesthetics di Carolyn Korsmeyer e The Meaning of Disgust di Colin McGinn hanno 
sottolineato la dimensione «positiva» del disgusto, in quanto emozione estetica complessa. 
16 Carole Talon-Hugon, Goût et dégoût. L’art peut-il tout montrer?, Jacqueline Chambon, Nì mes 2003˙ 
Maddalena Mazzocut-Mis, Il senso del limite. Il dolore, l’eccesso, l’osceno, Mondadori-Le Monnier, 
Firenze 2009. 
17 Maddalena Mazzocut-Mis, Voyeurismo tattile. Un’estetica dei valori tattili e visivi, Il Melangolo, 
Genova 2002, p. 125. 
18 Claire Margat, «Preface», A. Kolnai (ed.), Le dégoût, Agalma-Seuil, Paris 1997, p. 11˙ Aurel Kolnai, 
«Der Èkel», Heidegger Martin (ed.), Jarhbuch für Philosophie und phaenomenologische Forschung 
10 (1929).  
19 «L’approccio fenomenologico di Kolnai descrive la fenomenalita  del disgusto abbandonando la 
sua origine problematica», e tale approccio –che si avvale della riflessione sartriana, heideggeriana 
e freudiana, tra le altre– non soddisfa fino in fondo, cf. Margat, Preface., p. 11.  



 
~ 42 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

tempo, e  insopportabile. Il disgusto si diffonde per il corpo quasi per irradiamento, 
cioe  sempre per contagio, che presuppone un contatto e una trasmissione: 
corruzione, putrefazione, secrezione, ecc. Non a caso si ritiene l’educazione al 
disgusto un progresso nella crescita dell’uomo e uno scarto rispetto all’animale. Il 
bambino fino ai tre anni sembra non avere il senso del disgusto che gli viene 
indotto al fine di apprendere l’uso del «vasino».20 Se ne ricaverebbe la conclusione 
che non c’e  nessuna motivazione razionale alla base dell’esclusione dell’abietto e 
che il disgusto e  un mezzo per imporre dei comportamenti. È  un’emozione propria 
dell’uomo e, se si vuole, perfino legata a «un anelito alla purezza», cioe  a un 
distacco dalla vita terrena che e  proprio di un essere in grado di immaginare un 
aldila .21 
 
5.  In conclusione 
 
Castellucci definisce il suo teatro come «elementale».22 La merda e  un elemento 
fondamentale che il nostro corpo secerne attraverso un’attivita  vitale e nel 
contempo non volontaria. Si e  parlato di un teatro della semplicita : e  vero! Nulla di 
piu  umano, nulla di piu  quotidiano, di piu  semplice. È nel contempo nulla di piu  
segreto, di piu  intimo, almeno nella nostra societa .  
         In Castellucci incontriamo l’elemento nel suo eccesso. «Il lusso, i lutti, le 
guerre, i culti, le costruzioni di monumenti santuari, i giochi, gli spettacoli, le arti, 
l’attivita  sessuale perversa»,23 sono dispendio, sono «de pense». Anche la 
profusione della merda e  dispendio, rappresentazione dell’estremo e allo stesso 
tempo della morte. L’uomo e  «nel fondo della notte»24 se non per il fatto di 
comprendere che la gioia e  dolore e morte. Un tale sapere storna il disprezzo per 
il ripugnante, salva dall’annientamento del disgusto.  
         La conoscenza si compie solo nell’eccesso. Al di fuori della rappresentazione 
dell’eccesso, la verita  non ha significato, poiche  vediamo solo quando la vista 
eccede la possibilita  stessa di vedere e percepiamo, nel senso di una nostra 
attenzione profonda al percepire, solo quando il senso viene letteralmente invaso. 
Ma tale invasione storna la prima sensazione di disgusto, perche  la esalta e la porta 
altrove.  
         Quella di Castellucci e  quindi un’estetica dell’eccesso dove il disgusto prende 
la via di cio  che e  originario e costitutivo dell’umano. Nessun compiacimento 
decadente, ma la palese evidenza di un essere al di fuori dei suoi limiti, eccedente, 
appunto. 
 

 
20 Nussbaum, L’intelligenza delle emozioni, p. 255. 
21 William I. Miller, Anatomia del disgusto, McGraw-Hili, Milano 1998, p. 13. Nel Medioevo, ad 
esempio, nota Miller «…il potere di guarigione della santita  non opera esclusivamente nel mondo 
dello spirito. Ha bisogno della materia, degli effluvi corporei, del contatto diretto, dell’ingestione 
reale. La cura e la purificazione mutuano esattamente i processi disgustosi dell’inquinamento e 
della contaminazione, solo che i primi guariscono e gli altri distruggono», (ibid., p. 131). 
22 Di Matteo (ed.), Toccare il reale. L’arte di Romeo Castellucci, p. 95. 
23 George Bataille, «La nozione di “de pense”», La parte maledetta, Bertani, Verona 1972, p. 43-44. 
24 George Bataille, Prefazione. Madame Edwarda, SÈ, Milano 2004, p. 14. 



 
~ 43 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

 
ΠΕΡΙΛΗΨΗ 

 
ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΕΝΝΟΙΑΣ ΤΟΥ ΠΡΟΣΩΠΟΥ ΤΟΥ ΥΙΟΥ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 
ΤΟΥ ROMEO CASTELLUCCI: ΜΕΤΑΞΥ ΟΙΚΤΟΥ ΚΑΙ ΑΗΔΙΑΣ 

 
Ο Romeo Castellucci εί ναί ε νας δία σημος Ιταλο ς σκηνοθε της, σκηνογρα φος καί θεατρίκο ς 
συγγραφε ας, ο οποί ος θεωρεί ταί ε νας απο  τους πίο επίδραστίκου ς καί καίνοτο μους 
καλλίτε χνες στον χω ρο του συ γχρονου θεα τρου. Εί ναί γνωστο ς γία το ο τί δίευρυ νεί τα 
ο ρία του συ γχρονου θεα τρου καί δημίουργεί  ε ργα που δίεγεί ρουν τη σκε ψη, 
προκαλω ντας το κοίνο  να ασχοληθεί  με συ νθετα καί ασυνη θη θε ματα. Η εξερευ νηση της 
αηδί ας ως αίσθητίκη ς κατηγορί ας εί ναί ε να μο νο παρα δείγμα της καίνοτο μου καί 
επίδραστίκη ς προσε γγίση ς του στο θε ατρο. Το ε ργο Sul concetto di volto nel Figlio di Dio 
(Περί της εννοίας του προσώπου του Υιού του Θεού) εί ναί γνωστο  γία τον αντί κτυπο που 
προκαλεί  στίς αίσθη σείς των θεατω ν οί οποί οί βίω νουν μία ίδίαί τερη καλλίτεχνίκη  
εμπείρί α. Σε αυτο  το ε ργο, ο Castellucci απείκονί ζεί τη ζωη  στην ωμη  καί ακραί α της 
μορφη , η οποί α μπορεί  να γεννη σεί ε ντονα συναίσθη ματα α γχους καί αηδί ας στο κοίνο . 
Το ε ργο παρουσία ζεί τίς πτυχε ς της ανθρω πίνης φυ σης που συχνα  θεωρου νταί 
δυσα ρεστες η  αποκρουστίκε ς. Αμφίσβητεί  τίς παραδοσίακε ς ε ννοίες της ψυχίκη ς 
ανυ ψωσης καί σωτηρί ας, αντίπαραβα λλοντας την είκο να του προσω που του Ιησου  καί 
την απείκο νίση των σωματίκω ν λείτουργίω ν, ο πως εί ναί η απω λεία του ελε γχου των 
κίνη σεων του εντε ρου σε ε να ηλίκίωμε νο α τομο. Αυτη  η συγκλονίστίκη  παρουσί αση του 
απο μακρου καί ίερου  προσω που του Ιησου  που χτυπίε ταί απο  την κοπρανω δη ουσί α 
μπορεί  να θεωρηθεί  ως μία συμβολίκη  αναπαρα σταση της ευπα θείας της ανθρω πίνης 
υ παρξης. 
 
 

 
 
 

ΑBSTRACT 
 

ON THE CONCEPT OF THE FACE, REGARDING THE SON OF GOD  
BY ROMEO CASTELLUCCI: BETWEEN PITY AND DISGUST 

 
Romeo Castellucci is a renowned director, set designer, and playwright from Italy, 
considered one of the most influential and innovative artists in the field of contemporary 
theater. He is known for pushing the boundaries of contemporary theater and creating 
thought-provoking works that challenge audiences to engage with complex and 
uncomfortable themes. His exploration of disgust as an aesthetic category is just one 
example of his innovative and influential approach to theater. The work Sul concetto di 
volto nel Figlio di Dio is known for its impact on the spectator’s experience. In this play, 
Castellucci portrays life in its raw and extreme form, which can evoke strong feelings of 
anxiety and disgust in the audience. The play represents the physiological aspects of 
humanity that are often considered unpleasant or repulsive. It challenges traditional 
notions of elevation and salvation by juxtaposing the image of Christ’s face with the 
portrayal of bodily functions, like the loss of control over bowel movements in an elderly 
person. This contrasting imagery of Christ’s distant and hieratic face being struck by the 



 
~ 44 ~ 
 

 
 
ΠAΡΑΒΑΣΙΣ/PARABASIS 20 (2025) 35–44 

same fecal substance can be seen as a metaphorical statement about the vulnerability of 
the human condition, despite any perceived divinity or elevated status. 
 

 

 

H ΣΥΓΓΡΑΦΕΑΣ 

 

Η Maddalena Mazzocut-Mis εί ναί Kαθηγη τρία πρω της βαθμί δας με γνωστίκο  αντίκεί μενο 
«Αίσθητίκη  Φίλοσοφί α» στο Τμη μα Πολίτίστίκη ς καί Περίβαλλοντίκη ς Κληρονομία ς του 
Πανεπίστημί ου του Μίλα νου. Επί σης, εί ναί δοκίμίογρα φος καί θεατρίκη  συγγραφε ας. 
Δίδα σκεί φίλοσοφί α του θεα τρου, της μουσίκη ς καί της ψυχαγωγί ας. Υπη ρξε 
επίσκε πτρία καθηγη τρία στα Πανεπίστη μία Aix-Marseille, Avignon et des Pays (Γαλλί α), 
York, Oxford (Ηνωμε νο Βασί λείο), Galati (Ρουμανί α) καί Ma laga (Ισπανί α). Έχεί λα βεί 
πολλε ς υποτροφί ες καί δίακρί σείς γία τίς επίστημονίκε ς της ε ρευνες στην Ιταλί α καί την 
Ευρω πη. Ενδείκτίκα  κα ποίες μονογραφί ες της εί ναί: The Monsters. L'anomalie et le 
difforme dans la nature et dans l'art, Bern, 2018˙ Philosophy. Denis Diderot's Salons, Bern, 
2018˙ Theater to read. Myth and conflict, Florence 2021. 

 

 

 

THE AUTHOR 

 

Maddalena Mazzocut-Mis is Full Professor of Aesthetics. Also, she is an essayist and 
playwright. She teaches Aesthetics and Aesthetics of Music and Èntertainment at the 
Department of Cultural and Ènvironmental Heritage of the University of Milan. She was 
Visiting Professor and Academic Visitor at the Universities of Aix-Marseille and Avignon 
et des Pays (France), of York, Oxford (UK), of Galati (Romania), of Ma laga (Èspan a). She is 
the winner of numerous grants for scientific research in Italy and Èurope. Among her 
latest monographs are: The Monsters. L'anomalie et le difforme dans la nature et dans l'art, 
Bern, 2018; Philosophy. Denis Diderot's Salons, Bern, 2018; Theater to read. Myth and 
conflict, Florence 2021. 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

