- Publishing

NMAPABAZIZ/PARABASIS

Vol 20, No 1 (2025)

Italian Theatre in the 21st Century (Special Issue)

ABAYIX

Eﬁ&;é]ﬁwvmb TlegLodikod

SUL CONCETTO DI VOLTO NEL FIGLIO DI DIO DI

e Tufuaroc Beargudy Enowoey S ROMEO CASTELLUCCI: TRA PIETA E DISGUSTO
" SRR TAIRY, " Tomor 20/ 1
Maddalena Maddalena Mazzocut-Mis
VOLUME 20/ 1
PARABASIS doi: 10.12681//.43013
Journal of the

Department of Theater Studies
University of Athens (NKUA)

AGHNA 2024-2025

To cite this article:

Maddalena Mazzocut-Mis , M. (2025). SUL CONCETTO DI VOLTO NEL FIGLIO DI DIO DI ROMEO CASTELLUCCI:
TRA PIETA E DISGUSTO. [TAPABAZIX/PARABASIS, 20(1), 35-44. https://doi.org/10.12681//.43013

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 20/02/2026 19:58:35



- Publishing

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 20/02/2026 19:58:35



MAPABAZIZ PARABASIS

Vw=-n>>2>T

4
w
(Ua i

2

MADDALENA MAZZOCUT-MIS

SUL CONCETTO DI VOLTO NEL FIGLIO DI DIO
DI ROMEO CASTELLUCCI: TRA PIETA E DISGUSTO

1. Unruolo internazionale

omeo Castellucci, regista, scenografo e autore teatrale italiano, considerato
uno dei piu influenti artisti nel campo del teatro contemporaneo, € nato nel
1960 a Cesena, in Italia.

Castellucci ¢ il fondatore della compagnia teatrale Societas Raffaello Sanzio,
creata nel 1981 insieme a Claudia Castellucci e Chiara Guidi. La sua opera &
caratterizzata da uno stile innovativo e provocatorio, che sfida le convenzioni
teatrali tradizionali, spingendo gli spettatori a esplorare temi esistenziali e
filosofici inediti. Le sue produzioni fanno un uso straordinario di suoni, luci e
ombre che aumentano 'enfasi espressiva del corpo degli attori gia di per sé
imperante sulla scena. Violenza, morte, identita, sessualita sono tra i temi indagati
dalla sua poetica spesso con un intento sociale. Tragedia Endogonidia, Hey Girl!,
Sul concetto di volto nel Figlio di Dio e Julius Caesar. Spared Parts sono sicuramente
tra le sue opere piu conosciute nel panorama internazionale. Lavori che ci
consegnano un’esperienza complessa, coinvolgente, mai pacifica o pacificata, nella
quale non e in gioco solo il risultato artistico o la ricerca teatrale oppure il ruolo
del performativo, ma anche il posto
dello spettatore, soprattutto quando la categoria estetica in gioco e quella del
disgusto.

Il teatro di Castellucci mette in crisi il nostro stare al mondo, il nostro
orientarci in esso, mettendo alla prova la strumentazione sensoriale, percettiva, le
forme di comprensione e non da ultimo tutto 'apparato simbolico che ci portiamo
appresso quale carico culturale interpretativo. La trama drammaturgica e la
realizzazione scenica influiscono entrambe fortemente sul senso di
disorientamento che obbliga il fruitore a un faticoso e non sempre soddisfacente
lavoro di ricostruzione.

Il punto da indagare € se tale lavoro di ricostruzione, che lo spettatore mette
in atto, sia effettivamente il suo compito. Ci si chiede se non sia piu proficuo
lasciarsi andare a un assorbimento completo nell'immagine, nel suono e nel
movimento messo in atto dagli artisti. Ma anche questo secondo aspetto non e
affatto semplice, soprattutto quando la reazione viscerale € quella di un
allontanamento, di una presa di distanza dalla scena. Il disgusto, ad esempio,
sembra non lasciare scampo e non prevede nessuna forma di assorbimento.

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

TM=M>»®m>T>3
N=nd >wW>2>70

4
w
D

2

Date queste premesse € proprio il ruolo della categoria estetica del disgusto
che vorrei indagare, in particolare facendo riferimento a Sul concetto di volto nel
Figlio di Dio.! Immagini potenti e provocatorie, la performance sottende una
riflessione soggettiva e a volte non condivisibile. Ne Sul concetto di volto nel Figlio
di Dio, I'attenzione della critica e stata spesso rivolta sulla seconda parte dello
spettacolo quando sullo sfondo della scena appare, via via sempre piu limpida, la
riproduzione del volto di Cristo di Antonello da Messina. Il Cristo Salvator mundi
guarda noi spettatori negli occhi e nello stesso tempo sembra distante, ieratico,
inavvicinabile. Se l'apparire del volto vuole indagare una possibilita di
identificazione, riconoscimento ed empatia con il Salvatore, l'effetto e di
smarrimento e di solitudine. Non a caso, la grande immagine sullo sfondo viene
attraversata da alcuni climber e appare una scritta «You are not my shepherd».

E vero. Al volto si reagisce in modi differenti. Lo si invoca come una possibilita
di risoluzione di una impasse nella quale lo spettatore si sente imbrigliato.
Testimone silenzioso al quale lo spettatore si aggrappa sperando in un conforto,
non solo assiste impassibile alla scena di un anziano incontinente che perde
totalmente il rapporto con il suo corpo, ma viene colpito da un gruppo di ragazzini
dalla stessa sostanza fecale che I'anziano non riesce piu a governare e che lo
sovrasta. Le accuse di blasfemia, che in questo contesto non mi interessano affatto,
sono piovute a non finire. Meno indagata risulta invece la prima parte della scena,
iper-realistica, in un interno borghese. Un appartamento moderno, tutto bianco,
asettico, rischiarato da una luce fredda.

2. Larappresentazione

Un anziano seduto sul divano guarda la tv. L’anziano e incontinente; viene in suo
aiuto il figlio, un professionista, in giacca e cravatta, che si prende cura del padre
con dedizione. Non perde la calma quando I’'anziano non controlla piu il suo corpo.

Padre e figlio sono soli sul palco. La cura ¢ demandata a una quotidianita, a
una famigliarita al maschile bisognosa e accudente. Una famigliarita che, proprio
perché e al maschile, € particolarmente efficace.

L’incontinenza, poi, prende la scena; schiaccia lo spettatore sotto il peso di
una iterazione forzosa. Il parossismo della profusione e invasivo. Non c’e altro in
quel momento. Tutto diventa materia fecale ed & solo nel momento della evidente
perdita di controllo, nel momento della manifesta impotenza, di fronte a una
natura esuberante, spaventosa, incontrollata e crudele che il figlio manifesta uno
sconforto che aumenta parallelamente alla deflagrazione delle feci. «Non € piu vita
questa, non sono piu io!», dice il padre. E invece e proprio la vita, nella sua
esplosione pill incongruente e feroce, a farsi avanti. E la vita che prende il
sopravvento sull’io. La vita che é allo stesso tempo atrocemente morte. Il volto di
Cristo inizia ad acquisire a mano a mano il suo significato e la scena si sgombra.
Questa la prima parte dello spettacolo.

1 Andato in scena per la prima volta nel 2011. Personalmente ho visto lo spettacolo al teatro Franco
Parenti a Milano, nella stagione teatrale 2012. Ideazione e regia di Romeo Castellucci; musica
originale di Scott Gibbons; con Gianni Plazzi, Sergio Scarlatella, insieme a Dario Boldrini, Vito
Matera e Silvano Voltolina. Produzione Societas Raffaello Sanzio.

ITAPABAZIS/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

Vw=-n>>2>T

4
w
~

2

E uno sprazzo di finto estremo realismo, che certo non quieta 'osservatore,
ma anzi lo getta nella piu completa e parossistica ansia. Il gesto diventa tensione
ed enigma opaco. Non indica, mostra forse. Evoca uno stato emotivo. Un’empatia
ma anche un disgusto profondo. E 'umano che emerge. Quell'umano che viene
eclissato, stornato, anche se non risolto o sublimato nel «concetto» del volto, cioe
nella seconda parte della narrazione scenica — che e di piu immediata lettura sia
per un non credente sia per un credente: «Dio perché mi hai abbandonato? Perché
non sei piu il mio pastore?».2 Il capovolgimento della prima parte della
rappresentazione nell’elevatezza della simbologia, getta il dramma su un altro
piano; un piano che, per lo spettatore contemporaneo, che ha fruito e sa fruire
dell’arte, e piu famigliare («détournement» situazionista, performance azionista,
ecc.). Ma quel «sentirsi a casa», purtroppo, non rimbalza indietro verso 'umano,
verso la materia, il basso ventre. E allora lo spettacolo fa grazia allo spettatore. Lo
rassicura in qualche modo. La carne trova riparo nella metafora, il fisiologico nel
simbolico.

Non € quindi I'abbandono di Dio il primo problema che mi interessa
analizzare; e piuttosto quello legato alla nostra natura, profondamente e
intrinsecamente, fisiologica. Quella natura potentemente sollecitata dalla prima
parte dello spettacolo, attraverso la sensazione di disgusto. Tony Fisher in un
saggio del 20133 non disdegna di tirare in causa l'abietto, cosi come viene
declinato secondo Julia Kristeva. A parere di Fisher, lo smarrimento dello
spettatore:

Non e dovuto al fatto di essere assalito dalla vista e dal fetore della merda teatrale
che attraversa la sala, ma piuttosto, e nonostante questo spettacolo nauseante, dal
fatto che si descrive un’azione - in altre parole, che si mette in scena il problema
«etico», e quindi I'insopportabile responsabilita che ciascuno ha verso I'altro. In
secondo luogo, cio che siriscontra attraverso la palese manipolazione delle facolta
sensoriali del pubblico -l'uso vivido del rumore, per esempio, la
spettacolarizzazione e l'uso dell’olfatto- sara 'immagine del teatro stesso come
sito di abiezione in cui la «teatralita» non ¢ semplicemente esposta, ma esposta
alla linea di faglia dell’abietto/sublime.*

Linterpretazione di Fisher apre alla questione inerente alla crisi della
rappresentazione, che 'opera porterebbe al suo apogeo. Il legame tra l'abietto e il
sublime e estremamente interessante. Il sublime si declina, secondo la definizione
kantiana richiamata poi da Fisher, come un movimento dell’animo, rivolto

2 Cf. Luk Van den Dries, «The Sublime body», L. Van den Dries — M. Bleeker - S. De Belder — K. Debo
- K. Vanhoutte (eds), Bodycheck. Relocating the Body in Contemporary Performing Art, Rodopi,
Amsterdam, New York, p. 217-232" Piersandra Di Matteo (ed.), Toccare il reale. L'arte di Romeo
Castellucci, Cronopio Edizioni, Napoli 2015" Oliviero Ponte di Pino, Romeo Castellucci & Socletas
Raffaello Sanzio, Doppiozero, Ateatro 2013.

3 Tony Fisher, «Castellucci’s Theatre of the “Abject/Sublime”: or, the Theatre of Failed
Transcendence», Conference, July 2011, presented at Theatre and Performance Research
Association interim event, philosophy and performance working party, University of East London,
At University of East London, Somatechnics 3/1 (2013), Edinburgh University Press.

4 Ibid, p. 33.

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

Vw=-n>>2>T

4
w
o :

b4

all’assolutamente grande o assolutamente potente, che sfocia nella insopprimibile
tensione verso l'assoluto. E questa una linea indubbiamente interessante che,
tuttavia, indugia ancora sull’ultima parte dello spettacolo, esaltandone le
potenzialita.

Il disgusto si pone su un altro versante rispetto al sublime. Non ha nulla a che
fare con la paura e soprattutto con il senso di pericolo. E fondamentalmente
motivato da idee: la natura o origine della cosa e chi I’ha toccata. Riguarda i confini
del corpo. Perché qualche cosa risulti disgustoso dev’essere concepito come
estraneo. Gli umori corporali, ad esempio, sono disgustosi solo nel momento in cui
vengono espulsi. Gli oggetti di disgusto sono prevalentemente prodotti organici
«che mettiamo in relazione con la nostra vulnerabilita al decadimento, con il
nostro divenire noi stessi dei prodotti di scarto».> Proprio per tale motivo ¢ piu
difficile a livello interpretativo indagare la fioritura di possibilita offerte dalla
prima parte dello spettacolo, senza |’appiglio risolutivo e in parte salvifico, non nel
senso della narrazione (Castellucci non consola) ma nel senso della
rappresentazione, che I'ultima parte dello spettacolo fornisce allo spettatore.

Iniziamo allora a soffermarci sull’'odore, componente non inessenziale dello
spettacolo. Esso e presente fin dall'inizio e butta lo spettatore, anche
inconsapevolmente, in uno stato di agitazione o quanto meno di inadeguatezza. Il
filosofo Edmond Burke, nella meta del 1700, si chiedeva se anche gli odori e i
sapori hanno la capacita di suscitare in noi idee di grandezza, come quella di
sublime. «Osservero soltanto che nessun odore o sapore pud produrre una
sensazione di grandiosita eccetto un amaro eccessivo o un fetore intollerabile».
Ma tali sensazioni, Burke lo sottolinea con forza, pendono verso la polarita del
disgusto e non verso quella del sublime, non lasciandoci nessun margine di
piacere. Solo se moderate, come durante una narrazione, le occasioni di provare
disgusto possono diventare fonte di sublime. Di fatto, odori e sapori, al culmine
della loro intensita, colpiscono i sensi preposti alla ricezione senza possibilita di
«mediazione» o «deviazione», provocando reazioni spiacevoli. L'odore, sebbene
forte e perfino nauseabondo, per essere sublime deve associarsi a idee di
grandezza e bisogna fare attenzione che 'immagine non diventi «meschina».”

Come insegna il Settecento, se 'occhio puo distrarsi, il tatto e ancor piu gusto
e olfatto patiscono le aggressioni di cid che ripugna con maggiore intensita.
Dall’odore, insomma, non ci si libera. Una piaga purulenta su un corpo vivo
(Filottete) e intollerabile tanto quanto lo & un corpo morto che ha cominciato il
processo di decomposizione. Il disgusto che penetra attraverso il tatto, e raggiunge
|'olfatto, dilania nell’intimo, ferisce la sensibilita e non consente nessuna forma di
liberazione. Kant osservava che c’e solo una specie di bruttezza, quella del
disgusto, che non puo essere rappresentata se non a scapito di distruggere ogni
piacere estetico.8 Con Sul concetto di volto nel Figlio di Dio abbiamo il disgusto per
il disgusto. Lo spettatore € lasciato solo.

5 Martha Nussbaum, Lintelligenza delle emozioni, il Mulino, Bologna 2004, p. 253 e Nascondere
I'umanita. Il disgusto, la vergogna, la legge, Carocci, Roma 2005.

6 Edmund Burke, Inchiesta sul bello e il sublime, Aesthetica Edizioni, Palermo 1998, p. 106

7 Ibid.

8 Immanuel Kant, Critica della facolta di giudizio, Einaudi, Torino 1999, paragrafo 48.

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

Vw=-n>>2>T

4
w
o

2

Suggerisce Lessing che il disgusto puo aumentare il comico e il risibile. «Le
rappresentazioni della dignita, del decoro, messe in contrasto con il disgusto,
divengono ridicole. Aristofane ne € un maestro».? Ma con Castellucci la merda non
e «la materia piu felice», come volevano, in modo diverso tra loro, Bachtin e
Bataille. Nessun atto corporeo che sia conseguenza di un abuso festivo; nessuna
festa i cui eccessi piacevoli diventano disgustosi. Escrezione e riso non vanno di
pari passo.19 Il corpo grottesco del carnevale, dove espellere e divorare, partorire,
morire e rinascere si mescolano, diventa sulla scena di Castellucci nient’altro che
il corpo di un vecchio che defeca. Nessuna altra attivita gli e concessa.

E forse I'esplicitazione dell'uomo nel momento stesso in cui la sua
putrefazione inizia a farsi strada prima della sua morte? No. La putrefazione
avanza silenziosa e inesorabile. Non diventa «carnevale». Perché 'apoteosi della
merda finale e un carnevale, ma senza la risata salvifica. Se ogni esagerazione
porta al riso, allora i secchi di merda, che il vecchio, in preda al delirio, lancia sul
letto alla fine della prima parte della rappresentazione, potrebbero diventare
elemento liberatorio. Ma non & cosi. E il dispetto della vita stessa, che palesala sua
forza senza la subdola meschinita della putrefazione ma in tutta la potenza del suo
eccesso produttivo. Sgomenta, senza diventare per questo sublime.

Si tratta per lo spettatore di una presa d’atto disgustosamente brutale. Nessun
riscatto di kantiana memoria nemmeno nel finale. Il sublime é negato, non in
quanto impossibilita del darsi di una rappresentazione ma in quanto impossibilita
di un riscatto della ragione. Non si tratta nemmeno di un travalicare del disgusto
nel terribile.11 Non basta I’eccesso per raggiungere I'orrore. Eppure, quello della
piece e un disgusto che sorprende e che lascia attoniti.

3. Disgusto oppure pieta?

Suscitare disgusto e un espediente spesso utilizzato in arte nel momento in cui si
vuole che lo spettatore provi ribrezzo e distacco insieme. Il disgusto & un ostacolo
alla compassione e insieme un deterrente per la malvagita. Ma, nella tragedia, una
disgrazia e una sventura che giungono all’eroe inaspettate, una sorte ingiusta che
colpisce un innocente, coinvolgono passionalmente e stimolano la compassione.
Cosi accade anche nei confronti del povero Filottete. Al di la del disgusto per il suo
male -disgusto che non possiamo non provare: umore sanguinolento, putrido,
marcio, dal fetore nauseabondo- sentiamo compassione. E Neottolemo, che si
accosta allo sventurato Filottete e che lo aiuta e lo sorregge, il tramite della nostra
pieta. Una figura centrale, che funge da ponte per lo spettatore. Egli oltrepassa il
disgusto consentendo al fruitore di simpatizzare e compatire. Il buon Neottolemo
riesce 1a dove Ulisse desiste o fallisce. La compassione consente di andare oltre la
prima e immediata sensazione di ribrezzo. «Ah, sventurato che sei! Si, sventurato
tu mi appari, in mezzo a tutte le tue pene. Vuoi che ti aiuti e ti sorregga un poco?»"12

9 Gotthold Ephraim Lessing, Laocoonte, Aesthetica Edizioni, Palermo 2007, p. 95.

10 Winfried Menninghaus, Disgusto. Teoria e storia di una sensazione forte, Mimesis, Milano 2016,
cap. 8.

11 Lessing, Laocoonte, p. 96.

12 Sofocle, Filottete, BUR, Milano 2006 (11990), p. 231.

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

Vw=-n>>2>T

14
N
(@]

b4

cosi Neottolemo, cosi lo spettatore compassionevole.

E la cura del figlio, sebbene eccessivamente paziente, anche se non
edulcoratamente o pateticamente compassionevole, a trasformare quel disgusto,
quella merda nella merda che anche noi spettatori riusciamo perfino ad amare
quando e dei nostri figli, quando e di chi ci ha dato la vita.

Se le sostanze secrete dal corpo annullano il confine tra 'uvomo e la propria
animalita, tra gli umori che il nostro corpo secerne, le lacrime non destano
disgusto, perché nel momento del pianto si riconosce nell’altro quello che noi
stessi siamo: esseri incompleti e bisognosi. Noi siamo quell’anziano, noi siamo
quel figlio.

Lo spettacolo non e privo di forza affettiva, e lo & in senso letterale: I'auditorium
puzza di defecazione, mentre il figlio pulisce gli escrementi dal sedere del padre.
Ma ci presenta anche una rappresentazione potente e commovente della cura,
della sollecitudine e della responsabilita. Sembra quindi che questo sia un teatro
che utilizza proprio la mediazione di sentimenti negativi come la vergogna,
I'imbarazzo e l'umiliazione, in breve, gli stati di abiezione, per sublimarli -
attraverso il potere della performance- nella piu alta dignita del sentimento del
rispetto.13

Tuttavia, non si & mai del tutto convinti che l'intento della piece sia quello di
generare compassione e pieta. C'é questa componente ed e importante ma non &
la componente principale, semplicemente perché non e la storia dell’amore di un
figlio nei confronti del padre malato. E forse la storia della malattia di un padre che
diventa la malattia universale, il male del corpo, il meccanismo che si inceppa, la
macchina umana che produce la sua stessa fine. E prima ancora, piu
semplicemente, € il problema del secreto, del rigetto, dello scarto che noi stessi
produciamo, che noi stessi intrinsecamente siamo.

4. Esiste un gusto del disgusto?

Tra tutte le emozioni, quella del disgusto e la piu difficile da inquadrare all'interno
di un generico piacere estetico. E in effetti il disgusto si oppone a ogni piacere.
Eppure, I'arte contemporanea ne fa ampio uso e, a partire da questo dato di fatto,
dobbiamo forse ammettere che il disgusto puo perfino liberare «una sorta di
soddisfazione estetica quando e sollecitata dalle opere d’arte».!* Tuttavia,
attribuire al disgusto, come sostiene Korsmeyer, il carattere di un’emozione
estetica rischia di «xaddomesticare» il disgusto stesso in una variante del gusto.

In definitiva: «I’abietto puo essere rappresentato? Se & opposto «alla» cultura,
puo essere esposto «dalla» cultura? Se e inconscio, puo diventare consapevole e

13 Fisher, «Castellucci’s Theatre of the “Abject/Sublime”: or, the Theatre of Failed Transcendence»,
p. 39.

14 Carolyn Korsmeyer, «Gut appreciation: Possibilities for Aesthetic Disgust», Lebenswelt 3 (2013),
p. 187.

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

Vw=-n>>2>T

14
N
H

b4

rimanere comunque abietto? In altre parole, puo esserci un’«abiezione
consapevole, o questo € il suo unico modo di esistere?».15

Il Novecento, sovvertendo l'interdetto kantiano, ha proposto molti percorsi di
rappresentazione del disgusto. Tuttavia, il tema del limite, che certamente si e
spostato, ¢ e rimane attuale nella difficile ricerca, come ricorda Carole Talon-
Hugon, di un equilibrio tra rappresentabile e irrappresentabile.16

Nel caso de Sul concetto di volto nel Figlio di Dio, il rischio di rimozione del
disgusto e lontano come quello di feticizzazione. Il fruitore deve poter accettare la
sfida, al di la di qualsiasi rapporto contemplativo, che paradossalmente viene
ristabilito alla fine della rappresentazione.l” L'abbandono di ogni distanza di
sicurezza coinvolge il fruitore in una complessa reattivita fisiologica. E con questa
che dove fare i conti. Il disgusto e un’eccedenza, una saturazione dovuta a un
eccesso, una trasgressione che segna il limite tra lecito e illecito. Un cadavere, ad
esempio, se viene collocato al di fuori dell’ambito del sacro, puo essere pura
abiezione. La merda, tuttavia, € gia al di fuori del sacro. E l'umano, il piu
profondamente umano, il pit intimamente umano.

[l disgusto, poi, non & un antivalore come il male e quindi non € nemmeno una
grandezza negativa o I'inverso del buono o del bene. E un rifiuto che si giostra
all'interno di una logica della sensazione che sfocia in una repulsione viscerale.
Secondo Kolnai,

Nel disgusto, la moralita non dipende da una facolta di giudizio o di discernimento
che permette di separare il bene dal male e neppure l'atto dall’agente. Il disgusto
nasce dal turbamento, dalla collusione. Non deriva da un giudizio critico. Dipende
da una facolta di sentire, da un «fiuto» che individua il miasma della
«putrefazione».18

Si possono giudicare un gesto, una parola, un'immagine come disgustosi, ma piu
propriamente e in senso «fisiologico» si prova repulsione; che poi, come vuole
Kolnai, tale sentire resti confinato nella sensazione, senza sfociare in un giudizio,
e ancora da dimostrare.1?

Al contrario dell’angoscia, il disgusto puo avere a che fare con cio che e
inoffensivo, del tutto lontano dalla possibilita di causare danno, eppure, allo stesso

15 Hal Foster, Il ritorno del reale. Lavanguardia alla fine del Novecento, Postmedia Books, Milano,
2006, p. 154. 1l disgusto e stato oggetto di ricerche articolate: nel 2011, Savoring Disgust: The Foul
and the Fair in Aesthetics di Carolyn Korsmeyer e The Meaning of Disgust di Colin McGinn hanno
sottolineato la dimensione «positiva» del disgusto, in quanto emozione estetica complessa.

16 Carole Talon-Hugon, Goiit et dégotit. L'art peut-il tout montrer?, Jacqueline Chambon, Nimes 2003°
Maddalena Mazzocut-Mis, Il senso del limite. Il dolore, 'eccesso, 'osceno, Mondadori-Le Monnier,
Firenze 2009.

17 Maddalena Mazzocut-Mis, Voyeurismo tattile. Un’estetica dei valori tattili e visivi, Il Melangolo,
Genova 2002, p. 125.

18 Claire Margat, «Preface», A. Kolnai (ed.), Le dégoiit, Agalma-Seuil, Paris 1997, p. 11" Aurel Kolnai,
«Der Ekel», Heidegger Martin (ed.), Jarhbuch fiir Philosophie und phaenomenologische Forschung
10 (1929).

19 «’approccio fenomenologico di Kolnai descrive la fenomenalita del disgusto abbandonando la
sua origine problematica», e tale approccio -che si avvale della riflessione sartriana, heideggeriana
e freudiana, tra le altre- non soddisfa fino in fondo, cf. Margat, Preface., p. 11.

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

Vw=-n>>2>T

14
N
N

b4

tempo, & insopportabile. Il disgusto si diffonde per il corpo quasi per irradiamento,
cioé sempre per contagio, che presuppone un contatto e una trasmissione:
corruzione, putrefazione, secrezione, ecc. Non a caso si ritiene 1'educazione al
disgusto un progresso nella crescita dell'uomo e uno scarto rispetto all’animale. Il
bambino fino ai tre anni sembra non avere il senso del disgusto che gli viene
indotto al fine di apprendere 'uso del «vasino».2? Se ne ricaverebbe la conclusione
che non c’é nessuna motivazione razionale alla base dell’esclusione dell’abietto e
che il disgusto & un mezzo per imporre dei comportamenti. E un’emozione propria
dell'uomo e, se si vuole, perfino legata a «un anelito alla purezza», cioé a un
distacco dalla vita terrena che e proprio di un essere in grado di immaginare un
aldila.?!

5. In conclusione

Castellucci definisce il suo teatro come «elementale».22 La merda € un elemento
fondamentale che il nostro corpo secerne attraverso un’attivita vitale e nel
contempo non volontaria. Si & parlato di un teatro della semplicita: € vero! Nulla di
pit umano, nulla di pit quotidiano, di pit semplice. E nel contempo nulla di piu
segreto, di piu intimo, almeno nella nostra societa.

In Castellucci incontriamo 'elemento nel suo eccesso. «Il lusso, i lutti, le
guerre, i culti, le costruzioni di monumenti santuari, i giochi, gli spettacoli, le arti,
'attivita sessuale perversa»,23 sono dispendio, sono «dépense». Anche la
profusione della merda e dispendio, rappresentazione dell’estremo e allo stesso
tempo della morte. Luomo e «nel fondo della notte»2* se non per il fatto di
comprendere che la gioia e dolore e morte. Un tale sapere storna il disprezzo per
il ripugnante, salva dall’annientamento del disgusto.

La conoscenza si compie solo nell’eccesso. Al di fuori della rappresentazione
dell’eccesso, la verita non ha significato, poiché vediamo solo quando la vista
eccede la possibilita stessa di vedere e percepiamo, nel senso di una nostra
attenzione profonda al percepire, solo quando il senso viene letteralmente invaso.
Ma tale invasione storna la prima sensazione di disgusto, perché la esalta e la porta
altrove.

Quella di Castellucci e quindi un’estetica dell’eccesso dove il disgusto prende
la via di cido che & originario e costitutivo dell'umano. Nessun compiacimento
decadente, ma la palese evidenza di un essere al di fuori dei suoi limiti, eccedente,
appunto.

20 Nussbaum, Lintelligenza delle emozioni, p. 255.

21 William 1. Miller, Anatomia del disgusto, McGraw-Hili, Milano 1998, p. 13. Nel Medioevo, ad
esempio, nota Miller «...il potere di guarigione della santita non opera esclusivamente nel mondo
dello spirito. Ha bisogno della materia, degli effluvi corporei, del contatto diretto, dell'ingestione
reale. La cura e la purificazione mutuano esattamente i processi disgustosi dell'inquinamento e
della contaminazione, solo che i primi guariscono e gli altri distruggono», (ibid., p. 131).

22 Di Matteo (ed.), Toccare il reale. L'arte di Romeo Castellucci, p. 95.

23 George Bataille, «La nozione di “dépense”», La parte maledetta, Bertani, Verona 1972, p. 43-44.
24 George Bataille, Prefazione. Madame Edwarda, SE, Milano 2004, p. 14.

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

Vw=-n>>2>T

14
N
w

b4

INEPIAHYH

IIEPI THXY ENNOIAY TOY IIPOXQIIOY TOY YIOY TOY OEOY
TOY ROMEO CASTELLUCCI: METAZEY OIKTOY KAI AHAIAX

0 Romeo Castellucci etvat évag Stdonpog ItTaddg oknvoBETN G, OKNVoYypa@os Kot BexTplkog
oUYYPAQEAG, 0 0Toilog Bewpeital évag amd TOUG TILO EMISPAGTIKOVE KAl KALVOTOUOUG
KAAMTEXVEG GTOV XWPO TOU cVYxpovov Bedatpov. Elval yvwotdg yia To 4Tt Slevpiivel Ta
opla Tou ovyxpovou Bedatpov Kol Snuiovpyel £pya mov Sieyeipouv TN okeYm,
TPOKAAWVTAG TO KOLVO v aoxoAnBel pe ovBeTa kat aovvnBn Bépata. H e€epeivnon tng
andilag w¢ aebnTikig katnyoplag eivat éva povo MAPASELYUA TNG KALVOTOUOU Kol
EMSPAOTIKNG TIPOGEYYLONG TOU oTo Béatpo. To épyo Sul concetto di volto nel Figlio di Dio
(Ilepi Ty evvoliag Tov mpoowmov Tov Yiov Tov Pgov) elval YvwoTO YIX TOV AVTIKTUTIO IOV
TpokaAel oTIS aloBnoelg Twv Beatwv oL omolol Blwvouv pla 8Laitepn KOAALTEXVIKY
eumelpia. Ze autd to £pyo, o Castellucci ameikoviel T (w1 otV WU Kot akpaia ™g
Hop@N, N omola Umopel va YEVWNOEL EVTOVa cuVALoOT AT AYXoUs Kol andiag 6To Kowo.
To épyo mapovoitdlel TG MTUXEG TNG avOpPWTLVNG PUOTMG TOU CLXVA Bewpovvtal
SUoapeoTEG N ATMOKPOUOTIKEG. Ap@LofnTel TIg Mapadoolakés £vvoleg TNnG YPuxikng
avOPwong kat cwmplag, avimapafdAiovtag TV £lKOVA TOV TTPOCWTIOL TOU INcov Kat
TNV ATEKOVION TWV CWUATIK®OV AELTOVPYLWV, OTIWG ELVAL 1] ATIWAELX TOU EAEYXOV TWV
KLVT|OEWV TOU EVTEPOU OE EVU TJALKLWUEVO ATOHO. AUTY) ] GUYKAOVLOTIKI TTAPOVGLAGT] TOU
ATOUAKPOV KAl LEPOV TIPOCMTOV TOU Inool mov XTuTéTal amd TV KOTpavwdn ovoia
umopel va BewpnBel wes pia cuPPOALKT AvATTHPAGTACT TNG EVTIAOELAS TNG AVOPWTILVNG

Umapéng.

ABSTRACT

ON THE CONCEPT OF THE FACE, REGARDING THE SON OF GOD
BY ROMEO CASTELLUCCI: BETWEEN PITY AND DISGUST

Romeo Castellucci is a renowned director, set designer, and playwright from Italy,
considered one of the most influential and innovative artists in the field of contemporary
theater. He is known for pushing the boundaries of contemporary theater and creating
thought-provoking works that challenge audiences to engage with complex and
uncomfortable themes. His exploration of disgust as an aesthetic category is just one
example of his innovative and influential approach to theater. The work Sul concetto di
volto nel Figlio di Dio is known for its impact on the spectator’s experience. In this play,
Castellucci portrays life in its raw and extreme form, which can evoke strong feelings of
anxiety and disgust in the audience. The play represents the physiological aspects of
humanity that are often considered unpleasant or repulsive. It challenges traditional
notions of elevation and salvation by juxtaposing the image of Christ’s face with the
portrayal of bodily functions, like the loss of control over bowel movements in an elderly
person. This contrasting imagery of Christ’s distant and hieratic face being struck by the

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44



MAPABAZIZ PARABASIS

SM=M>®>T>
N=nd >wW>2>70

14
N
N

b4

same fecal substance can be seen as a metaphorical statement about the vulnerability of
the human condition, despite any perceived divinity or elevated status.

o

H XYITPA®EAX

H Maddalena Mazzocut-Mis sivat KaOnyntpla mpwtng Baduidag pe yvwotikd avtikeipevo
«AloOntikn Procopio» oto TuMqpa IMoAttiotikng kat [epBarrovtikng KAnpovouidg tov
[Tavemiotnuiov Tov MiAdvou. Emiong, givat Sokpoypa@og kal Beatplkn ouyypa@Eas.
Alddokel @lloco@ia Tou BedTpou, TNG HOUGIKNG KAl NG YPuyaywylas. Ympie
ETOKETTPLA KAONYN TPl ota [Tavemiot)uia Aix-Marseille, Avignon et des Pays (TaAAia),
York, Oxford (Hvwpévo BaoiAelo), Galati (Povpavia) kat Malaga (Iomavia). ‘Exet Adfet
TIOAAEG UTIOTPOPILEG KAl SLAKPLOELS YLK TIG ETILOTIULOVIKES TNG £pgLVeG otnv ITaAla Kot TV
Evpwmn. Evlelktikd kdmoleg povoypagies g eivat The Monsters. L'anomalie et le
difforme dans la nature et dans l'art, Bern, 2018 Philosophy. Denis Diderot's Salons, Bern,
2018’ Theater to read. Myth and conflict, Florence 2021.

o

THE AUTHOR

Maddalena Mazzocut-Mis is Full Professor of Aesthetics. Also, she is an essayist and
playwright. She teaches Aesthetics and Aesthetics of Music and Entertainment at the
Department of Cultural and Environmental Heritage of the University of Milan. She was
Visiting Professor and Academic Visitor at the Universities of Aix-Marseille and Avignon
et des Pays (France), of York, Oxford (UK), of Galati (Romania), of Malaga (Espafia). She is
the winner of numerous grants for scientific research in Italy and Europe. Among her
latest monographs are: The Monsters. L'anomalie et le difforme dans la nature et dans l'art,
Bern, 2018; Philosophy. Denis Diderot's Salons, Bern, 2018; Theater to read. Myth and
conflict, Florence 2021.

ITAPABAZIZ/PARABASIS 20 (2025) 35-44


http://www.tcpdf.org

