
  

  Pedagogikos Logos

   Vol 30, No 1 (2024)

   ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 

  

 

  

  Η αλήθεια κατάραχα-διολίσθηση στην αναλήθεια 

  Ioannis Theodoropoulos   

  doi: 10.12681/plogos.37358 

 

  

  Copyright © 2026, Ιωάννης Θεοδωρόπουλος 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
NoDerivatives 4.0.

To cite this article:
  
Theodoropoulos, I. (2026). Η αλήθεια κατάραχα-διολίσθηση στην αναλήθεια. Pedagogikos Logos, 30(1), 75–104.
https://doi.org/10.12681/plogos.37358

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 14/02/2026 10:41:52



 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024                                                                                      75 

Ιωάννης Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

 

 

Η αλήθεια κατάραχα:  διολίσθηση  

στην  αναλήθεια   

 
 

 

 

 
doi:https://doi.org/10.12681/plogos.37358 

 

 

…daß Wahrheit schon vorausgesetzt wird,  

sofern überhaupt Dasein ist,  

Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 2006 (19η), 229. 

Προσανατολισμοί 
 

ο παρόν κείμενο δεν ακολουθεί τις γνωστές κλασικές αρχές της ε-

πιστημονικής-μεθοδικής γραφής Ο αναγνώστης θα διαγνώσει ε-

κτός από κάποιο «άρωμα» από το «Wahrheit und Methode» (H. G. 

Gadamer) και το πλήθος των συμβολισμών μας, δύο εκ-τροπές που 

μπορεί να οσφραίνεται κανείς με το νου σε δύο εκ πρώτης όψεως αταίρια-

στους μεταξύ τους ιεροφάντεις του πνεύματος, στον M. Heidegger και 

στον Α. Παπαδιαμάντη. Ποιες είναι αυτές; Του πρώτου είναι η Αναλυτική 

του Dasein με γλωσσικούς κωδικούς όρους βγαλμένους από τα «κόκκαλα 

τα ιερά» της καθημερινότητας. Ίσως με τούτη την αναφορά μου η λέξη 

«κατάραχα» του ανωτέρου τίτλου τύχει κατανόησης. Όπως και η αναφορά 

στον τόπο μου («Δωρίδα»).Του δεύτερου είναι η «δραματουργία» της Κα-

θημερινότητας, κατά τρόπο που το Καθημερινό ενός «τόπου» - διαπίστωση 

βγαλμένη από τη διατριβή του Β. Πανταζή (2010) -όχι μόνο δεν προσβάλ-

λει το Υπερβατικό, αλλά απεναντίας το εξαγιάζει. Εκπλήσσει η αναφορά 

του στον «άνω βυθό των ακαταλήπτων πραγμάτων» (Ἀλ. Παπαδιαμάντης, 

«Τὸ καμίνι», 4.205.21-22)! Τηρουμένων πάντα των αναλογιών ο «εξα-

Τ 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 76 

γιασμός» του Υπερβατικού, συμβαίνει στην εγγύς και στην μακρινή προο-

πτική του ανωτέρω έργου του Heidegger. Βέβαια, η φιλοσοφία και η επι-

στήμη αναζητούν πρωτίστως αλήθειες και αναλήθειες πέραν του καλού 

και κακού της καθημερινότητας.  

  Στο κείμενο αυτό, Καθημερινό και Υπερβατικό γίνονται αφετηρία 

προβληματισμού για αλήθεια και αναλήθεια. Εν αρχή, με έκδηλη την δρα-

ματουργική απεικόνιση, υποβάλλονται οικολογικά και ποιμενικά χαρα-

κτηριστικά στην ανθρωπολογική «βάσανο» της καθημερινής συνύπαρξης 

των τριών έμβιων όντων, σε ένα φυσικό περιβάλλον μιας ορφανεμένης υ-

παίθρου. Για όσους θα προτιμούσαν και μουσική υπόκρουση υπάρχει το 

δίλημμα: Pastorale του Bethooven ή Πετρολούκας; Το επόμενο  βήμα μας 

(«Θαβώρ») είναι το Υπερβατικό-δραματουργικό στοιχείο στην Εκκλησια-

στική Παράδοση, το αείζωο σε βυζαντινή τέχνη και η υμνολογία, όπως την 

εκπροσωπεί ο Ρωμανός ο Μελωδός. Στη συνέχεια το Καθημερινό, πάντα 

με τις αλήθειες και αναλήθειές του, μας απασχολεί σε ορίζοντα ιδεολογι-

κών-ερμηνευτικών αντιπαραθέσεων, οι οποίες συχνά διολισθαίνουν σε α-

ντιθρησκευτική θρησκευτικότητα, η οποία ίσως άθελά της, «δραματουργεί» 

μια γήϊνη απαισιοδοξία εξαιτίας της ανολοκλήρωτης «αλλαγής» και του 

χαμένου Παραδείσου. 

 

Αλήθειες στις ράχες της Δωρίδας 
 

Μια vis a tergo -λόγω ορμών και αναγκών των ζώων και των ανθρώ-

πων- δεν επαρκεί για την πλήρωση της ύπαρξης και την εκτίναξη της αλή-

θειας στα ύψη: Αίματα σκόρπισαν τα δόντια του μακελάρη λύκου- ένα 

νηπενθές και περιπετειώδες ζώο- με το που άρπαξε τη γίδα από το κοπάδι 

του Νικολάκη. Τότε τρία αναμαλλιασμένα σκυλιά του βοσκού ανασηκώ-

θηκαν με μιας και χορογραφούσαν στα δυο πόδια - καμιά οικειότητα τα 

ζώα με το Αρνητικό - και ύστερα αλαφιασμένα έτρεξαν καταπάνω στο 

λύκο. Ακολούθως δυο κοράκια γεύτηκαν τα αίματα και βάψανε τα νύχια 

τους κατακόκκινα. Με το που ξεδίπλωσε η staccato-κραυγή, τα φτερά τους 

ανέβηκαν, μετέωρα στο σύμπαν τους -vuelos de la muerte-, ψηλά στη 

ράχη. Εγώ πετάω μόνο στα όνειρα, στη γη ο κόσμος μου στενεύει ανυπό-

φορα και δεν χωράει αλήθειες! Από εκεί ψηλά βλέπουν τα πουλιά τον κό-

σμο μας, με τον αποκλειστικό τους τρόπο. Αυτά κυρίως. Αλλά και όσοι 

ιδεαλιστές νοιάζονται για αλήθεια και ελευθερία και κυνηγούν την ευτυχία 

χωρίς οικονομικίστικα κριτήρια. Πώς μας βλέπει άραγε ο λύκος;  

Ανοίχτηκε τότε αίφνης στη ράχη το «Βιβλίο της φύσης», το δεύτερο 

μετά τη Βίβλο, τουτέστι μετά το βιβλίο του Θεού (Schaik-Michel 2018, 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  77 

451 κ. εξ.) και τα κοράκια πιάσανε κουβέντα -voice humana- με τους α-

ρουραίους της γης, μήπως και ευλογηθεί η αιματοχυσία. Γέμισε η πλαγιά 

μεταξύ Κερασιάς και Ρόγκια κόκκινα τριαντάφυλλα. Κανένας αιμοσταγής 

«καιρός» δεν τα αποσπά λάφυρα. Προσωπική μυθολογία, θα πείτε, αλλά 

επιφαινόμενο αυτού του τόπου είναι η ύπαρξή μου και εντοπίζει συνεχώς 

στη συμβίωση και των τριών έμβιων όντων αλήθεια και ωραιότητα. Όσο 

κι αν οι Βιοεπιστήμες δοκιμάζουν τον μέχρι τώρα ανθρωπολογικό προβλη-

ματισμό και ορισμένες βεβαιότητες -ζωή, πνεύμα, συνείδηση, γλώσσα 

κ.α.-, επουδενί δεν κλονίζουν την μοναδικότητα του ανθρώπινου προσώ-

που, του τρόπου ύπαρξής του, σε σχέση με τα δύο άλλα έμβια όντα. Συνή-

χηση στα Ρόγκια: φυτά, ζώα, άνθρωποι. Μόνο που συχνά η αγάπη μας για 

τα δύο πρώτα διολισθαίνει στον ανθρωπομορφισμό τους, ενώ η προφανής 

διαφορετικότητα του δεύτερου πιστώνεται στον θεομορφισμό του. 

Αταίριαστο ταίρι, σκέφτηκα προς στιγμή, ετούτη η συνήχηση της ράχης 

με την ηχώ του Λόρκα, του μάγου του Cante Jondo. Αλλά όλα παίζονταν 

εμπροστά μου ανάμεσα σε δυο ποταμάκια, Λούζες και Κερασιά. Φέρανε 

τότε σαν σε οπτασία το «τραγουδάκι των τριών ποταμών» εκείνου του με-

γάλου ποιητή (Lorca 2021):  

Ο ποταμός Γουαδαλκιβίρ 

έχει γενειάδα κόκκινη. 

Τα δύο ποτάμια της Γρανάδας, 

το ένα θρήνος και το άλλο αίμα. 

     Άι ο έρωτας 

που τον πήρε ο αέρας! 

Μα τι έρωτας! Ακόμα και η γέρικη γκορτσιά της καλύβας μου άνθισε 

κατακαλόκαιρο και ο χορός των μελισσών θύμιζε Μαινάδες. Το μόνο που 

έλειπε ήταν τα πολυφωνικά ηπειρώτικα τραγούδια από τις «Ισοκράτισ-

σες». Θα αντιλαλούσαν στο Κάτω ρέμα, όπου σμίγουν τα δυο ποταμάκια. 

Η ράχη ετούτη, λοιπόν, είναι τόπος όπου κυριαρχεί ένας αινιγματικός κύ-

κλος. Αυτός έχει τη δική του διαρκή εσωτερική παράταση του χρόνου, 

στην οποία υπακούουν ακόμα και τα σύννεφα. Οπότε, το «Όταν έρχονται 

τα σύννεφα» (Μάνου Χατζιδάκι, Το Χαμόγελο της Τζοκόντας) εύκολα με-

τεξελίσσεται σε «Όταν επιστρέφουν τα σύννεφα». 

Σόρογκας που μας χρειάζεται. Ιδού, μιας και βρεθήκαμε στου Λόρκα τα 

λημέρια. Δεν υπάρχει σε τούτες τις ράχες, στις σκήτες των παππούδων μας, 

τίποτα άλλο από ισοπεδωμένες ταράτσες και ένα μελωδικό κενό με όλη 

την ωραιότητα της απ-ουσίας του. Λείπει ένας ζωγράφος σαν το Σωτήρη 

να το συνάψει με την άλλη πλευρά της Κερασιάς, όπου ένα εντελώς ισο-

πεδωμένο, σαν από σεισμό ή πόλεμο, χωριό, γεμάτο με πικρόγλυκες αλή-



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 78 

θειες φτώχιας μα και αγνότητας, φέρνει, τηρουμένων των αναλογιών, στο 

προσκήνιο το χωριό Fuendetodos («Πηγή των πάντων»), κοντά στην Σα-

ραγόσα της Αραγονίας, όπου γεννήθηκε το 1746 ο Francisco de Goya και 

του επιδαψίλευσε παγκόσμια λάμψη (Paul Ingendaay, FAZ 04.11.2020). 

Πού τέτοια τύχη εδώ! Δεν γεννήθηκαν μεγάλοι δημιουργοί, παρά απλοί 

δουλευταράδες και λύκοι. Το κενό που άφησαν πίσω τους ζώα και άνθρω-

ποι δεν προέκυψε από αλληλοφάγωμα, αλλά μάλλον από μεταφυσική ανά-

γκη αλήθειας: μεταποιείται το κενό σε λειτουργιά-πρόσφορο στην επίσης 

ρημαγμένη Εκκλησία των Ταξιαρχών. Το χωριό θα το έλεγα, ζηλεύοντας 

το Fuendetodos, «Πηγή πάσης αλήθειας» («Παλιοχώρι» το ξέρουμε).  Δεν 

κρύβω ότι το φιλμ «Land of Dreams» των Shirin Neshat και Shoja Azari -

ιρανική κινηματογραφική τέχνη στο εξωτερικό- που παρουσιάζει μια γυ-

ναίκα σε έρημο λίμνη από αλάτι να ονειρεύεται, ενώ στο αλάτι βρίσκεται 

νεκρός ο πατέρας της, άγνωστο από πότε, με έβαλε σε πειρασμό να ονο-

μάσω το Παλιοχώρι «Πηγή παντός ονείρου» (Verena Lueken, FAZ 

04.11.2022). Στον ερειπωμένο τοίχο των Ταξιαρχών θα έφτιαχνα υπό το 

βλέμμα του Σόρογκα και μιμούμενος τον μαγικό γραφίστα Banksy, που 

έφτιαξε πρόσφατα σε ερειπωμένο τοίχο της Ουκρανίας σε μια πελώρια ει-

κόνα την ήττα και «πτώση» του Πούτιν σε αγώνα τζούντο με ένα πιτσιρικά 

(Trinas 2022), θα έφτιαχνα λέγω, ένα Αγγελούδι «αναβαίνον», κρατώντας 

στο ένα χεράκι περιστέρι- επουδενί το κοράκι του Νώε!- και στο άλλο μια 

καρδάρα βοσκού γεμάτη με κόκκινα, πασχαλινά αυγά. 

Βέβαια καμιά σχέση τα κοράκια με εκείνο τον αετό του Nietzsche, που 

άρπαξε από το κοπάδι δύο αμνούς και τους έφερε πεσκέσι στον σχεδόν 

αποθαμένο Ζαρατούστρα-κακέκτυπη ιστορία τροφοδοσίας του Προφήτη 

Ηλία. Αναίμακτη σ’ αυτές τις δύο παραλλαγές η πτήση, σαν εκείνη που 

κάνει το σμάρι από πέρδικες. Μα καμία, επίσης, σχέση με τον αετό, ένα 

πουλί-εραστή, στο έργο «L´ouiseau Amoureux» (Niki de Saint Phalle), το 

«υποταγμένο» στους δύσβατους όρους της σύγχρονης τέχνης, σε έκθεση 

στην Zürich της Ελβετίας (Felicitas Rhan, FAZ 27.11.2022). 

Σε ρυθμούς τώρα από το «Όνομα του ρόδου», η στιγμή ετούτη ψηλά 

στη ράχη είναι αποχρονισμένη: «Όταν οι λίγες ώρες μυστικιστικής ευτυχίας 

διακόπτονται από ένα αιματηρότατο γεγονός» (Έκο 1985, 139). Ή μήπως 

ταιριάζει καλύτερα η ρήση του Hegel ότι το αληθινό παρόν είναι η αιωνιό-

τητα; (Vieweg 2020, 584). Μα, τι λέω, εμείς έχουμε για τέτοιες ώρες τον 

Παλαμά: «Διαβάτρα στιγμή»! Αυτή που σου αποκαλύπτει την μεγάλη αλή-

θεια, ότι δηλαδή η δυνατότητα γίνεται πραγματικότητα, για ζώο και για άν-

θρωπο. Με μια πελώρια διαφορά: Το μέσα- στη- φύση -παρά- φύση ζωώδες 

κυνηγητό της επιβίωσης του ζώου θα αναμετράται εσαεί με την αυθεντική 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  79 

α-λήθεια του μέσα-στη φύση-κατά φύση-υπέρ-φύση ανθρώπινου. Και ό-

ποιος αντέξει το δεύτερο σκάνδαλο, μετά από το πρώτο του Σταυρού: ο 

ίδιος ο Θεός δημιουργεί τον κόσμο, αυτή είναι η πρώτη εκκοσμίκευση. 

Εκκοσμικεύει την ζωή μας παραχωρώντας αρμοδιότητες, ώστε οι δυνατό-

τητες να γίνονται πραγματικότητες. Κρατώντας πάντα για τον Εαυτό του 

το δικαίωμα να καθιστά πραγματικότητα ακόμα και την πιο ασύλληπτη α-

δυνατότητα (σύγκρ. Kaube 2020, 433). 

Πόσο αληθινότερα θα ήταν τα πάντα, εάν το «μεγάλο μεσημέρι» - με-

ρικοί βέβαια προτιμούμε αντ’ αυτού Nachtoffizium, το λεγόμενο στα καθ’ 

ημάς Μεσονυκτικόν - δεν πιστωνόταν στη στιγμή που ο άνθρωπος στέκεται 

αναμεσής ζώου και υπερανθρώπου - αυτού του «φαντάσματος»!- αλλά α-

ναμεσής του ζώου και του αγγέλου, ή του ζώου και του εαυτού του. Μήπως 

αναμεσής του εαυτού του και του εαυτού του; Γιατί είναι προικισμένος με 

δυνατότητες που τον καθιστούν ικανό να γίνει αυτό που είναι. Τουτέστι 

ένα ον μεταξύ αλήθειας και ψεύδους, κάτι αδύνατο για ένα ον, όπως το 

ζώο, που ούτε συγκαταβαίνει, ούτε υπόσχεται. Ζει πάντως κι εκείνο κάτω 

από ουρανό, σε αέρα, χώμα και ήλιο. Θέλει θάρρος να το αναγνωρίσεις, 

αλλά η διακινδύνευσή του είναι «κατά- φύση»! Αυτή μας σώζει από τον 

εαυτό μας, καθώς είμαστε επιρρεπείς στην αναλήθεια. Και κάτι από το 

Πλατωνικό «Συμπόσιο» που μας προβληματίζει: Συνιστά όντως η στοργή 

του ζώου για τα μικρά του αντί για ηθικό φαινόμενο, επιθυμία για αιωνιό-

τητα; (Snell 1981, 234). Κανένας δεν «βλέπει» τον άλλον τόσο πολύ, όσο 

παιδιά και εγγόνια! Ακόμα και οι νάρκισσοι γονείς. Οι όποιοι άλλοι «κα-

λοί» άνθρωποι που βρίσκονται; Είτε στον τάφο, είτε στο ….εξωτερικό.  

Με ψιλοπειραγμένο τον Ramke θα έλεγα: το τριαντάφυλλο σχετίζεται 

άμεσα με το Θεό, όπως το κοράκι και ο λύκος. Μα και αυτή η πονηρή 

αλεπού «στο αυτί της» μας κρατάει δεμένους με τα δεινά και τα ωραία του 

πολιτισμού μας (Ε. Φακίνου). Και η πονηρή λογική ακολουθεί την αλεπού 

κατά πόδας. Είναι κι αυτή εξ ίσου με την πίστη αβαθής. Όσο κι αν κόλλησε 

σε βιοχημικές συντεταγμένες και εντόπισε στο εσωτερικό μας μόνον όρ-

γανα και ορμόνες (Harari 2015, 288), δηλαδή κάθε άλλο παρά ψυχή, δεν 

μπορεί να αρνηθεί εύκολα τον εαυτό της, αφού η απιστία ευκολότερα λέ-

γεται από ό,τι όντως είναι. Ψυχή έχει και ο λύκος και το κοράκι και η 

αλεπού. Η διαφορά μας είναι μόνο ότι δεν ξέρουν πως έχουν. Γι’ αυτό και 

δεν χρειάζονται ψυχανάλυση για τα μικρά ή τα μεγάλα της ζωής τους. Έ-

χουν αποδεχθεί αυτό που είναι η ωμή αλήθειά τους, γεγονός που δεν τους 

προκαλεί κανέναν υπαρξιακό πόνο. Τούτο είναι δυσχερές για τον άν-

θρωπο, δύσκολα θα μπορούσε να ακολουθήσει το παράδειγμά τους (σύ-

γκρ. ό. π., 275).  



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 80 

Ας προσέξουμε τον Plessner. Ούτε και το ζώο μπορεί να ακολουθήσει 

τον άνθρωπο στο άνοιγμα στον κόσμο και στον πολιτισμό, στα έθιμα και 

σε ρυθμιστικές του βίου αρχές της συμβίωσης, σε ό,τι δηλαδή υπερβαίνει 

το ζωώδες. Σε ό,τι ελέγχει ένστικτα και προκαλεί απωθήσεις, νεύρωση και 

εξιδανίκευση γενεών και προσώπων. Αλλά καιροφυλακτεί εδώ ένας κίν-

δυνος, η αναγωγή του πολιτισμού στην «καταπίεση» ορμών, σε ό,τι ο 

Freud έκανε σημαία του. Μια άποψη η οποία, στο όνομα μιας φυσικής 

πρωταρχικότητας δεσμεύει την ανθρωπινότητα και παραπέμπει την πνευ-

ματικότητα στην δεσποτεία των ορμέμφυτων στοιχείων του ανθρώπου και 

την απωθεί σε μετα- ή υπερανθρώπινη μορφή της υπόστασής του. Οι 

Reusseau και Marx είχαν εδώ τη δυνατότητα, ως ουτοπιστές της πρωταρ-

χικής φυσικότητας, να αντλήσουν πλούσιο σκεπτικό, αφού  παραβλέπουν 

τη σχέση του ανθρώπου με τον εαυτό του, την conditio humana. Μια σχέση 

που έχει τόσο εμφατικά αναδείξει η φιλοσοφική ανθρωπολογία (Plessner 

1974, 72 κ.εξ.). Η ανάγκη για πολιτισμό είναι προδεδομένη στον άνθρωπο 

δίψα. Υπερβαίνει ο άνθρωπος τον πρώτο κύκλο των ικανοποιήσεών του, 

το ζώο μένει αγκυλωμένο σ΄αυτές. Ο άνθρωπος θέλει να είναι και να ενερ-

γεί, χωρίς να χειραγωγείται από ορμές, εμμέσως άμεσα. Μέσα από παρό-

δους - τέχνη, δίκαιο, γλώσσα, θρησκεία κ.ο.κ- ιθύνει τη ζωή του σε δεύ-

τερο, υψηλότερο και ακατόρθωτο για το ζώο, επίπεδο.  

 

Αλήθειες στις ράχες Θαβώρ: ο αμνός και ποιμήν  

 

Μια vis a fronte - μόνο του ανθρώπου και του Δέοντος - εξαγγέλλει 

μιαν άλλη, αρραγή Αλήθεια, εκείνη της όγδοης ημέρας, την πέραν του ποι-

ητικού, επικού και γραφικού βουνού που λέγεται Ρόγκια, του ήχου του 

σύμπαντος και του χωροχρόνου. Την εναποθέτει υποδειγματικά άμωμη 

στη ράχη του Ενανθρωπίσαντος. Αλήθεια πυριβλεγής και πρωτόκτιστη εί-

ναι ετούτη ενδοτοποθετημένη με υπόσχεση και συγκατάβαση από την Α-

πόλυτη και ποιητική των πάντων Αρχή. Είναι εκείνη που μας πυρπολεί, 

αλλά και μας εγκαταλείπει κάποτε φαρμακωμένους απέναντι στην ά-

βυσσο: «…ίνα τι με εγκατέλιπες;». Οπότε γίνεται αντιληπτό, γιατί η Εκ-

κλησία διαθέτει τόσους πολλούς μάρτυρες αίματος, αλλά και συνειδήσεως. 

«Τούτο εστί το αίμα μου». Αλλά πρωτίστως το αίμα του Σταυρού -από τον 

μη εξ αιμάτων γεννηθέντα- ευθύς ως «…ἐπὶ τῶν ὤμων ἔλαβεν ὁ Σωτὴρ…» 

το απολωλός και βάφτηκαν κατακόκκινα τα φτερά του Αρχαγγέλου στο 

Μανταμάδο της Λέσβου. Κι αυτός -η ιερά εμβάς δεν του χρειάζεται 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  81 

πλέον!- πέταξε ψηλά, πολύ ψηλά (ναός- ουρανός) ραίνοντας τα πάντα με 

την παραγγελία: «Εγώ είμί η οδός και η αλήθεια και η ζωή». 

Και εν ταυτώ: «Ο ποιών την αλήθειαν έρχεται προς το φως» (Ιωάν. γ΄, 

21). Αλήθεια που προηγείται της αναδυόμενης εντός ή εκτός του νου . Ιδού 

τώρα η προέκταση της ευλογημένης Αλήθειας στην «Καλλονή του Ιακώβ» 

και το «θησαύρισμα του Θεού» : «Χαίρε λουτήρ εκπλύνων συνείδησιν, 

χαίρε κρατήρ κιρνών αγαλλίασιν». Για να ξορκιστεί ο κυνισμός αιμοστα-

γών μεγαλορρημόνων και του κακού, ανέκαθεν, αφότου «ωλιγόθηκαν αι 

αλήθειαι από των υιών των ανθρώπων» (Ψαλμ. 11, 2). Και αφότου ακόμα 

και ο Όμηρος μελαγχολούσε διαπιστώνοντας «πως οι άνθρωποι είναι σή-

μερα» (Snell ό.π., 57). Η μία Αλήθεια, λοιπόν, και για πάντα! Η ελευθερο-

ποιός! 

Αλλά απίθανο να απαλειφθεί δια παντός η κακοδαιμονία που μας εμπο-

δίζει να συναντήσουμε τη σκιά μας. Που τότε φόβος και απόγνωση; «Βέλος 

νηπίων ἐγενήθησαν αἱ πληγαὶ αὐτῶν» (Ψαλμ. 64ος). Νήπια είμαστε και α-

δυνατούμε να στοιχηθούμε στον ετεροχρονισμό της αποκαλυπτόμενης Α-

λήθειας: «Είπεν αυτοίς ο Ιησούς· αμήν αμήν λέγω υμίν, πριν Αβραάμ γενέ-

σθαι εγώ ειμι· ήραν ουν λίθους ίνα βάλωσιν απ΄ αυτόν. Ιησούς δε εκρύβη 

(χάθηκε από τα μάτια τους) και εξήλθεν εκ του ιερού διελθών δια μέσου 

αυτών» (Ιωάν. η΄, 58-59). Αλλά ιδού πάντα υπάρχει ευδοκία: «εμνήσθην 

του Θεού και ευφράνθην» (Ψαλμ. 76, 4). Πάντα υπάρχει το Φως της Αλή-

θειας: «Εν τω φωτί σου οψόμεθα φως» (Ψαλμ. 35, 10). Για την συνέχεια 

αρκεί ο «Αρχάγγελος ευλογών» του Γ. Χαλεπά να αναλάβει την αυτοπε-

ποίθησή μας.  

Δεν δολοφόνησε, εν τέλει, ούτε την πίστη, ούτε το μύθο η επιστήμη! 

Κατά τον Hegel «η θρησκεία είναι η περιοχή, στην οποία ένας λαός δίνει 

ορισμό αυτού που θεωρεί αληθινό»(Snell ό. π., 59). Για την Ορθοδοξία 

στους Αγίους διαφυλάσσεται κάτι από το Άκτιστο περιεχόμενο του Θεού. 

Η θέληση πάντως για Αλήθεια δεν αφήνει στα αζήτητα το ερώτημα  πότε 

αρχίζει το μέλλον. Η Εκκλησία απαντάει: ευθύς μόλις εκπυρσοκροτήσει ο 

εσωτερικός μας πυρήνας, οπότε τα έσχατα αρχίζουν αμέσως, τωραδά! Μό-

λις η συνείδηση, αυτό το «θείον» και «μη απολλύμενον», αυτός ο εσώψυ-

χος σπινθήρας μας εκπυρσοκροτήσει. Όταν μετά από σκληρή «δουλειά» 

πάρει εμπρός. Προς τούτο ο άνθρωπος χρειάστηκε να ζωστεί λέντιον και 

να ακολουθήσει Κάποιον που πηδαλιουχεί « ...εις το ανακαλύψαι και ανε-

γείραι … εις το αναζωοποιήσαι εκείνον τον καταχωσθένα σπινθήρα». Να 

εμπιστευθεί Κάποιον, που δεν θα αφήσει ανενεργό τον σπινθήρα: «…εις 

το καταχώσαι αυτόν…αλλά εάσαι αυτόν ελλάμπειν και φωτίζειν ημάς» (Α-

βάς Δωρόθεος 2005, 132). Σπινθήρας είναι που σοφίλιασε με έναν Άλλον 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 82 

που πληροί τα πάντα με το «Φως το Αληθινό». Δεν θα ήταν ανώφελη μια 

αντιπαραβολή του σπινθήρα της ύπαρξης με την -κατά τα άλλα απρόσωπη, 

αφηρημένη, αρχέγονη, εκτός τόπου, καιρού και αιτιότητας- «Μεγάλη 

Πνοή» του Καζαντζάκη (Ασκητική). Αντιπαραβολή και με αυτό που σε τε-

λική ανάλυση, προκαλεί την, σύμφωνα με τους φιλοσόφους επιπέδου 

Heidegger και Gadamer, «οντολογική διαφορά». Βέβαια είχαν προηγηθεί 

«τα παιδιά της Θρησκείας», όταν η επιστήμη απογειωνόταν τον 17ο αιώνα 

με τις ευλογίες της Εκκλησίας: Kepler, Bacon, Descartes, Boyle, Leibnitz, 

Newton (Schaik-Michel ό.π., 452). Αυτοί οι κορυφαίοι ίθυναν μια συνά-

ντηση θρησκείας και επιστήμης κατά την αναζήτηση της αλήθειας. Εκείνο 

που η Εκκλησία συνεισφέρει είναι η δυνατότητα να γίνουμε πιο ευτυχι-

σμένοι ανακύπτοντας την αλήθεια. Κανένα πάντως πρόβλημα για τα αν-

θρώπινα: ακόμα και αυτός ο Hegel ήταν χαρτοπαίχτης και κρασοπατέρας; 

(Vieweg 2020, 26).  

Όμως, «πικρή η αλήθεια», πολλοί σημερινοί πνευματικοί Πατέρες, ε-

χέφρονες και συνετοί, ενώ εκτελούν υποδειγματικά τα λειτουργικά τους 

καθήκοντα διακονώντας την εξ Αποκαλύψεως Αλήθεια, αδυνατούν να πα-

ρακολουθήσουν και την ανθρωπολογική, είτε φοβούμενοι μήπως  διολι-

σθήσουν σε αντιδογματική θέση και υπηρετήσουν ιδεολογικές συμβάσεις, 

είτε γιατί την αγνοούν. Συχνά υποστηρίζουν, όχι μόνο για την πίστη, ότι 

για όλα υπαίτιος είναι ο δυτικός ορθολογισμός! Θα έλεγα ότι πρόκειται για 

διπλή ηθική: καρπώνεσαι τα τόσα αγαθά του ορθολογισμού και συνάμα 

την ενοχοποιείς για όλα τα δεινά!  

Αναζήτηση πυξίδας στον Plessner. Ασφαλώς και είναι δεδομένο ότι με 

το τέλος του Μεσαίωνα και το «άνοιγμα» του κόσμου, την αμφισβήτηση 

των μεγάλων αυθεντιών, εκκλησιαστικών και κοσμικών, έχασε ο άνθρω-

πος το έδαφος κάτω από τα πόδια του. Άνθρωπος και κόσμος δεν αναζη-

τούνται από το Θεό πλέον, αλλά Θεός και κόσμος από τον άνθρωπο. Βέ-

βαια πολύ πριν, αυτοί ακόμα οι μεγάλοι Πατέρες -και κάθε άνθρωπος- εί-

χαν εντελώς άλλη παράσταση περί κόσμου σε σχέση με τον σημερινό. 

Αυτό δεν άφησε ανεπηρέαστη την διδασκαλία τους. Ποτέ όμως μέχρι σή-

μερα δεν έχει αμφισβητηθεί ότι ό άνθρωπος είναι πρόσωπο, τουτέστι υ-

περβαίνει το ζωώδες και βιολογικό του Είναι. Ικανός για δημιουργία και 

καταστροφή, απόλαυση και πόνο, θύελλες και φασαρία για το τίποτα, έχει 

από την εποχή του λίθου ζωγραφίσει τα σπήλαιά του, υπερβαίνει το εσω-

τερικό και το εξωτερικό του, με ενδιαφέροντα που υπερβαίνουν ορμές και 

βιολογικές ανάγκες. Το περίφημο άγαλμα του Σειληνού με ανθρώπινο 

πρόσωπο, που κρατά στην αγκαλιά του τον μικρό Διόνυσο, έργο της Ρω-

μαϊκής περιόδου περί τα μέσα του 2ου αιώνα, αντίγραφο του πρωτοτύπου 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  83 

του Λεύσιππου (3ος αιώνα π.Χ.)– βρίσκεται τώρα σε Μουσείο στο Μό-

ναχο- εκφράζει αυτή την ανάγκη του ανθρώπου να υπερβεί την ζωώδη 

μορφή, όπως την εκπροσωπούσαν μέχρι τότε οι σειληνοί. Όμως νέες ανά-

γκες κατανόησης της πραγματικότητας προέκυψαν, οπότε στο προσκήνιο 

εμφανίστηκαν φυσιοκράτες και ιστορικιστές. Ακολουθώντας του πρώτους 

αναζητάς ανθρώπινο βάθος, αλλά δολοφονείς ελευθερία και ιστορικότητα 

του ανθρώπου. Ακολουθείς τους δεύτερους, ιδεαλιστικής ή υλιστικής κο-

πής, ανεβαίνεις στα ύψη και στην υπερβατικότητα, τουτέστι σε άφθαστη 

απόσταση (Plessner 1981, 115 κ. εξ.).  

Η απώλεια της αυθεντίας της χριστιανικής τάξης του κόσμου προκά-

λεσε όντως μια αδύνατο να ισορροπήσει πλουραλιστική κοινωνία, μια κοι-

νωνία αξιακών συστημάτων λίαν ανταγωνιστικών. Νέες μορφές «δικτατο-

ρίας» ήρθαν στο προσκήνιο. Όμως, από όλο αυτό το γίγνεσθαι που έπληξε 

τις αυθεντίες ήλθε στο προσκήνιο ένα μεταρρυθμιστικό πνεύμα που παρα-

πέμπει στο μη απαλλοτριούμενο πυρήνα της ύπαρξης του ανθρώπου, από 

τον οποίο αναθάλλει το πάθος για ελευθερία. Αλλά είναι αδύνατο με ο-

ποιαδήποτε μέσα, επιστημονικά ή μη, να αντιμετωπιστεί ένα μείζον ζή-

τημα, ότι δηλαδή ο άνθρωπος έγινε αντικειμενικοποιήσιμος, γεγονός που 

συνεπάγεται όλο και μεγαλύτερη απομάκρυνση από τη «χώρα» της ύπαρ-

ξής του, μια χώρα –άδυτο. Πλανεμένα δόγματα, με γοργούς βηματισμούς 

σε γενικεύσεις -μιας ψευδοβιολογίας και ψευδογενετικής-, διαπλεκόμενες 

με αυθαίρετες αξιολογήσεις, διολισθαίνουν σε αναλήθειες τύπου Ναζι-

σμού. Ποια δύναμη της γης προστατεύει όσους έχουν καλή θέληση έναντι 

των πλανεμένων; (ό. π., 129). 

Ο άνθρωπος μπορεί να πιστεύει ή να μην πιστεύει, να ζητά αλήθεια, 

αλλά και να διολισθαίνει στην αναλήθεια, λόγω της ειδικής κατασκευής 

του, της εξωκεντρικότητάς του και πρέπει εν συντομία να δούμε παρακάτω 

τι σημαίνει αυτή η αποκλειστικότητά του. Ωστόσο, ο «δογματικός» διπο-

λισμός καλά κρατεί: πολλοί διανοούμενοι και θεολόγοι εμμένουν - αυτά 

παθαίνεις, όταν λείπεις απ’ τη ζωή και …διολισθαίνεις στη σοφία και στην 

αρετή!- σε κόκκινες γραμμές μεταξύ ανθρώπινου και υπερανθρώπινου. Οι 

πρώτοι, δέσμιοι κάποτε εύθραυστης εσωτερικότητας, φέρνουν στα μέτρα 

τους την διαλεκτική πραγματικότητα απόλυτου και σχετικού, χρησιμο-

ποιώντας «συνθήματα μεταλλικά» και, πάντως, ερήμην της ανθρώπινης 

σωματικότητας. Οι δεύτεροι αδυνατούν να αντιληφθούν ότι δεν διακυβεύ-

εται η πίστη, όταν εντοπίζονται και ευδιάκριτα όρια μεταξύ ανθρώπινου 

και υπερανθρώπινου, καθημερινότητας και της «λίμνης του πυρός» ή των 

βασανισμών «εν πυρί και θείω» (Αποκ.), για τα οποία δεν ευθύνεται ο δυ-

τικός ορθολογισμός. Το δόγμα δεν έχει αρμοδιότητα για κάποια γήινα 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 84 

πολύ γήινα, γιατί χωρίς να το αντιλαμβάνεσαι το οδηγείς σ’ αυτό που εσαεί 

αποφεύγεις, δηλαδή στην αχρείαστη εκκοσμίκευση. Δεν έχουν όλοι τη μα-

στοριά του Μεγάλου Βασιλείου, όπως παραδειγματικά υπάρχει στην επι-

στολή «Πρός τήν σύζυγον τοῦ Νεκταρίου γιά νά τήν παρηγορήσει γιά τόν 

θάνατο τοῦ παιδιοῦ της», ώστε να την συνάπτουν με την χρειαζούμενη α-

κολουθώντας κατά τον Παύλο «αληθεύοντες την αγάπη». Για παράδειγμα, 

μπορούν κάλλιστα πλείστοι μη θρησκευόμενοι να την αληθεύουν. Όποιος 

μελετά σύγχρονους, φωτισμένους πατέρες, που συνδυάζουν θεολογική και 

ψυχαναλυτική παιδεία, αντιλαμβάνεται πόσα προβλήματα ανακύπτουν. 

Από την άλλη όμως πλευρά, δυσανασχετεί ο Ελύτης με την «χωριατιά της 

μάθησης», που μας απαγορεύει να βλέπουμε τη ζωή σαν αίνιγμα, χωρίς να 

μας φέρνει αποδείξεις ότι δεν είναι (Εν λευκώ, 440). Μήπως, τηρουμένων 

των αναλογιών, δεν θα ίσχυε η δυσανασχέτηση και για όσους  «μας απα-

γορεύουν» ατεκμηρίωτα να πιστεύουμε στο Μεγάλο Αίνιγμα του Θεού; 

Και μάλιστα να πιστεύουμε άνευ ...λόγου!  

 

 

Αλήθειες στις ράχες ανθρωπινότητας και της Αποκάλυψης  
 

Μια περαιτέρω αναφορά σε ό,τι ακριβώς τελεί σε εκκρεμότητα αναφο-

ρικά με τα όρια ανθρώπινου-υπερανθρώπινου απαιτεί μεγάλο μόχθο, θέλει 

με τη γλώσσα του βουνού και της ράχης, μεγάλη «δρασκελιά» - για να μην 

ξεχνάμε και το δράω-ώ!-  και υπερβαίνει τις ικμάδες του παρόντος κειμέ-

νου. Περιοριζόμαστε σε διευκρινίσεις της προαναφερθείσας έννοιας της 

εξωκεντρικότητας. 

Ο λύκος, ο σκύλος το κοράκι ...ο άνθρωπος! Εξωκεντρική τοποθετικό-

τητα (exzentrische Positionalität) είναι ο δύσπεπτος όρος που χρησιμοποιεί 

ο Plessner στο έργο του αναφορικά με τα στάδια του Οργανικού, για να 

δηλώσει τη διαφορά του ανθρώπου από τα δύο άλλα έμβια όντα. Ο άνθρω-

πος ζει μεταξύ κέντρου και περιφέρειάς του, προς και από αυτό, ποτέ κα-

θηλωμένος σ΄ αυτό. Δεν παραμένει στο αντικείμενό της συνείδησής του, 

επανακάμπτει στη συνειδητότητά του: προκαλεί, για παράδειγμα, πόνο 

στον Άλλον και συνάμα γνωρίζει πολύ καλά ότι τον προκαλεί. Αφαιρεί τη 

ζωή του Άλλου και συνάμα γνωρίζει τι κάνει. Αυτή η εκ πρώτης όψεως 

διάσταση της αυτοσυνειδησίας εκτοξεύεται με την εξωκεντρικότητα σε 

πυρήνα της conditio humana, της ειδικής ανθρώπινης κατασκευής και της 

σωματικότητας. Ο άνθρωπος γελάει, κλαίει, χαμογελάει και χρησιμοποιεί 

το πεδίο μάτι-χέρι στην λειτουργική-ποιητική του συμπεριφορά. Δημιουρ-

γεί έθιμα, τέχνη, θρησκεία, δίκαιο, επιστήμη, αναλαμβάνει ρόλους, αλλά 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  85 

συνάμα πληρώνει ακριβό τίμημα αυτής της αποκλειστικότητάς του, ο α-

δύναμος, σε σχέση με το ζώο, σε ένστικτα άνθρωπος. Βρίσκεται παντού 

και πουθενά, ζει χωρίς τόπο, χρόνο και πατρίδα, ενεργεί με προαίρεση 

γνωρίζοντας μάλιστα ότι η ζωή έχει ένα τέλος, δολοφονεί και αυτοκτονεί. 

Όλα τούτα δεν έχουν καμιά δυνατότητα να γίνουν πραγματικότητα στα 

ζώα. 

Πού μας οδηγούν όλα τούτα; Ο μανιχαϊνιστικός δυισμός καλό-κακό δεν 

έχει πλέον καμία «τύχη», μα ούτε και η αντιπαράθεση πίστη-απιστία, εάν 

ακολουθήσεις την οδό αλήθεια και αναλήθεια. Αυτή η θεώρηση μπορεί να 

βασιστεί, συν τοις άλλοις, σε μια αντιπαραβολή της εξωκεντρικής τοποθε-

τικότητας, ήτοι του πυρήνα της φιλοσοφικής ανθρωπολογίας του Plessner 

με την εξ Αποκαλύψεως Αλήθεια. Αλλά και σε μια αντιστοίχιση της «κα-

τάπτωσης» και «καταλήστευσης» της αλήθειας, αλλά και της μηδαμινότη-

τας του Πραγματικού της φιλοσοφίας του Heidegger με την ευαγγελική 

απόρριψη του μηδενισμού. Στον αντίποδα της α-λήθειας που τόσα πολλά 

μας έχει ειπεί ο Heidegger, ας σημειωθεί μια παρατήρηση του Αγίου Νε-

κταρίου για την ασέβεια, της οποίας αιτία είναι η λήθη του Θεού. Είναι 

παράλογο να θεωρείς μεν ανάκληση της αλήθειας από τη λήθη και να πα-

ραβλέπεις τη δυνατότητα να ισχύει το αυτό για τον Θεό.  

Όσο κι αν ο Plessner αποφεύγει να πάρει θέση αναφορικά με την πρώτη 

αρχή και αλήθεια των πάντων και όσο και αν ο Heidegger διαφωνεί με 

τους «φαντασιόπληκτους», όπως λέγει, φιλοσόφους, που υποστηρίζουν ότι 

υπάρχουν αιώνιες αλήθειες, αφού τότε θα αποδεικνυόταν ότι το εδωνά-

Είναι υπήρχε και θα υπάρχει στην αιωνιότητα (Plessner 2004, 136. 

Heidegger 1978,352)- η διαχρονική και η οντολογική «αλήθεια» διαψεύδει 

και τους δύο. Σίγουρα ο εξωκεντρικός άνθρωπος «άφησε πίσω του», όπως 

λέγει ο Plessner, το ζωώδες, αλλά δεν το εξάλειψε. Αυτό με τη σειρά του 

τον εκδικείται και τον καθιστά συχνά πιο ζωώδη από το ζώο.  

Χωρίς εξωκεντρικότητα δεν υπάρχει αλήθεια, μα ούτε και αναλήθεια. 

Το ζώο ούτε αληθεύει, ούτε επαληθεύει, ούτε αναληθεύει. Ενεργεί χωρίς 

να έχει συνείδηση της ενέργειάς του. Η εξωκεντρικότητα δεν είναι μόνον 

η αιτία της απογείωσης του ανθρώπου, αλλά και της κατάπτωσής του, της 

αναλήθειάς του. Ενδεικτικά προαναφέραμε ότι δολοφονεί- έστω και από 

δίκαιη αγανάκτηση, όπως ο στρατιώτης Woyzeck στο έργο του Georg 

Büchner (1836)-, αλλά και αυτοκτονεί. Heidegger και Plessner, ο πρώτος 

με οντολογικά κριτήρια, ο δεύτερος με ανθρωπολογικά, «εγκαταλείπουν» 

τον άνθρωπο σ’ αυτό το πεπρωμένο της κατάπτωσης και της αναλήθειας, 

της ουτοπίας και της ανεστιότητας.  

Κάθε δυνατότητα έχει προοπτική να καταστεί πραγματικότητα. Όμως, 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 86 

κάποτε επαληθεύεται η πιο ασύλληπτη αδυνατότητα, την οποία προσπερ-

νάνε αυτοί οι δύο κορυφαίοι. Η εξ Αποκαλύψεως Αλήθεια φωτίζει τόσο 

αυτή την αδυνατότητα, όσο και μια, με την αδιαφιλονίκητη αποδοχή της 

Ενανθρώπισης, διαφορετική πορεία, από την πραγματικότητα της Εναν-

θρώπισης στη δυνατότητα της αλήθειας. Ίσως γι’ αυτό το λόγο υποστηρί-

ζεται από πολλές πλευρές, σε διαφορά προς την Παυλική «προτεραιότητα» 

της Ανάστασης, το «σκάνδαλο» και η «μωρία» της Σταύρωσης! Αδυνα-

τούν να αποδεχθούν οι Heidegger και Plessner κάτι αυτονόητο και αυτα-

πόδεικτο, εμπειρικά πιστοποιημένο αιώνες τώρα, ότι δηλαδή υπάρχει 

θαύμα και αλήθεια που μυσταγωγείται και δεν συμπεραίνεται με συλλογι-

σμούς, ούτε την «χωράει» ο νους. Είναι απαύγασμα αρχίφωτης θείας Χά-

ρης. Ισχύει εν προκειμένω ό,τι ο μέγας Ησυχαστής Ιωσήφ έχει περιγράψει 

σε κάποια από τις επιστολές του για την Αγάπη: «Μήτε εξ έργων γίνεται, 

μηδέ της ημετέρας θελήσεως είναι». Και αλλού: «Όλα εκείθεν απόρρητα 

διηγήσεως». 

Βέβαια, η επίμονη ανθρώπινη προσπάθεια υπέρβασης των ορίων του 

Ανθρώπινου για λογαριασμό της κατανόησης του Ακτίστου φαινομένου 

της εξ Αποκαλύψεως Αλήθειας, με οδηγό την κάποτε ανυπόφορα θεωρη-

τική τριλογία αγάπη, πίστη ελπίδα και τον διπολισμό Παράδεισος-Κόλαση, 

δεν φέρνει πάντα αλήθειες στο φως, προκαλεί μάλιστα νέες συγχύσεις και 

αντιφάσεις (Fried 2019,167). Γίνεται σωστός γρίφος. Άλλη η εξ Αποκαλύ-

ψεως Αλήθεια και άλλη η επιστημονική, ακόμα κι αν την θεωρείς δώρο 

του Θεού.  

Όμως, αλήθεια και φως δεν υπάρχει κανένας λόγος να μην αναμετρού-

νται συνεχώς και με το μέσα-στη φύση-κατά–φύσιν-ανθρώπινο. Όσο ο άν-

θρωπος δεν είναι έτοιμος να «θυσιάσει» τη ζωή του και τον κόσμο, ακόμα 

και τις τόσες και τόσες μετωνυμίες της απόλαυσής του, για την αιωνιότητα 

και τους «κόλπους Αβραάμ», μένει η ρήση «μακάριοι οι μη ιδόντες και 

πιστεύσαντες» φωνή βοώντος εν τη ερήμω. Η προκαλούμενη απόσταση 

από τον ανθρωπομορφισμό του Θεού μέχρι τον θεομορφισμό του ανθρώ-

που μένει χαοτική και δεν εξυπηρετεί την αλήθεια. Γιατί άραγε; Η πιο αυ-

θεντική και ισαρχέγονη περιοχή της δυνατότητας να υπάρξει το εδωνά-

Είναι, η δυνατότητα να υφίσταται ως Είναι, είναι η αλήθεια της ύπαρξης 

(Heidegger 1978, 347). Τούτη η Χαϊντεγκεριανή άποψη έχει αποδέκτη την 

εγκόσμια πραγματικότητα, όπου καταφάσκει η αποκαλυπτόμενη κάθε 

φορά αλήθεια της conditio humana, όταν δηλαδή η δυνατότητα γίνεται 

πραγματικότητα.  

Στο πνευματικό έργο της Εκκλησίας πρέπει να προστεθεί και το κοινω-

νικό. Μια αλήθεια και ετούτη, την οποία οι μεν διανοούμενοι θεολόγοι 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  87 

υποτιμούν, οι δε «κοσμικοί» παραβλέπουν. Για θετική εκδοχή της εκκο-

σμικευμένης ανθρωπολογίας πρόκειται. Το σκάνδαλο και η μωρία του 

Σταυρού δεν άφησαν την Εκκλησία να περιέλθει σε μεταφυσικό ή άλλου 

τύπου πνευματισμό. Απεναντίας η Αλήθεια του Ενανθρωπίσαντος ενέ-

πνευσε την φιλανθρωπία, χωρίς να ακυρώσει την «όγδοη» ημέρα. Ιδού 

πάλι ο ετεροχρονισμός: «νοσταλγοί» οι Πατέρες, της ...μελλοντικής Πολι-

τείας! «Και ο Άγγελος …ήρε την χείρα αυτού την δεξιάν εις τον ουρανόν και 

ώμοσεν εν τω Ζώντι εις τους αιώνας των αιώνων… ότι χρόνος ουκέτι έσται» 

(Αποκ. 10,5-6) (Σωφρόνιος Αρχ. 1993, 26). Όμως, γιατί οι συνεχείς, αιώ-

νες τώρα, ευχές της Εκκλησίας για ειρήνη και ανθρωπινότητα δεν ευδοκι-

μούν; Μήπως επειδή η αναλήθεια, ως οντολογική και ανθρωπολογική συν-

θήκη, διολισθαίνει ανά πάσα στιγμή πέραν κάθε «κτιστής» κανονικότητας; 

Είναι ο κακός δαίμονας όχι της Εκκλησίας, αλλά της ανθρωπολογίας. Μή-

πως εντέλει δεν υπάρχει αναλήθεια, αλλά αληθώς αναληθής άνθρωπος, 

θύμα της εξωκεντρικότητάς του; 

 

Αλήθειες στη ράχη της παρεξήγησης  
 

Ας δούμε τώρα κατάματα την σημερινή «κοσμική» πραγματικότητα. 

Ποια είναι άραγε η αλήθεια και η αναλήθεια, όσον αφορά την «θριαμβεύ-

ουσα» άρνηση και κατάθλιψη; Δεν είναι όλοι οι άνθρωποι σκλάβοι απαι-

δευσίας, ιδεολογιών, πόθων ανεκπλήρωτων, κατανάλωσης, θρησκευτικών 

προκαταλήψεων και μειονεξιών, εγωμανείς και ατομιστές. Δεν απαρτίζε-

ται η μεγάλη πλειοψηφία της κοινωνίας από μηδενιστές και μονίμως δια-

μαρτυρόμενους και καλοθελητές. Χρειάζεται μόχθος πνευματικός και 

θάρρος να ανοιχτούμε στην αλήθεια, αφαιρώντας από έννοιες-κλουβιά πε-

ριεχόμενα «ληγμένα»: τι σημαίνει σήμερα προοδευτικός, συντηρητικός, 

πατριώτης, αγωνιστής; 

Δύο ενδιαφέροντα βιβλία όμως αποκωδικοποιούν το πρόβλημα της μό-

νιμης δυσαρέσκειας πολλών συνανθρώπων μας. Το βιβλίο του Erich Wie-

demann (1989) «Οι γερμανικοί φόβοι. Ένας λαός στο μινόρε» και αυτό 

του Gabor Steingart (2012) «Το τέλος της φυσιολογικότητας. Υστεροφη-

μία της μέχρι τώρα ζωή μας». Στο πρώτο περιγράφεται, με πλείστα παρα-

δείγματα, ο διαρκής κλαυθμός καλοζωισμένων συμπατριωτών του. Όμως 

απεικονίζεται άριστα μια πασίγνωστη δυσαρέσκεια ορισμένων ανά την υ-

φήλιο που απολαμβάνουν τον δυτικό πολιτισμό. Στο δεύτερο βιβλίο, με 

επίσης πλείστα παραδείγματα, προβάλλεται η αδυναμία συγχρονισμού μας 

στην σημερινή πραγματικότητα του κόσμου. Δεν τολμάμε. Η ζωή ποθεί 

κινδύνους, είπε ο Goethe σε στίχο του για τον Πίνδαρο. Να πετάξουμε, 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 88 

λοιπόν. Γιατί, δηλαδή, μόνο τα κοράκια μπορούν; Καμία σχέση όμως, τα 

καημένα, με μιαν ανθρώπινη ιδιαιτερότητα. Τα κοράκια ενεργούν πάντα 

με σκοπό συγκεκριμένο, να επιζήσουν. Ο άνθρωπος έχει τη δυνατότητα να 

«πετάει» προς την αλήθεια ενεργώντας και ά-σκοπα. Είναι από τη φύση 

του ένας αιώνιος «ιδεαλιστής». Ανοιχτός στο απρόβλεπτο, με «θάρρος για 

την αλλαγή», όπως την προβάλλει η έκθεση έργων τέχνης στο Τορίνο 

(ARTISSIMA) αυτή την εποχή με σύνθημα  «Transformation» (Ursula 

Scheer, FAZ 05.11.2022). 

Αλλά επωφελής κρίνεται και μια ματιά στο πολυμεταφρασμένο βιβλίο 

του Kahneman, στο οποίο παρουσιάζεται ένα πανόραμα εμπειρικών επα-

ληθεύσεων της αναυθεντικότητας της αντίληψης που έχουμε για τα πράγ-

ματα. Ενδιαφέρον για το θέμα μας είναι το κεφάλαιο «Ψευδαίσθηση της 

αλήθειας», με το χαλαρωτικό παράδειγμα για τα «τέσσερα»(!) πόδια της 

κότας (Kahneman 84 κ. εξ.). Παρασυρόμαστε, στρεβλή είναι συχνά η α-

ντίληψή μας. Συχνά θεωρούμε αληθινό το οικείο, το επιθυμητό, το αυτο-

νόητο, το δεδομένο. Εκλαμβάνουμε το ανθρωποειδές ως ανθρώπινο, εμπι-

στευόμαστε βιολογισμό και ιδεαλισμό ως τις «ιερές αγελάδες» της αλή-

θειας.  

Nietzsche που μας χρειάζεται! «Τώρα μόνο αρχίζεις τον δρόμο του με-

γαλείου σου! Κορυφή και άβυσσος-τώρα έγιναν Ένα. …Ακολουθείς τον 

δρόμο του Μεγαλείου σου: τώρα το καλύτερο θάρρος σου πρέπει να ’ναι 

τ’ ότι πίσω σου δεν υπάρχει κανένας δρόμος πια!» (Nietzsche 1980, 214). 

Και συνεχίζει: «Κι αν από τώρα κ’ ύστερα σου λείψουν όλες οι σκάλες, 

πρέπει να μάθεις να πατείς στο ίδιο σου το κεφάλι: πώς αλλοιώς θα ’θελες 

ν’ ανεβείς ψηλότερα;» (ό.π.). Όποιος δεν τολμάει χάνει και «ο τολμών 

νικά». Βέβαια η ευθύνη δική σου, εάν θα καταλήξεις μαύρο κοράκι ή αε-

τός. Εκείνα βέβαια πετούν, είναι ανάλαφρα. Γίνε καλύτερα λύκος, εχθρός 

των αλυσίδων, ελεύθερος στο δάσος σου (σύγκρ. ό.π., 152). Ούτως ή άλ-

λως, Dummerchen μου, μέσα σου τον κουβαλάς μάρτυρα, όταν ζυγίζεις 

την αλήθεια. Προσοχή, όμως: εκείνα έχουν για περιφέρεια το κέντρο τους, 

δεν ζουν εξωκεντρικά, ήτοι δεν αισθάνονται καμιά ντροπή για ή με τη γύ-

μνια τους. Ο άνθρωπος είναι ανοικτός, εκ-τεθειμένος και εν ταυτώ κρυμ-

μένος, homo absconditus. Άβυσος η ύπαρξη και η αλήθειά του, ανά πάσα 

στιγμή υπερβαίνει κάθε παγιωμένη άποψη για το πρόσωπό του χάρη στη 

φοβερή δύναμη που του επιδαψιλεύει η ελευθερία του. Αυτή δυναμιτίζει 

δεσμά που της χαλκεύουν οι μονομέρειες και οι προκαταλήψεις επιστημο-

νικών κλάδων και κοινωνικών συστημάτων (Plessner 1981b, 134).  

Gadamer που μας χρειάζεται! Η αλήθεια καταντάει θεραπαινίδα της ερ-

μηνευτικής, αντί να ισχύει το αντίθετο. Προνομιακή είναι τόσο η 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  89 

θεολογική ερμηνευτική, όσο και η προ-κατ-ειλημμένη. Στην πρώτη περί-

πτωση δε χρειάζεσαι ιδιαίτερο μόχθο, αφού βρίσκεις στρωμένο τραπέζι, 

κρίνεις την κοσμική πραγματικότητα σύμφωνα με δογματικούς όρους - δεν 

τολμώ να πω με πνεύμα Inquisition- και αναρριχάσαι κατάραχα στην Αλή-

θεια της πίστης. Συνήθως βέβαια την απλουστεύεις κι αυτήν τόσο πολύ, 

που χάνονται από τα μάτια σου τα Μυστήρια της Εκκλησίας και το αίνιγμα 

που λέγεται άνθρωπος. Στη δεύτερη ερμηνευτική βρίσκεις επίσης στρω-

μένο τραπέζι από την παράδοση και την ιστορία. Συνήθως όμως το λεηλα-

τείς κατά το δοκούν: προλήψεις, ιδεοληψίες, «επιθετικοί» λαϊκιστές πολι-

τικοί, ανεύθυνοι διαμορφωτές της κοινής γνώμης κακοποιούν την αλήθεια 

(δες και ό. π.).  

Ο λύκος ουρλιάζει, όπως η αγραμματοσύνη μου, τα κοράκια κρώζουν, 

όπως η μαυρίλα μου, μόνον ο άνθρωπος, προείπαμε, γελάει, κλαίει, χαμο-

γελάει. Καταργεί τότε τη γλώσσα, για να μιλήσει. Υπερβαίνει ενορμήσεις, 

λίμπιντο και επιθετικότητα για λογαριασμό της ανθρωπινότητας. Το ουρ-

λιαχτό του ανθρώπου είναι καταδικό του, δεν είναι εκείνο του λύκου, η 

μαυρίλα είναι δική του, δεν είναι εκείνη του κόρακα. Στο ουρλιαχτό και 

στη μαυρίλα του βρικολακιάζει η πιο προανθρώπινη μοίρα από τα σωθικά 

της αλήθειάς του: «Το εδωνά-Είναι είναι ισαρχέγονα μες την αλήθεια και 

μες την αναλήθεια», θέση που εκφράστηκε μακράν κάθε αρνητικής «αξιο-

λόγησης» (Heidegger 1978, 346 κ.εξ.). Δεν ξεφεύγεις από την αναλήθεια 

με τίποτα, αφού ετούτη είναι ουσιαστικό χαρακτηριστικό του μες-στον-

κόσμο-Είναι (ό.π.,α.347). 

Υπάρχει και μια τρίτη ερμηνευτική; Τα πράγματα δυσκολεύουν εάν εί-

ναι να ερμηνεύσεις σύμφωνα με την παραπάνω Νιτσεϊκη απολυτότητα, ότι 

δεν υπάρχει οδός προς τα πίσω. Γίνονται δυσκολότερα εάν λάβεις σοβαρά 

υπόψη την Καβαφική «προσταγή» στο ποίημα η Πόλις: «Για τα αλλού- μη 

ελπίζεις- δεν έχει πλοίο για σε, δεν έχει οδό». Κανένα βέβαια πρόβλημα 

για υπερανθρώπους. Σε παραλαμβάνει ή, καλύτερα να λέγαμε, σε πιάνει 

από τη μύτη η Τζ. Κ. Ρόουλιγκ και ο Χάρι Πότερ! Μαθαίνεις όλη την α-

λήθεια για τα πάντα, αναπτύσσεσαι μέσα από την εφηβεία σου, μαθαίνεις 

να ξεπερνάς όλα τα προβλήματα, ακόμα και το άγχος, την μοναξιά και την 

κατάθλιψη, ακόμα-ακόμα δύνασαι να λάβεις μέρος στο βίαιο πόλεμο των 

Βρετανών μάγων. Το σημαντικότερο βέβαια είναι ότι προετοιμάζεσαι για 

την αντιμετώπιση του πραγματικού κόσμου που βρίσκεται έξω από το 

Χόγκουαρτς, αφού θα πάρεις μέρος στον δεύτερο και πιο βίαιο πόλεμο των 

μάγων της Βρετανίας, μετά την επιστροφή του σκοτεινού άρχοντα Βόλ-

ντεμορτ. Μόνο που θα χρειαστεί μεγάλη προσοχή, γιατί ενδεχομένως ο επί 

εφτά ημέρες κατάκοιτος ως πτώμα, ο καταθλιπτικός Ζαρατούστρα  μπορεί, 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 90 

με τούτα και με τα άλλα της μαγείας, να συνέλθει και παρακινημένος από 

την όμορφη μυρουδιά των ζώων που του παραστέκονται, να εκλιπαρεί, και 

αυτός, να του δανείσουν τα καημένα λίγη λογική, μιας και δε βλέπει φως 

από ανθρώπους.  

Προς τι όλα τούτα; Δεν ωφελεί επιστροφή στον Ιδεαλισμό του Hegel, 

ή στην Μεταφυσική την προ Καντ, στην κλασική Οντολογία ή στην θεω-

ρία του Μarx. Ούτε άνευ όρων βδέλλα στην ακμαία παράδοσή μας, βλέπε 

κλασική αρχαιότητα και Βυζάντιο. Οι Λακεδαιμόνιοι τιμώρησαν με χρη-

ματικό πρόστιμο τον βασιλέα τους Αρχίδαμο, επειδή τόλμησε και έλαβε 

για σύζυγο γυναίκα μικρού αναστήματος, κατηγορώντας τον ότι είχε στο 

νου του να γεννήσει διαδόχους όχι βασιλείς, αλλά «βασιλάκια» (Πλούταρ-

χος 21 ). Για να μην σταυρώνεται η αλήθεια ας βρίσκουμε τους βηματι-

σμούς που χρειάζεται σε κάθε εποχή το κοινωνικό, πολιτικό και οικονο-

μικό Dasein για να επαληθεύεται και να διαψεύδεται. «Όλα περνούν, γι’ 

αυτό όλα αξίζουν να περάσουν» (Nietzsche ό. π., 200). Αδιάφθορος και 

άγνωστος θα μένει ωστόσο ένας πυρήνας αλήθειας και ύπαρξης, όσες α-

λήθειες και όσα ασύστολα ψεύδη και να πούμε.  

 

Αλήθειες στις ράχες των «σοφών» 
 

Αλήθειες, αλήθειες, αλήθειες, από παντού και από όλους. Είμαστε όλοι 

αιχμάλωτοι στον τέλειο κύκλο του διαβόλου; Η καθαρή, η εντελώς «φυ-

σιολογική» τρέλα συνεισφέρει, και αυτή με την εύροιά της στην αλήθεια. 

Κατά τον Nietzsche «οι τρελοσοφοί μιλούνε καλύτερα» (ό.π., 371). Όμως 

συχνά με αποκλειστική πηγή πληροφόρησης το μυαλό τους, φέρνοντας δη-

λαδή την αλήθεια στα μέτρα τους. Ειλικρινής είναι πέρα ως πέρα η μονή-

ρης και τραχιά κραυγή του κόρακα, αυτός ουδέποτε ψεύδεται. Και ο λύκος 

ό,τι έχει να σου πει θα σου το ειπεί με ουρλιαχτό, αρπαγή και αίμα. Πρό-

κειται για εκδοχή «υποκειμενικής» αλήθειας; Όχι βέβαια! Το ζώο δεν είναι 

υπο-κείμενο, δεν γνωρίζει ούτε «υπό», ούτε «κείμενο»! 

Στο βιβλίο του Eberhard Rathgeb «Η ανακάλυψη του Εαυτού. Πώς οι 

Schopenhauer, Nietzsche και Kierkegaard προκάλεσαν επανάσταση τη φι-

λοσοφία» σκιαγραφείται η επιλογή αυτών των τριών μεγαλορρημόνων να 

αυτό-περιθωριοποιηθούν και να αναδείξουν μια «υποκειμενική» ηθική, 

στην οποία φιλοδόξησαν να περιλάβουν την αυθεντική αλήθεια περί αν-

θρώπου και κόσμου (Rathgeb 2022). Με έναν δάνειο όρο από τον 

Heidegger θα λέγαμε ότι πρόκειται στην πραγματικότητα για μορφή «βιαι-

οπραξίας», όχι απλώς για προπέτεια, που σύρει τους μεγαληγόρους να κα-

τισχύσουν των «ισχυρών». Αρνούνται κάθε παρεκκλίνουσα από την 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  91 

περιχαράκωσή τους ανοικτότητα και εν ταυτώ, άθελά τους, της επιδαψι-

λεύουν ύψιστη αναγνώριση (Heidegger 1973, 210). Πώς αναπνέεις αλή-

θεια, όταν συμφωνείς με μεγάλους καταθλιπτικούς; Μνησίκακοι δεν είναι, 

αλλά παραβιάζουν έναν κανόνα: αζευγάρωτο πουλί δε χτίζει φωλιά, παρε-

κτός και επιλέγει Καρούλια κονιορτοποιώντας κάθε δυνατότητα υποκει-

μενικής ηθικής και αλήθειας. 

Ατενίζοντας την αλήθεια: «λεύσσω» το Ομηρικό ρήμα, φωτιά και α-

στραπή, βλέπω μακριά, βλέπω κάτι που αστράφτει, ποτέ με βλέμμα έ-

γνοιας ή φόβου, αλλά με βλέμμα χαρούμενο και ελεύθερο (Snell ό. π., 21 

κ. εξ.). Ο Δίας δεν κατοίκησε ψηλά στον Όλυμπο για να μας βλέπει, αλλά 

γιατί ο άνθρωπος, σε αντίθεση προς το κοράκι και τον αετό, που κοιτάζουν 

από ψηλά μόνο προς τα κάτω, έχει ανάγκη να θεάζεται, να βλέπει, όσο 

γίνεται υψηλά, προς μία Αλήθεια. Απόπειρες πολλές από τον Πλατωνικό 

«Τίμαιο» - το σύμπαν αυτοκινούμενη, αναίτιος και αθάνατος στην ουσία 

ψυχή- στον Χριστιανικό οραματισμό «ίνα ώσι Εν», στο άμορφο, όσο και 

μεγαλήγορο «‘Εν» του Πλωτίνου, στου Nietzsche τη βούληση του ζεύγους 

να δημιουργήσουν το Εν (Nietzsche ό.π., 112) και στου Καζαντζάκη το 

«Όλοι είμαστε ένα» (Ασκητική). Σ’ αυτή την αναζήτηση η αλήθεια ταυτί-

ζεται με την ίδια τη ζωή. Την ενέπνευσαν οι Schelling, Schopenhauer και 

Nietzsche τους Bergson και Dilthey, τους θιασώτες της Φιλοσοφίας της 

ζωής. 

Αλήθεια, πόσο σοφή είναι η αλήθεια; «Τα λόγια σου ακούγονται σοφά 

και τούτο είναι ο χειρότερος κίνδυνος. Αν έλεγες βλακείες, θα ήταν πολύ 

πιο εύκολο να αποδείξουμε το λάθος σου. Τα λόγια σου, όμως, μας οδη-

γούν σε παγίδα» (Coelcho 1998, 158).Καλύτερα παιδί στην κακία παρά 

στη λογική. Ακόμα και τα όποια άνομα πάθη δεν έχουν υπόσταση, δεν 

διαθέτουν οντολογική σύσταση. Τους δίνει υπόσταση η αναλήθεια, το 

ψεύδος, η αιμοραγούσα λογική. Γράφει καθένας άνθρωπος μια δική του 

Βίβλο της αλήθειας και την ακολουθεί πιστά. Αναφορά εδώ στην Ανί 

Ερνό, την τιμηθείσα με Νομπέλ Λογοτεχνίας 2022. O εκδότης Ζακ Τεστάρ 

έλεγε ότι αποσκοπούσε «να γράψει για τη ζωή της και να φτάσει με κά-

ποιον τρόπο στην αλήθεια της». Δήλωνε «εθνογράφος του εαυτού» της και 

θεωρούσε «αναίδεια» την επίδειξη των συναισθημάτων του συγγραφέα σε 

ένα βιβλίο- «είναι σαν να κλαις στον ώμο του αναγνώστη», έλεγε. Προέ-

τρεπε δε τον αναγνώστη να αποφανθεί εάν όσα έγραφε η ίδια είναι μυθι-

στόρημα ή αυτοβιογραφία (Ζώης 2022). Δύσκολα διακρίνεις το ένα από 

το άλλο, ουδετερότητα και απόσταση από τον εαυτό σου ως εγγυητές της 

αλήθειας, ας είσαι και νομπελίστας. Εξάλλου αυτή ακριβώς η αυτό-βιο-

γραφία, αυτή η θεωρούμενη αδυναμία της ατομικότητας, που πασχίζει 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 92 

συνεχώς για «γνώθι σαυτόν», αυτή είναι που μας προ-καλεί στην αλήθεια 

της οικουμενικότητας.  

Μια vis a tergo στα φιλοσοφικά ιδιότυπα. Η αλήθεια δεινοπαθεί, έχει 

συρρικνωθεί επάνω «στη ράχη» των φιλοσόφων, όπως, ας πούμε, των τεσ-

σάρων «της εποχής των μάγων»: Heidegger, Wittgenstein, Benjamin, 

Cassirer. Kiekergaard, Schopenhauer, Nietzsche. Μήπως βρίσκεται στο 

κλασικό ερμηνευτικό σχήμα μεταξύ ξενότητας/ανοικειότητας (Fremdheit) 

και οικειότητας/εμπιστευτικότητας εξοικείωσης (Vertrautheit); Μήπως αρ-

μόζει σε ό,τι στα νιάτα του ο Μarx ονόμασε «δεύτερη ανάγκη» που προ-

κύπτει μετά την πρώτη του ζωώδους ενστίκτου της επιβίωσης και τον α-

ναγκάζει σε εργασία; Μας παραπέμπει, ακουσίως, σε μια αντιπαραβολή 

του «αργού λόγου» (Πλατ. Μένων) που κάνει τους ανθρώπους μαλθακούς, 

στον «εριστικό λόγο», ο οποίος τους κάνει εργατικούς. Ναι, αλλά η καλή 

συν-ομιλία αχρηστεύει και τα πιο τεκμηριωμένα κείμενα στην αναζήτηση 

της αλήθειας.  

 

Αλήθειες κατάραχα στην αναλήθεια  
 

Αλήθεια και ατομικότητα ή πορεία εν μέσω αντιφάσεων; Εκεί που λες, 

ήδη από τον 12ο μ.Χ. αιώνα, να πάλι η βύθιση στον Εαυτό ως οδός και 

προς τον Θεό, να ’σου η επαναλαμβανόμενη λογοτεχνία του καθρεφτίσμα-

τος του Ατομικού, των συναισθημάτων και των ρηγματώσεων (Rοeck 2020, 

318). Όμως έχει παρά γίνει το κακό: η λογοτεχνία που προσπερνάει το 

ωραίο και την χαρά και οδηγεί στην απόλυτη νέφωση και στην κόλαση - ο 

Δάντης γι’ αυτήν έγινε διάσημος, όχι για Παράδεισο- είναι υπερτιμημένη 

(Wiedemann, ό. π., 67). Είναι λίγοι αυτοί που θεωρούν την ωραιότητα α-

νήθικη και Decadenz; (ό.π.α.,70). Κάποτε μάλιστα ο άνθρωπος αισθάνεται 

ευτυχής που ζει σε εποχή και Τerritorium λύκων, αλλά κάνει το σφάλμα 

να υποκαθιστά την εξωκεντρικότητά του με την ανικανότητα του ζώου να 

αντιληφθεί το Δέον. Οπότε, να, το αποτέλεσμα, με αφορμή του φιλμ 

«Tausend Zeilen» («Χιλιάδες αράδες») που αναφέρεται σε σκάνδαλο του 

Spiegel: «τίποτα πιο πληκτικό απ΄ την αλήθεια» (Axel Weidemann FAZ 

28.09.2022).  

Τελικά από πού την μαθαίνεις; Από παιδί, από τρελό, από μεθυσμένο ή 

από προφήτη; Καλύτερα, μάλλον, από τους τρεις πρώτους, παρά από κα-

θενός προφήτη τη Βίβλο! Μήπως είχαν δίκιο οι ιππότες; «Ένας ιππότης 

είχε κατά τέτοιο τρόπο διδαχθεί, ώστε άφηνε στα βιβλία ό,τι εύρισκε σ΄ αυτά 

γραμμένο» (Roeck ό. π., 280). Αλλά και αυτοί θάλασσα τα έκαναν. Κάποτε 

η απόσταση ανθρώπου και ζώου εξανεμίζεται υπό το βάρος της σκληρής 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  93 

τύχης που καλούνται να σηκώσουν. Στο μυθιστόρημα της Maggie O’ 

Farrell «Πορτρέτο ενός γάμου» („Porträt einer Ehe“) ηρωϊδα είναι μια παι-

δούλα, η πριγκίπισσα Lucrezia di Cosimo de΄ Medici (1545-1561)της 

Φλωρεντίας. Κάποια στιγμή αντιλαμβάνεται ότι φέρνουν στο στάβλο με 

τα άγρια ζώα που είχε ο πατέρας της μία τίγρη. Κατορθώνει να περάσει τα 

χέρια της μέσα από την κλούβα και να την χαϊδέψει στην πλάτη. «Lucrezia 

και τίγρη αλληλοκοιτάχτηκαν για ένα λεπτό και ο χρόνος σταμάτησε». Μετά 

από λίγο καιρό την κατασπάραξε ένα λιοντάρι από το διπλανό κλουβί, του 

οποίου η πόρτα σκοπίμως αφέθηκε ανοιχτή. Η πριγκίπισσα στο μεταξύ ζει 

στη «διπλανή» Ferrara «εγκλωβισμένη» σε έναν μαρτυρικό γάμο με κά-

ποιον βάναυσο, έναν πραγματικό σατράπη, τον πρίγκιπα Alfonso, που το 

μόνο που επεδίωκε είναι να του γεννήσει διάδοχο. Την είχαν παντρέψει 

από τα δεκατρία της με γάμο-Prokuration, τουτέστι όντας απούσα. Βίοι 

παράλληλοι με την τίγρη: Το τέλος της Lucrezia ήρθε από «άγνωστη αι-

τία»(!) μόλις στα δεκαέξι της, αλλά εικάζεται εύκολα από πού  (Gropp 

2022). Από τις ράχες των βουνών μας όμως τώρα: Στα μέσα του περασμέ-

νου αιώνα είχε επίσης εν τη απουσία της αρραβωνιαστεί η αγράμματη θεία 

Βαλαχού, σάρκωση αρχοντιάς και μεγαλοψυχίας, που όμως έφτιαξε λα-

μπρή πολύτεκνη οικογένεια και είχε οσιακό τέλος. 

H παγανιστική τρυφερότητα, βλέπεις, του λύκου που ετεροχρονίζει πο-

θούμενα: «Άνοιξη τον Σεπτέμβριο»! Εδώ ένας θηριώδης ποταμός Μεκόγκ 

και ένα νηφάλιο, χρυσό ελαφάκι τον γητεύει! Για να ξορκιστούν η αφελής 

σιγουριά του ανθρώπου και η σκιά του, με την οποία το άγριο ζώο αδυνα-

τεί να συναντηθεί. Βέβαια, μόνο για λύκο και κοράκια ο λόγος και «Νo 

Bears», όπως μας βεβαίωσε προ ημερών ο τίτλος της ταινίας του Ιρανού 

Jatar Panahi στο Φεστιβάλ της Βενετίας. Σιγή από ζωόφιλους και για το 

αέτο(μα) της λαμπρής μας τέχνης. Μήπως όμως είδατε και άνθρωπο να 

συναντηθεί ποτέ με τη σκιά του; Για να μη χολοσκάει, έχει εναποθέσει τα 

πάντα στη βούληση.  

Προσφυγή στον Plessner: Το ζώο έχει κέντρο, ζει κεντρικά έχει συνεί-

δηση, όχι όμως αυτοσυνειδησία και δεν διακρίνει το Εδώ και το Τώρα. Το 

φυτό δεν έχει κέντρο, είναι ον ανοιχτό, αλλά όχι αυτοδύναμο, ζει ενσωμα-

τωμένο στο περιβάλλον. Άνθρωποι, ζώα και φυτά, τα έμβια όντα στη 

σειρά, μα να που αδυνατούμε να κατανοήσουμε τη διαφορά, με αποτέλε-

σμα, να γινόμαστε από άνθρωποι άλλοτε κοράκια και λύκοι και άλλοτε 

«φυτά». Ο πρόσφατα θανών Hans Magnus Enzensberger τιτλοφορεί την 

πρώτη του ποιητική συλλογή εν έτει 1957, «Υπεράσπιση των λύκων έναντι 

των αμνών» («Verteidigung der Wölfe gegen die Lämmer») (1957) και ας 

το λάβουμε υπόψη όσοι θέλουμε, σώνει και καλά, να θεωρούμαστε αμνοί. 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 94 

Κάποτε λέγαμε έλλειψη παιδείας. Έχουν όμως λάβει γνώσεις και παιδεία 

αρκετοί μασκαράδες της αλήθειας, αλλά κρώζουν αναλήθεια, προς δικαί-

ωση του Heidegger. Ευλογημένη φαντάζει τότε η άθλια μετάγραψη με ση-

μαία τον χρηστικό ορθολογισμό και τα εσωτερικά τους ανομολόγητα στον 

προοδευτισμό. Παιδεία έχεις όταν διαθέτεις τόλμη να υπηρετείς την αλή-

θεια και να μεταποιείς τις ενστικτώδεις αδυναμίες σου, το έλλειμμα, φυ-

σικής εξειδίκευσης, τα μειονεκτήματα της φύσης σου σε πλεονεκτήματά 

σου (Plessner 2004, 64).Κράτα τον πήχη ψηλά, στον ουρανό λάμπει και το 

δικό σου αστέρι. 

Πώς ξεκλειδώνονται οι έσχατες πραγματικότητες του Είναι μας; Πώς ή 

αφελής βεβαιότητα εκτοπίζεται από την εμπιστοσύνη στη ζωή, στον κόσμο 

και στην αλήθεια; Με το που ανακαλύπτεις την υπερβατική σχέση με τα 

θεμέλια της ύπαρξής σου. Ιδού η αλήθεια της όντως χαράς. Η αλήθεια που 

δεν στενάζει υπό το μηδέν της «ηθικής» του υπαρξισμού ή της «Μεταφυ-

σικής» του κακού και του πόνου, της αγωνίας και της απόγνωσης. Ο 

Haeuptner επιμένει θετικά: «Ο κόσμος μας είναι εξ υπαρχής φτιαγμένος για 

στην επιτυχία….ό,τι είναι η ιστορία δεν είναι πλέον δυνατόν να κατανοηθεί 

με βάση τη <μέριμνα> και το <ναυάγιο>» (Bollnow 1979, 32). Η άλλη 

αλήθεια! Της κατά Bloch νηφάλιας προσδοκίας της «ανατέλλουσας χα-

ραυγής» (Bollnow ό.π., 33). Η ηρεμία και χαλαρότητα, η ευγνωμοσύνη και 

η υπομονή. Όχι οι προφητείες της τρέλας. Η οντολογική ελπίδα, που δεν 

έχει συγκεκριμένη αιτία και σκοπό. Εκείνη που κρατείται - υπεράνω του 

παρόντος – από ισχυρά θεμέλια, από μια βάση που συγκρατεί τη ζωή σου 

και τον κόσμο χωρίς τα δεκανίκια κάποιας ηθικής ακαμψίας. Είναι η ωραία 

αλήθεια της αυτό-κατάφασης και αυτό-επιβεβαίωσης που συνέχει το Είναι 

σου (ό.π., 29). Μα, ας μην δειλιάζουμε να θυμίζουμε μιαν ανθρώπινη, με-

γάλη αλήθεια, συμπυκνωμένη στο captus amore! Ή, επίσης, εκείνη η αι-

σθητική ποιότητα ευτελών αντικειμένων και πεζών πραγμάτων σαν αυτά 

που έχουν μείνει στα ερείπια του χωριού μας, της «Πηγής των ονείρων» 

και μας πληρούν. Ναι, δυστοπία και δυστυχία, ιδού το παράδοξο του Πα-

λιοχωριού, δεν αφήνουν μόνο αρνητικά αποτυπώματα. Αντισταθμίζονται, 

με το που οσμιζόμαστε τον αέρα της ερημιάς. Τον αξιοποιούμε και φυλ-

λομετράμε το φρόνημα των παππούδων. Τα ζώα τους, όπως συμβαίνει πά-

ντα, επιβίωναν, εκείνοι βίωναν : έθιμα, γιορτές, πανηγύρεις, γάμους, βα-

φτίσεις. 

Ως πότε αμείλικτοι εχθροί η καθημερινή αλήθεια και η πολιτική ιδεο-

λογία που δεν της ξεφεύγεις, ας είσαι και ο Jean-Luc Godard και ακολου-

θείς την πεπατημένη υπαρξισμός-μαρξισμός; Ή κι αν είσαι ο Habermas 

του Μάη του ’68 και ανακαλύπτεις με τις αμφιταλαντεύσεις σου, έστω στο 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  95 

παρά πέντε, την φρικιαστική αλήθεια ότι μια σούβλα δεν φτιάχνει μόνο 

κοκορέτσι από τα ορφανά του λύκου! Ο χρόνος βλέπεις,- φρονούμε όχι 

εκείνος του Ηρακλείτου, του Αυγουστίνου και του Heidegger- κατά πως 

λέγει ο Πίνδαρος, είναι ισχυρότερος και από τους Θεούς! (Snell ό.π., 118). 

Καλύτερα να χάσεις χρυσό παρά χρόνο (Αβάς Δωρόθεος). Φτωχή αράχνη, 

που προσδοκά μάταια στο δίχτυ της θηράματα, λύκος, ή κοράκι; Τίποτα 

από όλα αυτά που ούτε υπόσχονται, ούτε από συγκατάβαση γνωρίζουν. Η 

αλήθεια βρίσκεται κάτω από το πέπλο -καλύτερα να έλεγα το πέλμα– μιας 

αρχετυπικής, μυθικής αχρονικότητας. Είναι λίαν επιζήμιο για στην προ-

σωπική σου αγωνία για αλήθεια να μένεις θύμα έντεχνης ιδεοληψίας, να 

μεταποιείς το προσωπικό σου γούστο σε ιθύνοντα κανόνα πολιτικής προ-

παγάνδας, τουτέστι να πολιτογραφηθείς ένα ακόμα μέλος της ιδεοληπτι-

κής πελατείας της αναλήθειας. Μια ακόμα vis a fronte από την ανθρωπο-

λογική εκδοχή της αλήθειας και ολοταχώς redeamus ad fontes, «πίσω στις 

πηγές»: Ο άνθρωπος είναι ζωικό ον, αλλά, όντας απόκληρος -ή θύμα!- της 

ανωτερότητάς του, ελευθερώνεται από κάθε «φυσική» δέσμευση και υπερ-

βαίνει το Ζωώδες.  

Όμως στο παιχνίδι μπαίνουν και οι μείζονες του πνεύματος. Αναφερ-

θήκαμε παραπάνω σε δύο εξ αυτών. Πληρώνουν το τίμημα της πνευματι-

κής τους υπεροχής που προέρχεται από την ειδική, την εξω-κεντρική, φυ-

σική καταβολή του ανθρώπου, για την οποία τόση μελάνη έχει καταναλω-

θεί από τον Plessner. Οι χαρισματικοί άνθρωποι δεν υπακούουν  σε κανο-

νικότητες, αλλά άλλοι πληρώνουν το βύσσινο! Η άλλη πλευρά του νομί-

σματος, φιλοσοφική λίαν, αφού βρίσκει πλούσιο έδαφος ο Heidegger και 

αναδεικνύει την οντολογία της «αυθεντικής αναλήθειας». Προσφυγή για 

κάτι χαλαρωτικό στην conditio humana του Plessner: Συνήθως βρίσκουμε, 

κινούμενοι από πάθος για το αιωνίως Άλλο και Νέο, ό,τι ζητάμε. Σπάνια 

συμβαίνει να ψάχνουμε μια γαϊδουρίτσα και να βρίσκουμε ένα βασίλειο. 

Αλλά να που καμιά φορά, να πάρει η ευχή, τρεμοσβήνει η φλόγα της έρευ-

νας, χάνεται ο αστερισμός της αντικειμενικότητας, το εύρημα μετατρέπε-

ται και το βασίλειο γίνεται γαϊδούρα. Η ιστορία, απλόχωρη, μπορεί να μας 

φωτίσει να βρούμε την αλήθεια (Plessner 2004, 132).  

Αλλά επί ματαίω! Την προσπερνάμε, γιατί κυνηγάμε μόνον ευτυχία. 

Μα τι γίνεται, όταν το εύρημα είναι ένας λύκος; Σέβεται την ευτυχία μας, 

δεν μας ενοχλεί, αλλά τρώει τα ζωντανά μας. Βέβαια εμείς τα ξαναφτιά-

χνουμε με τον ιδρώτα μας. Για να μη μένει παραπονούμενος ότι τον ξεχά-

σαμε! Και για να μην ξεχνούν τα κοράκια την ελαφρότητά τους στο πέ-

ταγμα. Πάντως σέβονται κι αυτά την ευτυχία μας, μόνο ψοφίμια κυνηγούν! 

Μα και εμείς τους μοιάζουμε, αφού όταν μας κλωτσάει ο γάϊδαρος δεν του 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 96 

το ανταποδίδουμε (σύγκρ. Πλούταρχος, 63). 

Οι φτέρες -ένα ζωικό ον παρακαλώ!- της Φτελιάς στο Σφουντάμι δεν 

χρειάζονται ειδικό χώρο για άνθος, είναι εξ υπαρχής, άπαξ, σχηματισμέ-

νες. Και ο λύκος -ένα επίσης ζωικό ον-, όπως και τα κοράκια, είναι ειδι-

κευμένα, «κεντρομόλα» ζωικά όντα, δεν γνωρίζουν από έθιμα και παρα-

δόσεις, ούτε από αλήθεια. Η κατασκευή τους δεν τους έχει επιδαψιλεύσει 

κάποια θέση στο theatrum mundi και επειδή δεν πρόκειται να αναλάβουν 

επουδενί την εξουσία του, ζουν τη γνήσια ένταση, όσο κι αν δεινοπαθούν, 

αλλά δεν θα γίνουν ποτέ ανοητότερα. Εξάλλου ούτε δολο-φονούν, ούτε 

αυτό-κτονούν, μένουν στη σιωπηλή ικανοποίηση, μένουν στο «κέντρο 

τους», χωρίς αμφιταλαντεύσεις. Δεν κατατρύχονται από αληθοφάνεια, 

ούτε εθελόδουλα γίνονται. Δεν γνωρίζουν τι σημαίνει «προβολή», μετω-

νυμίες επιθυμιών, μα ούτε και τις «συνέπειες» των πράξεών τους. Δεν έ-

χουν σφυρηλατηθεί για θάνατο και ζωή, δεν γνωρίζουν υπερκείμενη της 

φύσης τους, των ενστίκτων και των ορμών, σφαίρα του Δέοντος. Απλά, 

πολύ απλά: δεν γνωρίζουν την αλήθεια, δεν γνωρίζουν τι κάνουν, γι’ αυτό 

είναι ανελέητα. Πώς να τραγουδούν σαν τους Μενάλκα και Μώψο του Θε-

οκρίτου τον θάνατο; Πώς να γίνουν διπλοπρόσωπα; Πώς μαστροποί της 

αλήθειας; Αλλά και πώς να αντιληφθούν ότι ο ορίζοντας έχει fata 

morgana; 

Μα, επί τέλους, η verità effetuale della cosa (η πραγματική αλήθεια του 

πράγματος) στη γήϊνά της εδάφη: Ο λύκος είναι λύκος και το κοράκι κο-

ράκι, δεν «μείρονται» ποτέ, δεν δέχονται Μαζαρίνου δώρα. Δεν φοράνε 

μάσκα, δεν μπορούν να αναλάβουν έναν ρόλο, δεν χρησιμοποιούν σύμ-

βολα. Αλλά ο άνθρωπος; Πάσχει την αλήθεια. Άλλη η πηγή Μερρά κι άλλη 

η Σιλωάμ. Δημιουργική πηγή του οι δεξιότητές του και η υποστασιακή του 

ανισορροπία. Είναι θύμα και απόκληρος της εξωκεντρικής του ειδοποιού 

διαφοράς σε σχέση με το ζώο. Της βασικής ανθρώπινης σύνθεσης, χάρη 

στην οποία αναλαμβάνει ο άνθρωπος έναν ρόλο. Στο ρόλο ενοικεί ascribed 

status και achieved status (Plessner 2004,79). Αναλαμβάνει ρόλους ο άν-

θρωπος, αλλά είναι πάντα μια «δυνατότητα» πέραν αυτών, μένει ανεξά-

ντλητος, άφθαρτος, δεν ταυτίζεται απόλυτα με το ρόλο του (ό.π.). Ακούει 

με τα μάτια και βλέπει με τ΄ αυτιά. Μιλάει μάλιστα και το μάτι κάποτε 

(Νietzsche ό.π.α.166). Τουτέστι «ψεύδεται», προσποιείται, όχι όμως και 

το ζώο, γιατί δεν γνωρίζει τι σημαίνει αλήθεια και αμφοτερίζουσα συμπε-

ριφορά. 

Απαρτίζεται η ζωή του ανθρώπου, όπως ήδη προαναφέραμε, από γέλιο, 

κλάμα και χαμόγελο. Το πρώτο όταν εκτινάσσεται η απόσταση από τα 

πράγματα, το δεύτερο όταν αίρεται, το τρίτο με το που παίρνουμε 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  97 

απόσταση μέσα στην απόσταση και εξισορροπούμε, όντας εκτεθειμένοι σε 

αβεβαιότητες και ανεξέλεγκτες καταστάσεις. Καταφεύγουμε σε μορφα-

σμούς που αναλαμβάνουν ρόλο μάσκας καλύπτοντας ένα μεγάλο φάσμα 

έκφρασης, από την τρυφερότητα μέχρι την ειρωνεία. Το ζώο σφαδάζει από 

πόνο, ουρλιάζει, ή βελάζει, κρώζει ή γαυγίζει, αλλά δεν κλαίει και δεν γε-

λάει και προφανώς δεν χαμογελάει. Δεν ανταποκρίνεται η δική του σωμα-

τική κατασκευή σε αυτά τα τρία. Δεν δείχνει και δεν του δείχνεις (Giel 

1969), μάλιστα δαγκώνει το δάχτυλό σου αν επιχειρήσεις να του δείξεις 

(Gadamer, 205). Ομοιότητες με μωρά παιδιά. Αλλά, είπαμε, μακάρι να γι-

νόμαστε παιδιά όχι στο μυαλό παρά στην κακία (Α΄ Κορ.14,20). Η καλύ-

τερη αλήθεια είναι τα παιδικά ψέματα. Θα έλεγα με μια μαγική, αλλά μάλ-

λον υποτιμημένη λέξη: με την συν-ανα-στροφή τους! Αλλά εμείς; Παιδια-

ρίσματα! 

 

Αλήθειες στις ράχες της επιστημονικότητας  
  

Τι εννοούσε ο Heidegger, μεταβαίνοντας από την έννοια στη λέξη, συ-

νεπής στην συμβολική και Αριστοτελική λογική -όχι σ΄ εκείνη του 19ου 

αιώνα, η οποία αποστρέφεται ρητορική, συναίσθημα και ποιητική τέχνη-, 

όταν έλεγε ότι η επιστήμη δεν σκέφτεται; Ή όταν διαπίστωνε το τέλος της 

φιλοσοφίας; Αναφορικά με το δεύτερο ερώτημα, εκτιμούσε ότι η φιλοσο-

φία έχει παραδοθεί εντελώς στην κυριαρχία του «Gestell». Αναφορικά με 

το πρώτο, εκτιμούσε ότι η επιστήμη εκβιάζει για αντικειμενική γνώση του 

όντος. Έχει παραδοθεί στην κυριαρχία της Μεθόδου, η οποία ελέγχει την 

πρόσβαση στη γνώση. Μακράν των εμπειρικών επιστημών κινούμενη η 

επιστήμη μεταποιήθηκε σε «τεχνολογία». Ακολουθεί τρόπο σκέψης υπο-

ταγμένο στην τεχνολογία, η οποία έχει παγιωθεί σε σύστημα (Gadamer 

ό.π., 198). Διέκρινε το πάθος της επιστήμης ενάντια στην Μεταφυσική και 

μιλούσε για ηθική της Μεθόδου. Αυτή η άποψη συνοψιζόταν ήδη το 1923 

από τον Heidegger στη φράση «μέριμνα για την γνωστή γνώση» (ό.π., 200). 

Υπονοούσε την εκτόπιση της αλήθειας (veritas) από την βεβαιότητα 

(certiduto), τον αποκλεισμό της θέασης πίσω από την έκφραση (Aussage).  

Αυτή η μετατόπιση έθετε σε δοκιμασία τη φιλοσοφία, η οποία, συνα-

γωνιζόμενη με την τέχνη και τη θρησκεία, θέτει ερωτήματα αναπάντητα, 

ή αυτά που καμιά πειστική απάντηση δεν βρίσκουν, όπως το πολυθρύλητο 

«τι υπήρχε στην αρχή» (ό. π.). Ο Heidegger δεν θεωρεί την αλήθεια 

adaequatio rei ad intellectum, αλλά αποκάλυψη, όχι αναπαράσταση, δη-

λαδή ό,τι ο Schopenhauer ανέπτυξε στην αναφορά του στη βούληση και 

στην παράσταση. Η παράσταση εκτοπίζει το Ον σε κατάσταση αντι-



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 98 

κειμένου, το καθιστά υποχείριό του και με την επιστημονική διαδικασία 

το εκμηδενίζει, εκμηδενίζοντας έτσι άσκεφτα τα θεμέλιά του. Η επιστημο-

νική παραστατική αλήθεια μετέτρεψε το Ον σε φύση και εν συνεχεία, με 

όργανο τις παραστάσεις, επιτέθηκε στη φύση χωρίς έλεος και την υποδού-

λωσε. Ο Ηeidegger ενδυναμώνει τα θεμελιακά στοιχεία της ύπαρξης, τα 

ελευθερώνει από τα πήγματα της αντικειμενικοποίησης, τα ξαναπροικίζει 

με τη γοητεία της άλλης αλήθειας τους και με το δέος του αρχαίου μυστι-

κού τους, τους ξαναδίνει το αρχέγονο βάθος τους. Ο κόσμος του είναι κό-

σμος μεγάλων ποιητών, μυστικών και προφητών (Μαλεβίτσης 1973, 271). 

Πόσο πιο κοντά στην αλήθεια θα βρισκόταν, και αυτός και Plessner, εάν 

όσο καλά γνώριζαν τον Μέγα Αλέξανδρο, είχαν προσέξει και τον Άγιο 

Δημήτριο!  

Σύντομη εδώ αντιστοίχιση Heidegger και Plessner. Ο πρώτος υποστη-

ρίζει ότι πρέπει να προϋποθέτουμε την αλήθεια: «Με το αποκαλύπτεσθαι 

των όντων, αυτά φανερώνονται ίσα-ίσα ως τα όντα που ήσαν ήδη από πριν. 

Το να αποκαλύπτει κατ΄ αυτό τον τρόπο, είναι το είδος του Είναι της «α-

λήθειας» (Heidegger 1974, 352). Επιπλέον, γράφει στην επιστολή του 

στον Ρίτσαρσον: «Με την συνειδητοποίηση της αλήθειας ως εκκάλυψης 

αναγνωρίστηκε το θεμελιώδες χαρακτηριστικό της ουσίας του Είναι των 

όντων: Η Παρουσία» (Μαλεβίτσης ό. π., 245 κ. εξ.). Η πολυσυζητημένη 

από τον ίδιο έννοια της α-λήθειας διασαφηνίζεται ως Παρουσία. 

Στον Plessner η ερμηνεία της αλήθειας συμπλέει με ό,τι περιγράψαμε 

παραπάνω, με την ειδική ανθρώπινη κατασκευή, την conditio humana. Ο 

δρόμος είναι ανοιχτός, καθώς και ο κόσμος, σε ό,τι η εφεύρεση ανακαλύ-

πτει (Plessner 2004). Τούτη η εκ πρώτης όψεως μη λογική εξίσωση εφεύ-

ρεση=ανακάλυψη αντιστοιχείται υπό όρους στην ανωτέρω εξίσωση εκκά-

λυψη/αποκάλυψη= Παρουσία της αλήθειας. Μάλιστα ο Heidegger ισχυρί-

ζεται πως ό,τι οι συμπατριώτες του ονομάζουν Wahrheit δεν έχει σχέση με 

την ελληνική λέξη α-λήθεια. Κατά τον Plessner η εφεύρεση είναι θεμελιώ-

δες χαρακτηριστικό της ουσίας του Είναι των όντων και μας ανοίγει μια 

μεγαλύτερη στρόφιγγα σκέψεων. Αληθές είναι κάθε τι που με την εφεύ-

ρεση ανακαλύπτεται, ήτοι από δυνατότητα καθίσταται πραγματικότητα. 

Δεν θα είχε o άνθρωπος εφεύρει ποτέ τη μηχανή, εάν δεν «υπήρχε» ως 

δυνατότητα. Στενά συνυφαίνεται τούτη η άποψη με εκείνη του Heidegger , 

ο οποίος εκλαμβάνει το Ον ως ποιότητα, ως δυνατότητα, ως πραγματικό-

τητα και αλήθεια.  

Η παραδοξότητα του Plessner, εφεύρεση=ανακάλυψη μας διευκολύνει 

περαιτέρω να θυμίσουμε δύο παρεμφερείς προσεγγίσεις στον O.F. 

Bollnow και στον H.G.Gadamer. Ο πρώτος με τον όρο Präliminaria, μια 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  99 

δάνεια έννοια από τον Bachelard, χαρακτηρίζει τις πρωταρχές της ύπαρ-

ξης, όταν το εδωνά-Είναι (Dasein) είναι εν ταυτώ ευημερία (Wohlsein), 

τουτέστι μια σύγκραση ύπαρξης και ευδοκίας. Είναι μια πρωταρχική κα-

τάσταση του ανθρώπινου εδωνά-Είναι, ένας «τόπος» προκείμενος της συ-

γκροτημένης αντικειμενικής συνείδησης. Στιγμές κατά τις οποίες, όπως ως 

γνωστόν λέγεται, ο άνθρωπος γίνεται «ένα» με το χώρο (Bollnow 1972, 

308). Υπονοείται εδώ ο άπειρος χώρος του ασυνειδήτου, απ’ όπου εκπη-

γάζει η ανεξάντλητη παραγωγή και άντληση ενός προ-κείμενου «υλικού», 

όχι κατ’ ανάγκη καταχωρημένου από τη συνείδηση και λησμονημένου. 

Πρόκειται για την αρχική ανθρώπινη πηγή της αλήθειας, μια άπειρη πε-

ριοχή δυνατοτήτων, μα και α-δυνατοτήτων, που μπορούν να γίνουν πραγ-

ματικότητα. Για προ-εγχαράξεις εν σκοτία, που έρχονται στο φως και γί-

νονται αντικείμενο γνώσης (Gadamer ό.π., 222). Αυτή είναι λοιπόν η αλή-

θεια: πραγματοποίηση/επικαιροποίηση ενδοτοποθετημένων στην ύπαρξή 

μας δυνατοτήτων. 

Πραγματική αποκάλυψη, κι ας μην μας κακοφαίνεται η θεολογική της 

εκδοχή.  

Ο δεύτερος, ο Gadamer, -μαθητής γαρ του Heidegger!- επαναφέρει την 

ερμηνεία της πολυσυζητημένης έννοιας του «εξαίφνης». Στοιχημένη στην 

αστραπή του Ηράκλειτου, δηλώνει την πλήρη αινίγματος άχρονη στιγμή 

μεταξύ δύο Τώρα. Στιγμή, κατά την οποία αποκαλύπτεται ένα αμεθόδευτο, 

αλλά λίαν εξαιρετικό νόημα. Ομοιότητα, θα πείτε, αλλά και διαφορά με 

την Βιβλική «ριπή οφθαλμού». Πάντως, και ριζική αντίθεση προς την ή-

ρεμη και μελωδική ατμόσφαιρα μιας πανσέληνου. Ο Gadamer προβάλλει 

ιδιαίτερα την «οντολογική διαφορά» (ό. π., 206), μια Austrag (προβολή;) 

που εκδηλώνεται αφ’ εαυτής, χωρίς να μας υπολογίζει και μας δίδει τον 

αέρα να σκεφτόμαστε. Πέραν τούτου επισημαίνει ο ίδιος την εμμονή του 

Heidegger να χρησιμοποιεί λέξεις, τις οποίες εμείς μεν αδυνατούμε να 

χρησιμοποιήσουμε, αλλά μας αποκαλύπτουν ένα απρόβλεπτο νόημα.  

Ιδού λοιπόν ένας απρόσμενος τόπος αλήθειας βγαλμένος από τα «κό-

καλα τα ιερά» της γλώσσας! Οι λέξεις «ευθειάζουν», επιστρέφουν στην 

πρωταρχική τους «θέση». Στη γλώσσα μας μιλάμε πολύ συχνά για περι-

ουσία, χωρίς να λαμβάνουμε υπόψη τη σύνθεση της λέξης, την τόσο υπό-

λογη για τα άγχη και τις αντιπαλότητές μας για ιδιοκτησία. Γεροντικό που 

μας χρειάζεται: α-κτημοσύνη. Ή μήπως των ζώων η πενία; Πάντως τα κο-

ράκια τρώνε πτώματα, όχι σώματα, ίσως επειδή δεν διαθέτουν επιχειρή-

ματα υπέρ του θανάτου. Ευτυχώς που δεν κατέχουν από λέξεις, για να α-

ποκαλύπτουν την αλήθεια και να κάνουν το άσπρο πάντα μαύρο για «τη 

γούνα τους»! Ναι, υπάρχει μόνο αποκαλυπτόμενη αλήθεια, που διαπερνά 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 100 

από την θεολογική στην ανθρωπολογική σφαίρα: όταν κάθε δυνατότητα 

γίνεται πραγματικότητα, αμυνόμενη επιθετικά στο σφυροκόπημα της ανα-

λήθειας. 

Αλλά ας παραμείνουμε στη γλώσσα. Ενδιαφέρουσα είναι η εμφατική 

υπόμνηση από τον Gadamer της παραπάνω πρόσβασης πίσω από μια αλή-

θεια που έχει διατυπωθεί με έγκυρες εκφράσεις. Σε μια τέτοια πορεία η 

λογική πάει περίπατο (ό.π., 200). Εν προκειμένω το βήμα πίσω δεν δηλώ-

νει μόνο καταφύγιο στην έκφραση, ήτοι σε ό,τι δηλώνουμε με τη γλώσσα 

της καθημερινής ζωής μας, ούτε σε ό,τι εν γένει η γλώσσα μας μπορεί να 

ερωτά και να διατυπώνει. Στην αναζήτηση της αλήθειας βρισκόμαστε συ-

νεχώς σε μια ένταση μεταξύ επιδίωξης να εκφράσουμε κάτι και αδυναμίας 

ορθής έκφρασης. Αυτή την ένταση την παρακάμπτει ακόμα και ένας δεινός 

στοχαστής, επειδή αδυνατεί να αποδεσμευτεί από τη δίνη των εννοιών 

(ό.π., 201). Πρόκειται στην ουσία για σύμβολα και τεχνουργημένες έν-

νοιες, οι οποίες δεν κομίζουν κατ’ ανάγκη αλήθεια, δεν παραπέμπουν σε 

κάποια ζωντανή γλωσσική εποπτεία. Τις διδαχτήκαμε κατά τη σχολική μας 

διαδρομή, είναι καρπός «διδακτέας» ύλης. Υιοθετούμε, συνειδητά- ασυ-

νείδητα, κανόνες εκπαιδευτικών, και όχι μόνον, ιδρυμάτων, οι οποίοι συ-

νήθως παρακάμπτουν το πρωταρχικό περιεχόμενο της σκέψης (ό. π.). 

Σπερματική της υφή συναντάται στα μικρά παιδιά, όπου ως γνωστόν έχουν 

τον πρώτο λόγο οι λέξεις, παρά οι έννοιες. Τούτο δεν συνιστά προτροπή 

εκτόπισης της διαδικασίας εννοιολόγησης. Απεναντίας, απαιτείται διαρ-

κής προσπάθεια συμπόρευσής της με την εποπτική αναζήτηση της αλή-

θειας και επιμονή στην ιχνηλασία του πρωταρχικού περιεχομένου των εν-

νοιών. Αυτή η επιμονή ήταν πάντα αναγκαία για τη φιλοσοφία, ιδιαίτερα 

μάλιστα λίαν ευδιάκριτη στον Ιδεαλισμό. Με έναν λόγο: σκέψη και έννοιες 

καλούνται να καταστούν ομιλητικές! Στην υπηρεσία μιας διηνεκούς απο-

κάλυψης της αλήθειας, κάθε φορά που μια δυνατότητα καλείται να γίνει 

πραγματικότητα. 

Η σκέψη του Heidegger έφθανε σε άλματα, έδινε σε λέξεις και προτά-

σεις συχνά το αντίθετο του καθιερωμένου νοήματος. Μέσα από την πολυ-

σημαντική μιας λέξης και την ετυμολογία της αναζητούσε μια πρωταρχική 

σημασία και ένα εντελώς νέο νόημα (ό.π., 203). Εδώ πλέον ποίηση και 

τέχνη έχουν τον πρώτο λόγο. Δύσκολα τα καταφέρνει η ιδρυματική εκπαί-

δευση, δεν είναι διδακτέα αυτή η διαδικασία. Όμως ουδεμία σχέση έχει η 

μετεωρισμένη ερμηνευτική, που πασχίζει να φέρει αλήθειες στο φως με 

μια σαχλή στρατηγική του ψεύδους.  

Ας κλείσουμε με μια αντι-λογία αλήθειας. Ας θυμηθούμε πρώτα την 

σαρκαστική κραυγή του Νietzsche, που την πυροδοτεί η βίωση της 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  101 

ανεστιότητάς του και σκοτώνει την ιδέα ότι οι ωραίες αναμνήσεις και η 

οντολογική αλήθεια αποτελούν μια δεύτερη ευκαιρία να αισθανθούμε ευ-

τυχείς: «Ω αιώνιο Παντού, ώ αιώνιο Πουθενά, ω αιώνιο «Μάταια»!» ήταν 

ο ήχος της κραυγής του (Νietzsche ό.π., 367). Ας θυμηθούμε πικρές και 

συνάμα ζωηρές αλήθειες του Σεφέρη: «...είδα τα φίδια σταυρωτά με τις 

οχιές/πλεγμένα πάνω στην κακή γενιά/της μοίρας μας» («Γυμνοπαιδία»). 

Έτσι συμβαίνει πάντα, ο ποιητής είναι πρωτίστως τραγικός. Οι όντως με-

γάλοι «μας» συνήθως είτε θα υμνολογούν, είτε θα μελαγχολούν μιλώντας 

για την πατρίδα μας. Πόθος ανθρώπινος για ευτυχία και αλήθεια.  

Ας ανατρέξουμε τώρα και στα δεινά του ολοκαυτώματος. Με το φιλμ 

«Η ζωή είναι ωραία» (Όσκαρ) έζησε την αποκορύφωση της καριέρας του 

ο Roberto Benigni. Βγαίνεις από στρατόπεδο συγκέντρωσης -αποφράδες 

ημέρες- και η ελευθερία αναδεικνύεται σε πρώτιστη αλήθεια.  Τι, για του 

λόγου το αληθές -υπάρχει και αυτό το έρημο!- θα αναφωνούσες; Ότι, α-

πλώς, είναι ωραία η ζωή, αδημονώντας να δεις στις 07.01.2023 στο 

Κamertheater στην Stuttgart, το έργο «Live can be so nice»; Η αλήθεια 

«γυμνή» και όχι μόνο στο Νταχάου! Ο Μωσέ Αελιών, πρόσφατα θανών, 

μας διαφωτίζει με το βιβλίο του «Ωδίνες Θανάτου: Το Χρονικό ενός Σαλο-

νικιού Εβραίου στα ναζιστικά στρατόπεδα εξόντωσης Αουσβιτς, Μαουτχά-

ουζεν, Μελκ, Εμπένζεε και τα μετά την απελευθέρωση». Με την ευκαιρία 

σημειώνουμε ότι είναι κρίμα που και σήμερα εξακολουθεί να «φιλοξενεί-

ται» στο Offenbach της Γερμανίας σε αγιογραφία Ευαγγελικής Εκκλησίας 

ο αντισημιτισμός!  

 

Επισφαλές επίμετρο: Allegro molto στις ράχες της Παρουσίας  
 

Αληθές θα ήταν -μιας και το αιώνιο Παντού του Νietzsche φαντάζει 

τόσο αφηρημένο, όσο αρσενικοί λέοντες και θηλυκές γοργόνες, δύο συ-

μπαθητικά ζωικά όντα από το μυθικό μας υπόστρωμα, τα οποία, σε αντί-

θεση προς τα κοράκια και τους λύκους, ανέκαθεν κυριαρχούσαν στις εικα-

στικές τέχνες και στη λογοτεχνία παραπέμποντας στην υβριδική μας μείξη 

(Hayer 2022,)- αληθές λέγω είναι να αναφωνούσες, αφού υπάρχει πάντα 

η ρωγμή, μέσα από την οποία μπορείς να κοιτάξεις: η ζωή είναι αληθινός 

Παράδεισος! Ο αντίλογος λοιπόν εκ μέρους μας είναι, ότι εκτός από τον 

τραγικό υπάρχει και ο αισιόδοξος «ποιητής της ζωής». Χωρίς να κρατάς 

το βλέμμα σου μονίμως στην Κόλαση του Δάντη, ή να είσαι τόσο αυτοκα-

ταστροφικός, μέθυσος ή εξαρτημένος από ουσίες, όπως ο μεγάλος ποιητής 

Edgar Allan Poe (1809-1849), το ποίημα του οποίου «Το κοράκι» έχει κα-

τακλύσει την παγκόσμια λογοτεχνία. Μια επίσκεψη συστήνω στο 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 102 

Παλιοχώρι το Φθινόπωρο, όταν το χωριό φλέγεται από τα χρώματά του 

και η αγράμπελη με το μελισσοχόρταρο δημιουργούν το Φθινοπωρινό έαρ. 

Όταν και το βουνό, όχι μόνο η θάλασσα, έχει παγάδα, οπότε δεν πτοείσαι 

από φουρτούνες. Μαζεύεις ψιλόβροχο και εξασφαλίζεις το νερό, που 

χρειάζονται τα καντηλάκια στα προσκυνητάρια για να τα απογεμίσει η 

Κωνσταντία με λάδι. Οπότε, τι περίπτωση κι αυτή, βρίσκεσαι σ΄ ένα περι-

βάλλον, όπου δεν υπάρχει τίποτα άχροο, αλλά και δεν αντιμετωπίζεις την 

ύλη της φύσης σαν καταναλωτής της, ή με τις όποιες άλλες προθέσεις σου, 

παρά μονάχα σαν πρώτης τάξεως ευκαιρία να μυσταγωγηθεί η ύπαρξή 

σου. Με την αλήθεια της ευκρίνειας που πλεονάζει στα ασήμαντα χειρο-

ποίητα, όπως είναι το ξύλινο βιδούρι και το ξύλινο χουλιάρι, του βοσκού.  

Ιδού λοιπόν ένα μικρό σχεδίασμα Παραδείσου:  

Ω αιώνιος εξ Αποκαλύψεως αντίστροφος αλήθεια- πραγματικότητα που έγινες 

με την Ενανθρώπιση δυνατότητα.  

Ω αποκαλυπτόμενη της ύπαρξής μου αλήθεια- δυνατότητα που έγινες, χάρη και 

μόνο στο γεγονός ότι ζω, πραγματικότητα.  

Ω αποκαλυπτόμενη των πραγμάτων αλήθεια- δυνατότητα που έγινες στην κάθε 

σωτήρια έμπνευση ή εφεύρεση πραγματικότητα.  

Ω αιώνιο Κυριακόν Αληθές της ύπαρξής μου, αιώνια χαραυγή της Παρ-ουσίας.  

 

 

Βιβλιογραφικές παραπομπές 

 

Bollnow, O. F., Neue Geborgenheit. Das Problem einer Überwindung des 

Existenzialismus, Stuttgart-Berlin-Köln- Mainz 1972(4η) (Kohl-

hamer) 

Brown, D., Kώδικας Da Vinci, μετ. Χ. Καψάλης, Αθήνα 2004 (Λιβάνης). 

Coelho, P., To πέμπτο βουνό, μετ. Ρ. Γιαννοπούλου, Αθήνα 1998 (Λιβά-

νης). 

Δωρόθεος Αβάς, Έργα Ασκητικά, Ι.Μ. Τιμίου Προδρόμου Καρέας 2005. 

Έκο, Ουμπέρτο, Το όνομα του ρόδου, μετ. Ε. Καλλιφατίδη, Αθήνα 1985 

(Γνώση) 

Fried, J., Kein Tod auf Golgotha. Auf die Suche nach dem überlebenden 

Jesus, München 2019 (C.H.Beck). 

Ζώης, Ν., Ανί Ερνό: Η εθνογράφος της μνήμης, εφημ. Καθημερινή 

07.10.2022. 



Η ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑΤΑΡΑΧΑ: ΔΙΟΛΙΣΘΗΣΗ ΣΤΗΝ ΑΝΑΛΗΘΕΙΑ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  103 

Gadamer, H. G., Hermeneutische Entwürfe, Tübingen 2000 (Mohr 

Siebeck). 

Giel, K., Studie über das Zeigen. In: O.F.Bollnow, Erziehung in 

anthropologischer Sicht, Zürich 1969. 46 ff. 

Gropp, R. M., Die unglückliche Tigerin, FAZ 14.11.2022. 

Γκρόσσμαν, Β., Η κόλαση της Τρεμπλίνκα, εισ.-μετ. Α. Ιωαννίδου, Αθήνα 

2020 (Άγρα) 

Harari,Y. N., Eine kurze Geschichte der Menschheit, über. Auf deutsch 

von J. Neubauer, München 2015 (Pantheon). 

Hayer, B., Das Tier in dir, Die Zeit 15.11.2022. 

Heidegger, Μ., Εισαγωγή στη Μεταφυσική, μετ. Χ. Μαλεβίτση, Αθήνα 

1973 (Δωδώνη). 

Heidegger, Μ., Sein und Zeit, Tübingen 2006 (19η) (Niemeyer). 

Heidegger, Μ., Είναι και χρόνος, μετ. Γ. Τζαβάρα, Αθήνα 1978 (Δωδώνη). 

Kahneman, D., Schnelles Denken, langsames Denken, übers. Auf deutsch 

von Th. Schmidt, München 2012 (12η) (Penguin). 

Καζαντζάκης, Ν., Ἀσκητική: Salvatores Dei, ἐκδ. Ἑλένης Ν. Καζαντζάκη: 

Ἀθήνα 1985. 

Kaube, J., Hegels Welt, Βerlin 2020 (rowohlt). 

Lorca, Federico García (2021), Κάντε Χόντο: Το αληθινό ανδαλουσιανό 

τραγούδι, Ιστορική αναφορά στο flamenco και μετάφραση από τα Ι-

σπανικά: Γεώργιος Χριστοδουλάκης, Αθήνα: 24 γράμματα. 

Μαλεβίτσης, Χ., Μάρτιν Χαϊντεγκερ. Ο φιλόσοφος του νοήματος του Όντος, 

Στο: Μ. Heidegger, Εισαγωγή στη Μεταφυσική, Αθήνα 1973, 155-

275. 

Nietzsche, F., Έτσι μίλησε ο Ζαρατούστρα. Ένα βιβλίο για όλους και για 

κανέναν, μετ. Άρη Δικταίου, Αθήνα 1980 (2η) (Δωδώνη). 

Nτοστογιέφσκι, Φ., Έγκλημα και Τιμωρία, τόμος Β΄, μετ. Σ. Πατατζής, Α-

θήνα 2006. 

Πανταζής, Βασίλειος Ε. (2010), Ανθρωπολογική - Παιδαγωγική Θεώρηση 

της Επικοινωνίας στο έργο του Παπαδιαμάντη, Αθήνα: Σαριπόλειο 

Ίδρυμα της Φιλοσοφικής Σχολής του Εθνικού και Καποδιστριακού 

Πανεπιστημίου Αθηνών (αρ. 114). 

Παπαδιαμάντης, Ἀλέξανδρος, Ἅπαντα, κριτικὴ ἔκδοση: Ν. Δ. Τριανταφυλ-

λόπουλος, τόμος 4, Ἀθήνα 2005: Δόμος. 

Passmann, S., Meine Gefühle, deine Fakten, Die Zeit 17.11.2022. 

Pelzer, J., Friedrich Gottlieb Klopstock: „Das Versprechen“, FAZ 

07.10.2022. 



ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΘΕΟΔΩΡΟΠΟΥΛΟΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 104 

Plessner, H., Die Stufen des Organischen und der Mensch. Eileitung in die 

Philosophische Anthropologie, in: Gesammelte Schriften IV, 

Frankfurt a. M. 1981 (Suhrkamp). 

Plessner, H., Κείμενα Φιλοσοφικής Ανθρωπολογίας, μετ. Ι. Ε. Θεοδωρό-

πουλος, Πρέβεζα 2004. 

Πλουτάρχου, Περί παίδων αγωγής, εισαγ.- μετ.- σημειώσεις Β. Κρητικού, 

Αθήνα (Πάπυρος). 

Rathgeb, Ε., Die Entdeckung des Selbst: Wie Schopenhauer, Nietzsche und 

Kierkegaard die Philosophie revolutionierten, Μünchen 2022 

Roeck, B., Der Morgen der Welt. Geschichte der Renaissance, München 

2020 (2η) (C.H.Beck). 

Schaik, C. van - Michel K., Das Tagebuch der Menschheit. Was die Bibel 

über unsere Evolution Verrät Hamburg 2018 (4η) (Reinbeck), 

Snell, B., Η ανακάλυψη του πνεύματος. Ελληνικές ρίζες της Ευρωπαϊκής 

σκέψης, μετ. Δ. Ι. Ιακώβ, Αθήνα 1981 (ΜΙΕΤ). 

Steingart, G., Das Ende der Normalität. Nachruf auf unser Leben, wie es 

bisher war, München 2011(Piper). 

Σωφρόνιος Αρχ., Περί προσευχής, Έσσεξ 1993. 

Trinas, Stefan, Banksys David hat Putin schon besiegt, FAZ 18.11.2022. 

Vieweg, K., Hegel. Der Philosoph der Freiheit, München 2020(2η) 

(Beck).  

Wiedemann, E., Die Deutschen Ängste. Ein Volk in Moll, Frankfurt 

a.M.1989 (5η) (Ullstein). 

(π) Φάρος, Φ., Η Εκκλησία ως σκάνδαλο και ως σωτηρία, Αθήνα 2002 

(Αρμός). 

 

 

  
  

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

