
  

  Pedagogikos Logos

   Vol 30, No 1 (2024)

   ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 

  

 

  

  Φιλοσοφικές προϋποθέσεις της Ανθρωπολογικής
Παιδαγωγικής και Διδακτική των ασταθών
μεθόδων 

  Βασίλειος Πανταζής   

  doi: 10.12681/plogos.44179 

 

  

  Copyright © 2026, ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΝΤΑΖΗΣ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
NoDerivatives 4.0.

To cite this article:
  
Πανταζής Β. (2026). Φιλοσοφικές προϋποθέσεις της Ανθρωπολογικής Παιδαγωγικής και Διδακτική των ασταθών
μεθόδων. Pedagogikos Logos, 30(1), 105–117. https://doi.org/10.12681/plogos.44179

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 14/02/2026 01:36:49



 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024                                                                                    105 

Βασίλειος Ε. ΠΑΝΤΑΖΗΣ 

 

 

Φιλοσοφικές  προϋποθέσεις  της   

Ανθρωπολογικής  Παιδαγωγικής  

και  Διδακτική των  ασταθών μεθόδων   

 
 

 

 

 
doi:https://doi.org/10.12681/plogos.44179 

 

1. Η Ερμηνευτική της ζωής και οι μεθοδολογικές αρχές της  
 

ΓΕΡΜΑΝΟΣ ΦΙΛΟΣΟΦΟΣ ΚΑΙ ΠΑΙΔΑΓΩΓΟΣ Ο. F. BOLLNOW (1903-

1991) τοποθετεί τη φιλοσοφία του μεταξύ του υπαρξισμού και της 

φιλοσοφίας της ζωής. Προέρχεται από τον κύκλο της φιλοσοφίας 

της ζωής του Dilthey, διαλέχθηκε ιδιαίτερα με την υπαρξιακή φι-

λοσοφία του Heidegger και τη φαινομενολογία του Husserl και προσέγγισε 

τη φιλοσοφική ανθρωπολογία του Plessner, υπό την οπτική μιας δυνατό-

τητας επαναπροσέγγισης θεμελιωδών ερωτημάτων της φιλοσοφίας. 

(Bollnow 1971/1986: 9, Koerrenz 2004: 16-41, Wehner 2002: 86-168, Θε-

οδωρόπουλος 1993: 31, 51) 

Η φιλοσοφική και παιδαγωγική σκέψη του Bollnow ενδιαφέρεται να 

αναδείξει τις παραγνωρισμένες ή τις ανερεύνητες πλευρές της ανθρώπινης 

ζωής. Αντλεί από τα κοιτάσματα της φιλοσοφίας της ζωής, η οποία αντι-

τάσσεται στον αυστηρό ορθολογισμό του διαφωτισμού και καταφάσκει τις 

μη λογικές δυνάμεις του ανθρώπου, θεωρώντας ότι σε αυτές στηρίζεται η 

ανθρώπινη ζωή. Η γόνιμη γενιά της «Θύελλας και της Ορμής», οι Γερμα-

νοί  Ρομαντικοί, ο Dilthey και ο Nietzsche αποτελούν βασικές πηγές τρο-

φοδότησης της φιλοσοφικής ανθρωπολογίας του Bollnow. (Bollnow 1958, 

Bollnow 1980, Bollnow 1977, Bollnow 1971/1986: 13-15, 19-24, Θεοδω-

ρόπουλος 1993: 49)    

Η φιλοσοφική ανθρωπολογία εναντιώνεται στον ορθολογισμό, αλλά όχι 

στη λογική, υποστηρίζοντας ότι μέσω των συναισθημάτων μπορούμε να 

Ο 



ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ε. ΠΑΝΤΑΖΗΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 106 

συλλάβουμε τη ζωή. Μάλιστα, ο Bollnow αναφέρεται χωρίς δισταγμό στο 

πανθεϊστικό υπόστρωμα (pantheistischer Untergrund) και στο ανεξιχνίαστο 

της ζωής (Unergründlichkeit des Lebens) (Bollnow 1980, Bollnow 1958: 

101-104). Ορίζει την Ερμηνευτική ως τη μέθοδο που εφαρμόζεται στην 

Ανθρωπολογική Παιδαγωγική και θεωρεί ότι για την προσέγγιση ενός με-

γάλου μέρους παιδαγωγικών φαινομένων «μένει η ερμηνευτική μέθοδος 

μοναδική δυνατή προσέγγιση». Η ερμηνευτική θεώρηση εξετάζει τα φαι-

νόμενα της αγωγής υπό την προοπτική της συνολικής κατανόησης της αν-

θρώπινης ζωής. Θεωρεί την αγωγή ως μια ερμηνευτική κατανόηση του αν-

θρώπου και κάνει λόγο για την ερμηνευτική του κόσμου που μας περιβάλλει 

και της ζωής στο σύνολό της.  Έργο της Ερμηνευτικής, ως μεθόδου της Αν-

θρωπολογικής Παιδαγωγικής είναι «η έρευνα του ουσιώδους προσδιορι-

σμού του ανθρώπου κάτω από την καθοδηγητική σκοπιά της αγωγής». 

(Bollnow 1971/1986: 32, 116-118)  

Στο βασικό ανθρωπολογικό ερώτημα για την ουσία του ανθρώπου ο 

Bollnow απαντά με την εξέταση καθημερινών χαρακτηριστικών της ζωής, 

όπως η χαρά, η αγωνία, ο ενθουσιασμός κ.ά. Αυτά τα επιμέρους χαρακτη-

ριστικά εξετάζονται στο περιβάλλον της  σύνολης ζωής του ανθρώπου. 

Δεν υπάρχει μια κλειστή και οριστική έννοια του ανθρώπου, αλλά ένα α-

νοιχτό πεδίο που επιδέχεται νέες ερμηνείες. Σε ένα τέτοιο πλαίσιο ο 

Plessner διατυπώνει την αρχή του ανεξιχνίαστου του ανθρώπου (αρχή του 

ανοιχτού ερωτήματος) (Bollnow 1956/1974: 15-18). Η φιλοσοφική ανθρω-

πολογία θεωρεί τον άνθρωπο ως «ανοιχτό ερώτημα», ως ένα ον για το ο-

ποίο δεν έχουμε μια ολοκληρωμένη και πλήρη εικόνα. Σύμφωνα με την 

αρχή του ανοιχτού ερωτήματος (“Prinzip der offenen Frage”) (Bollnow 

1975: 37-39, Bollnow 1965/1976: 250, Döpp-Vorwald 1977: 26-38, 

Fahrenbach 1997: 87-88), η ερμηνευτική-ανθρωπολογική θεώρηση, έχο-

ντας ως προϋπόθεση ότι το υπό εξέταση φαινόμενο έχει μια ειδική σημα-

σία για την ανθρώπινη ζωή, ξεκινά από αυτό το επιμέρους φαινόμενο και 

επιχειρεί να αποκαλύψει μια εικόνα του ανθρώπου, εντός της οποίας αυτό 

το γνώρισμα κατανοείται ως σημαντικό και απαραίτητο. Η εικόνα της ο-

λότητας της ανθρώπινης ύπαρξης μεταβάλλεται με τα στοιχεία που ανα-

δεικνύει η μελέτη του κάθε επιμέρους φαινομένου.   

Η Ερμηνευτική συνθέτει ένα ασφαλές πλαίσιο μεθοδικής ανθρωπο-λο-

γικής-παιδαγωγικής έρευνας. Ο Bollnow, βασιζόμενος κυρίως στον 

Plessner, διατυπώνει τις τρεις γενικές μεθοδολογικές αρχές (“methodische 

Prinzipien”) της Ερμηνευτικής του, οι οποίες αποτελούν και τις μεθοδολο-

γικές αρχές του ανθρωπολογικού τρόπου θεώρησης των φαινομένων της 

αγωγής. (Bollnow  1971/1986: 29-34, 186, Boelhauve 1997: 268-315) 



ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΗ ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΗ ΚΑΙ ΔΙΔΑΚΤΙΚΗ ΑΣΤΑΘΩΝ ΜΕΘΟΔΩΝ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  107 

Σύμφωνα με την αρχή της ανθρωπολογικής αναγωγής (“Prinzip der 

anthropologischen Reduktion”), ο άνθρωπος προσεγγίζεται σε σχέση με 

τον πολιτισμό που ο ίδιος δημιουργεί και τον οποίο δεν μπορεί, πλέον, να 

ορίζει σύμφωνα με τη θέλησή του. Η ανθρωπολογική αναγωγή εννοείται 

ως «επανασυσχέτιση μιας φαινομενικά αυτοτελούς αντικειμενικότητας με 

την αρχική πηγή της», που βρίσκεται μέσα στον άνθρωπο. Ο άνθρωπος 

αποτελεί την αναγωγική βάση (“Reduktionsbasis”) της κατανόησης αυτών 

των αντικειμενικοτήτων. Με αυτή την προσέγγιση επιχειρείται να κατανο-

ηθεί ο πολιτισμός με αφετηρία τον άνθρωπο, ως δημιουργό του. (Bollnow 

1965/1976: 247-251, Bollnow  1971/1986: 29-31)  

Η αρχή-Όργανο ή αρχή του «οργάνου» (“Organon-Prinzip”) σχετίζεται 

με το ερώτημα ποια εσωτερική αναγκαιότητα οδήγησε τον άνθρωπο στη 

δημιουργία των διάφορων μορφωμάτων του πολιτισμού. Ο Plessner θεω-

ρεί τους διάφορους τομείς του πολιτισμού ως μέσα για τη γνώση και την 

κατανόηση του ανθρώπου που τα δημιούργησε. Ο Bollnow θεωρεί την 

Παιδαγωγική ως ένα αναντικατάστατο μέσο, μέσω του οποίου ο άνθρωπος 

μπορεί να γνωρίσει την ουσία του εαυτού του. (Bollnow 1965/1976, 

Bollnow  1971/1986: 31-32) 

Σύμφωνα με την αρχή της ανθρωπολογικής ερμηνείας των επιμέρους 

φαινομένων της ανθρώπινης ζωής (“Prinzip der anthropologischen 

Interpretation der Einzelphänomene des menschlichen Lebens”), το υπό 

εξέταση φαινόμενο θεωρείται ότι έχει μια λειτουργικότητα, η οποία είναι 

αναγκαία για την ανθρώπινη ζωή.  Εκτός από τα γνωρίσματα της σωματι-

κής δομής, η αρχή αυτή εφαρμόζεται και σε γνωρίσματα της ψυχικής δο-

μής του ανθρώπου, όπως είναι οι ψυχικές διαθέσεις και τα συναισθήματα. 

Σχετικά με τη λειτουργία αυτών των φαινομένων, τίθεται το ερώτημα: 

Ποια είναι η ουσία του ανθρώπου, ώστε κάθε επιμέρους φαινόμενο να κα-

τανοηθεί ως ένα απαραίτητο στοιχείο της; Η αρχή της ανθρωπολογικής ερ-

μηνείας των επιμέρους φαινομένων της ανθρώπινης ζωής είναι ευρύτερη, 

σε σχέση με τις δύο πρώτες. Ουσιαστικά, πρόκειται για την αποδοχή του 

ανθρωπολογικού προβληματισμού ως βασικής μεθοδολογικής στάσης.  

(Bollnow 1965/1976, Bollnow  1971/1986: 32-36) 

 

2. Η κουλτούρα της καθημερινής ζωής και οι ανθρώπινες διαθέσεις  
 

Ο Bollnow κάνει λόγο για μια φιλοσοφία της ζωής ως ερμηνευτική της 

ζωής (“Hermeneutik des Lebens”) (Bollnow 1958: 125-130). Στο πλαίσιο 

της ερμηνευτικής-ανθρωπολογικής κατανόησης του ανθρώπου, η 



ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ε. ΠΑΝΤΑΖΗΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 108 

ανθρωπολογική κατηγορία της απλής εθιμικότητας/εθικότητας (“einfache 

Sittlichkeit”), την οποία αναδεικνύει ο Bollnow, κάνει την ηθική νοηματο-

δότηση της καθημερινής συναναστροφής των απλών ανθρώπων αντικεί-

μενο της φιλοσοφικής και παιδαγωγικής έρευνας (Bollnow 1957/1968). 

Μέσα στην ατμόσφαιρα αμφισβήτησης της ανθρωπιάς, που δημιούργησε 

ο δεύτερος παγκόσμιος πόλεμος, η φιλοσοφική ανθρωπολογία ανασύρει 

και προτάσσει τις απλές ηθικές ποιότητες του εγγύς ορίζοντα των μικρών 

ομάδων, όπως είναι η οικογένεια, η γειτονιά και η φιλική παρέα, δημιουρ-

γώντας μια ηθική της καθημερινής ζωής (Θεοδωρόπουλος 1993: 33-34, 

Θεοδωρόπουλος 1997: 97-99). Η φιλοσοφική και παιδαγωγική σκέψη, έ-

τσι, προσεγγίζουν έννοιες όπως η εκπλήρωση του καθήκοντος, η συμπό-

νια, η υπόληψη, ο θυμός, η οργή ή το μίσος. Η επικαιρότητα του ανθρω-

πολογικού στοχασμού του Bollnow καταδεικνύεται και από το γεγονός ότι 

στις θεωρητικές επιστήμες, ιδιαίτερα τα τελευταία χρόνια, παρατηρείται 

ένα εξαιρετικά αυξημένο ενδιαφέρον για τη μελέτη των συναισθημάτων 

και των συγκινήσεων (Evans 2002). 

Σε ένα τέτοιο πλαίσιο, προσεγγίζεται το ζήτημα της φύσης των αρετών 

και της διαχρονικής ισχύος τους (Bollnow 1958/1970). Η φιλοσοφική αν-

θρωπολογία διαφοροποιείται από τις εκτιμήσεις ότι ζούμε σε μια εποχή, 

στην οποία οι άνθρωποι δεν ενδιαφέρονται για τη σημασία των αρετών ή 

από εκείνες που υποστηρίζουν ότι ο κόσμος μας γίνεται χειρότερος. Το νέο 

διαδέχεται το παλιό και οι αρετές αλλάζουν μορφές. Οι ισχυρές αρετές 

κάθε εποχής προσδίδουν μεγαλείο και εμπλουτίζουν την ανθρώπινη ζωή. 

Ο Bollnow εξετάζει παραδειγματικά την ουσία και τη μεταβολή ορισμέ-

νων συγκεκριμένων αρετών, όπως είναι η εργατικότητα, η μη λογική 

στάση, η γενναιότητα, η σύνεση, η εξυπνάδα και η σοφία, η αταραξία, η 

μετριοφροσύνη, η ειλικρίνεια, η πίστη, η εμπιστοσύνη και η δικαιοσύνη.  

Στη συνάφεια της αποκατάστασης της επικοινωνίας ανάμεσα στη φιλο-

σοφία και τη ζωή, εντάσσονται τα έργα του Bollnow για τη νέα εστιότητα 

(Bollnow 1955/1972) και για την ουσία των διαθέσεων (Bollnow 

1956/1974). Ο υπαρξισμός θεωρεί τον άνθρωπο ερριμένο χωρίς ελπίδα 

μέσα σε έναν εχθρικό κόσμο. Ο Bollnow, απέναντι στην εικόνα για τον 

άνθρωπο, η οποία βασίζεται στην τραγικότητα της ύπαρξης, με την έννοια 

που έχει ο όρος στην υπαρξιακή φιλοσοφία, αντιτάσσει την εμπιστοσύνη 

στον κόσμο και στη ζωή (“Vertrauen zur Welt und zum Leben”) (Bollnow 

1955/1972: 24). Παρά τα υπαρκτά προβλήματα της ζωής, τα οποία επιση-

μαίνονται εμφατικά από την υπαρξιακή φιλοσοφία, η ανθρώπινη ζωή υ-

πάρχει και συνεχίζει να προχωρεί (Bollnow 1971/1986: 70). Βασική έν-

σταση της φιλοσοφικής ανθρωπολογίας έναντι του υπαρξισμού είναι ότι ο 



ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΗ ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΗ ΚΑΙ ΔΙΔΑΚΤΙΚΗ ΑΣΤΑΘΩΝ ΜΕΘΟΔΩΝ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  109 

υπαρξισμός απολυτοποιεί την πρωτοκαθεδρία της αγωνίας για την κατα-

νόηση του ανθρώπου και παραγνωρίζει τη σημασία των ευχάριστων δια-

θέσεων σε αυτή την κατανόηση. Η φιλοσοφική ανθρωπολογία δεν δη-

μιουργεί μια νέα φιλοσοφική μονομέρεια, αλλά επιδιώκει να διαφωτίσει 

και μια άλλη πλευρά του ανθρώπου, όπως αυτή εμφανίζεται στις ευχάρι-

στες διαθέσεις (Θεοδωρόπουλος 1993: 51-55). Υπάρχουν ευχάριστες και 

δυσάρεστες διαθέσεις. Η μελαγχολική διάθεση σκοτεινιάζει τη ζωή του αν-

θρώπου, ενώ η χαρούμενη διάθεση τον αναζωογονεί. Ο άνθρωπος πρέπει 

να προσπαθεί να ρυθμίζει τις διαθέσεις, δημιουργώντας τις προϋποθέσεις 

για εκδήλωση των ευνοϊκών, απομακρύνοντας ή υπερβαίνοντας τις βλα-

πτικές. (Bollnow 1971/1986: 47, Schachtel 1977, Bloch 2000) 

 Ως αντίθετος πόλος της υπαρξιακής αγωνίας εξετάζεται από το 

Bollnow η έννοια της έκστασης, η οποία θεωρείται ως η πιο πηγαία ευχά-

ριστη εμπειρία της ζωής. Η έννοια της έκστασης εμφανίζεται ως διονυ-

σιακή μέθη στον Nietzsche (Bollnow 1956/1974: 85-90). Οι ευχάριστες 

διαθέσεις, γενικά, ακόμα και αν δεν είναι εκστατικές, έχουν ως βασικό 

διακριτικό την επιθυμία για προσέγγιση του άλλου ανθρώπου, μια κατά-

σταση «που δε γνωρίζει ο υπαρξιακός απομονωτισμός του άγχους» (Θεο-

δωρόπουλος 1993: 51-56). Το χαρακτηριστικό αυτό έχει δημιουργήσει 

διαύλους διαλόγου ανάμεσα στη φιλοσοφική ανθρωπολογία και στην «η-

θική της επικοινωνίας» του Habermas και στην «αρχή της διαλογικότητας» 

του Bakhtin. (Habermas 1997: 17-18, Tischner 1985: 24, Θεοδωρόπουλος 

1997: 83-94, Πανταζής 2005) 

Στο ίδιο πλαίσιο, οι χρονικές έννοιες της διαθεσιμότητας, του θάρρους 

και της υπομονής, οι οποίες προτείνονται ως ποιότητες υπέρβασης του υ-

παρξισμού στο πεδίο της χρονικότητας, απολήγουν στην έννοια της ελπί-

δας (Bollnow 1955/1972). Ο Bollnow χαρακτηρίζει τη φιλοσοφία του ως 

φιλοσοφία της ελπίδας (Philosophie der Hoffnung) και τη θεωρεί ως συ-

μπλήρωση της μονομέρειας της υπαρξιακής φιλοσοφίας. Αυτόν τον τίτλο 

είχαν και οι παραδόσεις του το 1959 στην Ιαπωνία και έτσι τιτλοφορήθηκε 

η ισπανόφωνη έκδοση της «Νέας Εστιότητας» στο Buenos Aires το 1963. 

(Bollnow 1963, Bollnow 1971/1986: 93, 132, Shollenberger 2003).   

Η φιλοσοφική-ανθρωπολογική προσέγγιση εγκύπτει επίμονα στην υ-

παρκτή καθημερινότητα της ανθρώπινης ζωής, η οποία εκπλήσσει με τον 

πλούτο και τις διαστάσεις της. Ενδεικτικά αναφέρεται ότι ο Bollnow εξε-

τάζει ανθρωπολογικά με υποδειγματικό τρόπο το φαινόμενο του εορταστι-

κού. Προσεγγίζει την αγροτική Κυριακή και την κυριακάτικη τακτοποίηση, 

που άρχιζε από το Σαββατόβραδο με την καθαριότητα του σπιτιού από τη 

νοικοκυρά, και αναδεικνύει το ιδιαίτερο συναίσθημα της κυριακάτικης 



ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ε. ΠΑΝΤΑΖΗΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 110 

διάθεσης και το νέο συναίσθημα ευτυχίας που γεμίζει τον άνθρωπο την Κυ-

ριακή, οπότε έχει επιτέλους χρόνο (Bollnow 1955/1972: 205-247). Οι ε-

ορτές και οι αργίες θεωρούνται ως σταθμοί στην πορεία του χρόνου, οπότε 

διακόπτεται η σχέση τού πριν και του μετά, δίνοντας προτεραιότητα στην 

ανάμνηση ενός θρησκευτικού ή εθνικού γεγονότος (Θεοδωρόπουλος 

1994: 89). Η εορτή, επίσης, συνθέτει μια πραγματικότητα που συνδέεται 

με το μύθο: φαγητό, ποτό, συντροφικότητα, συνομιλία −ο Bollnow κάνει 

αναφορά στο πλατωνικό Συμπόσιον−, μουσική και χορός αποτελούν τα 

βασικά συστατικά της ανθρωπολογικής κατηγορίας του εορταστικού και 

της φαινομενολογίας του. (Bollnow 1955/1972: 233-236)  

 

3. Ανθρωπολογική Διδακτική των «ασταθών μεθόδων»:  

   πέντε παιδαγωγικοί «τόποι» 
 

Kαι η εκπαιδευτική πραγματικότητα προσδιορίζεται από τις εσωτερικές 

ανθρώπινες διαθέσεις (“Die gestimmte Erziehungswirklichkeit”) 

(Koerrenz 2004: 60-78). Η ανθρωπολογική θεώρηση της διδασκαλίας α-

ναδεικνύει πλευρές του ανθρώπου, οι οποίες δεν εμφανίζονται σε άλλες 

συνάφειες συμπεριφοράς και διαπροσωπικής επικοινωνίας. Ο Bollnow ο-

δήγησε την Παιδαγωγική στην ανάπτυξη μιας γόνιμης σχέσης με τον υ-

παρξισμό (Θεοδωρόπουλος 1994: 95) και στην ανάδειξη των ασταθών 

μορφών της αγωγής (“unstetige Formen der Erziehung”) (Βollnow 

1959/1977). Αξιοποιώντας την υπαρξιακή φιλοσοφία προσεγγίζονται τα 

θεωρούμενα ως παρακωλυτικά επεισόδια που διαταράσσουν την πορεία 

της αγωγής και της διδασκαλίας ως γεγονότα βαθιά ριζωμένα στην ουσία 

της ανθρώπινης ύπαρξης και που «μέσα τους βρίσκει έκφραση ένα εντελώς 

νέο, μέχρι τώρα παραγνωρισμένο στοιχειώδες τμήμα της ανθρώπινης ύ-

παρξης, που αναιρεί τις παραστάσεις μιας σταθερής ανάπτυξης ή εν πάση 

περιπτώσει τις σχετικοποιεί σημαντικά» (Βollnow 1971/1986: 53).  

Αυτά τα ασταθή στοιχεία επιτελούν μια θετική και βαρυσήμαντη λει-

τουργία στην ανθρώπινη ζωή και δημιουργούν τη δυνατότητα αξιοποίησης 

ασταθών μορφών στη διδακτική πράξη (Βollnow 1971/1986: 18-20). Έτσι, 

τίθεται υπό αμφισβήτηση η αντίληψη ότι σε μια «διαταραγμένη» εκπαιδευ-

τική πραγματικότητα (“Die gebrochene Erziehungswirklichkeit”) 

(Koerrenz 2004: 78-97) είναι πράγματι δυνατόν να σχεδιαστεί με απόλυτο 

τρόπο η διδασκαλία και καταφάσκει τη μοναδικότητα του εκάστοτε συ-

γκεκριμένου περιβάλλοντος διδασκαλίας (Κοσσυβάκη 2003/2004: 177).  

Ο Bollnow εξετάζει ορισμένες ασταθείς μορφές αγωγής, υπό το πρίσμα 



ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΗ ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΗ ΚΑΙ ΔΙΔΑΚΤΙΚΗ ΑΣΤΑΘΩΝ ΜΕΘΟΔΩΝ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  111 

της σχέσης της υπαρξιακής φιλοσοφίας με την παιδαγωγική, δημιουργώ-

ντας μία ανθρωπολογική παιδαγωγική των ασταθών μεθόδων . Η «αφύ-

πνιση», η «νουθεσία» και η «συμβουλή» είναι κατεξοχήν ασταθείς «μορ-

φές» (“Formen”) αγωγής, ενώ η «κρίση» και η «συνάντηση» θα μπορού-

σαν να χαρακτηριστούν ασταθείς «στιγμές/περιστάσεις» (“Momente”) α-

γωγής (Wehner 2002: 127-138). Οι ασταθείς μορφές αγωγής θέτουν έναν 

οξύ προβληματισμό στο χώρο της θεωρίας της Διδακτικής αναφορικά με 

τις δυνατότητες αξιοποίησής τους στην καθημερινή διδακτική πράξη.   

Στην παρούσα εργασία επιχειρώ μια αναπλαισίωση των ασταθών μορ-

φών αγωγής, με την ένταξή τους, ως ανθρωπολογικούς, παιδαγωγικούς και 

διδακτικούς «τόπους», όπως τους χαρακτηρίζω, στη θεωρία της διδακτικής 

μεθοδολογίας:  

Ένας χαρακτηριστικός ανθρωπολογικός, παιδαγωγικός και διδακτικός 

«τόπος» που επισημαίνει ο Βollnow είναι η αφύπνιση της αυθεντικότητας. 

Η Αφύπνιση (“Erweckung”) (Βollnow 1959/1977: 42-59)  εκφράζει τη συ-

νειδητοποίηση από τον άνθρωπο της αναγκαιότητας αλλαγής της ζωής 

του.  Η αφύπνιση μπορεί να οφείλεται σε μια κρίση και, ανασύροντας στο 

προσκήνιο της ζωής μια προϋπάρχουσα μέσα στον άνθρωπο δυνατότητα, 

τον οδηγεί «από την κατάσταση της αναυθεντικότητας σ'εκείνην της αυ-

θεντικότητας» (Θεοδωρόπουλος 1996: 133). Ο δάσκαλος ωθεί το μαθητή 

προς την αφύπνιση, ενώ το παιδί αυτο-αφυπνίζεται. Η αφύπνιση είναι ε-

νέργημα του παιδιού, το οποίο προκαλείται από τον παιδαγωγό. Ο παιδα-

γωγός πρέπει διαρκώς να υποβοηθεί διδακτικές «αφυπνίσεις» και να είναι 

σε θέση να αντιληφθεί και να ενισχύσει τις αιφνίδιες «αφυπνίσεις» του 

μαθητή, ανανεώνοντας τις διδακτικές προσεγγίσεις του και αποκλείοντας 

από τον ορίζοντά του την παγιωμένη εικόνα για την επίδοση του μαθητή 

του. Η Ανθρωπολογική Παιδαγωγική προτείνει το «αφυπνιστικό μοντέλο» 

αγωγής και διδακτικής, στο οποίο ο δάσκαλος, ενώ δημιουργεί συνθήκες 

αφύπνισης του μαθητή του, αφυπνίζεται και ο ίδιος συνειδητοποιώντας 

την παιδαγωγική του ευθύνη (Ματσαγγούρας 1998/2005: 98, Κοσσυβάκη 

1997/1998: 31). 

Ο δεύτερος ανθρωπολογικός παιδαγωγικός και διδακτικός «τόπος»  

προσδιορίζεται από τη δυναμική ακολουθία της έκκλησης. Ο Bollnow προ-

σεγγίζει τη «νουθεσία» (“Ermahnung”) (Βollnow 1959/1977: 60-77) ως 

μια ακολουθία, η οποία αρχίζει από τη διαταγή (“Befehl”), συνεχίζει στη 

νουθεσία και απολήγει στην Έκκληση (“Appell”) στη συνείδηση. Η διδα-

κτική αξιοποίηση των επιμέρους μερών της παιδαγωγικής ακολουθίας της 

έκκλησης δημιουργεί ισχυρές και θετικές παιδαγωγικές προϋποθέσεις στη 

διδακτική πράξη και στην παιδαγωγική ατμόσφαιρα της τάξης. Ο 



ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ε. ΠΑΝΤΑΖΗΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 112 

παιδαγωγός πρέπει να μπορεί να συλλάβει τη λειτουργικότητά τους, ώστε 

να μην χρησιμοποιεί αυτά τα εξαιρετικά ευαίσθητα παιδαγωγικά μέσα χω-

ρίς συναίσθηση της σοβαρότητάς τους, όπως συχνά συμβαίνει με την κακή 

χρήση της έκκλησης στη συνείδηση του μικρού παιδιού. 

Οι οδοδείκτες της συμβουλής συνθέτουν έναν τρίτο ανθρωπολογικό 

παιδαγωγικό και διδακτικό «τόπο». Η Συμβουλή (“Beratung”) (Βollnow 

1959/1977: 78-86) τίθεται στην υπηρεσία του μαθητή, για να πάρει απο-

φάσεις. Δεν υπάρχει προσπάθεια για εκ προθέσεως επίδραση στη θέληση 

του παιδιού, κάτι που χαρακτηρίζει τη νουθεσία. Στο σχολικό μάθημα υ-

πάρχει σπάνια ευκαιρία για συμβουλή, με την έννοια της σύγχρονης συμ-

βουλευτικής, γιατί ο δάσκαλος κατέχει τη θέση του συντονιστή μιας ομά-

δας και είναι ο επικεφαλής της τάξης. Η συμβουλή ως διδακτικό ενέργημα 

είναι, όμως, απαραίτητη, όταν παρουσιάζονται δυσκολίες στο μάθημα και 

συνήθως δεν αφορά όλους τους μαθητές μιας τάξης αλλά συνήθως ένα συ-

γκεκριμένο μαθητή, σε ένα πλαίσιο εξατομικευμένης διδασκαλίας. Από 

μια δέσμη προτεινόμενων λύσεων, ο μαθητής καλείται και μπορεί να επι-

λέξει αυτή που θεωρεί καταλληλότερη. 

Ένας τέταρτος ανθρωπολογικός παιδαγωγικός και διδακτικός «τόπος»  

που επισημαίνει ο Bollnow είναι η αιφνίδια νέα αρχή έπειτα από την εμ-

φάνιση της κρίσης. Η Κρίση (“Krise”) (Βollnow 1959/1977: 24-41) είναι 

ένα αιφνίδιο και ανεπιθύμητο γεγονός που διακόπτει την ομαλή πορεία της 

ζωής. Τότε ο άνθρωπος νιώθει να βρίσκεται σε αδιέξοδο και να απειλείται 

με αφανισμό. Η ανθρωπολογική θεώρηση εξετάζει την πολύμορφη λει-

τουργικότητα της κρίσης ως αναγκαιότητας της ανθρώπινης ζωής 

(Βollnow 1971/1986: 62-63). Έχει ιδιαίτερη σημασία η παιδαγωγική συ-

μπεριφορά κατά την κρίση, υπό την προϋπόθεση ότι δεν είναι δυνατόν ο 

παιδαγωγός να οδηγεί σε κρίσεις, αλλά όταν η κρίση εμφανιστεί, πρέπει 

να είναι σε θέση να βοηθήσει τον παιδαγωγούμενο να την αντέξει ως το 

τέλος, χωρίς να προσπαθεί να αμβλύνει τη σοβαρότητά της. Η διδακτική 

διάσταση, στο πεδίο μιας διδακτικής ή μαθησιακής κρίσης αποτυχίας, εί-

ναι η με νέο και ωριμότερο οπλισμό επίμονη επανεκκίνηση της προσπά-

θειας του δασκάλου και του μαθητή. Η παιδαγωγική και διδακτική κρίση 

μπορεί να οδηγήσει σε μια νέα αρχή (“neuer Anfang”), σε μια ανανέωση, 

και στη βίωση του συναισθήματος μιας νέας αρχής ως λύτρωσης μετά την 

κρίση.   

Ο πέμπτος ανθρωπολογικός παιδαγωγικός και διδακτικός «τόπος»  που 

εξετάζει ο Bollnow οδηγεί στην αναπάντεχη εύρεση του νοήματος από το 

μαθητή, το οποίο θα μπορούσε να είναι ένα θεμελιακό γι’ αυτόν νόημα, 

στην κλίμακα της νοηματοδότησης του βίου. Η άμεση σύνδεση της 



ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΗ ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΗ ΚΑΙ ΔΙΔΑΚΤΙΚΗ ΑΣΤΑΘΩΝ ΜΕΘΟΔΩΝ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  113 

συνάντησης με τους διδακτικούς σκοπούς ή στόχους του συναισθηματικού 

τομέα είναι άμεση και προφανής. Η έννοια της Συνάντησης (“Begegnung”) 

(Βollnow 1959/1977: 87-131, Βollnow 1962) είναι το πρώτο παράδειγμα 

επίδρασης της υπαρξιακής φιλοσοφίας στην Παιδαγωγική και εμφανί-

στηκε στη Γερμανία μετά το δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο. Η συνάντηση εί-

ναι μια σπάνια και μοιραία εμπειρία, η οποία εισβάλλει στη ζωή του αν-

θρώπου διακόπτοντας την πορεία της με αιφνίδιο τρόπο. Συνάντηση μπορεί 

να συμβεί με έναν άνθρωπο αλλά και με ένα έργο τέχνης ή με το έργο ενός 

φιλοσόφου, που έχει ως αποτέλεσμα μια αποφασιστική στροφή στη ζωή 

του ανθρώπου. Ο Βollnow ενδιαφέρεται για την παιδαγωγική σημασία της 

συνάντησης (Βollnow 1971/1986: 59, 119-131). Τη Διδακτική ενδιαφέρει 

ιδιαίτερα η συνάντηση με το διδακτικό αντικείμενο, με το μορφωτικό α-

γαθό. Γίνεται λόγος για συνάντηση με μια διδακτική ενότητα, με τις μορ-

φές της ιστορίας ή της λογοτεχνίας. Υπογραμμίζεται με έμφαση ότι «όλες 

οι γνώσεις της μόρφωσης μένουν επιφανειακές και σε τελευταία ανάλυση 

ασήμαντες, αν δεν έχουν φτάσει, τουλάχιστον σε κάποιο τομέα, στη γνή-

σια συνάντηση, που ταράζει τον άνθρωπο στον εσώτατο πυρήνα του και 

που τον εξαναγκάζει να αλλάξει ολόκληρη τη ζωή του» (Βollnow 1971/  

1986: 61). 

  

4. Επισημειώσεις 
 

Η αναυθεντικότητα του κατασκευασμένου μαθήματος δεν μπορεί να 

κατανοηθεί από το μαθητή, γιατί συγκρούεται με την πραγματικότητα της 

ζωής. Η διδακτική του Giel ως «θεωρία του ενεργείν» για την προσέγγιση 

της γνώσης, το μάθημα που πλησιάζει στον τύπο του «μαθήματος με χρο-

νικά σύνολα», του «εποχικού μαθήματος» ή στον τύπο του «project» (Θε-

οδωρόπουλος 1994: 74-76, Θεοδωρόπουλος 1998: 145-156), η «διδακτική 

του ενεργού υποκειμένου» (Κοσσυβάκη 2003/2004) και άλλες εναλλακτι-

κές προσεγγίσεις, σχετίζονται άμεσα και με τη διδακτική ετοιμότητα του 

δασκάλου στο πλαίσιο του ανεπανάληπτου της διδακτικής περίστασης.  

Οι διδακτικές προεκτάσεις της ανθρωπολογικής παιδαγωγικής των α-

σταθών μεθόδων του Bollnow και της «σχολής» του είναι ιδιαίτερα σημα-

ντικές και εδώ έγιναν ορισμένες νύξεις σχετικά. Η κατάφαση της μοναδι-

κότητας και της ιδιαιτερότητας της «διδακτικής στιγμής»,  καθώς και η 

πρόταξη του  «ανοιχτού μαθήματος» και του «ενοχλητικού» και απροσδό-

κητου «παραπρογράμματος» (Gudjions 2003: 235-240, 246-247, Μπρού-

ζος-Κοσσυβάκη 1995/2004, Χρυσαφίδης: 53-88) είναι ορισμένες μόνο πε-

ριοχές που μπορούν να συναντηθούν οι σύγχρονοι διδακτικοί προβλη-



ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ε. ΠΑΝΤΑΖΗΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 114 

ματισμοί με την αξιοποίηση των ασταθών μορφών αγωγής στη διδακτική 

πράξη, ως διδακτικών «τόπων», ενδεχομένως προς την κατεύθυνση μιας 

σύγχρονης αναπλαισίωσης της Ανθρωπολογικής Διδακτικής ως Διδακτι-

κής των ασταθών μεθόδων. 

   

Βιβλιογραφικές Αναφορές 

 

Bloch, Charlotte (2000), “Flow: Beyond Fluidity and Rigidity. A Pheno-

menological Investigation”, In: Human Studies, 23 (1): 43-61, Dord-

recht: Kluwer Academic Publishers. 

Boelhauve, Ursula (1997), Verstehende Pädagogik: die pädagogische The-

orie Otto Friedrich Bollnows aus hermeneutischer, anthropologi-

scher und ethischer Sicht im Kontext seiner Philosophie , LTV. 

Bollnow, O. F. (1980), “Aspects of the Philosophy of Life”, In: Univer-

sitas-Stuttgart, [englische Ausgabe], 22 (1): 31-36, Stuttgart: Wis-

senschaftlicher Verlag mbH. 

Bollnow, O. F. (1977), Die Pädagogik der deutschen Romantik: von Arndt 

bis Fröbel, 3. überarbeitete Auflage, Stuttgart: Klett-Cotta. 

Bollnow, O. F. (1975), Die anthropologische Betrachtungsweise in der Pä-

dagogik, 3. unveränderte Auflage, Essen: Neue Deutsche Schule 

Verlagsgesellschaft mbH. 

Bollnow, O. F. (1971/1986), Φιλοσοφική Παιδαγωγική, μτφ. Μαρία και 

Κώστας Βαϊνάς, Αθήνα: Γρηγόρη. 

Bollnow, O. F. (1965/1976), “Methodische Prinzipien der pädagogischen 

Anthropologie”, In: Höltershinken, D. (Hrsg), Das Problem der pä-

dagogischen Anthropologie im deutschsprachigen Raum, S. 247-

251, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft [aus: Bildung 

und Erziehung, 18 (1965), S. 161-164]. 

Bollnow, O. F. (1963), “[Die Kraft zu leben]”, In: Die Kraft zu leben. Be-

kenntnisse unserer Zeit, S. 21-43, Gütersloh: C. Bertelsmann Verlag. 

Bollnow, O. F. (1962), “Begegnung und Bildung”, In: R. Guardini − O. F. 

Bollnow, Begegnung und Bildung, S. 25-52, 3. Auflage, Würzburg: 

Werkbund. 

Bollnow, O. F. (1959/1977), Existenzphilosophie und Pädagogik. Versuch 

über unstetige Formen der Erziehung, Fünfte, durchgesehene Auf-

lage, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz: W. Kohlhammer. 



ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΗ ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΗ ΚΑΙ ΔΙΔΑΚΤΙΚΗ ΑΣΤΑΘΩΝ ΜΕΘΟΔΩΝ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  115 

Bollnow, O. F. (1958), Die Lebensphilosophie, Berlin-Göttingen-Heidel-

berg: Springer. 

Bollnow, O. F. (1958/1970), Wesen und Wandel der Tugenden, Frank-

furt/M-Berlin-Wien: Ullstein. 

Bollnow, O. F. (1957/1968), Einfache Sittlichkeit. Kleine philosophische 

Aufsätze, Vierte Auflage, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Bollnow, O. F. (1956/1974), Das Wesen der Stimmungen, Fünfte Auflage, 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Bollnow, O. F. (1956/1976), “Das veränderte Bild vom Menschen und sein 

Einfluß auf das pädagogische Denken”, In: Erziehung wozu?, S. 33-

47, Stuttgart: A. Kröner. 

Bollnow, O. F. (1955/1972), Neue Geborgenheit. Das Problem einer Über-

windung des Existentialismus, 3. überarbeitete Auflage, Stuttgart-

Berlin-Köln-Mainz: W. Kohlhammer. 

Döpp-Vorwald, H. (1977), Beiträge zur pädagogischen Anthropologie. 

Grundfragen der Erziehungswissenschaft II, Kastellaun: A. Henn.  

Evans, Dylan (2002), Emotion: The Science of Sentiment, Oxford Univer-

sity Press 

Fahrenbach, H. (1997), “Differentielle Interpretation, Strukturanalyse und 

offene Wesensfrage. O. F. Bollnows Beitrag zur Methodenreflexion 

philosophischer Anthroplogie”, In: Kümmel, F. (Hg.), Hermeneuti-

sche Philosophie und Pädagogik, Freiburg-München: K. Alber. 

Gudjions, Herbert (2003), Pädagogisches Grundwissen, 8., aktualisierte 

Auflage, Bad Heilbrunn/Obb.: Klinkhardt  

Habermas, Jürgen (1997), Η Ηθική της Επικοινωνίας: Ηθική του διαλόγου 

– Σημειώσεις για ένα πρόγραμμα θεμελίωσης, Εισαγωγή-μτφρ. Κων-

σταντίνος Καβουλάκος, Αθήνα: Εναλλακτικές Εκδόσεις. 

Θεοδωρόπουλος, Ι. Ε. (1998), Μεταξύ Φιλοσοφίας και Παιδαγωγικής: Σε 

αναζήτηση της χαμένης σωματικότητας και χρονικότητας του παιδιού, 

Αθήνα: Γρηγόρη. 

Θεοδωρόπουλος, Ι. Ε. (1997), Με Άλλα Μάτια: Σχεδίασμα Φιλοσοφικής 

Παιδαγωγικής, Αθήνα: Γρηγόρη. 

Θεοδωρόπουλος, Ι. Ε. (1996), Χρόνος και Εκπαίδευση, Β΄ έκδοση, Αθήνα: 

Αναστασάκης. 

Θεοδωρόπουλος, Ι. Ε. (1994), Οικολογία της Εκπαιδευτικής Πραγματικό-

τητας, Αθήνα: Αναστασάκης. 

Θεοδωρόπουλος, Ι. Ε. (1993), Φιλοσοφική Παιδαγωγική-Ανθρωπολογική 

Προοπτική, Αθήνα: Αναστασάκης. 



ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ε. ΠΑΝΤΑΖΗΣ 

    ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024 116 

Κοσσυβάκη, Φωτεινή (2003/2004), Εναλλακτική Διδακτική: Προτάσεις για 

τη μετάβαση από τη Διδακτική του Αντικειμένου στη Διδακτική του 

Ενεργού Υποκειμένου, Αθήνα: Gutenberg. 

Κοσσυβάκη, Φωτεινή (1997/1998), Κριτική Επικοινωνιακή Διδασκαλία: 

Κριτική Προσέγγιση της Διδακτικής Πράξης, Αθήνα: Gutenberg. 

Koerrenz, Ralf (2004), Otto Friedrich Bollnow: Ein pädagogisches 

Porträt, Weinheim und Basel: Beltz. 

Ματσαγγούρας, Ηλίας (1998/2005), Θεωρία της Διδασκαλίας. Η προσω-

πική θεωρία ως πλαίσιο στοχαστικο-κριτικής ανάλυσης, τ. 1, Αθήνα: 

Gutenberg. 

Μπρούζος Ανδρέας-Κοσσυβάκη Φωτεινή (1995/2004), «Η ανοιχτή διδα-

σκαλία ως μια δυνατότητα της κριτικής επικοινωνιακής διδακτι-

κής», στο: Ηλίας Γ. Ματσαγγούρας, Η Εξέλιξη της Διδακτικής. Επι-

στημολογική Θεώρηση, σ. 325-357, Αθήνα: Gutenberg. 

Πανταζής, Βασίλειος Ε. (2005), «Η δεύτερη ή ξένη γλώσσα ως θεμελιακό 

στοιχείο της διαπολιτισμικής εκπαίδευσης: Ανθρωπολογική-Παιδα-

γωγική θεώρηση», στο: Παντελής Γεωργογιάννης (επιμ.), Διαπολι-

τισμική Εκπαίδευση – Τα ελληνικά ως δεύτερη ή ξένη γλώσσα. 8ο Διε-

θνές Συνέδριο (Πάτρα, 8-10 Ιουλίου 2005), Τόμος ΙΙ, σ. 303-311, 

Πάτρα: Πανεπιστήμιο Πατρών-Παιδαγωγικό Τμήμα Δημοτικής Εκ-

παίδευσης-Κέντρο Διαπολιτισμικής Εκπαίδευσης. 

Schachtel, Ernest G. (1977), “Hope, Joy, Anxiety, and Pleasure”, In: 

Review of Existential Psychology and Psychiatry, 15 (2-3): 245-279, 

Brooklyn: Assoc. Exist. Psychol. Psychiat. 

Shollenberger, Astrid (2003), Grundzüge einer Philosophie der Hoffnung: 

Die Beteutung der Krise om philosophischen und pädagogischen 

Denken von Otto Friedrich Bollnow, London: Turnshare Ltd. 

Tischner, Wolfgang (1985), Der Dialog als grundlegendes Prinzip der 

Erziehung: Sein Begriff und seine Geltungsbegründung in neueren 

pädagogischen Theorieansätzen, Frankfurt am Main-Bern-New 

York: Verlag Peter Lang. 

Χρυσαφίδης, Κώστας, (χ.χ.), Σύγχρονοι Διδακτικοί Προβληματισμοί, Α-

θήνα: Σμυρνιωτάκης. 

Wehner Urlich (2002), Pädagogik im Kontext von Existezphilosophie: 

Eine systematische Umtersuchung im Anschluß an Eberhard 

Grisebach, Otto Friedrich Bollnow und Theodor Balllauff , 

Würtzburg: Königshausen & Neumann 

  



ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΗ ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΗ ΚΑΙ ΔΙΔΑΚΤΙΚΗ ΑΣΤΑΘΩΝ ΜΕΘΟΔΩΝ 

ΠΑΙΔΑΓΩΓΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 1/2024  117 

Zusammenfassung 
 

Die anthropologische Betrachtungsweise der Didaktik zeigt eine Seite 

des Menschen auf, die in keinem anderen Verhaltens- und Beziehungszu-

sammenhang zu finden ist. Der deutsche Philosoph und Pädagoge O.F. 

Bollnow (1903-1991) führte die Pädagogik zu einer fruchtbaren Verbin-

dung mit dem Existenzialismus und zeigte die unstetigen Formen der Er-

ziehung auf. Bollnow untersuchte bestimmte Formen der Erziehung unter 

dem Blickpunkt des Verhältnisses der Existenzphilosophie zur Pädagogik 

und schuf eine „anthropologische Pädagogik der unstetigen Methoden“. 

Die unstetigen Formen der Erziehung sorgen bezüglich ihrer Anwendungs-

möglichkeiten in der täglichen didaktischen Praxis für eine heftige Diskus-

sion. Die didaktische Wirkung von Bollnows anthropologischer Pädagogik 

der unstetigen Methoden und dessen Schule ist von großer Bedeutung, was 

in diesem Text verdeutlicht werden soll.  

 

 

Ο Βασίλειος Ε. Πανταζής κατάγεται από την Αρτάκη Κυζίκου Μικράς 

Ασίας. Διδάσκει ανθρωπολογική παιδαγωγική των βιοεπιστημών, βιοη-

θική, καθώς και θέματα φιλοσοφίας της βιολογίας στο Τμήμα Βιοχημείας 

και Βιοτεχνολογίας του Πανεπιστημίου Θεσσαλίας (Λάρισα). Είναι μέλος 

της Συμβουλευτικής Επιτροπής του Εργαστηρίου Εφαρμοσμένης Φιλοσο-

φίας του Τμήματος Φιλοσοφίας του Πανεπιστημίου Αθηνών, όπου διδά-

σκει παιδαγωγική της βιοηθικής και μεθοδολογία επιστημονικής έρευνας. 

Το ερευνητικό έργο του εντάσσεται στη φιλοσοφική - ανθρωπολογική θε-

ώρηση της παιδαγωγικής και στον προσανατολισμό της προς τον διάλογο 

με τα πορίσματα των επιστημών της ζωής, κυρίως στο γερμανικό ακαδη-

μαϊκό και εκπαιδευτικό περιβάλλον. Μελετάει υπό ανθρωπολογική - παι-

δαγωγική οπτική το έργο του Αλεξάνδρου Παπαδιαμάντη. 
 

*  Το κείμενο αυτό αποτελεί, με ελάχιστες τροποποιήσεις, αναδημοσί-

ευση του: Πανταζής, Βασίλειος Ε. (2004), Φιλοσοφικές προϋποθέσεις της 

ανθρωπολογικής παιδαγωγικής και διδακτική των ασταθών μεθόδων, Παι-

δαγωγικός Λόγος, 3(2004), 235-246, Αθήνα: Κορφή. 

 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

