
  

  Πρεβεζάνικα Χρονικά

   Αρ. 43-44 (2007)

   ΠΡΕΒΕΖΑΝΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ, 43-44 (2007)

  

 

  

  Το σχήμα Ανατολή-Δύση και η τέχνη του Φώτη
Κόντογλου. Με αφορμή τις Δεσποτικές εικόνες
στο μαρμάρινο τέμπλο του ναού Μεταμόρφωσης
του Σωτήρος στον Παντοκράτορα Πρέβεζας 

  Απόστολος Σπ. Παπαδημητρίου   

  doi: 10.12681/prch.28868 

 

  

  Copyright © 2022, Απόστολος Σπ. Παπαδημητρίου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Αναφορά 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Παπαδημητρίου Α. Σ. (2022). Το σχήμα Ανατολή-Δύση και η τέχνη του Φώτη Κόντογλου. Με αφορμή τις Δεσποτικές
εικόνες στο μαρμάρινο τέμπλο του ναού Μεταμόρφωσης του Σωτήρος στον Παντοκράτορα Πρέβεζας. Πρεβεζάνικα
Χρονικά, (43-44), 301–348. https://doi.org/10.12681/prch.28868

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 10:56:35



Απόστολος Σπ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ* 
 
 
 
Το  σχήμα  Ανατολή-Δύση  και  η  τέχνη   
του  Φώτη  Κόντογλου  
 
Με αφορμή  τις  Δεσποτικές  εικόνες  στο  
μαρμάρινο  τέμπλο  του  ναού Μεταμόρφωσης   
του  Σωτήρος  στον Παντοκράτορα  Πρέβεζας  
  

Στους φύλακες του Μουσείου Πάρου, 
στη Γιάννα Γαλάνη και την Ευγενία Ίσκου, 

αρχαιολόγους της Α΄ Ε.Π.Κ.Α. 
 
 
 

ώτης Κόντογλου1 (1895-1965), η δημιουργική και ακούραστη μορφή 
της Τέχνης, διαδραμάτισε σημαντικό ρόλο στην καλλιτεχνική ιστο-
ρία της Πρέβεζας, αφήνοντας ως παρακαταθήκη τέσσερα σπουδαία 

έργα στο τέμπλο του ναού Μεταμόρφωσης του Σωτήρος στην περιοχή του 
Παντοκράτορα. Η προσέγγιση των έργων αυτών θα γίνει τόσο μέσα από εικο-
νογραφικά παράλληλα της βυζαντινής, μεταβυζαντινής και δυτικής τέχνης 
όσο και μέσα από τα ίδια τα έργα του Φώτη Κόντογλου. Η αναφορά σε χαρα-
κτηριστικά καλλιτεχνικά παράλληλα, νομίζω ότι είναι απαραίτητη, κυρίως σε 
έργα του Φώτη Κόντογλου, ώστε να διερευνηθούν οι ρίζες του έργου και της 
φιλοσοφίας του. 

Οι φιλοσοφικές-θεολογικές-καλλιτεχνικές αναφορές και το σχήμα Ανα-
τολή-Δύση που ταλανίζει ακόμη και σήμερα την ορθόδοξη εκκλησία είναι 
επίσης απαραίτητες προϋποθέσεις για τη διερεύνηση του έργου του Κόντο-
                                                           
* Ο Απόστολος Σπ. Παπαδημητρίου είναι αρχαιολόγος της ΛΓ΄ Εφορείας Προϊστορικών και 
Κλασικών Αρχαιοτήτων Πρέβεζας-Άρτας. 

1 Η παρούσα εργασία ήταν αντικείμενο ανακοίνωσης στον Δ΄ κύκλο διαλέξεων του επιστη-
μονικού περιοδικού Περίαπτο στις 25.10.2000 στο Κέντρο Μελέτης Νεώτερης Κεραμικής. 
Τις θερμές μου ευχαριστίες στους συναδέλφους της ομάδας του Περιάπτου, που οργάνωσαν 
τις διαλέξεις και μου έδωσαν έτσι την ευκαιρία να αναπτύξω το θέμα, ιδιαίτερα στους κκ. 
Όλγα Καρούτα, Μαριλένα Κοντοπανάγου, Κώστα Κουρμουλάκη, Κάτια Μαντέλη, Φωτεινή 
Μπαλλά και Ξένια Ξουργιά. Επίσης, ιδιαίτερη μνεία χρειάζεται να κάνω στο κ. Δημήτριο 
Σπυράκο ο οποίος βοήθησε καθοριστικά με τον τρόπο του. Τέλος, ευχαριστώ το Διοικητικό 
Συμβούλιο της Δημοτικής Βιβλιοθήκης του Δήμου Πρέβεζας που συμπεριέλαβε στον παρό-
ντα τόμο την εργασία μου, και ιδιαιτέρως τον κ. Σπύρο Λάμπρο. 

Φ 



302 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

γλου. Συμπληρώνοντας, πρέπει να επισημάνω ότι με τον Κόντογλου και το 
έργο του έχει ασχοληθεί λεπτομερέστατα ο Νίκος Ζίας.2 
 
 
Η πόλη της Πρέβεζας 
 

ς έτος ίδρυσης της πόλης της Πρέβεζας θεωρούμε την αναφορά του ονό-
ματος της πόλης στο Χρονικό του Μορέως.3 Η νέα πόλη όμως έχει ισχυ-

ρή πολιτιστική παράδοση, την πόλη της Νικόπολης. Η βυζαντινή Νικόπολη 
ήταν από τα κυριότερα θρησκευτικά κέντρα της ακμάζουσας Βυζαντινής αυ-
τοκρατορίας4 (Εικ. 1).  

Η Πρέβεζα δεν παρουσιάζει όπως έχει καταδείξει η μέχρι τώρα έρευνα, 
την αντίστοιχη άνθηση της πόλης των Ιωαννίνων κι αυτό γιατί διαφορετικές 
πολιτικο-οικονομικές συνθήκες διαμόρφωσαν τη μικρή αυτή κοινωνία.5 Παρ’ 
όλα αυτά οι ναοί που οικοδομήθηκαν από νωρίς, όπως ο ναός του Αγίου Νι-
κολάου (χτισμένος μετά το 1530) που έσωζε τουλάχιστον έως το 1915 σπα-
ράγματα τοιχογραφιών στο ιερό,6 αλλά και τα παραδείγματα του ζωγραφικού 
διάκοσμου του ναού του Αγίου Αθανασίου (1780)7 και του μητροπολιτικού 
ναού Αγίου Χαραλάμπους, αν και διαφορετικά μεταξύ τους από άποψη τε-
χνοτροπίας (βυζαντινή και «δυτικότροπη»-επτανησιακή τεχνοτροπία) είναι 
αρκετά για να καταλήξουμε στο συμπέρασμα, ότι σε αυτούς τους αιώνες   
υπήρξε θρησκευτική δραστηριότητα και καλλιτεχνική αναζήτηση. Μια καλ-
λιτεχνική αναζήτηση που απλώνονταν σε όλη την όμορη επικράτεια.8  

Στη σύγχρονη εποχή επισκευάστηκαν παλαιοί ναοί ή και οικοδομήθηκαν 
αρκετοί νέοι. Στα πλαίσια αυτής της οικοδομικής δραστηριότητας του πρώ-
του μισού του 20ού αιώνα παραδόθηκαν ζωγραφικά έργα από σύγχρονους 
ανώνυμους και επώνυμους καλλιτέχνες. Ανάμεσα τους ξεχωρίζουν οι τέσσερις 
φορητές εικόνες Δέησης, του Φώτη Κόντογλου, που κοσμούν το μαρμάρινο 
τέμπλο του ναού της Μεταμόρφωσης του Σωτήρος στην περιοχή Παντοκρά-
τορα (Πίν. Ι). Ο Κόντογλου κατά κάποιο τρόπο, επαναφέρει τη ζωγραφική 
βυζαντινή παράδοση στην πόλη. Ας σημειώσουμε ότι το 1954 που ζωγραφί-

                                                           
2 ΖΙΑΣ 1991. 
3 SCHMITT 1967, 589: … κάτεργα ἑξῆντα ἤλθασιν κ’ εἶναι τῶν Γενουβίσων· ἐπέζεψαν στὴν 
Πρέβεζαν, κουρσεύγουν τὰ χωρία, ὡρμήσασιν νὰ ἔρχωνται ὁλόρθα εἰς τὴν Ἄρταν … 

4 ΛΑΣΚΑΡΗΣ 1987· ΚΑΡΟΥΤΑ & ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 2003· ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ & ΚΕΦΑΛΛΩΝΙΤΟΥ 2002· 
ΣΜΥΡΗΣ & ΚΕΦΑΛΛΩΝΙΤΟΥ 2007. 

5 ΚΟΜΗΣ 1999, 17· ΚΑΡΑΜΠΕΛΑΣ 1992. 
6 ΒΑΣΙΛΑΣ 1963, όπου περιγράφονται οι τοιχογραφίες του Ναού του Αγίου Νικολάου μέσα 
από τη μαρτυρία του Α. Φιλαδελφέα, πρώτου ανασκαφέα της Νικόπολης. 

7 ΜΠΟΥΡΑΣ 2001, 285· ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ 2003, 527-563. 
8 ΣΑΜΠΑΝΙΚΟΥ 2000, 2· ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΟΣ 1997. 

Ω 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 303 
 

ζει ο Κόντογλου τις εικόνες αυτές, η πόλη της Πρέβεζας συμπληρώνει μόλις 
42 χρόνια απεξάρτησης από την Οθωμανική αυτοκρατορία. Είναι τα χρόνια 
που στη συντριπτική πλειοψηφία τους ο πληθυσμός είναι ορθόδοξοι Χριστια-
νοί. Η κοινότητα των Εβραίων αποδεκατίζεται από τους Ναζί και ο λαός της 
πόλης βίαια αποκτά «εθνική και θρησκευτική ομοιογένεια».9 

Αξίζει να υπενθυμίσουμε την ακατανόητη κατεδάφιση του παλαιού ναού 
του Αγίου Κωνσταντίνου, που χτίστηκε το 1742 και ανακαινίστηκε το 1852,10 
και με την κατεδάφισή του, ένα τμήμα της θρησκευτικής και καλλιτεχνικής 
ιστορίας της πόλης χάθηκε. Στη θέση του ταπεινού ναού με απόφαση της 
Μητρόπολης οικοδομήθηκε νέος «απαστράπτων» ναός. Η πράξη αυτή γίνε-
ται ακόμη περισσότερο ακατανόητη, όταν το φέρουμε σε αντιπαράθεση με 
τα αναστηλωτικά έργα και τα έργα συντήρησης που ορθώς πραγματοποιού-
νται με τη συμβολή της Μητρόπολης στην επικράτεια της Πρεβέζης. 
 
 
Λίγα λόγια για τον Κόντογλου 
 

Φώτης Κόντογλου (Εικ. 2), το πραγματικό του όνομα είναι Φώτης     
Αποστολέλης, γεννήθηκε στο Αϊβαλί της Μικράς Ασίας το 1895 και 

πέθανε στην Αθήνα το 1965. Μεγάλωσε μέσα στο μοναστήρι της Αγίας Πα-
ρασκευής Κυδωνίων όπου ηγούμενος ήταν ο θείος του. Ο Κόντογλου ήταν 
ένας προικισμένος άνθρωπος που με τη σκέψη και το έργο του σημάδεψε τη 
γενιά του ’30. Ανέδειξε μέσα από το έργο του –ζωγραφικό και συγγραφικό– 
την παράδοση και το σύγχρονο. Είχε δε διαμορφωμένες θρησκευτικές αντι-
λήψεις που καθόρισαν συστηματικά το έργο του. Το θρησκευτικό έργο του 
αποπνέει θρησκευτικότητα, εσωτερικότητα, αναζήτηση ενώ το κοσμικό αντι-
μάχεται από τη μια μεριά και βοηθά στη διαμόρφωση από την άλλη του σύγ-
χρονου εικαστικού λόγου.11 Η σχεδόν ασκητική-μοναστική προσήλωσή του 
και η επιμονή του στις θρησκευτικές του απόψεις διαμόρφωσαν ένα ιδεολο-
γικό πλέγμα που διαπερνά όχι μόνο το καλλιτεχνικό αποτέλεσμα, αλλά και 
την τεχνοτροπία και την γενικότερη προσπάθεια του να φέρει σε πέρας ένα 
δημιούργημα. Το έργο του Έκφρασις της Ορθοδόξου Εικονογραφίας12 είναι 
πόνημα των κατασταλαγμένων θρησκευτικών του πεποιθήσεων. Μία σπου-
δαία προσπάθεια είχε κάνει ο Διονύσιος ο εκ Φουρνά το 1730 με το αντίστοι-
χο έργο του Ερμηνεία της Βυζαντινής Ζωγραφικής Τέχνης.13 Ο Κόντογλου 
                                                           
9 ΓΑΡΙΔΗΣ 1994, 15· ΑΥΔΙΚΟΣ 1991. 
10 ΜΠΕΤΣΟΣ 1987α-1987γ· 1988α-1988γ, όπου ο συγγραφέας αναφέρεται διεξοδικά σε έγγρα-
φα του ναού που ξεδιπλώνουν την ιστορία του, καθώς και την ιστορία της Πρέβεζας.  

11 ΖΙΑΣ 1991, εικ. 102. 
12 ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960. 
13 ΔΙΟΝΥΣΙΟΣ 1909. 

Ο 



304 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

εμπλούτισε με τις γνώσεις του τη διδασκαλία της θρησκευτικής ορθόδοξης 
ζωγραφικής. Στο έργο αυτό παραδίδονται εκτός από την τεχνική και οι πεποι-
θήσεις του, που διαμόρφωσαν και την τεχνοτροπία του. Ήταν εκείνες που τον 
οριοθέτησαν ως καλλιτέχνη αλλά και τον περιχαράκωσαν –αν είναι σωστός ο 
όρος– χωρίς ίσως να δώσει ευκαιρία στον εαυτό του να ξεδιπλώσει τη δημι-
ουργικότητά του σε σύγχρονους εικαστικούς δρόμους. Δεν είναι τυχαίες οι 
κριτικές πάνω σε αυτό το σημείο. Ο Άγγελος Προκοπίου σημειώνει:  
 

Ο Φώτης είχε δίκηο να μας μιλά για τη δημιουργική σημασία που είχε η 
αφομοίωση της κληρονομιάς του Βυζαντίου από τη γενιά μας, είχε όμως 
λάθος να επιμένη στην περίοδο της Τουρκοκρατίας, που είχε παραμελή-
σει τις χρωματικές αξίες των μωσαϊκών και των τοιχογραφιών πριν την 
Άλωση. Τις έβλεπε τις αξίες αυτές ο Φώτης, ίσως με τις δικές μας τώρα 
υποδείξεις, αλλά τον είχε παρασύρει ο φανατισμός του κατά της δυτικής 
ζωγραφικής και θεωρούσε το χρώμα σαν ένα αισθησιακό αμάρτημα. 
Ήταν δύσκολο πια να συνεννοηθούμε. Για τη γενιά του 30 το Βυζάντιο 
είχε μεγίστη αισθητική αξία κυρίως για το χρώμα της ζωγραφικής του. 
Για το Φώτη η σημασία του Βυζαντίου ήταν ποιητική, ρυθμολογική και 
εικονογραφική.14 

 
Ο Γιάννης Χατζίνης συμπληρώνει:  
 

... είδα καθαρά ότι αυτή η απόρριψη χρώματος οδηγούσε τον Κόντογλου 
σε μία απλοποίηση, που καταντούσε σχηματοποίηση και μανιερισμός. Κα-
τά βάθος είχε θελήσει να αντικαταστήσει την τέχνη (που έχει ως πρωταρ-
χικό όρο τη διαρκή μεταμόρφωση, την πορεία) με την πίστη (που επιβάλ-
λει ένα μονότονο κανόνα).15  

 
Ο Γ. Τσαρούχης σημειώνει ότι «ο Σεζάν ήταν απαγορευμένος σα θέμα συζή-
τησης, όμως ο Γκρέκο και ο Μιχαήλ Άγγελος ήταν σε τιμή».16 

Εδώ πρέπει να παρατηρήσουμε ότι σε αντίθεση με ό,τι λέει ο Προκοπίου, 
η εξέλιξη της επιστήμης απέδειξε ότι η μεταβυζαντινή τέχνη, όχι μόνο δεν 
απέρριπτε την πολυχρωμία και τον ποικιλόμορφο εικαστικό πλούτο, αλλά  
ήταν σε όλες τις περιπτώσεις ανοιχτή σε εισροή νέων ρευμάτων,17 ακόμη και 
δυτικών που ο Κόντογλου απέρριπτε ή καλύτερα δεν ήθελε να δει στα έργα 
των μεγάλων μεταβυζαντινών ζωγράφων. Η εκπεφρασμένη άποψη του Κό-

                                                           
14 ΠΡΟΚΟΠΙΟΥ χ.χ. 
15 ΧΑΤΖΙΝΗΣ χ.χ. 
16 ΤΣΑΡΟΥΧΗΣ 1978. 
17 ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ 1947, 31· CHATZIDAKIS 1953, 220. 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 305 
 

ντογλου ότι «Στα τελευταία χρόνια του Βυζαντίου έρχεται το πλήρωμα του 
χρόνου για την λειτουργική τέχνη, φτάνει η αγιογραφία στην πιο σωστή και 
στη πιο καθαρή έκφραση»,18 τον φέρνει αντιμέτωπο με ένα σπουδαιότατο 
κομμάτι του έργου του (βλ. χαρακτηριστικά τα έργα «Ο γέροντας της Κίμω-
λος», 1928 [Εικ. 3]· «Στρατής Δούκας», 1923· «Νικόλαος Χρυσοχόου», 
1924,19 με εικαστικές αναζητήσεις και σύγχρονες χρωματικές και σχεδιαστικές 
αξίες που παραπέμπουν στο Βαν Γκόγκ· «Αλατότοπος στη θάλασσα της Νέας 
Μάκρης», 1938 [Εικ. 4]). Η Ελένη Βακαλό αναφέρει για το Φώτη Κόντογλου:  
 

… η μισαλλοδοξία του για καθετί δυτικό, έτσι πρέπει να κριθεί ότι επη-
ρέασε τη νεώτερη ελληνική τέχνη. Δεν την απέτρεψε από την ευρωπαϊκή 
τέχνη … αλλά την έστρεψε οπωσδήποτε, με την επιμονή του, σε μίαν ακό-
μη αντίπλευρα πηγή άντλησης, που θα αποδειχτεί πολύτιμη για τη συνθε-
τικότητα που εγκλείει, πέρα από τρόπους και είδη, η έννοια της «ελληνι-
κότητας», για όσους την αντιμετώπισαν φωτισμένα.20 

 
Για να δώσουμε μεγαλύτερη έμφαση στη δυτική και βυζαντινή άποψη περί  
ζωγραφικής, αξίζει να σημειώσουμε την άποψη του Λεονάρντο ντα Βίντσι 
για τη ζωγραφική και την αισθητική αντίληψη της Αναγέννησης και να ανι-
χνεύσουμε αυτή την αισθητική μέσα από τα έργα του ντα Βίντσι στο έργο 
του «Η Παναγία με το βρέφος από την προσκύνηση των Μάγων» (σχέδιο, 
Πινακοθήκη Ουφίτσι),21 αλλά και στον πίνακα «Η Παναγία και το Θείο Βρέ-
φος» («Παναγία Benois», Αγία Πετρούπολη, Μουσείο Ερμιτάζ) (1478-1482) 
(Εικ. 5), και του Ραφαέλλο στα έργα «Η Παναγία του Μεγάλου Δούκα» 
(Φλωρεντία, Παλάτσο Πίττι) ή στο έργο «Μεταμόρφωση» (Πινακοθήκη του 
Βατικανού, Εικ. 6) (1518-1520). 
 

… ο καλός ζωγράφος, έχει να αντιμετωπίσει δύο πρωτεύοντα πράγματα: 
Να γνωρίσει τον άνθρωπο από τη μια και την ευρύτητα της αντίληψης 
του πνεύματός του από την άλλη. Το πρώτο είναι εύκολο, το δεύτερο εί-
ναι δύσκολο, γιατί αυτό το δεύτερο πρέπει να το δώσει με τις κινήσεις 
των μελών του σώματος και του προσώπου, κινήσεις που καλύτερα από 
κάθε άλλον τις μαθαίνει από τους βουβούς. Το πρόσωπο, που οι κινή-
σεις του δεν εκφράζουν κανένα πάθος και καμιά σκέψη, που τα μέλη του 
δεν ανταποκρίνονται δηλαδή σ’ ό,τι βαθύτερο έχει, μας δίνει την ευκαι-
ρία να συμπεράνουμε ότι ο καλλιτέχνης που έφτιαξε το πρόσωπο αυτό, 

                                                           
18 ΖΙΑΣ χ.χ., 110.  
19 ΖΙΑΣ 1991, εικ. 35. 
20 ΒΑΚΑΛΟ 1983, 33. 
21 ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ 1977, τ. Α΄, 387. 

 
 
20 ΠΡΕΒΕΖΑΝΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ 43-44 



306 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

είναι ένας δίχως αξία καλλιτέχνης. Η κίνηση πρέπει να είναι προσαρμο-
σμένη στις ψυχικές ιδιότητες του προσώπου, να είναι πολύ ζωντανή, να 
δείχνει τη βαθύτερη κατάσταση του ανθρώπου, διαφορετικά το πρόσωπο 
αυτό δε μπορεί παρά να θεωρείται δύο φορές πεθαμένο, γιατί είναι ζω-
γραφισμένο και πεθαμένο για δεύτερη φορά μια και δεν εκφράζει τίποτε 
ούτε από το σώμα, ούτε από την ψυχή …22  

 
Εκείνο που παρατηρούμε είναι μία εντελώς διαφορετική αντίληψη στα έργα 
των καλλιτεχνών της αναγέννησης, από εκείνα της βυζαντινής τέχνης, που 
πηγάζει από τις αξίες της ίδιας της Αναγέννησης. Οι μορφές των θείων προ-
σώπων απεικονίζονται περισσότερο ανθρώπινες με ενδυμασίες του καιρού 
των καλλιτεχνών, χωρίς υπερβατικότητα και τεχνικές που αποδίδουν με ρεα-
λισμό το θέμα. Τα ίδια τα θέματα ξεφεύγουν από τα παραδομένα, αφού στη 
σκηνή της Μεταμόρφωσης του Ραφαήλ, για παράδειγμα, ο καλλιτέχνης το-
ποθετεί στο κάτω μέρος της εικόνας πλήθος μορφών που παρακολουθούν τη 
σκηνή, χωρίς αυτό να περιγράφεται ούτε να απεικονίζεται κάπου. 

Ο Κόντογλου αντίθετα καταθέτει την άποψή του για τη ζωγραφική, υιο-
θετώντας πλήρως την αισθητική της βυζαντινής τέχνης:  
 

… ἀν ζητήσεις τό σαρκικό κάλος, δέ θά τό βρεις στη βυζαντινή ζωγρα-
φική. Ἀν ζητήσεις προοπτική ή ἄλλες ἐπιδείξεις ὀφθαλμαπάτης δέ θά τά 
βρεις. Αν ζητήσεις μ΄ ἔνα λόγο, ὀποιαδήποτε φυσικότητα, δέ θά την 
εὔρεις σ’ αυτή τήν παράδοξη τέχνη. Και μ’ όλα ταύτα, ἀυτή η τέχνη ἔχει, 
για ὄποιον τή νοιώσει, κάποιο πρᾶγμα περισσότερο ζωγραφικό από τη 
φυσικότητα, και περισσότερο σπουδαῖο από τις προοπτικές και τις άλλες 
μάταιες ἐπιδείξεις, καὶ ὡραιότερο ἀπό τη συνηθισμένη ἐμορφιά.23 

 
Από τις παραπάνω αναφορές είναι αυταπόδεικτο ότι η μορφή διαδραματίζει 
ουσιαστικό ρόλο στην περίπτωση του ντα Βίντσι (όπως και σε ολόκληρη την 
τέχνη της Αναγέννησης) και υποτάσσει το περιεχόμενο. Κυριαρχεί το ρεαλι-
στικό, το ανθρώπινο με όλες τις αδυναμίες του. Η μορφή καθορίζει την από-
δοση των συναισθημάτων. Αντίθετα, στην περίπτωση του Κόντογλου («Ο 
κατακλυσμός», λεπτομέρεια· «Η οικογένεια του ζωγράφου»· «Η Μαρία Κό-
ντογλου», λεπτομέρεια· «Η κοιλάδα του Κλαυθμώνος»)24 η μορφή υποτάσσε-
ται σε σχήματα αντιρεαλιστικά, προσπαθώντας να μην υπερκεράσει τα υψη-
λά θρησκευτικά νοήματα που είναι κυρίαρχα. Ο Κόντογλου, όπως και ο 
βυζαντινός καλλιτέχνης, προσπαθεί να τονίσει ότι η τέχνη του είναι δη-

                                                           
22 ΜΠΡΙΟΝ χ.χ., 165. 
23 ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1963, 101, 102. 
24 ΖΙΑΣ 1991, εικ. 95. 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 307 
 

μιούργημα ταπεινό και ανθρώπινο και όχι έργο θεού, επομένως και ατελές. 
Κυριαρχούν ως στοιχεία το υπερβατικό και το θείο (δηλαδή το δημιούργημα 
του Θεού που είναι ο άνθρωπος και η φύση). 

Ο Κόντογλου επιστρέφει σε παλιούς εικαστικούς δρόμους χωρίς βεβαίως 
να αντιγράφει, αλλά ιχνηλατεί τους παραδομένους τρόπους που κατά την άπο-
ψή του φέρνουν τα ορθά αποτελέσματα, δηλαδή στην προκειμένη περίπτωση 
μεταφέρουν το θρησκευτικό μήνυμα με απόλυτη επιτυχία (Εικ. 7, 8). 

Ξεκινώντας από την τέχνη των Φαγιούμ (Εικ. 9, 10), συνεχίζοντας μέσα 
από τη βυζαντινή και μεταβυζαντινή τέχνη (Εικ. 11, 12), εμπνεόμενος από τη 
λαϊκή ζωγραφική (Εικ. 13), ο Κόντογλου διαμορφώνει έναν τρόπο ζωγραφι-
κής αυστηρό, θρησκευτικό, λιτό, αλλά συνάμα σύγχρονο με δυνατότητες και 
ευκαιρία ανάπτυξης νέων εικαστικών δρόμων από τους οποίους όμως ο ίδιος 
έμεινε αυστηρά και ενσυνειδήτως μακριά τους, αντίθετα με τους μαθητές 
του, όπως ο Γ. Τσαρούχης, οι οποίοι ακολούθησαν και έδωσαν πνοή στη σύγ-
χρονη ζωγραφική. Ο Γ. Τσαρούχης αν και αποδέχεται την ύπαρξη των δύο κό-
σμων της Ανατολής και της Δύσης, αποκαθιστά την αληθινή σχέση Ανατολής 
και Δύσης, παρ’ όλα αυτά μαρτυρεί σε γραπτά του, τόσο την αρχική επιρροή 
του από τον Τάρνερ ή και τη μετέπειτα από τον Ματίς:  
 

Το 1920 είδα μιαν αναπαραγωγή του Τάρνερ. Για μένα αυτό ήταν η φυσι-
κή ζωγραφική που νόμιζα ότι μπορώ να κάνω εύκολα. Την ίδια χρονιά, 
πηγαίνοντας με την οικογένειά μου στο Δαφνί για να λειτουργήσουμε την 
εκκλησία, δέχτηκα κυριολεκτικά μια πληγή· βλέποντας τα ψηφιδωτά κα-
τάλαβα πως υπάρχει κι άλλος κόσμος της ζωγραφικής. Μια ζωγραφική 
παραπάνω από φυσική που όσο κι αν σχετίζονταν με αυτό που ονόμαζα 
φυσική ζωγραφική ήταν εντούτοις διαφορετική. Αυτή η εμπειρία με βα-
σάνισε σε όλη μου την ζωή. Έκανα ένα αντίγραφο με νερομπογιά, σε μι-
κρές διαστάσεις, που έμεινε ημιτελές και το αποτελείωσα το 1931 όταν 
ήμουν μαθητής του Κόντογλου. Πολύ πριν απ’ εκείνη την εποχή είχα κα-
ταλάβει πως δεν υπήρχαν μόνο δύο ζωγραφικές αλλά δύο κόσμοι. Υπήρ-
χαν δύο μουσικές, δύο τρόποι να ντύνονται οι άνθρωποι, δύο τρόποι να 
χορεύουν και να τραγουδούν, δύο τρόποι να φέρονται. Υπήρχε η Δύση 
και η Ανατολή.25 

 
Στον Κόντογλου η φόρμα, η χρωματική σύνθεση, η τονική χρωματική ακο-
λουθία, το σχέδιο, η πηγή φωτισμού, είναι τα μέσα για να γίνει το μήνυμα 
αντιληπτό, διακριτό και αναγνώσιμο. Έτσι, η θρησκευτική του πεποίθηση 
μετατρέπεται σε τεχνοτροπία με ιδιαίτερα προσωπικά χαρακτηριστικά. Αυτά 
διακρίνονται και στα κοσμικά έργα της ώριμης φάσης του όπως οι τοιχογρα-
                                                           
25 ΤΣΑΡΟΥΧΗΣ 2000, 23-28. 



308 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

φίες στην αίθουσα του προέδρου του Δημοτικού συμβουλίου του Δημαρχεί-
ου Αθηνών (1939).26  

Όμως στο Δημαρχείο Αθηνών έχουμε δημιουργική αφομοίωση της βυζα-
ντινής και λαϊκής τέχνης έτσι όπως η τελευταία παραδόθηκε από το Θεόφιλο 
(Εικ. 14). 
 
 
Κόντογλου και Πρέβεζα (παρεμβάσεις μέσα από τον  
τοπικό τύπο για τη Χορωδία της Κοιμήσεως Θεοτόκου) 
  

Φώτης Κόντογλου είχε σχέσεις με την Πρέβεζα όπως είχε σχέσεις και με 
όλες τις πόλεις της Ελλάδας. Όμως, η Πρέβεζα ήταν η πόλη του συγγρα-

φέα και διανοούμενου Βασίλη Μουστάκη με τον οποίο υπήρξε φίλος και συ-
νεκδότης του περιοδικού Κιβωτός. Παρακολουθούσε σε όλες τις περιπτώσεις 
τα εικαστικά και κοινωνικά δρώμενα και ήταν έτοιμος ανά πάσα στιγμή να 
παρέμβει σε περίπτωση που κατά τη γνώμη του, θίγονταν η Ορθοδοξία ή η 
παράδοση. Στις παρεμβάσεις του, ήταν σκληρός στην κριτική του, όχι όμως 
χωρίς επιχειρήματα. Έτσι, συνέβη και με την περίπτωση της Πρέβεζας. 

Το επεισόδιο με το σύλλογο ιεροψαλτών και με τη χορωδία Κοιμήσεως 
Θεοτόκου έτσι όπως μας το παραδίδει ο Γ. Μουστάκης, φανερώνει από τη 
μία μεριά την προσήλωση του Κόντογλου στη βυζαντινή παράδοση και από 
την άλλη την εμμονή του στον αντιδυτικισμό.27 Οι νουθεσίες του με αυστηρό 
τρόπο προς τη χορωδία Κοιμήσεως Θεοτόκου Πρέβεζας και η κατηγορημα-
τικότητα με την οποία εκφράζει τα επιχειρήματά του φέρνουν στην επιφά-
νεια όχι μόνο τις θρησκευτικές του πεποιθήσεις, τον αντιδυτικισμό, αλλά και 
το ιδεολογικό πλαίσιο της «συνέχειας» του ελληνισμού από την αρχαιότητα, 
στο Βυζάντιο και έως τις μέρες του.  
 

Εσείς όμως στην Πρέβεζα, τι τα θέλετε τα ιταλιάνικα τραγούδια στις εκ-
κλησίες σας; για να γίνετε τάχα Ευρωπαίοι: Γιατί αυτή η έγνοια μας 
τρώγει. [Και πιο κάτω:] τι σχέση έχει με την ελληνική ψυχή αυτή η ψυ-
χρή και βλακώδης καντάτα που τραγουδάτε;28  

 
Όμως, η Πρέβεζα, αλλά και ολόκληρη η περιοχή, έχει μέσα στην παράδοσή 
της τα δάνεια και τα αντιδάνεια από τη Δύση, ιδιαιτέρως από την γειτονική 
Ιταλία και ειδικότερα από τη Βενετία, τόσο στην τέχνη όσο και σε όλους 
τους τομείς της κοινωνίας. Υπάρχουν δηλαδή επιρροές από τη Δύση, ήδη 

                                                           
26 ΣΚΑΛΤΣΑ 1991, 1642-1666, εικ. 3, 4. 
27 ΜΟΥΣΤΑΚΗΣ 1990, 25-31. 
28 ΜΟΥΣΤΑΚΗΣ 1990, 26. 

Ο 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 309 
 

από το 15ο αι. μέχρι και το χρονικό εκείνο σημείο που αναπτύχθηκε η επτα-
νησιακή σχολή ζωγραφικής. Μεγάλη απόδειξη δυτικότροπης ζωγραφικής, 
είναι ο πολιούχος ναός του Αγίου Χαραλάμπους στο κέντρο της Πρέβεζας, 
κοσμημένος το 1884 με ζωγραφικούς πίνακες από το ζωγράφο εκ Λευκάδος 
Σπυρίδωνα Γαζή, κατά τα επτανησιακά πρότυπα.29 

Να λοιπόν η παράδοση της Πρέβεζας. Με την παραπάνω αναφορά δε θέ-
λουμε να αποδείξουμε ότι η παράδοση της Πρέβεζας ήταν δυτική, απλά προ-
σπαθούμε να ανιχνεύσουμε και δυτικά στοιχεία στην ανάπτυξη της κοινωνίας 
που δεν πρέπει ούτε να τα «ελληνικοποιήσουμε», ούτε να τα αποσιωπήσουμε 
αφού η κοινωνία τα έκανε αποδεκτά.30  

Δεν υπάρχει περίπτωση να μη γνώριζε ο Κόντογλου την παράδοση αυτή. 
Όμως, εκλεκτικά επιθυμούσε και αναδείκνυε μόνο την ορθόδοξη παράδοση ως 
γνήσια. Υπήρχε εναγώνια και συνεχής η πάλη του Κόντογλου για την ανάδει-
ξη των «ιδιαίτερων» χαρακτηριστικών και την «υπεροχή» της ελληνικής φυ-
λής και αυτό υπογραμμίζεται από την πρόταση-υπογραφή, που συνοδεύει το 
γράμμα του προς την εφημερίδα Ο Αγών: «Με αγάπη και πολύ πόνο. Ένας 
Ρωμιός: Φ.Κ.».31 Αυτό βέβαια δεν έχει καμιά σχέση με ολοκληρωτικές δια-
χωριστικές αντιλήψεις και σε καμία περίπτωση δεν επιθυμούμε να προσά-
ψουμε τέτοιες απόψεις στον Κόντογλου. Άλλωστε, ολόκληρη η πνευματική 
γενιά του ’30 έδωσε σημαντική πνευματική μάχη για την υπεράσπιση της 
δημοκρατίας, τη διάσωση της παράδοσης και την ανάδειξη της ελληνικότη-
τας μέσα από τα έργα της32 (η ελληνικότητα στον Κόντογλου δηλώνεται για 
παράδειγμα στα πορτραίτα του Μ. Αλέξανδρου και του Φιλίππου από τις 
τοιχογραφίες του Δημαρχείου Αθηνών, τα οποία έχουν αρκετές ομοιότητες, 
το πρώτο με το Μέγα Αλέξανδρο από το αρχαίο ψηφιδωτό που αναπαριστά 
τη μάχη της Ισσού, το δεύτερο με το Φίλιππο που αναπαριστάται σε αρχαίο 
χρυσό περίαπτο).33 Ο Κόντογλου επισημαίνει:  
 

Με την παράδοση ο άνθρωπος δυναμώνει την συνείδησή του, νοιώθο-
ντας κοντά του και μέσα του, τους προγόνους του, χαιρόμενος και λυ-
πούμενος μαζί τους, βλέποντας σ’ αυτούς τα ίδια αισθήματα, τις ίδιες 

                                                           
29 ΣΥΝΕΣΙΟΣ 1995. 
30 ΜΟΥΣΤΑΚΗΣ 2002, 271-296. 
31 ΜΟΥΣΤΑΚΗΣ 1990, 26. 
32 ΒΑΚΑΛΟ 1983, 15, 41 κ.ε. Η συγγραφέας σημειώνει στη σελ. 32 για το Φ. Κόντογλου: 

«Προσκολλημένος (ο Κόντογλου) από βίωμα στην παράδοση, γνωρίζει και αρνείται όλη τη 
δυτική τέχνη. Στρέφεται στη βυζαντινή και στη ζωντανή συνέχειά της όπως διατυπώθηκε 
και απόμεινε στη λαϊκή έκφραση, γιατί θα πρέπει να πούμε ευθύς, ότι ο Κόντογλου παρ’ 
όλο που στάθηκε δάσκαλος για την επιστροφή της αγιογραφίας μας στα ορθόδοξα πρότυπά 
της, δεν άντλησε τα διδάγματά του ακριβώς από τις εποχές και από τα δείγματα λαμπρότητας 
της βυζαντινής τέχνης. Προσελκύεται περισσότερο από το μοναστικό-λαϊκό πνεύμα της».    

33 ΣΚΑΛΤΣΑ 1991, σημ. 35, εικ. 13-16. 



310 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

συνήθειες, τις ίδιες αδυναμίες, τους ίδιους στοχασμούς, που βρίσκει μέ-
σα στον εαυτό του.34  

 
Αξίζει λοιπόν να ορίσουμε το τι σημαίνει παράδοση, όσο και αν αυτό φαίνε-
ται κατανοητό ή αυτονόητο: «Παράδοση είναι ένα σύνολο δυναμικών προδια-
γραφών που μεταδίδονται. Είναι τα δυναμικά στοιχεία του παρελθόντος που 
όχι μόνο αποτελούν παρακαταθήκη για το παρόν, μα παίρνουν μια νέα μορ-
φή δηλαδή μεταπλάθονται σε μία οργανική σύνθεση, σύμφωνα με τις δεδο-
μένες κάθε φορά συνθήκες.»35 Επομένως, μέσα στην παραδομένη τέχνη βρί-
σκονται όλα τα στοιχεία και τα βυζαντινά και τα μεταβυζαντινά και τα 
δυτικά. Η παράδοση δεν είναι μονομερής και δεν μπορεί να οριστεί μόνο υπο-
κειμενικά. Η κάθαρση από τα δυτικά στοιχεία που επιχείρησε και κατόρθωσε 
ο Κόντογλου στην τέχνη του δεν ήταν μόνο προσωπική επιλογή, αλλά συνει-
δητή κατάληξη οδηγούμενη από την ορθόδοξη πίστη του. Και αυτό έχει σχέ-
ση με το σχήμα Ανατολή-Δύση. 
 
 
Ανάμεσα σε Ανατολή και Δύση 
 

Ορθόδοξη θρησκεία είχε και έχει από παλιά ανοιχτούς λογαριασμούς 
με ό,τι προέρχεται από τη Δύση. Αυτό δεν είναι απλά σχήμα λόγου, 

αλλά μορφώθηκε σε πράξεις και πολύ περισσότερο σε κινήματα. Μπορούμε 
να τα απαριθμήσουμε. Το κίνημα των Ησυχαστών με «αντιπάλους» το μοναχό 
Γρηγόριο Παλαμά και το Βαρλαάμ Καλαβρό36 που προέρχονταν από την Ιτα-
λία· το κίνημα των Κολυβάδων με τη διαμάχη του Αθανασίου του Πάριου με 
τους διαφωτιστές και ιδιαιτέρως με τον Αδαμάντιο Κοραή.37 Αυτή την παρά-
δοση με πίστη και συνέπεια ακολούθησε και ο Κόντογλου που θεώρησε ότι 
ήταν κατάλληλες ακόμα μία φορά οι συνθήκες να αποκαθαρθεί η τέχνη από 
οτιδήποτε δυτικό, το οποίο είχε αρχίσει να κυριαρχεί, πολλές φορές κατα-
στροφικά, αυτό είναι αλήθεια, σε οτιδήποτε «ελληνικό». Πάνω σε αυτό το 
δόγμα διαμόρφωσε απόψεις και εικαστικό λόγο ολοκληρώνοντας το ζωγραφι-
κό και συγγραφικό του έργο. 

Στο πρόσφατο παρελθόν, η επίσημη εκκλησία μας με πρόσχημα την ανα-
γραφή του θρησκεύματος στις ταυτότητες αναφέρεται στους «ευρωπαϊστές», 
στην «κακή Δύση», στους «άθεους διανοούμενους» που επιβάλλονται και επι-
βουλεύονται την κοινωνία, για «παράδοση που επιχειρείται να σβηστεί», κλπ. 

                                                           
34 ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1979, 66. 
35 ΣΟΥΚΑΚΟΥ et al. 1990, 7. 
36 OSTROGORSKY 1989, 207 κ.ε. 
37 ΖΗΣΗΣ 1998, 387-400· ΚΡΙΚΩΝΗ 1998. 

Η 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 311 
 

Βέβαια, είναι εντελώς άδικο για τον Κόντογλου να τον ταυτίσουμε με αυτές 
τις απόψεις που φτάνουν στα όρια μιας ιστορίας που επαναλαμβάνεται και 
εκλαμβάνεται πλέον ως φάρσα. Το αναφέρουμε όμως για να ανιχνεύσουμε 
το γενεσιουργό στοιχείο αυτής της αντιδυτικής συμπεριφοράς. Με περισσό-
τερες λεπτομέρειες: 

Το κίνημα των Ησυχαστών έφερε στο προσκήνιο τη διαμάχη –φιλοσοφική 
και θεολογική– μεταξύ της δυτικής ορθολογιστικής σκέψης, βασισμένη στην 
αριστοτελική λογική που εκφράζονταν από το Βαρλαάμ, και της ανατολικής 
μυστικιστικής όπως παραδόθηκε από τις αρχαίες θρησκείες και αφομοίωσε η 
ορθόδοξη πίστη. Δεν είναι τυχαίο ότι ο τρόπος συγκέντρωσης των οπαδών 
του Ησυχασμού με σκοπό την ενόραση του θείου φωτός, είναι τρόπος που 
ακολουθούν και οι Ινδοί με στόχο το Νιρβάνα. Στην εικονογραφία το κίνημα 
του Ησυχασμού καθρεφτίστηκε στη σκηνή της Μεταμόρφωσης του Σωτήρος 
με τη συγκεκριμένη ζωγραφική γεωμετρική απόδοση των ακτινών του φωτός 
στη δόξα που περιβάλλει το Χριστό.38 Στη διαπάλη Δύσης και Ανατολής 
κέρδισε η ανατολική παράδοση, χωρίς όμως αυτό να σημαίνει ότι τα δυτικά 
στοιχεία αποκλείστηκαν διά παντός. Αντίθετα, παρείσφρυσαν στην τέχνη και 
στη κοινωνία μετέπειτα, την περίοδο εκείνη που έπαψαν οι φανατισμοί και 
ήταν πλέον ώριμο για κάτι τέτοιο. Εννοούμε τη μεταβυζαντινή περίοδο (15ος-
16ος αι.), τότε που οι τέχνες παρουσίασαν μία εκ νέου ανάπτυξη, ιδιαιτέρως η 
ζωγραφική, που ουσιαστικά της έδωσαν ώθηση τα δυτικά στοιχεία.39 

Ο Αθανάσιος ο Πάριος και το κίνημα των Κολυβάδων πολέμησε έντονα 
το κίνημα του διαφωτισμού και τους εκπροσώπους του. Ο διαφωτισμός και η 
Γιββώνεια αντίληψη ότι η περίοδος του Βυζαντίου ήταν περίοδος παρακμής 
βρήκε αντίπαλο τον Άγιο Αθανάσιο τον Πάριο. Ο ίδιος ο Αθανάσιος ο Πάρι-
ος είχε ιδιαίτερο σεβασμό στον Άγιο Γρηγόριο Παλαμά ως ησυχαστικό πρό-
τυπο. Αποδεικνύει δε τη φιλοσοφική συνέχεια από τους ησυχαστές στους 
κολυβάδες. Οι κολυβάδες σώζοντας τη νηπτική-ησυχαστική παράδοση προ-
κάλεσαν τη «φιλοκαλική αναγέννηση, ως γνήσια συνέχεια και ανανέωση της 
ζωντανής πατερικής παραδόσεως και ταυτόχρονα έδωσαν την απάντηση της 
εκκλησίας στα αιτήματα των καιρών».40 Είναι βέβαιο ότι η διαμάχη μεταξύ 
κλήρου (ιδιαιτέρως του μοναχισμού, χωρίς να σημαίνει ότι υπήρχε ενιαία    
αντίληψη) και διαφωτιστών με εκπρόσωπο τον Αδαμάντιο Κοραή επέφερε 
απολυτότητες και από τις δύο πλευρές, με αποτέλεσμα την κοινωνική υπο-
βάθμιση και την καθυστέρηση ίσως της κατανόησης του αιτήματος του με-
γάλου ξεσηκωμού των Ελλήνων. Ο Κοραής επισημαίνει:  

                                                           
38 ΞΥΓΓΟΠΟΥΛΟΣ 1953, 57, πίν. 18, 19.2. 
39 CHATZIDAKIS 1953. 
40 ΡΑΝΤΟΒΙΤΣ 1984, 17· πρβλ. ΜΕΤΑΛΛΗΝΟΣ 1995, 331. 



312 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

Ὁ ταλαίπωρος λαός ἐκεντεῖτο καί ἐβυζάνετο ἀκόμη ἀπό βδέλλας ἄλλας, 
πλῆθος ἄπειρον μοναχών, [...] οἱ ὁποῖοι ἀφήνοντες τάς ἐρήμους καί τά 
μοναστήρια, ἐχύνοντο εἰς τάς πόλεις, ὡς ἀκρίδες, εἰς ὅλας τῶν πολιτῶν 
τάς κοσμικάς ὑποθέσεις, μέ τούς κληρικούς, ἐπροξενοῦσαν ταραχάς καί 
θορύβους.41  

 
Ο διαφωτισμός αφύπνησε τους Έλληνες, αλλά και την εκκλησία που κλήθη-
κε να πάρει θέση, κατηγορώντας ακόμη μία φορά τη Δύση και ό,τι προέρχο-
νταν από αυτή κυρίως «... το έσχατον και ακρότατο των κακών …», την αθεία, 
που ήταν κύριο γνώρισμα κατά τον Αθανάσιο τον Πάριο του Διαφωτισμού 
και της Δύσης. Ο Αθανάσιος ο Πάριος χρησιμοποιώντας την αρχαιογνωστική 
και πατερική απολογητική, στηριζόμενος σε Πατέρες όπως ο Γρηγόριος ο 
Θεολόγος, επανασημειώνει:  
 

Οὐ γάρ τοῦτο μόνον δεινόν [τά επαίσχυντα ἔργα τῶν ἀρχαίων φιλοσό-
φων] ... ἀλλά καὶ τοὺς θεούς στήσασθαι συνηγόρους τοῖς πάθεσιν, ἵνα 
μὴ μόνον ἀνεύθυνον το ἀμαρτάνειν, ἀλλά και θεῖον νομίζηται.42 

 
Η ζωγραφική απόδοση του Αθανασίου του Πάριου από τον Κόντογλου είναι 
πολύ σημαντική αφού είναι σίγουρο ότι τον θεωρούσε σημαντικό υποστηρικτή 
της παράδοσης της ορθοδοξίας. Τελειώνοντας τη σύντομη αναφορά στο έργο 
του επισημαίνοντας κάτι που ένας ιδεολογικός αντίπαλος του Φώτη Κόντο-
γλου αρκετά πριν είχε γράψει: «Η ελευθερία», έγραφε ο Μάρξ, «δε περιλαμ-
βάνει μόνο το τι ζω, αλλά και πώς το ζω, όχι μόνο ότι κάνω μια πράξη ελευθε-
ρίας, αλλά και ότι την κάνω ελεύθερα».43 Σύμφωνα, λοιπόν, με αυτή τη 
μαρξική ρήση ο Κόντογλου ήταν πραγματικά ένας ελεύθερος άνθρωπος. 
 
   
Ο ναός της Μεταμόρφωσης του Σωτήρος. 
Ιστορία της δημιουργίας των εικόνων 
 

ναός βρίσκεται στο συνοικισμό Παντοκράτορα της Πρέβεζας. Ο ναός 
στον τύπο είναι μονόχωρος που έχει προστεθεί σε χαμηλότερο ύψος νάρ-

θηκας (Πίν. ΙΙ-ΙV). Εσωτερικά δεν φέρει κάποιο τοιχογραφικό σύνολο. Το τέ-
μπλο είναι εξ ολοκλήρου από μάρμαρο, ένα διαφορετικό υλικό από εκείνο που 
παραδοσιακά χρησιμοποιούνταν από τους τεχνίτες της Ηπείρου44 (Πίν. I). 

                                                           
41 ΚΟΡΑΗΣ 1831, 139, στο ΚΡΙΚΩΝΗ 1998, 473. 
42 Λόγος εις τα Άγια Φώτα, PG 36341C. 
43 ΜARX & ENGELS 1969, 20. 
44 ΤΣΑΠΑΡΛΗΣ 1980. – Πρέπει να σημειώσουμε ιδιαίτερα το σωζώμενο ξυλόγλυπτο τέμπλο 

Ο 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 313 
 

Περιγραφή των εικόνων 
 
Το τέμπλο ή αλλιώς το εικονοστάσιο έχει σύμφωνα με την ορθόδοξη πίστη  
αυστηρή διάταξη τόσο ως προς την αρχιτεκτονική του όσο και ως προς την 
διάταξη των εικόνων που φέρει. Δεξιά της Ωραίας Πύλης βρίσκεται η εικόνα 
της Παναγίας βρεφοκρατούσας, εδώ στον τύπο της οδηγήτριας, ενώ στα αρι-
στερά της η εικόνα του Χριστού, εδώ στον τύπο του Παντοκράτορα με επι-
πλέον επιγραφή «ο Ζωοδότης»). Αμέσως μετά την εικόνα της Παναγίας στο 
ένα άκρο βρίσκεται η εικόνα που αναπαριστά τη σκηνή της Μεταμόρφωσης, 
ενώ στο άλλο άκρο του τέμπλου βρίσκεται η εικόνα του Αγίου Ιωάννη. 

Οι εικόνες φιλοτεχνήθηκαν από τον Κόντογλου με δαπάνη του Δήμου 
Πρέβεζας το 1954 κατά τη διάρκεια της θητείας του Ιωάννη Μουστάκη ως 
δήμαρχος (1951-1959).45 Το αμέσως επόμενο έτος, το 1955, ο Κόντογλου 
κοσμεί το τέμπλο του Ι.Ν. Αγ. Χαραλάμπους στο Πολύγωνο. Εκεί φιλοτεχνεί 
το τέμπλο, το οποίο είναι χτιστό, και δημιουργεί τοιχογραφίες.46  
 
Ο Χριστός Ζωοδότης (Πίν. V) 
Ο Χριστός απεικονίζεται κατ’ ενώπιον έως λίγο πιο κάτω από τη μέση. Φορά 
πορφυρό χιτώνα με χρυσό clavus και ιμάτιο λαδοπράσινο, που πέφτει από το 
δεξί ώμο και καλύπτει ολόκληρη τη δεξιά πλευρά του σώματος. Με το δεξί 
χέρι ευλογεί ενώ με το αριστερό κρατά κλειστό χρυσοποίκιλτο ευαγγέλιο 
(Πίν. VI). Το βάθος είναι χρυσό, ενώ μία διπλή γραμμή διαγράφει την περι-
φέρεια του ένσταυρου φωτοστέφανου που είναι επίσης χρυσό και με αυτό 
τον τρόπο ξεχωρίζει από το χρυσό βάθος. Στις κεραίες του σταυρού γράφεται 
η επιγραφή Ο ΩΝ (Πίν. VII). Στο χρυσό βάθος δεξιά κι αριστερά από το φω-
τοστέφανο διακρίνονται δύο επιγραφές, η συντομογραφημένη ΙC XC και πιο 
κάτω το προσωνύμιο ο ζωο-δότης. Πάνω από το δεξί ώμο της μορφής του 
Χριστού και πάλι στο χρυσό βάθος η επιγραφή ΔΩΡΕΑ ΔΗΜΟΥ ΠΡΕΒΕΖΑΣ 
ΕΠΙ ΔΗΜΑΡΧΙΑΣ ΙΩΑΝΝΟΥ ΄Θ ΜΟΥΣΤΑΚΗ 1954. Πάνω από τον αρι-
στερό ώμο του Χριστού, η υπογραφή του καλλιτέχνη: ΔΙΑ ΧΕΙΡΟΣ ΦΩΤΙΟΥ 
ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ ΚΥΔΩΝΙΕΩΣ (Πίν. VIII). Ο Χριστός εδώ ζωγραφίζεται στον 
τύπο του Παντοκράτορα ως ζωοδότης. 

Ο τύπος του Παντοκράτορα ζωγραφίζεται από τους πρώιμους χριστιανι-
κούς χρόνους και κατόπιν μετά την αναστήλωση των εικόνων τοποθετείται 
ως κυρίαρχο θέμα στον τρούλο. Η απεικόνιση της μορφής του Χριστού επι-
                                                                                                                                               
του Αγ. Χαραλάμπους της Πρέβεζας. Στην Κεφαλλονιά, Ζάκυνθο αλλά και στα μαστροχώ-
ρια της Ηπείρου υπήρχε έντονη παράδοση της ξυλογλυπτικής τέχνης. Βλ. επίσης: ΜΥΛΩΝΑ 
1988, 43-45, όπου σημειώνεται: «η ύπαρξη ισχυρής συντεχνίας, της „μαϊστράντζας“, δη-
λαδή των μαραγκών, από τα χρόνια της Ενετικής κυριαρχίας …». 

45 ΖΙΑΣ 1991, 132, εικ. 403-405· ΜΟΥΣΤΑΚΗΣ 2002, 374. 
46 ΖΙΑΣ 1991, 132, εικ. 403-405. 



314 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

τρέπει τη σύλληψη του Θεού από τον πιστό. Παράλληλα υποδεικνύει την αν-
θρώπινη υπόστασή του.47 Η απεικόνιση του Χριστού διαδραματίζει σπουδαίο 
ρόλο στην εικονομαχία, αφού η απεικόνιση του Ακτίστου λόγου ήταν λόγος 
της μεγάλης θρησκευτικής διαμάχης. Εικονογραφήσεις που έχουν σχέση με 
τη διαμάχη αυτή απεικονίζονται στο Ψαλτήρι Χλουντόφ48 (αλλά και σε άλλα 
ψαλτήρια) στις οποίες αναπαριστώνται εικονομάχοι να καλύπτουν με άσβεστο 
την εικόνα του Χριστού. 

Ο Χριστός στον Κόντογλου απεικονίζεται πιο ραδινός σε σχέση με το 
Χριστό Παντοκράτορα στην εγκαυστική εικόνα του 6ου αι. στο Σινά49 (Εικ. 
15). Ο Χριστός από το Σινά έχει και αυτός κλειστό ευαγγέλιο, αλλά είναι δια-
φορετικός ο τρόπος με τον οποίο κρατά το ευαγγέλιο. Ομοίως διαφορετικός 
είναι και ο τρόπος απόδοσης του βάθους. Περισσότερο το βάθος ομοιάζει με 
εκείνο στο ψηφιδωτό του Οσίου Λουκά,50 όπου απεικονίζεται ο Χριστός πα-
ντοκράτορας. Περισσότερο το βάθος ομοιάζει με εκείνο στα ψηφιδωτά του 
Οσίου Λουκά, όπου απεικονίζεται ο Χριστός στο καθολικό, στο νάρθηκα, στο 
τύμπανο πάνω από την κυρία είσοδο προς το ναό, αλλά τα ενδύματα αποδίδο-
νται με τελείως διαφορετικά χρώματα. Το πρόσωπο του Χριστού αποδίδεται 
πιο πλατύ με χρωματικούς τόνους από υπόλευκο έως ρόδινο. Το ευαγγέλιο εί-
ναι ανοιχτό και το κρατεί με το χέρι το οποίο είναι σκεπασμένο από το ιμάτιο.  

Σε ψηφιδωτή εικόνα του 12ου αι.51 ο Χριστός απεικονίζεται σε χρυσό βά-
θος και κρατά με τον ίδιο τρόπο με το Χριστό στη φορητή του Σινά το κλειστό 
ευαγγέλιο. Η μορφή του Χριστού παραπέμπει σε εικόνες της υστεροβυζαντι-
νής και μεταβυζαντινής  περιόδου. Η εικόνα του Χριστού Παντοκράτορα από 
τη Μονή Χελανδαρίου (Εικ. 16), χρονολογημένη το 14ο αι., απεικονίζει με 
τον τρόπο που προαναφέραμε και στις άλλες δύο περιπτώσεις το κράτημα του 
ευαγγελίου, ενώ ο καλλιτέχνης αποδίδει το πρόσωπο του Χριστού με ανοιχτά 
χρώματα, και διακρίνονται οι λευκές πινελιές, γύρω από τα μάτια. Σε όλες 
τις πιο πάνω περιπτώσεις δεν διακρίνουμε την επιγραφή Ο ΩΝ. 

Αντίθετα, στο ένσταυρο φωτοστέφανο του Παντοκράτορα του Κόντο-
γλου διακρίνεται η επιγραφή Ο ΩΝ, όπως και στο Χριστό Παντοκράτορα του 
Θεοφάνη από τη Μονή Σταυρονικήτα.52 Τα χρώματα όμως στην περίπτωση 
του Θεοφάνη είναι περισσότερο ανοιχτών τόνων. Άλλωστε, οι δυνατοί τόνοι 
χρωμάτων και η πολυχρωμία είναι χαρακτηριστικό της μεταβυζαντινής τέ-

                                                           
47 TIMKENS-MATTHEWS 1980· ΓΚΙΟΛΕΣ 1990, 55-85. 
48 ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 1995, 216, εικ. 15· DELVOYE 1988, 86, όπου υπάρχει ακόμη ένα Foglio του 
χειρογράφου όπου απεικονίζεται σε σκηνή ο Χριστός σε μετάλλιο. 

49 ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 1990, 92, εικ. 1-2· WEITZMANN 1976, 13, Pl. I-II, XXXIX-XLI· ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 
1995, 191, εικ. 1-2. 

50 ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ 1996, εικ. 28, 34, 35. 
51 ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1995, εικ. 26, πρβλ. εικ. 27 «Χριστός Παντοκράτωρ», τρίτο τέταρτο 12ου αι. 
52 ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ 1986, εικ. 25. 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 315 
 

χνης. Ο Χριστός εδώ κρατά το Ευαγγέλιο με ολόκληρη την παλάμη του. 
Ο Χριστός από φορητή εικόνα της Μονής Μεταμόρφωσης Μετεώρων 

(Εικ. 17) προσομοιάζει περισσότερο με το Χριστό του Κόντογλου τόσο στην 
απόδοση του σώματος όσο και στην απόδοση της μορφής του Χριστού.  

Στις τοιχογραφίες του τέμπλου στο ναό του Αγ. Χαραλάμπους στο Πολύ-
γωνο (Εικ. 18) ο Κόντογλου ζωγραφίζει εντελώς διαφορετικά το Χριστό. 
Όπως και στον Παντοκράτορα φέρει το προσωνύμιο «ο ζωοδότης» και είναι 
το μοναδικό κοινό χαρακτηριστικό. Είναι λιγότερο επιβλητικός συμμετρικά 
τοποθετημένος στο χώρο της εικόνας, αφήνοντας το βάθος να φαίνεται και 
πίσω από το σώμα του, αντίθετα με εκείνο του Παντοκράτορα όπου το σώμα 
Του καλύπτει επιβλητικά τα 2/3 της εικόνας. Το πράσινο-μαύρο, διζωνικό 
αντλείται από μεταβυζαντινά πρότυπα, ομοίως και η ποικιλία των χρωμάτων. 
Στο ναό του Παντοκράτορα κυριαρχεί το χρυσό βάθος καθώς και η «μονο-
χρωμία». Μοιάζει στην αυστηρότητα στο Χριστό του τέμπλου της Αγ. Αικα-
τερίνης στον Ερυθρό Σταυρό (Εικ. 19). Το προσωνύμιο «ζωοδότης» χρησι-
μοποιεί ο Κόντογλου και στη φορητή εικόνα στο παρεκκλήσιο της Εθνικής 
Εστίας «Βασιλεύς Παύλος στον Πύργο της Βασιλίσσης, Αττικής», ζωγραφι-
σμένος ένα χρόνο πριν από το Χριστό στην Πρέβεζα, το 1953 (Εικ. 20). 

Ο Χριστός του Κόντογλου είναι πιο επιβλητικός αφού το σώμα του δεν 
αφήνει περιθώρια δεξιά κι αριστερά της εικόνας, καταλαμβάνοντας τα 2/3 
της εικόνας, με αποτέλεσμα να επικεντρώνεται το βλέμμα του θεατή περισ-
σότερο στο αυστηρό πρόσωπο του Χριστού. Με τον ίδιο τρόπο είναι αποδο-
σμένο και το σώμα του Χριστού στην εικόνα από το Σινά. Τα δάχτυλα του 
χεριού ζωγραφίζονται λεπτά. 

Εντελώς διαφορετικά αποδίδεται η μορφή του Χριστού σε έργο του Αντο-
νέλλο ντα Μεσίνα (1430-1479) με τίτλο «Ο Σωτήρας του κόσμου» (Εικ. 21). 
Ο Χριστός μετωπικός, ανθρώπινος και ευάλωτος. Κυριαρχούν τα έντονα 
χρώματα στα ενδύματα σε αντίθεση με τη φωτεινότητα του προσώπου, με 
την οποία προσπαθεί να αποδώσει την υπερβατικότητα. Η φωτεινότητα ενι-
σχύεται από το σκοτεινό κάμπο. Η μορφή είναι χωρίς φωτοστέφανο, ενώ η 
χειρονομία της ευλογίας εντάσσεται μέσα στα μορφολογικά πλαίσια που επι-
βάλλονται από την αναγέννηση.   
 
Η Παναγία Οδηγήτρια (Πίν. IX) 
Η Θεοτόκος βρεφοκρατούσα στον τύπο της Οδηγήτριας53 ζωγραφίζεται στο 
χρυσό βάθος, φορά μαφόριο και λαδοπράσινο ιμάτιο με χρυσή παρυφή. Το 
χρυσό φωτοστέφανο και εδώ ξεχωρίζει με διπλή ερυθρή γραμμή από το χρυ-
σό βάθος. Πάνω από τη μορφή της Παναγίας, δεξιά κι αριστερά υπάρχει η 

                                                           
53 ΚΑΛΟΚΥΡΗ 1972, 60-66· ΜΠΑΛΤΟΓΙΑΝΝΗ 2002.  



316 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

επιγραφή, συντομογραφημένη, ΜΗΤΗΡ ΘΕΟΥ, ενώ ακολουθεί στα δεξιά 
όπως βλέπει ο θεατής το προσωνύμιο Η ΟΔΗΓΗΤΡΙΑ.  

Ο Χριστός απεικονίζεται ως «παιδί τριετές, πλην με έκφρασιν ωρίμου αν-
δρός», σύμφωνα με τα λόγια του Αποστόλου Παύλου εἰς ἄνδρα τέλειον, εἰς 
μέτρον ἡλικίας τοῦ πληρώματος τοῦ Χριστοῦ.54 Φορεί ανοιχτό πράσινο χιτώνα 
και πάνω από αυτό «χρυσοκονδυλισμένον» ιμάτιο. Με το δεξί χέρι ευλογεί, 
ενώ με το αριστερό κρατά στις άκρες των δαχτύλων του κλειστό ειλητάριο. Ο 
Χριστός φέρει ένσταυρο χρυσό φωτοστέφανο με την επιγραφή στις κεραίες 
του σταυρού Ο ΩΝ. Πάνω από τη μορφή του Χριστού διακρίνεται συντομο-
γραφημένα η επιγραφή ΙΗΣΟΥΣ ΧΡΙΣΤΟΣ. Πάνω από το δεξί ώμο της Πανα-
γίας στο χρυσό βάθος διακρίνεται η υπογραφή του καλλιτέχνη ΔΙΑ ΧΕΙΡΟΣ 
ΦΩΤΕΙΟΥ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1954. Στη βάση της εικόνας χρυσή λωρίδα με επι-
γραφή: ΔΩΡΕΑ ΔΗΜΟΥ ΠΡΕΒΕΖΑΣ ΕΠΙ ΔΗΜΑΡΧΙΑΣ ΙΩΑΝΝΟΥ ΄Θ 
ΜΟΥΣΤΑΚΗ  1954 (Πίν. X). 

Στην πρώιμη εγκαυστική εικόνα της Παναγίας από τη Μονή Σινά (Εικ. 
22) η Παναγία απεικονίζεται κατά μέτωπο καθιστή έχοντας στα πόδια της το 
μικρό Χριστό, που απεικονίζεται κατ’ ενώπιον. Δεν είναι η συνηθισμένη μορ-
φή της Παναγίας, αυτή που επικρατεί αργότερα. Εδώ, στην εικόνα του Σινά, οι 
ρίζες βρίσκονται στα πορτρέτα των Φαγιούμ και στην κηρόχυτο τεχνική. 

Αντίθετα, η Παναγία στο εντοίχιο από τον Όσιο Λουκά,55 έχοντας τη 
μορφή που είναι η συνηθισμένη, ψηφοθετείται με μία μικρή κλίση του κεφα-
λιού προς τα κάτω και το βλέμμα υψωμένο. Ο Χριστός στα χέρια της Πανα-
γίας, συστρέφει τον κορμό του και σηκώνει το κεφάλι, μαζί με το βλέμμα 
του προς την Παναγία. Στο αριστερό του χέρι κρατά κλειστό ειλητάριο, ενώ 
με το δεξί που το λυγίζει προς το στήθος, κάνει τη χειρονομία της ευλογίας. 
Ο Κόντογλου αποδίδει την Παναγία κατά μέτωπο όπως και το Χριστό. 

Η ένθρονη Παναγία από το Πρωτάτο,56 έργο του Εμμ. Πανσέληνου 
(1290), είναι κατ’ ενώπιον ζωγραφισμένη, όπως και ο μικρός Χριστός. Η 
Παναγία δεν κλίνει προς τα μπρος το κεφάλι της, όπως στον Όσιο Λουκά. Ο 
Χριστός με υψωμένο το δεξί χέρι ευλογεί και με το αριστερό κρατεί ειλητάριο. 
Στον Κόντογλου ο Χριστός αποδίδεται ως ώριμος άνδρας με το χέρι προτεινό-
μενο ευλογώντας προς τα αριστερά του θεατή, αντίθετα με τα προηγούμενα 
παραδείγματα. Αυτή η κλασική στάση του Χριστού στον Κόντογλου μοιάζει 
περισσότερο με εκείνη από την εικόνα της Παναγίας Οδηγήτριας (από αμφι-
πρόσωπη εικόνα) από την Αχρίδα (13ος αι.), Παναγία Περίβλεπτος (Εικ. 23) ή 

                                                           
54 Προς Εφεσίους 4.13. 
55 ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ 1996, εικ. 10: καθολικό, κόγχη ιερού, Παναγία ένθρονη, Βρεφοκρατούσα· εικ. 

31: καθολικό, ναός Α, τύμπανο Β. κεραίας, Παναγία Οδηγήτρια αριστεροκρατούσα· εικ. 
32: καθολικό, ναός Α, τύμπανο Ν. κεραίας, Παναγία Οδηγήτρια δεξιοκρατούσα. 

56 ΤΣΙΓΑΡΙΔΑΣ 2003, εικ. 91, 93. 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 317 
 

με εκείνη από τη φορητή εικόνα της Μονής Μεταμόρφωσης Μετεώρων. Αν 
και υπάρχει εντελώς διαφορετική αισθητική, στην απόδοση των μορφών, η 
αίσθηση, ή μάλλον τα συναισθήματα, της αυστηρότητας της μητρότητας και 
της υπερβατικότητας είναι τα ίδια και στις δύο περιπτώσεις. Ο Χριστός, και 
ιδιαίτερα η κόμη του, ζωγραφίζεται έτσι στις φορητές εικόνες της μεταβυζα-
ντινής περιόδου όπως ο Χριστός από την εικόνα της Οδηγήτριας του μουσείου 
Αντιβουνιώτισσας ή του Εμμ. Λαμπάρδου του ναού Αντιβουνιώτισσας.57 

Στον Κόντογλου η Παναγία (Πίν. XI) στα χαρακτηριστικά μοιάζει με το 
Χριστό, έχοντας και οι δύο ωοειδές πρόσωπο ενώ οι μορφές είναι αποδοσμέ-
νες με ραδινό τρόπο που επιτείνει το σχήμα της εικόνας. Χαρακτηριστικό 
παράδειγμα Παναγίας Οδηγήτριας που μπορούμε να θεωρήσουμε παράλληλη 
είναι μία εικόνα από το Μουσείο Μπενάκη του 17ου αι.58 Η Παναγία από το 
ναό του Αγ. Χαραλάμπους59 (Εικ. 24) μοιάζει επίσης τεχνοτροπικά με το μι-
κρό Χριστό. Τα πρόσωπα όμως και στις δύο περιπτώσεις (Πρέβεζα και ναός 
Αγ. Χαραλάμπους στην Αθήνα) έχουν μεταβυζαντινά πρότυπα και πρόσωπο 
που αποπνέει ηρεμία. 

Εντελώς διαφορετική είναι η δυτική απεικόνιση της βρεφοκρατούσας Πα-
ναγίας του Φρά Φίλιππο Λίπι (1406-1469), η οποία βρίσκεται στο Μουσείο 
Μπαρμπερίνι στη Ρώμη και μια Θεοτόκος του Τζιοβάνι Μπελλίνι60 («Η Θεο-
τόκος», Πινακοθήκη Borgese), ενός ζωγράφου που επηρέασε τους μεταβυζα-
ντινούς καλλιτέχνες. Το ίδιο και μία από τις πολλές μαντόνες του Ραφαέλλο 
(«Η Παναγία του Μεγάλου Δούκα», παλάτσο Πίττι, Φλωρεντία) παρουσιάζει 
μία εντελώς διαφορετική αισθητική (Εικ. 25). Οι τεχνικές ευρηματικότητες, η 
προοπτική και η απεικόνιση σύγχρονων τοπίων, η ρεαλιστικότητα με την 
οποία αποδίδονται τα πρόσωπα, η εκκοσμίκευση (η Θεοτόκος παρουσιάζεται 
ως πλούσια κυρία των τιμών, ενδεδυμένη με ενδύματα σύγχρονα του ζωγρά-
φου) και ο υποβιβασμός στα ανθρώπινα μέτρα αυτής της τρυφερής σκηνής ως 
στοιχεία της τέχνης αυτής της περιόδου, δημιουργούν αισθητικές αποστάσεις 
από την προκάτοχό της βυζαντινή τέχνη, αλλά και από τη σύγχρονή της μετα-
βυζαντινή. 

                                                           
57 ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1990, εικ. 168. 
58 ΑΛΜΠΑΝΗ & ΒΙΤΑΛΙΩΤΗΣ 1999, εικ.15. 
59 ΖΙΑΣ 1991, εικ. 403· ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Β΄, βλ. τις εικόνες «Χριστού Παντοκράτορα» 

(1953) στο παρεκκλήσιο της Εθνικής Εστίας «Βασιλεύς Παύλος» στον πύργο της Βασσιλίσ-
σης Αττικής (πίν. 133)· «Χριστός Ελεήμων» (1965)· «Χριστός» (1957) στο ναό του Αγίου 
Σπυρίδωνος, Νοσοκομείου Στελεχών Ναυτικού, Αθήνα (πίν. 136)· «Χριστός» (1956) στο ει-
κονοστάσι του ιερού ναού του Αγ. Ευθυμίου του Νέου, Πειραιάς (πίν. 137), «Χριστός» 
(1958) στον ναό του Ευαγγελισμού του χωριού Κερασίτσας Τριπόλεως (πίν. 138). 

60 ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ 1977, τ. Β΄, 349-353, εικ. XVII, 371: «Άνθρωπος της αδιάκοπης περισυλλο-
γής, δε χόρταινε ποτέ να ανατρέχη στο παλιό, να καταλαβαίνη το καινούριο …». 



318 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

Η εικόνα της Παναγίας από τον Παντοκράτορα ομοιάζει ως προς τη βυ-
ζαντινή ατμόσφαιρα και την αισθητική που αποπνέει με εκείνη από το τέ-
μπλο του παρεκκλησίου του Ερυθρού Σταυρού (Εικ. 26). 

Ο Φώτης Κόντογλου, βαθύς γνώστης των καλλιτεχνικών ρευμάτων που 
δημιούργησαν θρησκευτικού περιεχομένου έργα, ανακαλεί στην αισθητική 
του, αλλά και στην εικονογραφία του, μόνο εκείνα που κατά τον Γρηγόριο 
Νύσσης ταυτόν τῷ προτωτύπῳ ἔστι, κἄν ἔτερον ἠ, δηλαδή ότι το βασικό συν-
δετικό της εικόνας, δεν είναι η ομοιότητα στη μορφή άλλα η ένωσις της ουσί-
ας, που μόνο η βυζαντινή και λιγότερο η μεταβυζαντινή τέχνη εξασφαλίζει. 
 
Η σκηνή της Μεταμόρφωσης (Πίν. ΧΙΙ) 
Αριστερά της εικόνας της Παναγίας, όπως βλέπει ο θεατής, είναι τοποθετη-
μένη η εικόνα της Μεταμόρφωσης στην οποία είναι αφιερωμένος και ο ναός. 
Σύμφωνα με τον Κόντογλου «…η μεταμόρφωσις είναι η πλέον ζωγραφική 
υπόθεσις της αγιογραφίας και συνάμα συμβολίζει την πνευματικήν μεταμόρ-
φωσιν των πιστών διά της προσκυνήσεως των αγίων εικόνων».61 

Το όρος Θαβώρ απεικονίζεται τρίκορφο όπως σε όλες τις περιπτώσεις 
της απεικόνισης της ίδιας σκηνής. Στη μεσαία κορυφή στέκεται όρθιος ο 
Χριστός ντυμένος με λευκό ιμάτιο και clavus στο δεξί ώμο. Το δεξί του χέρι 
είναι λυγισμένο στο στήθος και ευλογεί ενώ με τα δάχτυλα του αριστερού 
χεριού του συγκρατείται η παρυφή του ιματίου του. Το Χριστό τον περιβάλ-
λει ελλειψοειδής δόξα από την οποία διακρίνονται συμμετρικά αποδοσμένες 
οι ακτίνες του θείου φωτός. Δεξιά του Χριστού απεικονίζεται ο προφήτης Η-
λίας με μακριά κόμη μακρυγένης που φορά λαδοπράσινο χιτώνα και ιμάτιο. 
Φαίνεται να κλίνει το γόνυ του δεξιού ποδιού του, σημάδι προσκύνησης στο 
Χριστό, ενώ στα αριστερά του ο προφήτης Μωυσής κρατά με τα δύο του χέ-
ρια τις ιερές πλάκες του νόμου. Φορεί και αυτός χιτώνα και ιμάτιο που κα-
λύπτει όλο του το σώμα. Το κάτω μέρος της εικόνας διαταράσσει τη νηνεμία 
που προβάλλεται από τα τρία πρόσωπα του άνω μέρους και προσδίδει την 
πραγματικότητα του γεγονότος της μεταμόρφωσης του Σωτήρος. Στους πρό-
ποδες του Θαβώρ ζωγραφίζονται οι μαθητές Πέτρος, Ιάκωβος και Ιωάννης 
(Πίν. ΧΙΙΙ). Ο Πέτρος απεικονίζεται στην προσπάθειά του να καλύψει το 
πρόσωπό του με το αριστερό του χέρι. Στο κέντρο ο Ιωάννης ζωγραφίζεται 
«ανεστραμμένος ως να έχει εκσφενδονιστεί από την τρομερή δύναμη του 
φωτός».62 Ακριβώς δίπλα του ο Ιωάννης πραγματοποιώντας με το σώμα του 
μία βίαιη κίνηση προς τα μπρος προσπαθεί να προφυλαχθεί σαστισμένος από 
τη φωτεινότητα του θείου Φωτός. Κάτω από τον Απόστολο Πέτρο διακρί-
νουμε την επιγραφή ΔΩΡΕΑ ΔΗΜΟΥ ΠΡΕΒΕΖΑΣ ΕΠΙ ΔΗΜΑΡΧΙΑΣ 
                                                           
61 ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Α΄, 169. 
62 ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Α΄, 169. 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 319 
 

ΙΩΑΝΝΟΥ ΄Θ ΜΟΥΣΤΑΚΗ  1954. 
Η Μεταμόρφωση στο ψηφιδωτό από τη Μονή Σινά (Εικ. 27) αποτελεί 

μία από τις πρώτες απεικονίσεις της σκηνής αυτής. Αρκετά λιτά αποδοσμένη 
η σκηνή με εντελώς αφηγηματικό τρόπο, καταργώντας κάθε μορφή προοπτι-
κής. Ο Χριστός στο κέντρο, σαν να ίπταται εντός της δόξας, κυριαρχεί στο 
ψηφιδωτό. Περιβάλλεται από ελλειψοειδή δόξα, με 8 ακτίνες που βγαίνουν 
πίσω από το σώμα του Χριστού. Σε ολόκληρο το ψηφιδωτό και εξαιτίας του 
χρυσού κάμπου είναι έντονη η αίσθηση της φωτεινότητας.  

Στη Μεταμόρφωση του Κόντογλου ο Χριστός κυριαρχεί ισόρροπα στη 
σκηνή, ενώ η δόξα είναι στρογγυλή, αν και ο Κόντογλου δημιουργεί και Με-
ταμορφώσεις με δόξα ελλειψοειδή.  

Στη Μεταμόρφωση από τη Νέα Μονή Χίου (11ος αι.),63 ο Χριστός, εντός 
κυκλικής δόξας σε χρυσό κάμπο αιωρείται, όπως στη σκηνή από το Σινά. Στο 
κάτω μέρος της παράστασης οι απόστολοι με συγκρατημένες κινήσεις δέχο-
νται το Θείο Φως. Το όρος Θαβώρ δεν απεικονίζεται ολόκληρο, παρά μόνο 
μία ταινία με σχηματικά αναπαριστάμενη βλάστηση. Το όρος Θαβώρ απει-
κονίζεται τρίκορφο στη Μεταμόρφωση από το Δαφνί (11ος αι.), αλλά με απα-
λές απολήξεις. Ο Χριστός στο κέντρο κυριαρχεί στην παράσταση, ενώ ο 
προφήτης Ηλίας και ο Μωυσής πλαισιώνουν το Χριστό. Τα ανοιχτά χρώμα-
τα, δημιουργούν γιορτινή ατμόσφαιρα, παρά την ένταση του επεισοδίου. Ο 
κλασικισμός στα ψηφιδωτά του Δαφνιού γίνεται έντονα φανερός μέσα από τις 
στάσεις και χειρονομίες όλων των προσώπων που συμμετέχουν στη σκηνή. 

Η Μεταμόρφωση από τους Αγίους Απόστολους Θεσσαλονίκης (1312-
1315) (Εικ. 28) απεικονίζει με έντονα υπερβατικό τρόπο το επεισόδιο. Οι 
ραδινές μορφές, η απεικόνιση των συναισθημάτων στα πρόσωπα των μαθη-
τών, τα ανεμίζοντα αποπτύγματα των προφητών που βρίσκονται στο ίδιο επί-
πεδο με εκείνο του Χριστού, τα γεωμετρικά σχήματα που απεικονίζουν το 
θείο φως, φιλτραρισμένα από τη φιλοσοφία των Ησυχαστών, δημιουργούν 
μία ανεπανάληπτη σκηνή. Ο Κόντογλου τη θεωρεί σημαντική σκηνή αφού 
την επιλέγει στο βιβλίο του Έκφρασις και την αντιγράφει ως παράδειγμα δόξης 
που περιβάλλει το Χριστό.64 Το σχήμα αυτό επικρατεί στις μετέπειτα απεικο-
νίσεις αν και η δόξα που περιβάλλει το Χριστό παίρνει διάφορες μορφές, 
όπως σε φορητή εικόνα του 16ου αι. από τη Μονή Μετεώρων. 

Στην εικόνα Μεταμόρφωσης από την Πρέβεζα ο Κόντογλου απεικονίζει 
τις μορφές της σκηνής με νηφαλιότητα. Διηγείται την ένταση, που δημιουρ-
γήθηκε με την εμφάνιση του Χριστού, χωρίς δόσεις εντυπωσιασμού. Ενδια-
φέρον από αισθητικής εικονογραφικής και τεχνοτροπικής άποψης, παρου-
σιάζει η φορητή εικόνα με σκηνή της Μεταμόρφωσης του Θεοφάνη του 
                                                           
63 ΜΟΥΡΙΚΗ 1985, 59-60, εικ. 24-31, 154-161. 
64 ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Α΄, 169. 



320 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

Έλληνα (Εικ. 29). Μέσα σε κυκλική δόξα το Φως, αφού σχηματίζει φωτεινά 
τρίγωνα πίσω από το Χριστό, ακτίνες του χτυπούν τους τρεις Απόστολους. 
Στη σκηνή εκτός από τα συνηθισμένα πρόσωπα απεικονίζονται και δευτε-
ρεύοντα εντός των σπηλαίων στο όρος Θαβώρ. Ο εξπρεσιονισμός, αν και ως 
όρος θα έκανε έξαλλο τον Κόντογλου, ως συνειδητή επιλογή του Θεοφάνη 
προσδίδει έντονη συναισθηματική φόρτιση στο επεισόδιο. Τα χρώματα επι-
πλέον που επιλέγει ο Θεοφάνης αποκαλύπτουν μια υπέρβαση στη μέχρι εκείνη 
τη στιγμή βυζαντινή αισθητική. Ο Κόντογλου αποδίδει το 1935 στην τοιχο-
γραφία της Μεταμόρφωσης στο Ρίο της Πάτρας (Εικ. 30) ένα μεγάλο τοπίο 
με τις μορφές τοποθετημένες συμμετρικά, χωρίς ένταση, εντελώς διαφορετι-
κά ιστορημένη από εκείνη της φορητής εικόνας του Παντοκράτορα, όπου οι 
μορφές της σκηνής είναι επιβλητικά κυρίαρχες στη σκηνή και γεμάτες ένταση. 

Αξίζει να αντιπαραβάλλουμε τον πίνακα του Ραφαέλλο που απεικονίζει 
τη σκηνή της Μεταμόρφωσης (Εικ. 6). Εδώ, ο Ραφαήλ συνδυάζει δύο επει-
σόδια της Καινής Διαθήκης, τη Μεταμόρφωση και τη προσμονή από τους 
Απόστολους της Ανάστασης, αλλά και το θαύμα της θεραπείας του επιληπτι-
κού νέου που ακολουθεί μετά τη Μεταμόρφωση. Έτσι, στον πίνακα τοποθε-
τούνται πολλές μορφές (ο προφήτης Ηλίας και ο Μωυσής δεν πατούν στο 
βραχώδη όρος Θαβώρ μα ίπτανται δεξιά και αριστερά του Χριστού) με απο-
τέλεσμα να μην έχουν σχέση με τις σκηνές της Μεταμόρφωσης όπως απει-
κονίζονται στη βυζαντινή ζωγραφική. Ομοίως τα χρώματα είναι ιδιαίτερα 
ζωντανά, με απεικόνιση προοπτικά του βάθους σε όλα τα επίπεδα των σκη-
νών που ιστορεί ο πίνακας. 
  
Ο Άγιος Ιωάννης ο Πρόδρομος (Πίν. XIV, XV) 
Ο Φώτης Κόντογλου αποδίδει τον Ιωάννη με τον τρόπο που συνηθίζονταν και 
ζωγραφίζονταν τη μεταβυζαντινή περίοδο. Στηρίζεται αποκλειστικά στον τρό-
πο που περιγράφεται και στην Έκφρασις του. Ας παρακολουθήσουμε τη δυ-
ναμική περιγραφή του Κόντογλου:  
 

... δύο βουνά βραχώδη, και μεταξύ ἀυτών ἱστάμενος ὁ τίμιος Πρόδρο-
μος γυρισμένος πρός τά δεξιά, ἀπ’ ὄπου τόν εὐλογεί ὁ Κύριος «ἐξ 
ἐτοίμου κατοικητηρίου του». Ἵσταται δέ ἐπάνω εἰς μία πέτραν, ὠς 
ἄγριον ὄρνεον, πτερωτός, με λεπτούς πόδας, φορών κατάσαρκα μηλω-
τήν εκ δέρματος καμήλου, κοντήν ἔως λίγον πιό κάτω ἀπό το γόνατον, 
και ἐπάνωθεν αὐτῆς είναι τυλιγμένος εἰς ιμάτιον λαδοπράσινον. Η κε-
φαλή του, είναι αναμαλλιασμένη ωσάν άγριος πρίνος, με ένα συνε-
στραμμένον βόστρυχον εἰς τήν κορυφήν, τό γένειον, ἀραιόν εἰς τά μά-
γουλα, πυκνώνει κάτω από το πηγούνι, και κλώθεται είς τέσσαρας ἤ 
πέντε κοχλίας, ὀ μύσταξ λεπτός και μακρύς, προς τα κάτω νεύων, τα 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 321 
 

ὀφρύδια συνεσπασμένα, οι ὀφθαλμοί περίλυποι, μακράν ἀτενίζοντες, τό 
στόμα μελαγχολικόν καμπυλόρρινος. 

Η ἔκφρασίς του εἶναι αὐστηρά μετά μειλιχίας και ἐγκαρτερήσεως. Η 
κόμη πολυπλόκαμος πίπτει επί των ώμων. Τα καλάμια των χεριών και 
των ποδιών είναι άσαρκα ωσάν των πτηνών. Το πρόσωπό του είναι λι-
πόσαρκον και μελαμψόν από τον καύσωνα της ερήμου, τα μαλλιά του 
και τα γένεια του ἔχουν τάς τρίχας ἠγριωμένας ἀπό την κακοπάθειαν 
και από τον ἄνεμον, το ὅμμα του σκληρόν και πλήρες εγκαρτερήσεως, 
ἠμύτητουγυριστή, τά μηλομάγουλά του ἐξέχοντα, βαθυμάγουλος, μακρό-
λαιμος, με το στῆθος του γυμνόν, όπου ξεχωρίζουν τα κόκκαλα κάτω 
από το μελαμψόν δέρμαν: μέ τήν δεξιάν κάμνει το σχήμα της εὐλογίας 
και με την ἀριστερά κρατεῖ κοντάρι με σταυρόν [εδώ δεν υπάρχει, 
Σ.τ.Σ.] και ειλητάριον ἀνοικτόν, επάνω εἰς τα οποία εἶναι γραμμένα 
ταύτα τα λόγια, όπου να τα λέγη στον Χριστόν:  

Ὁρᾶς οἶα πάσχουσιν, ὦ θεού Λόγε, 
Οἱ πταισμάτων έλεγχοι των βδελυκτέων. 
Ἔλεγχον καί γάρ μη φέρων ο Ηρώδης,  
Τέτμηκεν, ιδού, τήν ἐμήν κάραν, Σῶτερ. 

Εἰς τήν δεξιάν γωνίαν της εἰκόνος, επάνω εῖς μίαν πέτραν, εὐρίσκεται 
δοχεῖον, μέσα εἰς τό οποῖον εἶναι ἡ κομμένη η κεφαλή του εἰς δέ τήν 
ἀριστεράν, ἕνα ἄγριο δένδρο, μια δρῦς φυτρωμένη μέσα εις μία σχισμά-
δαν των ἀνίκμων τούτων κρημνών και ανάμεσα στα κλωνάρια της σφη-
νωμένη μία αξίνη, όπου συμβολίζει τα λόγια του προφήτου: «Ἤδη δε και 
αξίνη προς την ρίζαν των δένδρων κείται» (Ματθ. γ΄10). Εἰς τούς ὦμους 
του εἶναι φυτρωμένες ἄγριες πτέρυγες ἀετοῦ κτά το προφητικόν ρῆμα 
ὄπου λέγει: «ἰδού ἐγώ ἀποστέλλω τον Άγγελόν μου πρό προσώπου σου 
του κατασκευάσαι τήν ὀδόν ἔμπροσθέν σου» (Λουκ. Ζ΄27, Μαλαχ. γ΄1).65 

 
Την εικόνα συμπληρώνει εδώ η επιγραφή ΔΩΡΕΑ ΔΗΜΟΥ ΠΡΕΒΕΖΑΣ 
ΕΠΙ ΔΗΜΑΡΧΙΑΣ ΙΩΑΝΝΟΥ ΄Θ ΜΟΥΣΤΑΚΗ 1954. 

Ο Κόντογλου εκτός από τέτοιου είδους εικονογραφικό τύπο που ζωγρα-
φίζει για το ναό της Πρέβεζας ζωγραφίζει και τον Άγιο Ιωάννη κατ’ ενώπιον, 
έτσι όπως τον παραδίδει στην Έκφρασις του. Αν και κυριαρχεί κατά τη μετα-
βυζαντινή περίοδο, όπως αναφέραμε, ο τύπος που εικονογραφεί ο Κόντογλου 
στην Πρέβεζα, πρέπει να παρατηρήσουμε ότι παρόμοιος εικονογραφικός τύ-
πος απεικονίζεται από πρωιμότερη εποχή. Ο Άγιος Ιωάννης από τη φορητή 
εικόνα από τη μονή Σινά που χρονολογείται το 12ο αι. (Εικ. 31), αν και πλαι-
σιώνεται από δευτερεύοντα επισόδεια, μπορεί να αποτελέσει ένα πρώιμο πα-

                                                           
65 ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Α΄, 85-88. 

 
 
21 ΠΡΕΒΕΖΑΝΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ 43-44 



322 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

ράδειγμα για τη διαμόρφωση του εικονογραφικού τύπου του αγίου στη μετα-
βυζαντινή περίοδο. Οι διαφορές με το μετέπειτα τύπο, είναι ότι εδώ στο ειλη-
τάριο είναι γραμμένη η επιγραφή «Ίδε ο αμνός του Θεού, ο αίρων την αμαρτί-
αν του κόσμου», ο Πρόδρομος φορεί μόνο μηλωτή και δεν φέρει φτερά. Στη 
φορητή εικόνα, τέλος 16ου αι., από το ναό Ύψωσης Θεοτόκου Σπηλαιώτισσας, 
η οποία δεν σώζεται ολόκληρη (Εικ. 32), ο Άγιος Ιωάννης δεν φορεί μηλωτή, 
είναι εικονογραφικά επηρεασμένη από ιταλικά πρότυπα. Ο Κόντογλου δια-
λέγει τον εικονογραφικό τύπο έτσι όπως τον παραδίδουν οι καλλιτέχνες της 
λεγόμενης «Κρητικής» σχολής, όπως ο Μ. Δαμασκηνός,66 ο Εμμ. Λαμπάρδος 
(Εικ. 33),67 ο Εμμ. Τζάνες,68 αλλά και έργο αγνώστου από το ναό της Αγ. Επι-
σκοπιανής στη Ζάκυνθο.69 

Στην εικόνα ο Κόντογλου περιγράφει με μεγαλοπρέπεια την ασκητική 
μορφή του Αγίου Ιωάννου, η οποία ισορροπημένη μέσα στο τοπίο της ερή-
μου από τη μία με τη συνομιλία του με τη χείρα του Θεού και από την άλλη 
με την προεικόνιση της αποτομής του ανάγεται σε αγγελιοφόρο του θεού και 
σε μάρτυρα. 

Ο Κόντογλου ζωγραφίζει στον ίδιο εικονογραφικό τύπο και μία εικόνα το 
1939 (Εικ. 34), αλλά στην Πρέβεζα η μορφή του Αγίου καλύπτει με επιβλητι-
κό τρόπο την έκταση της εικόνας και φαίνεται ορμητικότερος, ενώ στην εικό-
να από τη συλλογή Παπαδήμου είναι περισσότερο στατικός και πράος.70 Τον 
ίδιο τύπο μπορούμε να το δούμε και στο τέμπλο του παρεκκλησίου του Ερυ-
θρού Σταυρού,71 αφού τον έχει ζωγραφίσει λίγα χρόνια πριν το 1935. Εδώ η 
κορυφή της εικόνας είναι καμπύλη, όπως και στην Πρέβεζα. Στην Πρέβεζα ο 
Άγιος Ιωάννης τοποθετείται στην εικόνα επάνω σε χρυσό κάμπο σχεδόν με τον 
ίδιο τρόπο με αυτόν στην Αγ. Αικατερίνη στο παρεκκλήσιο του Ερυθρού 
Σταυρού72 (Εικ. 35). Η μία φτερούγα του Αγίου είναι τοποθετημένη σχεδόν 
στο όριο της εικόνας. Με τον ίδιο τρόπο ζωγραφίζει και τη φορητή εικόνα στο 
ναό του Αγ. Νικολάου Πατησίων (Εικ. 36). 

Ο Άγιος Ιωάννης του ντα Βίντσι (Μουσείο Λούβρου, 1508-1513) (Εικ. 37) 
απεικονίζεται νέος αγένειος με μηλωτή, χωρίς καμιά υπερβατικότητα, ανθρώ-
πινος, χωρίς η έκφρασή του και η εμφάνισή του να προδίδει την ταλαιπωρία 
του ερημίτη, έτσι όπως ιστορείται από τη βυζαντινή τέχνη. 

                                                           
66 «Άγιος Ιωάννης Πρόδρομος», βλ. ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1993, πίν. 5. 
67 «Άγιος Ιωάννης», Μουσείο Αντιβουνιώτισσας, 17ος αι., βλ. ΜΥΛΩΝΑ 1988, εικ. 171.  
68 «Άγιος Ιωάννης», 17ος αι., βλ. ΜΥΛΩΝΑ 1988, εικ. 234. 
69 Δεύτερο μισό 16ου αι., Μουσείο Ζακύνθου, βλ. ΜΥΛΩΝΑ 1988, 240-241. 
70 ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Β΄, πίν. 150· ΖΙΑΣ 1991, εικ. 165. 
71 ΖΙΑΣ 1991, εικ. 170. 
72 ΖΙΑΣ 1991, εικ. 165, 167, 168· ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Β΄, βλ. τις εικόνες του «Ιωάννου Προ-
δρόμου» (1947) στον Άγιο Νικόλαο Κάτω Πατησίων Αθηνών (πίν. 152), και στο παρεκ-
κλήσιο Αμαλιείου ιδρύματος (1960, πίν. 159). 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 323 
 

Συμπεράσματα 
 

Φώτης Κόντογλου ζωγραφίζει τις τέσσερις εικόνες για το τέμπλο του 
ναού Μεταμόρφωσης το 1954, όταν ζωγραφίζει το ναό του Αγίου Χα-

ραλάμπους στο Πολύγωνο, καθώς και το ναό του Αγίου Γεωργίου στην Κυ-
ψέλη. Έχει διαμορφωμένη αισθητική αντίληψη αφού διανύει την ώριμη πε-
ρίοδο της ζωής του. Ο Κόντογλου ζωγραφίζει το Χριστό και τη Βρεφοκρα-
τούσα Παναγία με στόχο να αποδώσει στον πιστό την ιερότητα των προσώπων 
που αποκρυσταλλώνονται κυρίως στα πρόσωπά τους. Με την τεχνική της 
κάλυψης των 2/3 της εικόνας από το σώμα επικεντρώνει το βλέμμα του θεα-
τή στα πρόσωπα. Η εικονογραφία του είναι επηρεασμένη κυρίως από εκείνη 
των καλλιτεχνών της ύστερης βυζαντινής περιόδου και εκείνης των μεταβυ-
ζαντινών ζωγράφων ιδιαίτερα της «Κρητικής» σχολής73 και όχι των καλλιτε-
χνών που απέδωσαν δυτικά ζωγραφικά στοιχεία μέσα στα έργα τους. Οι 
μορφές είναι αυστηρές και ραδινές. Την αυστηρότητα επιτείνουν τόσο το 
χρυσό βάθος, όσο και η εντύπωση της μονοχρωμίας. Τα δάχτυλα των άνω 
άκρων σχεδιάζονται λεπτά, έτσι που οι κινήσεις προσδίδουν ευγένεια και ήθος 
(Πίν. XVI). Η πτυχολογία των ενδυμάτων αποδίδεται με λεπτές πτυχώσεις στα 
ιμάτια που μας δίνουν την εικόνα λεπτών υφασμάτων που καλύπτουν απλά τις 
ανάγκες του σώματος αποβάλλοντας οτιδήποτε ξεχωριστό (Πίν. XVII). Οι το-
νικές διαβαθμίσεις δεν είναι έντονες, υπάρχει μία χρωματική ενότητα ή, όπως 
λέει εύστοχα ο Ν. Ζίας, «… έχεις την αίσθηση ότι ο ζωγράφος πέρασε από πά-
νω ένα γενικό χρώμα, ή ότι τα βλέπεις μέσα από χρωματιστό γυαλί»74 ενώ κα-
ταργεί την προοπτική και στις δύο σκηνές που έχουμε στο τέμπλο του ναού. 
Χρησιμοποιεί ήπια και παραδομένα από τη βυζαντινή τέχνη «τεχνάσματα», 
για να αποδώσει τα διαφορετικά επίπεδα και τη συγκινησιακή φόρτιση.  

Στην εικόνα της Μεταμόρφωσης δουλεύει σε δύο βασικά επίπεδα στο άνω 
μέρος της εικόνας όπου απεικονίζονται τα τρία πρόσωπα. Αν απομονωθούν 
προβάλλονται στο ίδιο επίπεδο σαν να βρίσκονται το ένα δίπλα από το άλλο. 
Όμως γίνεται προσπάθεια ανεπαίσθητης, αρχέγονης θα λέγαμε, προοπτικής με 
τη μεσαία κορυφή να βρίσκεται σε πρώτο επίπεδο, σε σχέση με τις άλλες δύο 
κορυφές. Ο μεσαίος ορεινός όγκος συμπεριλαμβάνει και τα τρία πρόσωπα 
των μαθητών στο κάτω μέρος της εικόνας και παρά τις έντονες κινήσεις των 
σωμάτων δεν διαταράσσουν την ισορροπία της σύνθεσης ούτε επιβάλλουν    
έντονους ρυθμούς στη σκηνή. Η σκηνή έχει τη διάθεση να διηγηθεί το επει-
σόδιο της Μεταμόρφωσης και όχι να το αποδώσει ρεαλιστικά. Δύο επίπεδα 
χρησιμοποιεί στην απεικόνιση της εικόνας του Αγίου Ιωάννου. Τα βουνά και 

                                                           
73 Για την «Κρητική σχολή» βλ. ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1993· ΚΩΝΣΤΑΝΤΟΥΔΑΚΗ 1973, 291-380· 
ΠΑΛΙΟΥΡΑ 1973, 101-123· ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ 1987· 1997. 

74 ΖΙΑΣ 1986. 

Ο 



324 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

το χέρι του θεού σε ένα επίπεδο ενώ η μορφή και η αποτμημένη κεφαλή του 
Ιωάννου στο άλλο επίπεδο. Η κορυφή του βουνού πίσω από τον Ιωάννη δίνει 
την αίσθηση ότι ακολουθεί το περίγραμμα του ενδύματος, ενώ οι φτερούγες 
όπως σε όλες τις περιπτώσεις απόδοσης του φτερωτού Ιωάννου καταλαμβά-
νουν επιβλητικά μεγάλο μέρος της εικόνας. Εδώ ολόκληρο το πάνω μέρος, 
έρχονται σε αντίθεση με τον οστεωμένο κορμό του Προδρόμου.   

Ακόμα και σε φαινομενικά στατικά έργα, όπως είναι η Θεοτόκος Οδηγή-
τρια ή ο Χριστός Ζωοδότης, ο Κόντογλου με διαφοροποιήσεις δημιουργεί 
δική του αισθητική. Και οι τέσσερις εικόνες περιβάλλονται από ερυθρό ζω-
γραφικό πλαίσιο που δεν είναι ορατό στο θεατή όπως είναι τοποθετημένες 
στο τέμπλο. Αν και ζωγραφισμένες το 1954, όταν παρατηρούμε πολυχρωμία 
στα έργα του Κόντογλου, με τις δεσποτικές εικόνες αυτές επιστρέφει σε πα-
λαιότερη –δική του– περίοδο, όταν ζωγραφίζει έχοντας υπόψη του αξίες από 
τη βυζαντινή τέχνη. Τα έργα αυτά παρεμβάλλονται στο έργο του Κόντογλου 
την περίοδο του ’50, ως θύμησες από το νεανικό του έργο. Ο Κόντογλου πα-
ραδίδει στους κατοίκους της Πρέβεζας τις αξίες της βυζαντινής τέχνης, οι 
οποίες με αυστηρό τρόπο προβάλλουν τις θρησκευτικές αξίες. Το χρυσό 
χρώμα καλύπτει το κάμπο προσδίδοντας έντονη υπερβατικότητα. Τα πρόσω-
πα των παραστάσεων αποδίδονται με αυστηρότητα, ταπεινότητα, συγκινησι-
ακή φόρτιση που επιβάλλουν τα υψηλά συναισθήματα και οι αξίες. 

Οι δεσποτικές εικόνες του Φώτη Κόντογλου στον Παντοκράτορα Πρέβε-
ζας επιστρέφουν σε παλαιότερα έργα του. Χρησιμοποιεί το χρυσό βάθος και 
τη μονοχρωμία, όπως στα έργα του στην Αγία Αικατερίνη του Ερυθρού 
Σταυρού. Η αυστηρότητα που αποπνέουν οι μορφές επιστρέφουν βυζαντινές 
αισθητικές αξίες. Οι εικόνες του Κόντογλου προσπαθούν να κάνουν πράξη 
αυτό που ο Ιωάννης Δαμασκηνός δίδαξε:  

 
Εἰκών μέν οὖν ἐστίν ὁμοίωμα, καί παράδειγμα, καί ἐκτύπωμά τινός, ἐν 
ἑαυτῷ δεικνύον το εἰκονιζόμενον. Πάντως δε οὐ κατά πάντα ἔοικεν ἡ 
εἰκών τῷ πρωτοτύπω, τουτέστι τῷ εικονιζομένῳ ἄλλο γάρ ἔστιν ἡ 
εἰκών, και ἄλλο το εἰκονιζόμενον, και πάντως ὁρᾶται εν αὐτοίς διαφο-
ρά, εἰπεί οὐκ άλλο τοῦτο, καί ἄλλο ἐκεῖνο.75 

 
 
 
 
 
 
                                                           
75 Ιωάννης Δαμασκηνός, Λόγος Γ΄, 16.2-8 (ΙΙΙ.125)· ΖΩΓΡΑΦΙΔΗΣ 1997, όπου αναλύεται διε-
ξοδικά η φιλοσοφία της βυζαντινής εικόνας μέσα από το έργο του Ι. Δαμασκηνού. 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 325 
 

Βιβλιογραφία 
 
ΑΛΜΠΑΝΗ ΤΖ. & ΒΙΤΑΛΙΩΤΗΣ Γ. (Επιμ.), 1999, Ιεροτελεστία και Πίστη, Βυ-

ζαντινή Τέχνη και Θεία Λειτουργία, Αθήνα 
ΑΥΔΙΚΟΣ Β.Γ., 1991, Πρέβεζα 1945-1990. Όψεις της μεταβολής μιας επαρχι-

ακής πόλης, Πρέβεζα 
ΒΑΚΑΛΟ Ε., 1983, Η φυσιογνωμία της μεταπολεμικής τέχνης στην Ελλάδα, Ο 

μύθος της Ελληνικότητας, τ. 3ος, Αθήνα 
ΒΑΣΙΛΑΣ Η.Β., 1963, Ναοί και μοναστήρια της Πρέβεζας, Α΄: Ο Ναός του 

Αγ. Νικολάου, Ηπειρωτική Εστία 12, 97-101  
ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ Π., 1990, Εικόνες της Κέρκυρας, Αθήνα 
ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ Π., 1995, Βυζαντινές εικόνες, Αθήνα  
ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ Π., 1993, Η Κρητική ζωγραφική τον 16ο αιώνα, Αθήνα 
ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ Γ., 1990, Πρώιμες εικόνες στο Σινά από τον 6ο έως 11ο αι., στο: 

Κ. ΜΑΝΑΦΗΣ (Επιμ.), Σινά. Οι θησαυροί της Μονής, Αθήνα, 91-101 
ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ Γ., 1995, Βυζαντινά Χειρόγραφα, Αθήνα 
ΓΑΡΙΔΗΣ Μ., 1994, Γιάννενα. Ολοκαύτωμα, 50 χρόνια μνήμης, Ιωάννινα 
ΓΑΡΙΔΗΣ Μ. & ΠΑΛΙΟΥΡΑΣ Α., 1993, Μοναστήρια Νήσου Ιωαννίνων. Ζωγρα-

φική, Ιωάννινα 
ΓΚΙΟΛΕΣ Ν., 1990, Ο Βυζαντινός Τρούλλος, Αθήνα 
ΓΙΟΥΡΓΟΣ Κ. & ΔΡΑΚΟΠΟΥΛΟΣ Χ. (Επιμ.), χ.χ., Έλληνες Ζωγράφοι, τ. Β΄,    

Αθήνα, 106-111 
ΔΙΟΝΥΣΙΟΣ (ο εκ Φουρνά), 1909, Ερμηνεία της Βυζαντινής Ζωγραφικής Τέ-

χνης, Πετρούπολις 
ΔΟΞΙΑΔΗ Ε., 1998, Από τα πορτραίτα του Φαγιούμ στις Απαρχές της Τέχνης 

των Βυζαντινών Εικόνων (Μία συμβολή για μια άλλη προσέγγιση), Η-
ράκλειο 

ΖΗΣΗΣ Θ.Ν., 1998, Η επικαιρότης του Αγίου Αθανασίου του Παρίου, στο: Η 
Εκατονταπυλιανή και η Χριστιανική Πάρος, Πρακτικά Επιστημονικού 
Συμποσίου (Πάρος 15-19 Σεπτεμβρίου 1996), Πάρος, 387-400 

ΖΙΑΣ Ν., χ.χ., Επιρροές από τη βυζαντινή και τη λαϊκή τέχνη, στο: Κ. 
ΓΙΟΥΡΓΟΣ & Χ. ΔΡΑΚΟΠΟΥΛΟΣ (Επιμ.), Έλληνες Ζωγράφοι, τ. Β΄, Αθή-
να, 106-111 

ΖΙΑΣ Ν., 1986, Φ. Κόντογλου, αναδρομική έκθεση. Κατάλογος, Θεσσαλονίκη 
ΖΙΑΣ Ν., 1991, Ο Φώτης Κόντογλου, ζωγράφος, Αθήνα 
ΖΩΓΡΑΦΙΔΗΣ Γ., 1997, Βυζαντινή Φιλοσοφία της εικόνας, Αθήνα 
ΚΑΛΟΚΥΡΗ Κ., 1972, Η Θεοτόκος εις την εικονογραφίαν της Ανατολής και της 

Δύσεως, Θεσσαλονίκη  
ΚΑΡΑΜΠΕΛΑΣ Ν., 1992, Η απελευθέρωση της Πρέβεζας, 21 Οκτωβρίου 1912, 

Αθήνα 
ΚΑΡΟΥΤΑ Ο. & ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ Α., 2003, Νικόπολις. Ιστορία, Μνημεία, 



326 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

Τέχνη, Πρέβεζα 
ΚΟΜΗΣ Κ., 1999, Δημογραφικές όψεις της Πρέβεζας 16ος-18ος αιώνας, 

Ιωάννινα 
ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ Φ., 1960, Έκφρασις της Ορθοδόξου Εικονογραφίας, ττ. Α΄-Β΄, 

Αθήνα 
ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ Φ., 1963, Έργα Γ΄, Πονεμένη Ρωμιοσύνη, Αθήνα  
ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ Φ., 1979, Ελληνική παράδοση. Ανθολόγημα, Πάλιν και πολλάκις. 

Η δύναμη της Παράδοσης, Αθήνα 1979 
ΚΟΡΑΗΣ Α., 1831, Συνέκδημος Ιερατικός, περιέχων τας δύο προς Τιμόθεον 

και την προς Τίτον επιστολάς του Αποστόλου Παύλου ..., Παρίσι  
ΚΡΙΚΩΝΗ Χ.Θ., 1998, Ορθόδοξη παράδοση και Διαφωτισμός κατά τον Άγιο 

Αθανάσιο Πάριο, στο: Η Εκατονταπυλιανή και η Χριστιανική Πάρος, 
Πρακτικά Επιστημονικού Συμποσίου (Πάρος 15-19 Σεπτεμβρίου 1996), 
Πάρος, 467-498 

ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΟΣ Δ., 1997, Προσέγγιση στο έργο των ζωγράφων από το Καπέσο-
βο της Ηπείρου. Συμβολή στη μελέτη της θρησκευτικής ζωγραφικής στην 
Ήπειρο τον 18ο  και το α΄ μισό του 19ου αιώνα, Αθήνα 

ΚΩΝΣΤΑΝΤΟΥΔΑΚΗ Μ., 1973, Οι ζωγράφοι του Χάνδακος κατά το πρώτον 
ήμισυ του 16ου αιώνος. Οι μαρτυρούμενοι εκ των νοταριακών αρχείων, 
Θησαυρίσματα 10, 291-380 

ΛΑΣΚΑΡΗΣ N., 1987, Νικόπολη. Το πέρασμα από τη Ρωμαϊκή στη Βυζαντινή 
εποχή, στο: Ε. ΧΡΥΣΟΣ (Επιμ.), Νικόπολις Α΄, Πρακτικά του πρώτου 
Διεθνούς συμποσίου για τη Νικόπολη (23-29 Σεπτεμβρίου 1984), Πρέ-
βεζα, 205-223 

ΜΕΤΑΛΛΗΝΟΣ Γ., 1995, Αθανάσιος Πάριος (1721-1813). Εργογραφία, ιδεο-
λογία, βιβλιογραφικά, Επιστημονική Επετηρίς της Θεολογικής Σχολής 
του Πανεπιστημίου Αθηνών τ. Λ΄, 293-349 

ΜΟΥΡΙΚΗ Ν., 1985, Τα ψηφιδωτά της Νέας Μονής Χίου, Αθήνα  
ΜΟΥΣΤΑΚΗΣ Γ., 1990, Ο Φώτης Κόντογλου και η Πρέβεζα, Πρεβεζάνικα 

Χρονικά 24, 25-31 
ΜΟΥΣΤΑΚΗΣ Γ., 2002, Τα Πρεβεζάνικα, Πρέβεζα 
ΜΠΑΛΤΟΓΙΑΝΝΗ Χ., 2002, Μήτηρ Θεού, Αθήνα 
ΜΠΕΤΣΟΣ Ο., 1987α, Ο Άγιος Κωνσταντίνος της Πρέβεζας, Πρεβεζάνικα Χρο-

νικά 14, 48-53 
ΜΠΕΤΣΟΣ Ο., 1987β, Ο Άγιος Κωνσταντίνος της Πρέβεζας, Πρεβεζάνικα Χρο-

νικά 15, 53-57 
ΜΠΕΤΣΟΣ Ο., 1987γ, Ο Άγιος Κωνσταντίνος της Πρέβεζας, Πρεβεζάνικα Χρο-

νικά 16, 47-60 
ΜΠΕΤΣΟΣ Ο., 1988α, Ο Άγιος Κωνσταντίνος της Πρέβεζας, Πρεβεζάνικα Χρο-

νικά 17, 51-63 
ΜΠΕΤΣΟΣ Ο., 1988β, Ο Άγιος Κωνσταντίνος, Πρεβεζάνικα Χρονικά 18, 57-64 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 327 
 

ΜΠΕΤΣΟΣ Ο., 1988γ, Ο Άγιος Κωνσταντίνος της Πρέβεζας, Πρεβεζάνικα Χρο-
νικά 19-20, 71-85 

ΜΠΟΥΡΑΣ Χ., 2001, Βυζαντινή και Μεταβυζαντινή Αρχιτεκτονική στην Ελλά-
δα, Αθήνα 

ΜΠΡΙΟΝ Μ., χ.χ., Μεγαλοφυία και πεπρωμένο του Λεονάρντο ντα Βίντσι, Αθήνα 
ΜΥΛΩΝΑ Ζ.Α., 1988, Μουσείο Ζακύνθου, Αθήνα  
ΞΥΓΓΟΠΟΥΛΟΣ Α., 1953, Η Ψηφιδωτή διακόσμησις του ναού των Αγίων Απο-

στόλων Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 
ΠΑΛΙΟΥΡΑΣ Α., 1973, Η ζωγραφική εις τον Χάνδακα από 1550-1600, Θη-

σαυρίσματα 10, 101-123  
ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ Β., 2003, Η ουρανία του Ναού Αγίου Αθανασίου στην 

Πρέβεζα, στο: Μίλτος Γαρίδης (1926-1996). Αφιέρωμα, τ. Β΄, Ιωάννι-
να, 527-563 

ΠΡΟΚΟΠΙΟΥ Α., Χ.Χ., Ο αγιογράφος, Νέα Εστία (Αφιέρωμα στον Φ. Κόντο-
γλου) 

ΡΑΝΤΟΒΙΤΣ Α. (Αρχιμανδρίτης), 1984, Η φιλοκαλική Αναγέννηση του ιη΄ και 
ιθ΄ αιώνα και οι πνευματικοί καρποί της, Αθήνα  

ΣΑΜΠΑΝΙΚΟΥ Ε., 2000, Ιδεολογικές προσεγγίσεις της ζωγραφικής του 18ου 
αιώνα στην έρευνα για τη μεταβυζαντινή τέχνη, Περίαπτο 2, 19-20 

ΣΑΡΔΕΛΗ Κ., 1986, Θεοφάνης ο Έλληνας, Αθήνα 
ΣΚΑΛΤΣΑ Μ., 1991, Γουναρόπουλος – Κόντογλου: κοινά σημεία, στο: Άρμος. 

Τιμητικός τόμος στον καθηγητή Ν.Κ. Μουτσόπουλο, τ. Γ΄, Θεσσαλονίκη, 
1643-1666 

ΣΜΥΡΗΣ Γ. & ΚΕΦΑΛΛΩΝΙΤΟΥ Φ., 2007, Το έργο της 8ης Εφορείας Βυζαντι-
νών Αρχαιοτήτων στη Νικόπολη από το 1988 έως το 2002, στο: Νικό-
πολις Β΄. Πρακτικά του Δευτέρου Διεθνούς Συμποσίου για τη Νικόπολη 
(11-15 Σεπτεμβρίου 2002), Πρέβεζα, τ. Ι: 21-28· τ. ΙΙ: 15-20  

ΣΟΥΚΑΚΟΥ Ι., ΤΟΠΟΥΖΗ Ε., ΨΑΡΑΚΗ Κ. et al., 1990, Παράδοση και συγχρο-
νικότητα, Πολιτισμικές Μορφές 1, 7  

ΣΟΦΙΑΝΟΣ Α.Ζ., χ.χ., Μετέωρα, Θεσσαλονίκη  
ΣΥΝΕΣΙΟΣ Λ., 1995, Άγιος Χαραλάμπης, Ο Πολιούχος της Πρέβεζας, Πρεβε-

ζάνικα Χρονικά 31-32, 47-52 
ΤΣΑΠΑΡΛΗΣ Ε., 1980, Ξυλόγλυπτα τέμπλα Ηπείρου 17ου- α΄ ημίσεος 18ου αιώ-

νος. Πρόστυπα ξυλόγλυπτα, Αθήνα 
ΤΣΑΡΟΥΧΗΣ Γ., 1978, Για τον Κόντογλου, Ζυγός 31 
ΤΣΑΡΟΥΧΗΣ Γ., 2000, Ανάμεσα σε Ανατολή και Δύση. Πέντε κείμενα, Αθήνα 
ΤΣΙΓΑΡΙΔΑΣ Ε., 1997, Φορητές εικόνες, στο: Θησαυροί του Αγίου Όρους, Θεσ-

σαλονίκη, 47-147  
ΤΣΙΓΑΡΙΔΑΣ Ε., 2003, Μανουήλ Πανσέληνος εκ του Ιερού Ναού του Πρωτά-

του, Θεσσαλονίκη 
ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ Ν., 1995, Τα ψηφιδωτά, Αθήνα  



328 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ Ν., 1996, Όσιος Λουκάς. Βυζαντινή Τέχνη στην Ελλάδα, Αθήνα 
ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ Ρ., 1977, Τα αριστουργήματα της Τέχνης. Οι μεγάλοι ζωγράφοι, 

ττ. Α΄-Β΄, Αθήνα   
ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ Μ., 1947, Κρητική ζωγραφική και η Ιταλική Χαλκογραφία, 

Κρητικά Χρονικά 
ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ Μ., 1986, Ο Κρητικός ζωγράφος Θεοφάνης, Άγιον Όρος 
ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ Μ., 1987, Έλληνες ζωγράφοι μετά την Άλωση (1453-1830), τ. 

Α΄, Αθήνα  
ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ Μ., 1997, Έλληνες ζωγράφοι μετά την Άλωση (1453-1830), τ. 

Β΄, Αθήνα 
ΧΑΤΖΙΝΗΣ Γ., χ.χ., Φ. Κόντογλου, Νέα Εστία (Αφιέρωμα στον Φ. Κόντογλου) 
ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ Π. & ΚΕΦΑΛΛΩΝΙΤΟΥ Φ., 2002, Νικόπολις, Αθήνα 
 
AQUINO L., 2006, Λεονάρντο Ντα Βίντσι, Αθήνα (Μεγάλοι Ζωγράφοι 2) 
BALDINI Ν., 2006, Ραφαήλ, Αθήνα (Μεγάλοι Ζωγράφοι 3) 
CHATZIDAKIS Μ., 1953, Contribution à l’ étude de la peinture post byzantiné, 

Extrait de l’ Hellénisme Contemporain, Αθήνα 
DELVOYE C., 1988, Βυζαντινή Τέχνη, Αθήνα 
GRABAR Α., 1968, Christian Iconografy. A study of Its Origins, London 
MARX Κ. & ENGELS F., 1969, Die Deutsche Ideologie, MEW III, Berlin, 5-530 
OSTROGORSKY G., 1989, Ιστορία του Βυζαντινού Κράτους, ττ. 1-3, Αθήνα 
SCHMITT J. (Ed.), 1967, The Chronicle of Morea. To Χρονικό του Μορέως, 

Croningen 
TIMKENS-MATTHEWS J., 1980, The Pantokrator: Title and image, Ann Arbor 
WEITZMANN K., 1976, The monastery of Saint Catherine at mount Sinai. The 

icons, Ι, Princeton  
 
 
Εικονογραφικά παράλληλα 
 
Κατάλογος Φωτογραφιών 
 

1 Άποψη της Νικόπολης. Διακρίνονται τα βυζαντινά τείχη και η Βασιλική Α 
του Δουμετίου (Αεροφωτογραφία Νίκου Δ. Καράμπελα) 

2 Η οικογένεια του Φ. Κόντογλου, τοιχογραφία. Εθνική Πινακοθήκη (ΖΙΑΣ 
1991, εικ. 102) 

3 Φ. Κόντογλου, Ο γέροντας της Κίμωλος (1928) (ΖΙΑΣ 1991, εικ. 76) 

4 Φ. Κόντογλου, Αλατότοπος στη θάλασα της Νέας Μάκρης (1938) (ΖΙΑΣ 
1991, εικ. 189) 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 329 
 

5 Λεονάρντο ντα Βίντσι, Η Παναγία και το Θείο Βρέφος (Παναγία Benois, 
1478-1482). Μουσείο Ερμιτάζ, Αγία Πετρούπολη (AQUINO 2006, 99)  

6 Ραφαήλ, Μεταμόρφωση (1518-1520). Πινακοθήκη Βατικανού (BALDINI 
2006, 168-169) 

7 Φ. Κόντογλου, Ο άγιος Γεώργιος (1955). Συλλογή Διαμαντούρου (ΖΙΑΣ 
1991, εικ. 388) 

8 Φ. Κόντογλου, Η Βαϊοφόρος, τοιχογραφία (1946). Ναός Ζωοδόχου Πηγής 
Παιανίας (ΓΙΟΥΡΓΟΣ & ΔΡΑΚΟΠΟΥΛΟΣ χ.χ., 122) 

9 Πορτραίτο γυναίκας, Φαγιούμ (ΔΟΞΙΑΔΗ 1998, 57) 

10 Φ. Κόντογλου, Προσωπογραφία γυναίκας (ΓΙΟΥΡΓΟΣ & ΔΡΑΚΟΠΟΥΛΟΣ 
χ.χ., 105) 

11 Φ. Κόντογλου, Πολύγνωτος ο ζωγράφος και Πλάτων ο φιλόσοφος. Δημαρ-
χείο Αθηνών (ΖΙΑΣ 1991, εικ. 247) 

12 Μονή Φιλανθρωπηνών νότιος εξωνάρθηκας (ΓΑΡΙΔΗΣ & ΠΑΛΙΟΥΡΑΣ 1993, 
εικ. 361) 

13 Φ. Κόντογλου, Ο χατζή Ουστάς Ιορδάνογλου κι ο υιός του Όμηρος (1937) 
(ΖΙΑΣ 1991, εικ. 183) 

14 Φ. Κόντογλου, Ο Θάνος Βροντόλαλος. Ιδιωτική συλλογή (ΖΙΑΣ 1991, εικ. 
323) 

15 Ο Χριστός Παντοκράτωρ, εγκαυστική εικόνα. Μονή Αγίας Αικατερίνης Σινά 
(ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1995, εικ. 1) 

16 Ο Χριστός, φορητή εικόνα (13ος αι.). Μονή Χελανδαρίου (ΤΣΙΓΑΡΙΔΑΣ 
1997, 78, εικ. 2.17) 

17 Ο Χριστός, φορητή εικόνα. Μονή Μεταμόρφωσης Μετεώρων (ΣΟΦΙΑΝΟΣ 
χ.χ., 133) 

18 Φ. Κόντογλου, Ο Χριστός, τοιχογραφία τέμπλου (1955). Ναός Αγ. Χαρα-
λάμπους, Πολύγωνο (ΖΙΑΣ 1991, εικ. 404) 

19 Φ. Κόντογλου, Ο Χριστός, τοιχογραφία τέμπλου. Ναός Αγ. Αικατερίνης 
στον Ερυθρό Σταυρό (ΖΙΑΣ 1991, εικ. 168) 

20 Φ. Κόντογλου, Ο Χριστός Ζωοδότης, φορητή εικόνα στο τέμπλο του πα-
ρεκκλησίου της Εθνικής Εστίας «Βασιλεύς Παύλος», Πύργος Βασιλίσσης 
(ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, πίν. 133) 

21 Αντονέλλο ντα Μεσίνα (1430-1479), Ο Χριστός (ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ 1977, 322-



330 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

328, εικ. ΙΙΙ, 331) 

22 Παναγία Βρεφοκρατούσα, εγκαυστική εικόνα. Μονή Αγίας Αικατερίνης Σι-
νά (ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1995, εικ. 3) 

23 Η Παναγία Οδηγήτρια, αμφιπρόσωπη εικόνα (13ος αι.). Παναγία Περίβλε-
πτος, Αχρίδα (ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1995, 206, εικ. 67) 

24 Φ. Κόντογλου, Η Παναγία του τέμπλου από το ναό του Αγ. Χαραλάμπους, 
Πολύγωνο (ΖΙΑΣ 1991) 

25 Ραφαέλλο, Η Παναγία του Μεγάλου Δούκα (ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ 1977, 64 εικ. XIV) 

26 Φ. Κόντογλου, Η Παναγία από το τέμπλο του παρεκκλησίου του Ερυθρού 
Σταυρού (ΖΙΑΣ 1991, εικ. 167) 

27 Η Μεταμόρφωση, ψηφιδωτό. Μονή Αγίας Αικατερίνης Σινά (ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ 
1995, εικ. 23-27) 

28 Η Μεταμόρφωση, ψηφιδωτός διάκοσμος (1312-1315). Άγιοι Απόστολοι 
Θεσσαλονίκης (ΞΥΓΓΟΠΟΥΛΟΣ 1953, 18-22, πίν. 18-21) 

29 Θεοφάνης ο Έλληνας, Η Μεταμόρφωση, φορητή εικόνα (ΣΑΡΔΕΛΗ 1986, 
εικ. 17) 

30 Φ. Κόντογλου, Η Μεταμόρφωση, τοιχογραφία (1935). Ρίο Πατρών (ΖΙΑΣ 
1991) 

31 Ο Άγιος Ιωάννης και σκηνές του βίου του, φορητή εικόνα. Μονή Αγίας Αι-
κατερίνης Σινά (ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1995, 205-206, εικ. 66) 

32 Ο Άγιος Ιωάννης, φορητή εικόνα (τέλος 16ου αι.). Ναός Υ.Θ. Σπηλαιώτισ-
σας (ΒΟΚΟΤΟΠΟΥΛΟΣ 1990, εικ. 160) 

33 Ο Άγιος Ιωάννης (17ος αι.). Μουσείο Αντιβουνιώτισσας (ΜΥΛΩΝΑ 1988, 
εικ. 171) 

34 Φ. Κόντογλου, Ο Άγιος Ιωάννης, φορητή εικόνα (1939). Συλλογή Δ. Πα-
παδήμου (ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Β΄, πίν. 150) 

35 Φ. Κόντογλου, Ο Άγιος Ιωάννης. Αγία Αικατερίνη Ερυθρού Σταυρού (ΖΙΑΣ 
1991) 

36 Φ. Κόντογλου, Ο Άγιος Ιωάννης, φορητή εικόνα. Ναός Αγ. Νικολάου Πα-
τησίων (ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 1960, τ. Β΄, πίν. 152) 

37 Λεονάρντο Ντα Βίνσι, Ο Άγιος Ιωάννης ο βαπτιστής (1508-1513). Μου-
σείο Λούβρου (ΧΑΤΖΗΔΑΚΗ 1977, 144-145) 

 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 331 
 

Πίνακες 
 
Οι Δεσποτικές εικόνες του Ναού Μεταμόρφωσης του Σωτήρος  
στον Παντοκράτορα Πρέβεζας  
 
I Ο Ναός Μεταμόρφωσης Σωτήρος. Το Τέμπλο 

II Ο Ναός Μεταμόρφωσης Σωτήρος από νοτιοανατολικά 

III Ο Ναός Μεταμόρφωσης Σωτήρος από ανατολικά 

IV Ο Ναός Μεταμόρφωσης Σωτήρος από δυτικά 

V Ο Χριστός Παντοκράτωρ-Ζωοδότης 

VI Ο Χριστός Παντοκράτωρ-Ζωοδότης. Λεπτομέρεια: το Ευαγγέλιο 

VII Ο Χριστός Παντοκράτωρ-Ζωοδότης. Λεπτομέρεια: κεφαλή του Χριστού 

VIII Ο Χριστός Παντοκράτωρ-Ζωοδότης. Λεπτομέρεια: υπογραφή καλλιτέχνη 

IX Η Παναγία Οδηγήτρια 

X Η Παναγία Οδηγήτρια. Λεπτομέρεια: υπογραφή καλλιτέχνη 

XI Η Παναγία Οδηγήτρια. Λεπτομέρεια: κεφαλή της Παναγίας 

XII Η Μεταμόρφωση 

XIII Η Μεταμόρφωση. Λεπτομέρεια: Οι μαθητές 

XIV Ο Άγιος Ιωάννης 

XV Ο Άγιος Ιωάννης. Το κάτω τμήμα της εικόνας 

XVI Ο Χριστός Παντοκράτωρ-Ζωοδότης. Λεπτομέρεια 

XVII Η Παναγία Οδηγήτρια. Λεπτομέρεια: πτυχολογία 

 



332 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

Φωτογραφίες 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
2 
 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 333 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

4 
 
 
 
 
 
3 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
5 6 



334 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
7 8 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
9 10 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 335 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
12 

 
 
 
 
 
 

 
11 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
13 14 



336 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

16 
 
 
15 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
17 18 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 337 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
19 20 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
21 22 
 
 
22 ΠΡΕΒΕΖΑΝΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ 43-44 



338 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
23 24 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
25 26 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 339 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

27 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
28 29 



340 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

30 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
31 32 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 341 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
33 34 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
35 36 



342 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

37 
 
 
Πίνακες 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ι                                                                                               



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 343 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ΙΙ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ΙΙΙ 



344 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IV 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                          V 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 345 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                         VI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
VII                            



346 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
VIII IX 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

X XI 



ΤΟ ΣΧΗΜΑ ΑΝΑΤΟΛΗ-ΔΥΣΗ ΚΑΙ Η ΤΕΧΝΗ ΤΟΥ ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ 347 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
XII 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
XIII 



348 ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΣΠ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
XIV XV 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

XVI XVII 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

