
  

  Pedagogical trends in the Aegean

   Vol 3, No 1 (2008)

   Τεύχος 3

  

 

  

  Θρησκευτική εκπαίδευση και διαπολιτιστική
επικοινωνία. Από την πατερναλιστική
χειραγώγηση στην θρησκειολογική διερεύνηση 

  Πολύκαρπος Καραμούζης   

  doi: 10.12681/revmata.30996 

 

  

  Copyright © 2022, Πολύκαρπος Καραμούζης 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Καραμούζης Π. (2022). Θρησκευτική εκπαίδευση και διαπολιτιστική επικοινωνία. Από την πατερναλιστική
χειραγώγηση στην θρησκειολογική διερεύνηση. Pedagogical Trends in the Aegean, 3(1), 41–53.
https://doi.org/10.12681/revmata.30996

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 17/02/2026 16:22:47



παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο Θεωρε ίο  41 

 

Θρησκευτική εκπαίδευση και διαπολιτιστική επικοινωνία. 
Από την πατερναλιστική χειραγώγηση στην θρησκειολογική διερεύνηση. 

 

Πολύκαρπος Καραμούζης* 
 

Πανεπιστήμιο Αιγαίου 
pkaramouzis@rhodes.aegean.gr 

 
 

            «Κυρίαρχη θρησκεία» και μονοδιάστατη πολιτιστική κατασκευή. 
 

 Είναι γεγονός ότι σήμερα, περισσότερο από ποτέ, τίθεται επιτακτικά για ακόμα μία 
φορά το ερώτημα για το ρόλο της θρησκευτικής εκπαίδευσης σε μια κοινωνία, όπως η ελληνική, η 
οποία τείνει να αναδιαμορφώσει νοηματικά την κοινωνική της συνοχή όχι τόσο στη βάση της 
ομοιομορφίας των «παραδοσιακών» της χαρακτηριστικών, όσο στη βάση της  ετερομορφίας των 
πολιτιστικών παραδόσεων και ιδεών, οι οποίες διεκδικούν στα πλαίσια της δημοκρατίας την 
ισότιμη παρουσία τους στο νεοελληνικό κοινωνικό χώρο.  

Θεωρούμε το λιγότερο αφέλεια να υποστηρίζεται από μερικούς ότι η παρουσία μιας 
«κυρίαρχης» θρησκείας θα «διασώσει τα θεμέλια του πολιτισμού», λειτουργώντας ουσιαστικά ως 
κυματοθραύστης των νέων ιδεών,  απενεργοποιώντας την παρουσία της διαφορετικότητας, η 
οποία ωστόσο συνιστά το κύριο χαρακτηριστικό γνώρισμα μιας διαπολιτισμικής κοινωνίας. 
Άλλωστε σπεύδουμε να ξεκαθαρίσουμε ότι κανείς πολιτισμός δεν προέκυψε από παρθενογένεση, 
αλλά διαμορφώθηκε με βάση το βαθμό ανάπτυξης των ατομικών, κοινωνικών, οικονομικών και 
πολιτικών αναγκών, οι οποίες, σε έναν σημαντικό βαθμό κοινοποιούμενες, προσλαμβάνονται και 
ενδεχομένως αναπαράγονται με έναν μοναδικό κάθε φορά τρόπο. Με την έννοια αυτή οι 
αξιολογικές κρίσεις του τύπου «ανώτερος – κατώτερος» πολιτισμός δεν έχουν απολύτως κανένα 
επιστημολογικό  νόημα, γιατί όλοι οι πολιτισμοί είναι σημαντικοί στο βαθμό που αναπαράγουν 
κοινοποιούμενες  ανθρώπινες ανάγκες, μία εκ των οποίων ενδεχομένως μπορεί να είναι και η 
θρησκεία.  Βέβαια, σε έναν βαθμό πολλές φορές αυτό που διαφαίνεται είναι η ύπαρξη μιας 
σημαντικότατης αντιπαράθεσης των πολιτισμών, ιδιαίτερα σε παραδοσιακού τύπου κοινωνίες, οι 
οποίες χρησιμοποιώντας τη θρησκεία ως βασική παράμετρο της πολιτιστικής τους ταυτότητας, 
επεχείρησαν να προβάλουν και να επιβάλουν την ιδιαιτερότητά τους με τρόπο ενδεχομένως βίαιο. 
Ψστόσο, αυτό που προέβαλλαν δεν ήταν τίποτε περισσότερο από την επιβολή των συγκεκριμένων 
ατομικών, κοινωνικών, οικονομικών και πολιτικών τους αναγκών, τις οποίες η θρησκεία 
νομιμοποιούσε ανορθολογικά, καθιερώνοντας  κανόνες και όρους πολιτικής και κοινωνικής 
νομιμοποίησης, 1 κανόνες δηλαδή εξουσίας.2  

Πρέπει να σημειώσουμε εδώ ότι η θρησκεία επιχειρεί πάντοτε να ανατροφοδοτεί 
νοηματικά το περιεχόμενο των κοινωνικών σχέσεων, «αναδημιουργώντας» ουσιαστικά σε ένα 
επίπεδο ιερών επικαθορισμών  την ίδια την κοινωνική πραγματικότητα. Σα κύρια χαρακτηριστικά 
της «αναδημιουργίας» αυτής είναι αφ’  ενός η διασύνδεση της κοινότητας με την ιερότητα της 
υπέρτατης δύναμης, αφ’  ετέρου η δημιουργία ενός περίκλειστου συστήματος αξιολογικών 
κανόνων και συμβολικών αναπαραστάσεων, στους οποίους το άτομο οφείλει να συναινέσει 
προκειμένου να έχει «νόημα» η παρουσία του στον κοινωνικό χώρο.3  

                                                 
*
 Ο Πολύκαρπος Καραμούζης είναι διδάσκων(407/80) στο Π.Σ.Δ.Ε. του Πανεπιστημίου Αιγαίου και 

διδάσκει Κοινωνιολογία της Θρησκείας. 



42 Θεωρε ίο  παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο 
 

Η αναγωγή του κοινωνικού χώρου σε υπερβατικές γενικές αρχές οδηγεί στην υιοθέτηση 
μιας ακοσμικής ηθικής απόλυτων σκοπών, μέσω ενός φυσικού δικαίου απόλυτων προσταγών, 
στηριζόμενου στη θρησκεία: «Αυτές οι απόλυτες προσταγές διατηρούσαν την επαναστατική τους 
δύναμη και παρουσιάστηκαν στο προσκήνιο με χαρακτηριστική ορμή, κατά τη διάρκεια όλων 
σχεδόν των περιόδων των κοινωνικών διαταραχών».4 Σο σύστημα, λοιπόν, που η θρησκεία 
επιβάλλει στα μέλη της είναι κυρίως και κατ’ εξοχήν ολιστικό, εφ’  όσον, μέσω μιας 
συγκεκριμένης θρησκευτικής ηθικής θεωρίας, επιχειρείται ο προσδιορισμός και άρα ο έλεγχος 
της ανθρώπινης δράσης σε όλες τις εκδηλώσεις της.  

Βέβαια, όπως μπορεί να αντιληφθεί κάποιος, η θρησκεία, στο βαθμό που αναπαράγει 
θεμελιώδεις αρχές που συνδέονται αναπόδραστα με την ιδιοποίηση του ατομικού και κοινωνικού 
συμφέροντος από τον ίδιο τον άνθρωπο, στην ουσία καθιερώνει σχέσεις εξουσίας.5  Άλλωστε, η 
καθιέρωση συγκεκριμένων κανόνων κοινωνικής συμπεριφοράς, που επιβάλλουν όλες σχεδόν οι 
θρησκείες μέσω των ανταμοιβών και των ποινών, συμβάλλει αποφασιστικά στη χειραγώγηση των 
μελών τους και  στην αναπαραγωγή του «μονοδιάστατου» κοινωνικού νοήματος που 
διαχειρίζονται. Εάν η θρησκευτική κατασκευή έχει νόημα, αυτό γίνεται μόνο στο βαθμό που η 
διαχείριση της ιερότητας από την κοινότητα είναι μοναδική. ΢ε διαφορετική περίπτωση, δεν θα 
ήταν ιερή. Αυτό δηλαδή που διαχειρίζεται η θρησκευτική κοινότητα ως μοναδικό είναι η 
αποκλειστικότητα των ιερών επικαθορισμών, που εισάγουν την «αλογικότητα» στον κοσμικό 
χώρο. «Σο ινδικό δόγμα του Karma (Οι πράξεις του ανθρώπου, η μοίρα του, που προσδιορίζει 
την ύπαρξή του, όλες τις φορές που θα ξαναγεννηθεί), ο περσικός δυϊσμός, το δόγμα του 
προπατορικού αμαρτήματος, το πεπρωμένο και ο deus absconditus (ο κρυμμένος θεός του 
Λουθήρου, που δεν μπορούμε να τον συλλάβουμε νοητικά)»,6 κινούνται προς αυτή την 
κατεύθυνση.  Για το λόγο αυτό, η θρησκεία τις περισσότερες φορές αρνείται να συναινέσει στην 
αποδοχή της διαφορετικότητας, επειδή ακριβώς θεωρεί ότι έχει καθήκον της να αναπαράγει 
φορμαλιστικά την «μοναδικότητα» της ιερής αλήθειας που διαχειρίζεται.7 ΢την ουσία, βέβαια, τις 
περισσότερες φορές αυτή η ίδια η διαφορετικότητα λειτουργεί εργαλειακά ως το αντίπαλο δέος 
των ταυτοτικών, νοηματικών αυτοπροσδιορισμών της ίδιας της κοινότητας: «Η αρμονία προς τα 
μέσα και η δυσαρμονία προς τα έξω αποτελούν ενιαία λειτουργία, έτσι που η διαφορά ανάμεσα 
στο ‘εμείς’ και στο ‘οι άλλοι’ να βιώνεται συμβολικά ως ουσιαστική συνθήκη για συγκρότηση 
συλλογικής ταυτότητας. Μόνο που η διαδικασία αυτή οδηγεί συχνά σε πόλεμο, επειδή οι ομάδες 
τείνουν να ολοποιούνται, βάσει της αρχής ‘όμοιος ομοίω’, ιδιοποιούνται αυθαίρετα το καθολικό 
και ταυτίζονται μ’ αυτό, θέλοντας έτσι να αποκλείσουν τον άλλο».8  

Εάν λοιπόν τώρα η θρησκεία συνδεθεί με συγκεκριμένες όψεις ενός πολιτισμού, αυτές εξ 
ορισμού γίνονται μοναδικές, απολυτοποιούνται και προβάλλονται ως «ιερές» κατασκευές. Έτσι το 
κοινωνικό νόημα αποκτά υπερβατικά και απόλυτα χαρακτηριστικά. Ο πολιτισμός 
αποκρυσταλλώνεται φορμαλιστικά και αναπαράγεται ιδεαλιστικά. Η εθνική «καθαρότητα» 
συνδέεται με τις όψεις εκείνες του πολιτισμού που τον διαφοροποιούν ειδολογικά από 
οποιονδήποτε άλλο. Ο βαθμός ανάπτυξης των ατομικών, κοινωνικών, οικονομικών και πολιτικών 
αναγκών δεν έχει αυθύπαρκτο νόημα, διότι η «ιερή» και, άρα, μοναδική κατασκευή του 
πολιτισμού διατρέχει την κοινωνική πραγματικότητα και την εξαντλεί νοηματικά. 

΢ε μια παραδοσιακή κοινωνία κλειστού τύπου, στην οποία οι νοηματικοί προσδιορισμοί 
είναι μοναδικοί, με τη διαμεσολάβηση της θρησκείας, οι θρησκευτικοί επικαθορισμοί οφείλουν να 
αναπαράγουν νοηματικά τις σχέσεις εξουσίας. Για το λόγο, αυτό στο μεσαιωνικό κοινωνικό χώρο, 
η πολιτική λειτουργία του κράτους συνδεόταν απερίφραστα με την πολιτική λειτουργία της 
θρησκείας. ΢ύμφωνα με τον Fontana, όπως σημειώνει ο Γ. Κόκκινος, «ο εκχριστιανισμός της 
Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας ήταν κατά κύριο λόγο μια απόπειρα επιμήκυνσης της ζωής της 
προκειμένου να διατηρηθεί το κατεστημένο που απειλούνταν».9  



παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο Θεωρε ίο  43 

 
Έτσι, η εκπαίδευση, η οποία αποτελεί τη νόμιμη αναπαραγωγή των ιδεολογικών και 

πολιτικών μορφών εξουσίας, εφ’  όσον αναπαράγει την κυρίαρχη ιδεολογία, συνδέθηκε με  τη 
θρησκεία, η οποία διαχειρίστηκε ένα σημαντικότατο τμήμα της εκπαιδευτικής διαδικασίας, 
επειδή ακριβώς αποτέλεσε ένα  αναπόσπαστο μέρος της επίσημης πολιτικής-κρατικής  
ιδεολογίας.  Είναι χαρακτηριστικό, επίσης, το γεγονός, ότι η μεσαιωνική σκέψη και φιλοσοφία, 
όφειλε να αναπαράγει τη χριστιανική διδασκαλία και θεολογία, «που εξέφραζε τις θέσεις των 
δασκάλων και των επισκόπων, ενώ ενσωμάτωνε μεγάλο μέρος της παιδείας των εθνικών ανωτέρων 
τάξεων, όχι επειδή οι ανώτερες τάξεις ήσαν αναγκαστικά επικρατέστερες μέσα στις χριστιανικές 
αδελφότητες, αλλά επειδή οι ηγέτες τους ανήκαν στις ανώτερες τάξεις».10 Για το λόγο αυτό, ο 
κλήρος αποτέλεσε μια διακεκριμένη τάξη εξουσίας μέσα στις μεσαιωνικές κοινωνίες, επειδή 
ακριβώς διαχειρίζονταν το θρησκευτικό χαρακτήρα ολόκληρης της εκπαιδευτικής διαδικασίας ως 
συγκεκριμένο στρώμα διανοουμένων που μονοπωλούσε «το δικαίωμα του κηρύγματος, της 
διδαχής και της ερμηνείας του κόσμου».11   Σο αποτέλεσμα της διαδικασίας αυτής ήταν αφ’  ενός 
να δημιουργηθεί μια «σχολαστική» σκέψη, η οποία εισήγαγε το δογματισμό και την ομοιομορφία 
στον κοινωνικό χώρο, ακυρώνοντας  τη διαφορετικότητα, ενώ από την άλλη πλευρά ο 
μονοπωλιακός τρόπος σκέψης απενεργοποιούσε τις κοινωνικο-πολιτικές συγκρούσεις, επειδή η 
ίδια η κοινωνική δομή στηρίζονταν στην παραδοσιακή κοινωνία, η οποία νομιμοποιούσε την 
πολιτική της παρουσία, μέσα από την διαχείριση μίας και μόνο «αλήθειας».12  

Ακόμα και όταν οι ηγεμόνες αποφάσισαν να απεξαρτηθούν  πολιτικά και στρατιωτικά από την 
εξουσία του Πάπα, δημιούργησαν θρησκευτικά μοντέλα απόλυτα ελεγχόμενα από την 
κεντρική πολιτική τους εξουσία, τα οποία επιβλήθηκαν στους υπηκόους τους, με αποτέλεσμα 
η θρησκεία και πάλι να δομεί σχέσεις εξουσίας, σχέσεις δηλαδή πολιτικές.13  

Κατά τον ίδιο ακριβώς τρόπο, στα πλαίσια της πολιτικής ενοποίησης ενός μεγάλου τμήματος 
του Αραβικού κόσμου, ο Μωάμεθ δια μέσου της θρησκευτικής βίας κατάφερε να συνενώσει 
τις διάφορες αραβικές φυλές, οι οποίες ασκούνταν στον πολυθεϊσμό.14 Από μια άποψη, η 
αποκλειστικότητα του ενός θεού, αποτέλεσε, όπου επιβλήθηκε, την καθιέρωση ενός 
περίκλειστου πολιτικά και σε πολλές περιπτώσεις μονοδιάστατου πολιτιστικά κοινωνικού 
χώρου, ενώ η πολιτική βία μέσω της θρησκείας, που εφαρμόζονταν επί των «άλλων», ήταν το 
σημαντικότατο στοιχείο της πολιτικής  και κοινωνικής κυριαρχίας, όπως ακριβώς συνέβη με 
την αρχαία εβραϊκή θρησκεία.15    

Εκείνο που οφείλει να παρατηρήσει κάποιος, είναι επίσης το γεγονός ότι, παρόλο που οι 
σύγχρονες ευρωπαϊκές κοινωνίες στα πλαίσια της νεωτερικότητας από-ιεροποίησαν και από-
μάγευσαν σε σημαντικότατο βαθμό τον κοινωνικό χώρο, μέσα από τον διαχωρισμό τελικά 
θρησκείας - πολιτικής στη βάση της διαχείρισης των ατομικών, κοινωνικών, οικονομικών και 
πολιτικών αναγκών με κριτήρια ορθολογικότητας, ωστόσο, ποτέ δεν υπήρξε ένα κάθετο 
ρήγμα στις σχέσεις των δύο μεγεθών. Οι λόγοι ενδεχομένως θα μπορούσαν να συνοψιστούν σε 
δύο κατηγορίες:   

α) Η πρώτη θεωρεί ότι το ρήγμα που επήλθε μεταξύ παράδοσης και νεωτερικότητας υπήρξε 
μια κατασκευή των διανοουμένων μάλλον, παρά μια φυσιολογική πολιτισμική εξέλιξη. Έτσι, η 
κοινωνική βάση δεν μπόρεσε να αποκοπεί οριστικά από τις θρησκευτικές της παραδόσεις και 
τις συμβολικές, υπερβατικές της καταβολές.16  Ουσιαστικά δηλαδή, «το ορθολογικό 
κοσμοείδωλο επικράτησε…χωρίς να αποκτήσουν τα σχετιζόμενα μ’ αυτό στρώματα 
κοινωνική θέση τέτοια που θα επέτρεπε την εξατομίκευση των μορφών της ζωής και της 
σκέψης…(με αποτέλεσμα) μόλις και μετά βίας υποφέρεται ένας τρόπος ζωής κενός από 
συλλογικούς μύθους».17 ΢υνέπεια του γεγονότος αυτού αποτελούν τα «νέα θρησκευτικά 
κινήματα», τα οποία επιχειρούν να επαναφέρουν στο προσκήνιο αρχέγονες μορφές 



44 Θεωρε ίο  παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο 
 

θρησκευτικής λατρείας, διαχειριζόμενα τις ανορθολογικές μορφές της θρησκείας, οι οποίες 
φαντάζουν ως «ιδιαίτερες» σε έναν, τουλάχιστον στις επίσημες εκδοχές  του, «από-
ιεροποιημένο» κοινωνικό χώρο.18   

β) Η δεύτερη άποψη θεωρεί ότι σε ένα επίπεδο ιδεολογικοπολιτικής διαχείρισης της κρατικής 
εξουσίας από τον Μεσαίωνα έως και τα μέσα του 20ου αιώνα εξακολουθεί να υφίσταται 
εσκεμμένα ένας παράλογος φόβος ως προς την διαφορετικότητα, τον οποίον υποθάλπουν οι 
κυρίαρχες κοινωνικές τάξεις και φυσικά η επίσημη εξουσία. Έτσι, η πολιτική, θρησκευτική και 
ιδεολογική νομιμοφροσύνη που επιχειρείται από την πολιτική ή θρησκευτική εξουσία έχει ως 
στόχο τις ομάδες αυτές, όπως π.χ. ο έλεγχος της εργατικής τάξης, οι οποίες ενδεχομένως 
αντιμετωπίστηκαν ως δυνητικοί ή πραγματικοί ανατροπείς.19  

Θεωρούμε ότι και οι δύο εκδοχές θα πρέπει να συνεκτιμηθούν στο βαθμό που συνυπάρχουν 
ως ερμηνευτικά σχήματα στα πλαίσια της κατανόησης του βαθμού εκκοσμίκευσης20 μιας 
κοινωνίας, όπως η νεοελληνική. 

 

            Θρησκευτική εκπαίδευση,  νεοελληνική ταυτότητα και κοινωνικός έλεγχος. 
 

΢τη νεοελληνική περίπτωση, η εκκοσμίκευση ποτέ δεν κατανοήθηκε ως προσπάθεια 
ρήξης με το παρελθόν ή διαχωρισμού των πολιτικών χαρακτηριστικών ενός σύγχρονου 
ευρωπαϊκού κράτους από τις παραδοσιακές θρησκευτικο-πολιτικές δομές εξουσίας. Άλλωστε, «η 
απομαγικοποίηση και αποϊεροποίηση της ανθρώπινης θεώρησης του κόσμου είναι μάλλον 
απόρροια της ωρίμανσης του υποκειμένου κάτω από τις κοινωνικές αλλαγές που συντελούνται στο 
άμεσο και στο ευρύτερο περιβάλλον του».21 ΢την ουσία, αυτό που συνέβη ήταν να δημιουργηθεί 
ένα «τύποις αστικό κράτος, στο οποίο οι αστικοί θεσμοί είχαν προσαρμοσθεί στις ανάγκες μιας 
προαστικής κοινωνίας»,22 στην οποία η θρησκεία έπαιζε σημαντικό ρόλο. Σα κύρια 
χαρακτηριστικά γνωρίσματα του πολιτεύματος ήταν η καθιέρωση ενός απολυταρχικού κράτους 
σε συνδυασμό με την δημιουργία μιας επίσημης θρησκείας, η οποία ενσωματώθηκε στο δημόσιο 
χώρο της νεοελληνικής κοινωνίας με σημαντικές αρμοδιότητες σε θέματα που αφορούσαν την 
καθιέρωση μιας δημόσιας θρησκευτικής εκπαίδευσης,23 η οποία, ωστόσο, όφειλε να αναπαραγάγει 
την επίσημη πολιτική ιδεολογία, η οποία χαρακτηριζόταν ως εθνική.24  

Η αδυναμία καθιέρωσης και νομιμοποίησης με καθαρά πολιτικά κριτήρια  του 
ξενόφερτου για τα ελληνικά δεδομένα πολιτικού θεσμού της βασιλείας και η προσπάθεια 
δημιουργίας μιας πολιτικής ομοιομορφίας στην κοινωνική συμπεριφορά, αλλά και το 
παρατεταμένο άλυτο εθνικό πρόβλημα, οδηγούσαν από τη μια πλευρά στη διαμόρφωση ενός 
συγκεντρωτικού κράτους, ενώ από την άλλη πλευρά αναβάθμιζαν τον πολιτικό ρόλο της 
θρησκείας, η οποία αναπαρήγαγε τις «μεσσιανικές» αντιλήψεις για την «ιερότητα» της πολιτικής  
εξουσίας,25 αλλά και την «ιερότητα» μέσω αυτής  ολόκληρου του  ελληνικού έθνους.26  

Για τους λόγους αυτούς, οι δύο επίσημες εξουσίες που καθιερώνονται στην ελληνική 
κοινωνία, κράτος και θρησκεία, οφείλουν να παρέχουν η μία στην άλλη «προστασία»,27 εφόσον 
επιδιώκουν κοινούς σκοπούς και στόχους. Η παρεχόμενη  με αυτόν τον τρόπο «προστασία» προς 
την «επικρατούσα» θρησκεία από την πλευρά του επίσημου κράτους διατυπώνονταν σε 
νομοθετικά κείμενα, με βάση τα οποία η θρησκεία παρενέβαινε με τη συνδρομή του κράτους 
στην ιδεολογικοπολιτική συγκρότηση του νεοελληνικού κοινωνικού χώρου, δημιουργώντας 
ιδεολογικο-πολιτικά δίκτυα κοινωνικού ελέγχου. Έτσι, «η Ιερά ΢ύνοδος επαγρυπνεί εις το 
περιεχόμενον των εις χρήσιν της νεολαίας και του Κλήρου, είτε έξωθεν του Βασιλείου 
εισαγομένων, είτε εν τη Ελλάδι δημοσιευομένων βιβλίων, πινάκων ή άλλων εντύπων, άτινα 



παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο Θεωρε ίο  45 

 
πραγματεύονται περί αντικειμένων θρησκευτικών· καί οσάκις πληροφορηθή, ότι τά τοιαύτα 
περιέχουσί τι εναντίον, ή καθ’ οποιονδήποτε  τρόπον  είναι βλαπτικά εκ της χρήσεώς των, ως 
πρός τα θεία δόγματα, τα ιερά μυστήρια, τους εκκλησιαστικούς κανόνας, την ιεράν διδασκαλίαν, 
τας ιεράς παραδόσεις, τας ιεράς τελετάς και τα έθιμα της Ορθοδόξου Ανατολικής Εκκλησίας, 
ζητεί την σύμπραξιν της Κυβερνήσεως εις απαγόρευσιν της χρήσεως αυτών εν τοις σχολείοις· τόν 
δε συγγραφέα, ή τον κυρίως ή τον κατ’ εμπορίαν εκδότην αυτών, ή τον τυπογράφον, ή τον 
βιβλιοπώλην, ή τον ρωποπώλην, καταγγέλει εις την πολιτικήν Αρχήν, δια να ενεργηθώσι κατ’ 
αυτήν τα παρά των πολιτικών νόμων οριζόμενα, εάν ούτοι ήναι κοσμικοί. Κληρικοί δε όντες 
επιτιμώνται υπο της εκκλησιαστικής Αρχής, και καταγγέλλονται εις την Κυβέρνησιν, όπως αύτη 
ενεργήση και κατ’ αυτών τα παρά των πολιτικών νόμων οριζόμενα».28  

Με βάση το νόμο αυτό, ο οποίος ίσχυσε περισσότερο από έναν αιώνα, δημιουργήθηκαν 
κατάλογοι απαγορευμένων βιβλίων,29 ενώ δεν ήταν λίγες οι φορές εκείνες που παροτρύνονταν οι 
πιστοί να τα «κάψουν».30 Δεν είναι τυχαίο το γεγονός ότι, παρόλο που συνταγματικά 
κατοχυρώνονταν η ανεξιθρησκία, στην ουσία αυτή η συνταγματική δέσμευση αναιρούνταν, 
«εφόσον η ελευθερία της θρησκευτικής συνείδησης και η δυνατότητα απρόσκοπτης επιλογής 
θρησκεύματος εκλαμβανόταν εκ προοιμίου ως άσκηση πνευματικής βίας και θεωρούνται 
προσηλυτισμός».31 Μέσα, λοιπόν, από το «θρησκευτικό» έλεγχο της νεοελληνικής κοινωνίας 
διαμορφώνονταν συγκεκριμένα δίκτυα πολιτικού, κοινωνικού και ιδεολογικού ελέγχου της 
διαφορετικότητας.   

Σο άμεσο πεδίο εφαρμογής της ιδιόμορφης αυτής κρατικο-θρησκευτικής πολιτικής 
ιδεολογίας υπήρξε, όπως ήταν φυσικό άλλωστε, η ίδια η εκπαιδευτική διαδικασία, η οποία 
αναπαρήγαγε την κυρίαρχη ιδεολογικοπολιτική θεωρία. Βασικότερος άξονας της ιδεολογίας 
αυτής ήταν η ορθόδοξη χριστιανική θεωρία, η οποία επιχειρούσε να προσδιορίζει ολόκληρη την 
εκπαιδευτική διαδικασία προσδίδοντάς της θρησκευτικά χαρακτηριστικά. Έτσι, σε διάταγμα του 
Τπουργείου των Εκκλησιαστικών και της Δημοσίας Εκπαιδεύσεως, λέγεται ότι  «εις τα σχολεία 
και ρητώς εις τα κοινά και Ελληνικά, να διδάσκωνται όσα βιβλία δεν περιέχουν τι ύποπτον. Σην 
επιθεώρησιν αυτών των βιβλίων επεφορτίσθη ο διευθυντής των σχολείων τούτων, όστις χρεωστεί 
να εισάξη μόνην την παρά της Ιεράς ΢υνόδου εγκριθείσαν κατήχησιν. Δια να επμποδισθή δε η 
ενέργεια αθρήσκων βιβλίων επι προσώπων ηλικιωμένων, δίδομεν την άδειαν εις την ΢ύνοδον να 
εκδώση εγκύκλιον, απαγορεύουσαν εις τους χριστιανούς της Ανατολικής Εκκλησίας την 
ανάγνωσιν αυτών των βιβλίων».32  

Ο κατηχητικός χαρακτήρας του μαθήματος των θρησκευτικών και η στενή διασύνδεσή 
του με τα εθνικά ιδανικά της φυλής, αλλά και την ορθόδοξη χριστιανική εκκλησία, φαίνεται και με 
τα όσα έλέγε ο καθηγητής της Θεολογικής ΢χολής του Πανεπιστημίου Αθηνών Παναγιώτης 
Μπρατσιώτης στο Γ΄ Πανελλήνιο Θεολογικό ΢υνέδριο το 1963 για το ρόλο του θεολόγου στη 
Δημόσια Εκπαίδευση: «…ο προσδιορισμός της θέσεως του θεολόγου εν τη Μέση και τη εθνική 
καθόλου ελληνική παιδεία, ο οποίος εξ επόψεως θεολογικής και εκκλησιαστικής είναι, κυρίως 
ειπείν, παρ’ όλην την δημοσιοϋπαλληλικήν ή ιδιωτικοϋπαλληλικήν του ιδιότητα, ο εντολοδόχος 
της Εκκλησίας, ο εμπεπιστευμένος την κατήχησιν των ορθοδόξων ελληνοπαίδων, τ.έ. ο 
κατηχητής».33 

Η «κατήχηση» στα δόγματα της ορθόδοξης χριστιανικής εκκλησίας,34 μέσα από το 
μάθημα των «ιερών» και αργότερα «θρησκευτικών», επικύρωνε ιδεολογικοπολιτικά τη δημιουργία 
μιας μονοδιάστατης σχέσης μεταξύ του «θρησκευτικού» και «πολιτικού», στο όνομα ενός και 
μοναδικού πολιτισμού, ο οποίος έβρισκε την έκφρασή του στο ιδεολόγημα του 
«ελληνοχριστιανισμού», το οποίο προβλήθηκε και επιβλήθηκε στη νεοελληνική κοινωνία ως 
εθνική και πολιτιστική ταυτότητα του νεοέλληνα.35   



46 Θεωρε ίο  παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο 
 

Μέσα από τη διαδικασία αυτή ο,τιδήποτε συμφωνούσε με την επίσημη θρησκεία ήταν 
εθνικό, άρα ελληνικό, ενώ ο,τιδήποτε βρίσκονταν σε αντίθεση μαζί της ήταν αντεθνικό και για το 
λόγο αυτό έπρεπε να διωχθεί. Δεν θα πρέπει επίσης να ξεχνάμε ότι η ταύτιση του χριστιανού με 
τον έλληνα εθνικόφρονα και του άθεου με τον αντεθνικόφρονα, αποτέλεσε αφ’  ενός μεν κριτήριο 
κοινωνικής ενσωμάτωσης στην μονοδιάστατη ιδεολογικοπολιτική κατασκευή της νεοελληνικής 
εθνικής ταυτότητας, αφ’  ετέρου κριτήριο πολιτικών διώξεων της διαφορετικότητας και των 
φορέων της.36 Μάλιστα, σε μεταβατικές πολιτικά περιόδους της νεοελληνικής ιστορίας, όταν ο 
ιδεολογικο-πολιτικός αντίπαλος της συντηρητικής πολιτικο-θρησκευτικής ιδεολογίας έγινε η 
αριστερά, οι πιστοί εθνικόφρονες χριστιανοί προτρέπονταν από την ηγεσία της Εκκλησίας να 
αποστέλλουν στη «γενική κρατική ασφάλεια» βιβλία «κομμουνιστικού» περιεχομένου.37 Οι 
αντιπαραθέσεις της επίσημης Εκκλησίας με τις εκπαιδευτικές μεταρρυθμίσεις που επιχειρήθηκαν 
και η υπεράσπιση της καθαρεύουσας ως εθνικής ιερής γλώσσας,38 αποτελεί μια απόδειξη του 
γεγονότος της διαχείρισης από την πλευρά της θρησκείας του «ελληνοχριστιανισμού» με κριτήρια 
μονοδιάστατης εθνικής κατασκευής, που ωστόσο άφηνε έκθετη την ενσωμάτωση της 
διαφορετικότητας και της αλλαγής, ως προϋπόθεσης  της κοινωνικής και πολιτιστικής συνέχειας.39  

 Είναι χαρακτηριστικό, άλλωστε, το γεγονός ότι, σε έρευνα για τη θρησκευτικότητα των 
μαθητών την περίοδο του μεσοπολέμου, οι μαθητές που προέρχονταν από τις ανώτερες 
κοινωνικά τάξεις, παρόλο που θεωρούν ότι τα θρησκευτικά έντυπα είναι «βαρετά» και το μάθημα 
των θρησκευτικών γίνεται με τρόπο που εκθέτει τόσο τον διδάσκοντα, όσο και το ίδιο το μάθημα, 
επειδή ο χαρακτήρας του είναι αντιεπιστημονικός, εντούτοις υποστηρίζουν ότι η θρησκεία είναι 
απαραίτητη προκειμένου να μη τους «παρασύρουν προς το μέρος των οι κομμουνισταί, οι οποίοι 
στερούνται θρησκείας».40 ΢την ουσία, «η ‘χριστιανική’ αυτή ερμηνεία του κοινωνικού χώρου, 
γεννημένη κάτω από συγκεκριμένες κοινωνικές συνθήκες, μεταβάλλεται σε μέσο καθιέρωσής του, 
αφού λειτουργεί ανασταλτικά σε οποιαδήποτε διεκδίκηση των εξαθλιωμένων μαζών και 
ορθολογική εξήγηση της δόμησης του κοινωνικού χώρου».41 

Η παρουσία ενός θρησκευτικού ανορθολογισμού στη νεοελληνική κοινωνία, που 
διέτρεχε το νεοελληνικό κοινωνικό ιστό, ήταν αυτή που υπονόμευσε τελικά αρκετές από τις ιδέες 
του διαφωτισμού, σφυρηλατώντας μια συντηρητική πολιτική ιδεολογία, η οποία συνέχεε το 
χαρακτήρα του πολίτη και του πιστού, ενώ καθιέρωνε κανόνες κοινωνικού ελέγχου σε ολόκληρη 
τη νεοελληνική κοινωνία, μέσα από το ίδιο το εκπαιδευτικό σύστημα, το οποίο προωθούσε μια 
μονοδιάστατη αντίληψη για θέματα που αφορούσαν την θρησκεία και τον πολιτισμό. Μάλιστα, 
αυτό που κάνει εντύπωση, όπως πολύ εύστοχα παρατηρεί ο Γ. Κόκκινος, είναι «η απόπειρα 
θεσμικής κύρωσης της θρησκευτικής μισαλλοδοξίας, του δογματισμού, του γλωσσικού 
συντηρητισμού και της αντίληψης της θρησκείας ως ενοοποιητικού μηχανισμού της εθνικής 
κοινότητας».42  

 
             Η διαθρησκειακή αγωγή  στο ουδετερόθρησκο σχολείο. 

 
Εάν μια κοινωνία, όπως η ελληνική, στην οποία η θρησκεία χρησιμοποιήθηκε με 

μονοδιάστατο τρόπο, προκειμένου να αναπαράγει τις συγκεκριμένες δομές εξουσίας ελέγχοντας 
τη θρησκευτική αγωγή, και μέσω αυτής προσδιόριζε νοηματικά τις πολιτικές και κοινωνικές 
συμπεριφορές, σήμερα καθίσταται περισσότερο επιτακτική η ανάγκη της μετάβασης από την 
πατερναλιστική και μονοδιάστατη  αυτή χειραγώγηση της πολιτικής, κοινωνικής και πολιτιστικής 
κατασκευής, σε μια διαφορετική προσέγγιση της θρησκείας στο σύγχρονο δημόσιο σχολείο. 

Έχει λεχθεί κατά καιρούς ότι η πατερναλιστική αυτή προσέγγιση του μαθήματος των 
θρησκευτικών, το οποίο έχει το χαρακτήρα της θρησκευτικής κατήχησης στα δόγματα της 
ορθοδόξου χριστιανικής εκκλησίας, «αγγίζει το ιστορικό του τέλος»,43 εφόσον σε μια σύγχρονη 



παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο Θεωρε ίο  47 

 
σχολική κοινότητα καλούνται να συνυπάρξουν παιδιά διαφορετικών πολιτιστικών μορφωμάτων, τα 
οποία ενδεχομένως είναι φορείς διαφορετικών θρησκευτικών καταβολών. Οι προτεινόμενες λύσεις  
προσεγγίζουν διαφορετικές οπτικές πλευρές του μαθήματος και εξαρτώνται από τις υπάρχουσες 
σχέσεις κράτους – θρησκείας σε συγκεκριμένες κοινωνίες. Έτσι, διαπιστώνουμε ότι το μάθημα 
των θρησκευτικών στον ευρωπαϊκό χώρο εξαντλεί έναν άξονα, του οποίου τη μια πλευρά κατέχει 
η απουσία του μαθήματος στο δημόσιο σχολείο (περίπτωση Γαλλίας) και στην άλλη πλευρά η 
ύπαρξη του μαθήματος των θρησκευτικών με καθαρά ομολογιακό χαρακτήρα (περίπτωση 
Βελγίου και Ελλάδος). Βέβαια, αξίζει να συνεκτιμήσει κάποιος και τις ενδιάμεσες θέσεις, σύμφωνα 
με τις οποίες το μάθημα είναι προαιρετικό στο δημόσιο σχολείο και επιχειρεί να προσαρμοστεί 
στις θρησκευτικές  ανάγκες μιας διαπολιτισμικής κοινωνίας.44  

Θεωρούμε, ωστόσο, ότι μια ενδεχόμενη κατάργηση του μαθήματος από το δημόσιο 
σχολείο, στα πλαίσια του χωρισμού Κράτους - Εκκλησίας, δεν αποτελεί την ενδεδειγμένη λύση, 
διότι ο κίνδυνος που απορρέει από μια τέτοια εξέλιξη καθίσταται προφανής, με δεδομένη την 
κατ’ αποκλειστικότητα εκχώρηση της θρησκευτικής εκπαίδευσης  στις επί μέρους θρησκευτικές 
κοινότητες, οι οποίες ουσιαστικά διαχειρίζονται το θρησκευτικό λόγο στα πλαίσια της 
δημιουργίας ολοκληρωτικών ιδεολογιών, κατασκευάζοντας οπαδούς απόλυτα εξαρτημένους από 
τους κάθε είδους θρησκευτικούς αρχηγούς, οι οποίοι στη συνέχεια τους χρησιμοποιούν ως 
μοχλούς πίεσης στον κοινωνικό χώρο. Ο κίνδυνος γίνεται ακόμα μεγαλύτερος αν αναλογιστεί 
κάποιος ότι οι θρησκευτικές κοινότητες επιχειρούν να ελέγχουν το θρησκευτικό λόγο και να τον 
διαχειρίζονται εργαλειακά, ως «νόμιμοι» φορείς του, στα πλαίσια μιας επαναπροβολής στο 
δημόσιο κοινωνικό χώρο των ανορθολογικών στοιχείων της θρησκευτικότητας, τα οποία τις 
διαφοροποιούν πολιτιστικά, πολιτικά και κοινωνικά με οτιδήποτε φαντάζει ξένο και διαφορετικό. 
Ιδιαίτερα, μάλιστα, όταν η θρησκεία για ορισμένες κοινωνικές ομάδες, όπως ενδεχομένως οι 
ομάδες των μεταναστών, των μειονοτικών κοινοτήτων, αλλά και των κοινωνικά και πολιτικά 
αποκλεισμένων, αποτελεί ένα ιδιαίτερο στοιχείο ταυτοτικών νοηματικών αυτοπροσδιορισμών, η 
θρησκεία αποκτά συγκεκριμένα πολιτικά χαρακτηριστικά  και μέσω αυτής αναδομείται 
νοηματικά ολόκληρος ο κοινωνικός χώρος.45   

Ο σκοπός από την άλλη πλευρά ενός φιλελεύθερου, δημοκρατικού και συνάμα δημοσίου 
σχολείου σήμερα δεν είναι σε κάθε περίπτωση η αναπαραγωγή μιας μονοδιάστατης 
ιδεολογικοπολιτικής θεωρίας, η οποία, ως κυρίαρχη, θα λειτουργήσει ανασταλτικά στην ελευθερία 
της σκέψης και της έκφρασης. Ένα δημόσιο σχολείο το οποίο καθιερώνει και νομιμοποιεί σχέσεις 
εξουσίας μέσα από συγκεκριμένες ιδεολογικοπολιτικές παραμέτρους, είναι ένα σχολείο, το οποίο 
ακυρώνει την ύπαρξή του. Πολύ περισσότερο σήμερα σε μια πολυπολιτισμική κοινωνία, 
οποιαδήποτε ιδεολογικοπολιτική και θρησκευτική θεωρία, η οποία ανάγεται σε μοναδική 
πολιτιστική κατασκευή, ακυρώνει τη δυνατότητα της συνύπαρξης των διαφορετικών νοηματικών 
αυτοπροσδιορισμών.  

Για το λόγο αυτό, θεωρούμε ότι σήμερα το δημόσιο σχολείο οφείλει να είναι 
ουδετερόθρησκο, με την έννοια της μη προβολής μιας επίσημης θρησκείας ως κυρίαρχης, πολύ 
δε περισσότερο μέσω αυτής την προβολή μιας επίσημης ιδοελογικοπολιτικής θεωρίας. Από την 
άλλη πλευρά μόνο το ουδετερόθρησκο σχολείο, είναι το μοναδικό σχολείο, το οποίο θα εγγυηθεί 
την αντικειμενική μελέτη της θρησκείας στους κόλπους του μέσω της επιστημονικής διερεύνησής 
της. ΢κοπός του σχολείου αυτού δεν θα είναι η δημιουργία μαθητών – οπαδών των οποιονδήποτε 
θρησκευτικών κοινοτήτων μέσα από την κατηχητική διδασκαλία των δογμάτων της οποιασδήποτε 
θρησκευτικής πίστεως, αλλά η κατανόηση και λειτουργία της θρησκείας στο πλαίσιο της δημόσιας 
και ορθολογικά ελεγχόμενης μετάδοσης της γνώσης. ΢ε διαφορετική περίπτωση  «η αποπομπή 
του θρησκευτικού φαινομένου εκτός των τειχών της ορθολογικής και δημοσίως ελεγχόμενης 
μετάδοσης των γνώσεων ευνοεί την παθολογία του πεδίου αντί την εξυγίανσή του».46    



48 Θεωρε ίο  παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο 
 

Η ουδετεροθρησκεία με την έννοια αυτή συμπλέει απόλυτα με τον κοσμικό χαρακτήρα 
του κράτους, το οποίο οφείλει πριν απ’ όλα να διασφαλίζει τα ανθρώπινα δικαιώματα των πολιτών 
του, ένα εκ των οποίων αποτελεί και η συνταγματική κατοχύρωση  της ελευθερίας της 
θρησκευτικής συνείδησης. ΢την ουσία, το ουδετερόθρησκο σχολείο δεν αδιαφορεί για τη 
θρησκεία, εφόσον δεν προϋποθέτει την αποδοχή κάποιας θρησκείας, αλλά πολύ περισσότερο 
καλεί τους μαθητές, ανεξάρτητα από τη θρησκευτική ή μη πίστη τους σε μια θρησκεία, να 
προβληματιστούν για τα πολύ ζωτικά θέματα που αφορούν την παρουσία της θρησκείας σε 
συγκεκριμένες κοινωνίες. Όπως αντιλαμβάνεται κάποιος, το ουδετερόθρησκο σχολείο  κάνει 
περισσότερο δυνατή τη συνύπαρξη των μαθητών διαφορετικών πολιτιστικών και θρησκευτικών 
μορφωμάτων, στη βάση όχι της θρησκευτικής τους πίστης, η οποία άλλωστε σε μια 
πολυπολιτισμική κοινωνία πολλές φορές διχάζει, αλλά στη βάση των πολύ σημαντικότερων για τη 
δομική συγκρότηση του κοινωνικού ιστού αρχών, της ελευθερίας, της ισότητας και της κοινωνικής 
δικαιοσύνης, στις οποίες οφείλουν να συμβάλλουν ουσιαστικά όλες οι θρησκείες.   

Πρέπει να επισημανθεί εδώ ότι πέρα από τις «ολοκληρωτικές» πρακτικές των θρησκειών, 
μέσα από αυτές αναδείχθηκαν σημαντικότατα στοιχεία πολιτισμού,  αλλά και προσωπικότητες, 
που συνέβαλαν σημαντικά στην ανάπτυξη των τεχνών, των γραμμάτων, αλλά και των επιστημών,47 
ενώ σε πολλές περιπτώσεις προσέγγισαν μέσα από μια διαθρησκειακή επικοινωνία γνωριμίας και 
ελεύθερης αποδοχής ανθρώπους διαφορετικών  πολιτιστικών μορφωμάτων. Είναι χαρακτηριστικό 
το γεγονός ότι «διανοούμενοι μουσουλμάνοι μελέτησαν τα επιτεύγματα και άλλων πολιτισμένων 
λαών, όπως των Περσών και των Ινδών, και προώθησαν τις γνώσεις που απεκόμισαν».48 Επίσης, 
δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι οι ισλαμιστές φιλόσοφοι έκαναν γνωστή την ελληνική φιλοσοφία και 
ιδιαίτερα τη σκέψη του Αριστοτέλη στην μεσαιωνική Ευρώπη, διαχειριζόμενοι τη φιλοσοφία για 
πέντε ολόκληρους αιώνες, σχοινοβατώντας ανάμεσα στην ελευθερία που προσέφερε ο 
φιλοσοφικός λόγος και την ανελευθερία ενός θεοκρατικού συστήματος.49 ΢ύμφωνα με την 
οξυδερκέστατη παρατήρηση του Κων/νου Ρωμανού, «εδώ τη διαχείριση των σχέσεων θρησκείας 
και φιλοσοφίας έχουν στα χέρια τους εν πολλοίς οι φιλόσοφοι και όχι όπως στο Βυζάντιο ή τη 
μεσαιωνική Ευρώπη οι θεολόγοι».50       

Για τους λόγους αυτούς, το δημόσιο σχολείο σήμερα καλείται να μελετήσει τη θρησκεία 
στα πλαίσια της επιστημονικής και μόνο διερεύνησής της,51 παρέχοντας μια συγκριτική 
θεωρητική προσέγγιση των θρησκειών που δραστηριοποιούνται τόσο στον ελλαδικό χώρο, όσο 
και παγκοσμίως. Η «θρησκειολογία», ως επιστήμη της θρησκείας, παρέχει μια ουσιαστική και 
αξιολογικά ουδέτερη διερεύνηση του φαινομένου της θρησκείας, εφόσον δεν μεροληπτεί υπέρ ή 
κατά μιας θρησκείας, αλλά θέτει ανοιχτά όλα τα θέματα που αφορούν τη θρησκεία στο πλαίσιο 
ενός ειλικρινούς διαλόγου μεταξύ των μελών διαφορετικών θρησκειών, οι οποίοι οφείλουν 
παράλληλα να συνειδητοποιήσουν, ακόμα και μέσα από τη διδασκαλία του συγκεκριμένου 
μαθήματος, ότι είναι μέλη της κοινωνίας των πολιτών.  Ψστόσο, αποτελεί ένα ενδιαφέρον μάθημα 
και για όλους εκείνους που δεν ανήκουν σε κάποια θρησκεία, αλλά οφείλουν σε κάθε περίπτωση 
να δραστηριοποιούνται στην προαγωγή των πανανθρώπινων ιδανικών  της ελευθερίας, της 
ισότητας, του σεβασμού της ανθρώπινης προσωπικότητας, της καταδίκης του κοινωνικού 
αποκλεισμού, αξιών που διατρέχουν πολλές από τις γνωστές θρησκείες του κόσμου.  

Σο πλεονέκτημα μιας θρησκειολογικής διερεύνησης γίνεται ακόμα πιο σημαντικό, αν 
αναλογιστεί κάποιος ότι το δημόσιο σχολείο οφείλει να ελαχιστοποιήσει οποιαδήποτε ενστάλαξη 
φανατισμού και μισαλλοδοξίας στη συνείδηση των μαθητών προερχόμενου είτε από το 
οικογενειακό περιβάλλον, είτε από την ίδια τη θρησκευτική κοινότητα. Για το λόγο αυτό, το 
σχολείο οφείλει να «λειτουργεί   εκ του αποτελέσματος, με την διεύρυνση δηλαδή του 
πνευματικού ορίζοντα, ως παράγοντας εξισορρόπησης των επιρροών ή ακόμη, σε ακραίες 



παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο Θεωρε ίο  49 

 
περιπτώσεις, και ως μηχανισμός απεγκλωβισμού από ολοκληρωτικές νοοτροπίες και πρακτικές 
απαίδευτων ή φανατικών γονέων».52 

Επειδή, όμως, το θρησκευτικό φαινόμενο δεν είναι μονοδιάστατο, αλλά διαπλέκεται με 
πολλούς επί μέρους τομείς της κοινωνικής ζωής, η θρησκειολογική διερεύνηση δεν εξαντλεί την 
παρουσία της μόνο στην ιστορική παράθεση της δράσης ορισμένων θρησκειών, αλλά επιχειρεί να 
προσεγγίσει τη θρησκεία βαθύτερα μέσα «από διάφορες οπτικές γωνίες, με αξιοποίηση των 
προσφερομένων δυνατοτήτων επεξεργασίας του θέματος: ιστορικής, φαινομενολογικής, 
φιλοσοφικής, ψυχολογικής, κοινωνιολογικής».53  Με τον όρο «θρησκειολογία» αποδίδεται 
συνήθως αυτό που σε όλα τα Πανεπιστήμια του κόσμου θεωρούν ως «Religious Studies», ως 
΢πουδές δηλαδή στη Θρησκεία, ενώ η «Ιστορία των θρησκευμάτων», η «Υαινομενολογία της 
θρησκείας», η «Υιλοσοφία της θρησκείας» η «Χυχολογία της θρησκείας» και η «Κοινωνιολογία 
της θρησκείας», αποτελούν επιμέρους επιστημονικές προσεγγίσεις του πολυδιάστατου φαινομένου 
της θρησκείας.54 Εάν λοιπόν δεχθούμε ότι η θρησκεία είναι ένα κοινωνικό, πολιτιστικό, 
ψυχολογικό και γνωστικό φαινόμενο, «υπάρχουν ενδείξεις, ότι θα πρέπει να εφαρμοσθεί ένας 
συνδυασμός τρόπων εξήγησης, ερμηνείας και θεωρητικών προοπτικών»55  

Ιδιαίτερα, μάλιστα, η Κοινωνιολογία της Θρησκείας μας διασφαλίζει ένα επιπρόσθετο 
αντικειμενικό κριτήριο επιστημονικής διερεύνησης της θρησκείας, σύμφωνα με το οποίο, «ενώ η 
θρησκεία οροθετεί μια κατηγορία κοινωνικών αντιλήψεων, … η μελέτη της θρησκείας συνίσταται 
στην κριτική, και όχι στην απολογητική και υπερασπιστική ανάλυση αυτών των κοινωνικών 
αντιλήψεων».56  

Μάλιστα, δεν είναι τυχαίο το γεγονός ότι αρκετοί επιστήμονες που μελετούν 
κοινωνιολογικά τη θρησκεία, θεωρούν ότι «μια ριζικά κοινωνική θεωρία της θρησκείας, σε 
συνεργασία με μια λεπτομερώς κοινωνική ανθρωπολογία, που θα τολμούσε τη δημιουργία 
εννοιών επαρκών για να περιγραφούν, τα βασικά ενδιαφέροντα  και οι στρατηγικές για τη 
συλλογική, ανθρώπινη εφεύρεση των θρησκευτικών πρακτικών, θα αποτελούσε μια σημαντική 
συμβολή στην αναζήτηση μιας ριζικά κοινωνικής θεωρίας του ίδιου του κοινωνικού 
σχηματισμού».57  
 Με βάση τα παραπάνω, μπορεί κάποιος να αντιληφθεί πόσο σημαντική καθίσταται η 
συμβολή μιας κοινωνιολογικής προσέγγισης του φαινομένου της θρησκείας στο σύγχρονο 
δημόσιο σχολείο. ΢ύμφωνα μάλιστα με τον Donald Wiebe, «αν δεν θέλουμε να επιστρέψουμε σε 
μια προμοντέρνα μορφή της μελέτης της θρησκείας, είναι σαφές ότι οι κοινωνικές επιστήμες και η 
μελέτη της θρησκείας ως κοινωνικής επιστήμης αποτελούν το μόνο αποδεκτό πρότυπο για τη 
μελέτη της θρησκείας στο σύγχρονο δημόσιο πανεπιστήμιο».58  

Οι αντιλήψεις αυτές των σύγχρονων θρησκειολόγων καθιστούν σαφές το γεγονός ότι το 
μάθημα των θρησκευτικών οφείλει να γίνεται από ανθρώπους με διευρυμένους πνευματικούς 
ορίζοντες, που θα είναι διατεθειμένοι να θέτουν κριτικά ερωτήματα και να επιδιώκουν 
επιστημονικές προσεγγίσεις στο πολυδιάστατο και δαιδαλώδες φαινόμενο της θρησκείας. Σέτοια 
ερωτήματα είναι: Ποια η σχέση της θρησκείας με την πολιτική ιδεολογία; Ποια η σχέση μεταξύ 
της θρησκείας και της οικονομικής συμπεριφοράς;  Τπάρχει διασύνδεση της θρησκείας με τη βία 
και τον κοινωνικό αποκλεισμό; Γιατί οι θρησκείες προβάλλουν τα στοιχεία εκείνα που τις 
διαφοροποιούν και όχι εκείνα που τις ενώνουν; Πού οδηγεί η διαχείριση των σχέσεων εξουσίας 
από την πλευρά της θρησκείας; Σα ενδεικτικά αυτά ερωτήματα και άλλα περισσότερα 
ενδεχομένως να μας οδηγήσουν κάποτε στο να μελετήσουμε με νηφαλιότητα και χωρίς 
παρωπίδες την προοπτική να ξεπεράσουμε έναν στείρο σχολαστικό θεολογικό λόγο, ο οποίος σε 
πολλές περιπτώσεις είναι μονοδιάστατος, αδιέξοδος και απομονωτικός,  με την ελπίδα ότι όλες οι 
θρησκείες θα κατανοήσουν τη διαφορετικότητα με την οποία οφείλουν να συνυπάρξουν και να 



50 Θεωρε ίο  παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο 
 
πορευθούν, εφόσον επιδιώξουν τους ίδιους ακριβώς διαθρησκειακούς και διαπολιτισμικούς 
σκοπούς, οι οποίοι σε κάθε περίπτωση είναι ανθρωπιστικοί σκοποί.  
 

 

                                                 
1 Η παρουσία των σταυροφοριών  της «πολιτισμένης»  χριστιανικής δύσης, στην «απολίτιστη» και μη 
χριστιανική ανατολή, αποτελεί ένα απτό παράδειγμα ανορθολογικής διατύπωσης των  συγκεκριμένων 
ατομικών, κοινωνικών, οικονομικών και πολιτικών συμφερόντων μιας συγκεκριμένης κοινωνίας σε μία άλλη.  
Επίσης,  η καθυπόταξη των νομαδικών αραβικών φυλών της εγγύς και μέσης ανατολής από το Μωάμεθ, με 
πρόσχημα αλλά και συντελεστικό όργανο την ίδια τη θρησκεία, αποτελεί μια εξίσου σημαντική απόδειξη. 
Αλλά και η πορεία του ισραηλιτικού λαού, ο οποίος με πρόσχημα τη θρησκευτική  - πολιτιστική 
καθαρότητά του καθυπέτασσε λαούς που  συναντούσε στην πορεία του, καθιερώνοντας την «ιερή» βία ως 
μέσω κοινωνικού αυτοπροσδιορισμού και επιβολής. Σέτοια παραδείγματα μπορούμε να βρούμε 
αναρίθμητα μέσα στην ιστορία του πολιτισμού.  
2 «Αλλά, ακόμη και εάν δεν είμαστε υποχρεωμένοι να αναγάγουμε κάθε θρησκευτική ιδέα στην άσκηση της 
επίγειας εξουσίας, είναι πράγματι αληθές το γεγονός ότι, κατά τις μεταγενέστερες εποχές της ανθρώπινης 
εξέλιξης, οι εξωτερικές μορφές της θρησκείας καθορίζονταν συχνά από τις εξουσιαστικές ανάγκες 
ορισμένων ατόμων ή κάποιων μικρών ομάδων της κοινωνίας». Ρούντολφ Ρόκερ, Εθνικισμός και Πολιτισμός, 
τ.Α΄,  Άρδην 1998,σ. 81.  
3 Φαρακτηριστικά για το θέμα αυτό είναι τα έργα του Mircea Eliade, Το Ιερό και το Βέβηλο, Αρσενίδης 
2002, καθώς και του Emile Durkheim, The elementary forms of religious life, Oxford University Press, 2001.  
4 Weber  M., Η πολιτική ως επάγγελμα,  Παπαζήσης, Αθήνα 1987, σ. 162.  
5 «Οι νοηματικές σχέσεις ‘θεός’, ενωμένες με τις σχέσεις εξουσίας σε ενιαίες σχέσεις, μετατρέπουν  τις 
ενορμήσεις και τις επιθυμίες σε υποχρέωση και καθήκον, τις σχέσεις και πράξεις επιβίωσης σε σχέσεις και 
πράξεις ηθικά επιβεβλημένες και νομιμοποιημένες». Παπαρίζος Αντώνης, Θεός, εξουσία και θρησκευτική 
συνείδηση. Τα γενικά, μετατρεπτικά και ερωτικά ενδιάμεσα και η κοινωνία του ανθρώπου, Ελληνικά Γράμματα 
2001, σ. 242.  
6 Weber  M., Η πολιτική ως επάγγελμα,  ό.π., σ.160 
7 «Γιατί κάθε εκκλησία είναι ορθόδοξη για τον εαυτό της και εσφαλμένη και αιρετική για τις άλλες. Γιατί 
βέβαια αυτά που πιστεύει μια εκκλησία τα πιστεύει ως αληθινά, και οτιδήποτε το αντίθετο το καταδικάζει 
ως εσφαλμένο». John Locke, Επιστολή για την Ανεξιθρησκία. Epistola de tolerantia, Εισαγωγή – Μετάφραση – 
΢χόλια: Γιάννης Πλάγγεσης, Εκδόσεις Ζήτρος,1998, σ. 147. 
8 Βέϊκος Θ., Εθνικισμός και Εθνική Σαυτότητα, Ελληνικά Γράμματα 1999, σ.24. 
9 Κόκκινος Γ., Επιστήμη, Ιδεολογία, Ταυτότητα. Το μάθημα της Ιστορίας στον αστερισμό της υπερεθνικότητας και 
της παγκοσμιοποίησης, Μεταίχμιο 2003, σ. 80. 
10 Κυρτάτας Δ., Επίκρισις. Η κοινωνική δομή των χριστιανικών κοινοτήτων από τον πρώτο έως τον τρίο αιώνα, 
Εστία, Αθήνα 1992, σ. 250. 
11 Μανχάϊμ Κ., Ιδεολογία και Ουτοπία, Γνώση 1997, σ. 23 
12 ΢το ίδιο, σ. 24. 
13 Με τη ΢υνθήκη της Βεστφαλίας 1648, ο ηγεμόνας μπορούσε να προσδιορίζει την θρησκευτική πίστη των 
υπηκόων του με βάση την αρχή Cujus Regio eius Religio. Βλ. Ευσταθιάδη Κ., Διεθνές Δίκαιον, τ. Α΄, 
Αθήνα 1950.  
14 McAfee Ward, Τα πέντε μεγάλα ζωντανά θρησκεύματα, Μετ. ΢άββας Αγουρίδης, Αρτος Ζωής 2001, σ 229.  
15 «Μια υπερβατική θεότητα εισβάλλει στην ιστορία με την απαίτηση ο λαός που ιδρύει να υπακούει στους 
νόμους που αυτή θεσπίζει. Και πρώτα και κύρια, μέσα σε αυτούς τους νόμους θεσπίζεται η απαίτηση να 
δεσμευθούν σε συμμαχία με αυτήν και μόνο με αυτήν. ‘Ουκ έσονταί σοι θεοί έτεροι πλην εμού’. Ένας λαός 
σφυρηλατείται μέσ’ από τη λατρεία του σε μια θεότητα, τον Γιαχβέ, κι εκείνο που καθιστά τους άλλους 
όντως άλλους – τους Μωαβίτες, τους Αμμωνίτες, τους Φαναναίους, τους Φετταίους ή τους Φουρίτες – είναι 
η λατρεία τους σε ξένους θεούς. Όταν ο λαός του Ισραήλ σφυρηλατείται ως ταυτότητα έναντι του άλλου, 
παρουσιάζεται ως αντιτιθέμενος σε ξένες θεότητες, και όταν ο Ισραήλ απειλείται, δεν απειλείται από τη 
δύναμη άλλων εθνών αλλά από τη δύναμη και την οργή της θεότητάς του, επειδή ταλαντεύτηκε η 



παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο Θεωρε ίο  51 

 

                                                                                                                                        
αποκλειστική του πίστη σε αυτήν». Schwartz R., Βία και Μονοθεϊσμός, η κατάρα του Κάιν, Μετ. Υώτης 
Σερζάκης, Υιλίστωρ 2000, σ. 37.  
16 Κοκοσαλάκης Ν., «Παράδοση, θρησκεία και κοινωνία», ΢το Θρησκείες και Πολιτική στη Νεωτερικότητα, 
Κριτική 2002, σ. 64.  
17 Μανχάϊμ Κ., Ιδεολογία και Ουτοπία, Γνώση 1997, σ.50 
18 Juergensmeyer M., Terror in the mind of God, University of California Press, 2003.  
19 Κόκκινος Γ., Επιστήμη, Ιδεολογία, Ταυτότητα. Το μάθημα της Ιστορίας στον αστερισμό της υπερεθνικότητας και 
της παγκοσμιοποίησης, Μεταίχμιο 2003, σ. 79.  
20 «Με τον όρο εκκοσμίκευση (secularization) εννοούμε αρχικά μια θεώρηση που έχει ως επίκεντρο τις 
ανθρώπινες επιθυμίες ή ανάγκες, οι οποίες όμως προσεγγίζονται κατεξοχήν με γήινες και όχι μεταφυσικές ή 
υπερφυσικές αναφορές». Φιωτάκης ΢τέλιος,  «Εκκοσμίκευση και Ορθόδοξη Εκκλησία», ΢το Θρησκείες και 
Πολιτική στη Νεωτερικότητα, Κριτική 2002, σ. 329.  
21 ΢το ίδιο, σ. 336. 
22 Διαμαντούρος Ν. –Π., «Η εγκαθίδρυση του κοινοβουλευτισμού στην Ελλάδα και η λειτουργία του κατά 
τον 19ο αιώνα», στο Όψεις της Ελληνικής Κοινωνίας του 19ου αιώνα, Εστία 1998, σ. 60. 
23 ΢τη διακήρυξη περί της ανεξαρτησίας της Ελληνικής Εκκλησίας, μία εκ των αρμοδιοτήτων της είναι και 
«η θρησκευτική διδασκαλία του λαού», Άρθρο 10,  23-Ιουλίου-1833.   
24 «…η Ορθόδοξη Εκκλησία οργανώθηκε, τελικά, ως εκκλησία του κράτους για να στηρίξει την εθνική ιδέα 
και να συνδράμει το ελληνικό  κράτος στους στόχους της εθνικής ολοκλήρωσης». Μανιτάκης Α., Οι σχέσεις 
της Εκκλησίας με το Κράτος – Έθνος. Στη σκιά των ταυτοτήτων, Νεφέλη 2000, σ.67. 
25 «Ο βασιλεύς εστίν ο χριστός Κυρίου· ώστε, καθώς η αποδιδομένη εις αυτόν τιμή και πίστις και 
αφοσίωσις αναφέρεται εις τον θεόν τον ανυώσαντα αυτόν επι του βασιλικού θρόνου προς ευδαιμονίαν του 
λαού, ούτω πάλιν και η προς αυτόν απιστία και η απείθεια αναφέρεται εις τον Θεόν». Εγκ. Ιεράς ΢υνόδου 
Εκκλ. Σης Ελλάδος, Αριθμ. Πρωτ. 2377/316-26 Μαϊου 1852. 
26 Ο Κων/νος Παπαρρηγόπουλος θα σημειώσει ότι «Τπάρχει εν τη Ανατολή έθνος… το οποίον έχει την 
αδιάσειστον πεποίθησιν, ότι, καθώς εν τη αρχαιότητι εξεπλήρωσε μίαν μεγάλην ιστορικήν εντολήν, καθώς 
έπειτα  εσώθη από της θείας Προνοίας επι της Ρωμαϊκής κυριαρχίας ίνα εκπληρώση εν τω μέσω αιώνι 
δευτέραν μεγάλην ιστορικήν εντολήν, ούτως βραδύτερον εσώθη πάλιν από του Θεού των πατέρων αυτού 
επι της Σουρκικής κυριαρχίας ίνα εκπληρώση και εν τοις νεωτέροις χρόνοις τρίτην τινά ουδέν ήττον 
μεγάλην ιστορικήν εντολήν, ότι εν άλλαις λέξεσι προώρισται να προεδρεύση εις την αναβίωσιν της 
Ανατολής». Παπαρρηγόπουλος Κων/νος, «Η ορθόδοξος ανατολική εκκλησία και τα δύο άλλα μεγάλα 
χριστιανικά θρησκεύματα», Πανδώρα τ.Ε΄, 1853.  
27 «Η εκκλησιαστική εξουσία, καθ’ όσον δεν υπερβαίνει τα όρια των καθηκόντων της, έχει δικαίωμα εις την 
υπεράσπισιν της κοσμικής εξουσίας, και επομένως όλαι αι πολιτικαί αρχαί υποχρεούνται, οσάκις αποδειχθή, 
ότι προσεβλήθησαν τα δίακαιά της, να την προστατεύσουν και να την υποστηρίξουν κατ’ αίτησίν της». 
Άρθρο 20, Διακήρυξις περί της ανεξαρτησίας της Ελληνικής Εκκλησίας,  23-Ιουλίου – 1833.  
28 Νόμος ΢Α΄ («Νόμος Καταστατικός της Ιεράς ΢υνόδου της Εκκλησίας της Ελλάδος» 9 –Ιουλίου 1852), 
άρθρο Θ΄.  
29 Φαρακτηριστικός είναι ο κατάλογος που παραθέτει ο Καθηγητής Εμμ. Περσελής στη μελέτη του: 
Εξουσία και θρησκευτική αγωγή στην Ελλάδα του 19ου αιώνα. Γρηγόρης 1997, σσ. 199-200. 
30 Σέτοιες πρακτικές εφαρμόστηκαν τον 19ο αιώνα για τα βιβλία του Ιωνά Κίνγ και του Εμμανουήλ Ροίδη, 
«Η πάπισσα Ιωάννα».   
31 Κόκκινος Γ., «Σα ελληνικά συντάγματα και η ιδιότητα του Πολίτη 1844-1927. Απόπειρα ιστορικής 
επισκόπησης», Ανάτυπο Μνήμων 19 (1997), σ. 103. 
32 Περσελής, ό.π. σ. 76.  
33 Μπρτσιώτου Π., «Όροι της επιτυχίας της θρησκευτικής διδασκαλίας», Ανάτυπον εκ των Πρακτικών του 
Γ΄ Πανελληνίου Θεολογικού ΢υνεδρίου 1-3 Ιουνίου 1963, Εν Αθήναις σ. 5. 
34 Ο κατηχητικός χαρακτήρας της θρησκευτικής εκπαίδευσης έλκει την καταγωγή του από τα θρησκευτικά 
βιβλία του 17ου, 18ου και 19ου αιώνα, στα οποία γίνεται εξαντλητική  αναπαραγωγή μιας καθηκοντολογικής 
ηθικής με νομικά χαρακτηριστικά. Βλέπε χαρακτηριστικά: Πέτρου Ι., Εκκλησία και Πολιτική, Κυριακίδη, 
Θεσσαλονίκη 1992 



52 Θεωρε ίο  παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο 
 

                                                                                                                                        
35 Είναι χαρακτηριστικό άλλωστε το άρθρο 16 του ΢υντάγματος του 1952, στο οποίο μεταξύ των άλλων 
λέγεται ότι «εις πάντα τα σχολεία Μέσης και ΢τοιχειώδους εκπαιδεύσεως η διδασκαλία αποσκοπεί την 
ηθικήν και πνευματική αγωγήν και την ανάπτυξιν της εθνικής συνειδήσεως των νέων επι τη βάσει των 
ιδεολογικών κατευθύνσεων του ελληνοχριστιανικού πολιτισμού». 
36 Για την πολιτική λειτουργία του όρου «άθεος» βλέπε Καραμούζης Π., Κράτος, Εκκλησία και Εθνική 
Ιδεολογία. Δ.Δ., Πάντειο Πανεπιστήμιο 2004. 
37 Φαρακτηριστική για το σκοπό αυτό αποτελεί και η Εγκύκλιος της Διαρκούς Ιεράς ΢υνόδου της 
Εκκλησίας της Ελλάδος, σύμφωνα με το οποίο «Η Διαρκής Ιερά ΢ύνοδος, έχουσα υπόψη το υπ’ αριθμ. 
105/1 και από 3 Ιουνίου ε.έ. έγγραφον της ‘Διευθύνσεως της Γενικής Ασφαλείας του Κράτους’, παρακαλεί 
Τμάς όπως εκδώσητε εγκύκλιον προς άπαντας τους αιδεσιμωτάτους ιερείς της περιφερείας Τμών, ίνα παν 
βιβλίον είτε κομμουνιστικόν, είτε προπαγανδιστικόν, το οποίον θα περιέπιπτεν εις την αντίληψιν αυτών, και 
το οποίον κατά την κρίσιν των αντίκειται είτε προς την θρησκείαν, είτε προς την οικογένειαν, είτε προς την 
Πατρίδα και την ηθικήν αποστέλωσι προς Τμάς». Αριθμ. Πρωτ. 2598/2392/10-Ιουλίου 1926. 
38 Φαρίτου Φ., Το Παρθεναγωγείο και τα ‘Αθεϊκά’ του Βόλου. Συμβολή στη μελέτη των Εκπαιδευτικών 
μεταρρυθμίσεων στη νεώτερη Ελλάδα, Δ.Δ., Αθήνα 1986. 
39 Φαρακτηριστική για το λόγο αυτό είναι η Εγκύκλιος εναντίον του Εκπαιδευτικού Ομίλου που η Ιερά 
΢ύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος εκδίδει και η οποία μεταξύ των άλλων σημειώνει: «Σας ανατρεπτικάς 
ταύτας του θρησκευτικού, ηθικού και κοινωνικού ημών καθεστώτος θεωρίας διαδίδοντες δια τερατώδους  
γλωσσικού εξαμβλώματος, ένθεν μεν επιδιώκουσι την βαθυτέραν εμφύτευσιν των βλασφήμων αυτών 
διδασκαλιών εν ταις απλοϊκαίς του Ελληνικού λαού ψυχαίς… Σοιουτοτρόπως δε καταδείκυνται οι πλείστοι 
των μελών του Εκπαιδευτικού Ομίλου ως οι φανατικοί και συστηματικοί απόστολοι του κομμουνισμού, τον 
οποίον ο ιδρυτής αυτού Εβραίος Μάρξ ορίζει ‘ως κατάργησιν της Θρησκείας, της ηθικής, της οικογενείας, 
των συνόρων, τουτ’ έστι της Πατρίδος, ως πάλην των τάξεων, δικτατορίαν του Προλεταριάτου και δήμευσιν 
της ιδιοκτησίας’». Εγκ. Ι.΢., Αριθμ. Πρωτ. 743/1348/19-12-1929. 
40 Μωραϊτου Δ., Δρ.Θ., Καθηγητού του Πειραματικού ΢χολείου του Πανεπιστημίου Αθηνών, Έρευναι επι 
της θρησκευτικόητος των μαθητών, Διατριβή επι Τφηγεσία, Εν Αθήναις 1936, σ.32. 
41 Πέτρου Ι., Εκκλησία και Πολιτική, Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 1992, σ.162. 
42 Κόκκινος Γ., «Σα ελληνικά ΢υντάγματα», ό.π., σ. 103. 
43 Καλαϊτζίδη Π., «Σα θρησκευτικά ως πολιτιστικό μάθημα», Σύναξη, τ. 74, 2000, σ. 69.  
44 Για τον ευρωπαϊκό χαρακτήρα του μαθήματος των θρησκευτικών, βλέπε Ζαμπέτα Εύη, Σχολείο και 
Θρησκεία, Θεμέλιο 2003, σσ. 49-83. 
45 Δεν είναι τυχαίο το γεγονός ότι οι «γκετοποιημένοι» γάλλοι  πολίτες, προερχόμενοι από τις πρώην 
αποικίες της Γαλλίας, χωρίς να μπορέσουν να ενσωματωθούν πλήρως σε μια δημοκρατική και φιλελεύθερη 
χώρα, (όχι με δική τους σε κάθε περίπτωση ευθύνη), αναζήτησαν στη θρησκεία την κοινωνική τους 
παρουσία και την αναπλήρωση μέσα από αυτήν του κοινωνικού τους ελλείμματος,  το οποίο βιώνουν ως 
κατώτερα στρώματα μιας φιλελεύθερης και δημοκρατικής κοινωνίας, όπως η Γαλλική. Σο σημαντικότερο, 
όμως,  στοιχείο αυτών των κοινωνικών διεκδικήσεων για ίσα δικαιώματα και ευκαιρίες στο πλαίσιο μιας 
δημοκρατικής κοινωνίας  και προκειμένου να κατευναστούν οι βίαιες συμπεριφορές, η Γαλλική κυβέρνηση 
σκεφτόταν σοβαρά το ενδεχόμενο να συζητήσει με τους θρησκευτικούς λειτουργούς των συγκεκριμένων 
μουσουλμανικών κοινοτήτων. Με τον τρόπο αυτό διαπιστώνουμε ότι η θρησκεία διαμεσολαβεί νοηματικά 
ως στοιχείο κοινωνικής και πολιτικής νομιμοποίησης των ομάδων που αισθάνονται ότι απειλούνται 
περισσότερο ή αισθάνονται πολιτικά και κοινωνικά απορριπτέοι. Παρόλο, δηλαδή, που  οι ταραχές στη 
Γαλλία δεν έχουν θρησκευτικά κίνητρα, στην ουσία η θρησκεία εκ των υστέρων μπορεί να αποτελέσει μια 
συγκεκριμένη και πολύ εύκολη δεξαμενή άντλησης ιδεολογικοπολιτικού και κοινωνικού νοήματος. 
http://www.forthnet.gr/templates /newsPosting.aspx?p=141272   
46 Ρεζίς Ντεμπρέ, Η διδασκαλία της θρησκείας στο ουδετερόθρησκο σχολείο, Εστία 2004, σ. 26.  
47 «΢τους περισσότερους πολιτισμούς, οι θρησκευτικές εμπειρίες υπήρξαν κεντρική πηγή καλλιτεχνικής 
δημιουργίας. Η απέραντη ποικιλία των θρησκευτικών τελετών στα διάφορα μήκη και πλάτη της γης, τα 
θρησκευτικά σύμβολα, οι ιεροί χώροι, οι μύθοι και οι θρησκευτικές παραδόσεις επηρέασαν όλες σχεδόν τις 
μορφές τέχνης… Σα πιο εντυπωσιακά επιτεύγματα στη λογοτεχνία, ποίηση, αρχιτεκτονική, ζωγραφική, 
γλυπτική, μουσική, μικροτεχνία, φέρουν τη σφραγίδα της θρησκευτικής εμπνεύσεως». Αναστασίου 



παιδαγωγικά ρεύματα στο Αιγαίο Θεωρε ίο  53 

 

                                                                                                                                        
Γιαννουλάτου, Αρχιεπισκόπου Αλβανίας, Ίχνη από την αναζήτηση του υπερβατικού. Συλλογή θρησκειολογικών 
μελετημάτων. Ακρίτας  2004, σ. 43. 
48 ΢το ίδιο, σ. 274. 
49 Φαρακτηριστική είναι η μελέτη για το θέμα αυτό του Ρωμανού  Κων/νου  Ελληνιστικό Ισλάμ, Εκδόσεις 
Αλεξάνδρεια 2001.  
50 ΢το ίδιο, σ. 42. 
51 «Θα φάνταζε παράλογο κι αντιφατικό το να γίνεται στην εποχή μας καθετί αντικείμενο επιστημονικής 
διερεύνησης και η θρησκεία να αποτελεί εξαίρεση. Αφού όλοι οι τομείς του ανθρώπινου πολιτισμού 
(κοινωνία, δίκαιο, τέχνη, φιλοσοφία κ.λ.π.) υπόκεινται σε μιάν επιστήμη, τότε και η θρησκεία ακολουθεί μια 
τέτοια μοιραία εξέλιξη και σύρεται, θέλοντας και μη, στην ερευνητική διαδικασία μιας επιστήμης. Σο 
όνομα αυτής της επιστήμης που έχει ως αντικείμενο τη θρησκεία δεν μπορεί να είναι άλλο παρά η 
θρησκειολογία, δηλαδή ο λόγος περί της θρησκείας…». Μπέγζος Μ., Φαινομενολογία της Θρησκείας, 
Ελληνικά Γράμματα 1995, σ. 21. 
52 ΢ωτηρέλης Γ., Θρησκεία και Εκπαίδευση κατά το Σύνταγμα και την Ευρωπαϊκή Σύμβαση. Από τον Κατηχητισμό 
στην Πολυφωνία. ΢άκκουλας 1998, σ. 345. 
53 Αναστασίου Γιαννουλάτου, ό.π., σ.49-50.   
54 «Θρησκειολογία είναι το σύνολο των (ως άνω) επιστημών που ερευνούν το φαινόμενο της θρησκείας». 
Μπέγζος Μ., ό.π., σ.37.  
55 Sinding Jensen J., «Δομή», Εγχειρίδιο Θρησκειολογίας, Βάνιας Θεσσαλονίκη 2003, σ. 519. 
56 Braun W., McCatcheon R., στο ίδιο, σ. 21. 
57 Burton L. M., «Κοινωνικός ΢χηματισμός», ΢το Εγχειρίδιο Θρησκειολογίας, ό.π., σ. 463. 
58 Wiebe D., «Μοντερνισμός», ΢το Εγχειρίδιο Θρησκειολογίας, ό.π., σ. 563 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

