
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 23 (2009)

   Τόμ. 22-23 (2009): Έρευνα και Καινοτομία

  

 

  

  Ο πολίτης και η σχέση δικαίου και ηθικής στην
καντιανή και την ντουορκινιανή πολιτική κοινωνία 

  Χριστίνα Χαλανούλη   

  doi: 10.12681/sas.10330 

 

  

  Copyright © 2016, Χριστίνα Χαλανούλη 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Χαλανούλη Χ. (2016). Ο πολίτης και η σχέση δικαίου και ηθικής στην καντιανή και την ντουορκινιανή πολιτική
κοινωνία. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 23, 217–237.
https://doi.org/10.12681/sas.10330

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 10/01/2026 05:48:59



ΞΑΝΑΔΙΑΒΑΖΟΝΤΑΣ ΤΟΥΣ ΚΛΑΣΙΚΟΥΣ 

Ο πολίτης και η σχέση δικαίου και ηθικής στην καντιανή και 
την ντουορκινιανή πολιτική κοινωνία 

Χριστίνα Χαλανοόλη * 

Εισαγωγή 

Η φιλοσοφία του δικαίου θα μπορούσε να χαρακτηριστεί ως το θεμέλιο της 
νομικής επιστήμης. Ωστόσο, από μόνη της μια τέτοια διαπίστωση δεν είναι επαρ­
κής, αφού είναι δυνατόν να θεωρηθεί ότι αντανακλά δογματικές αντιλήψεις. Η 
αυτονόητη κριτική θα ήταν ότι, στον χώρο της φιλοσοφίας του δικαίου, η αλλαγή 
είναι συνεχής, κατά τρόπον ώστε οι θεωρητικοί του δικαίου να παρουσιάζονται 
χωρισμένοι σε διάφορα κινήματα, ωσάν άλλοι πολέμαρχοι της αρχαιότητας ο 
καθένας εκ των οποίων έχει ως πρωταρχικό στόχο την προσωπική του φήμη. 

Η παραπάνω επιγραμματική περιγραφή σκοπό έχει να υπογραμμίσει την 
ανάγκη εξεύρεσης του κοινού σημείου όλων αυτών των θεωριών, ανεξάρτητα από 
τη χρονική περίοδο στην οποία αρθρώθηκαν ή την πολιτική και φιλοσοφική ταυ­
τότητα του εκφραστή τους. 

Στο άρθρο αυτό εκκινούμε από τη γενική αρχή ότι όλα τα κινήματα στον χώ­
ρο της φιλοσοφίας του δικαίου συνέβαλαν στην εξεύρεση της αλήθειας· θα επι­
χειρήσουμε να στηρίξουμε επαγωγικά την άποψη αυτή, εξετάζοντας παράλληλα 
δύο φιλοσόφους οι οποίοι, εκ πρώτης όψεως, διαφέρουν τόσο θεωρητικά όσο και 
χρονολογικά. Πρόκειται για τον Kant και τον Dworkin. 

Ο πρώτος είναι ένας από τους σημαντικότερους συγγραφείς του 18ου αιώνα 
και, παρά το γεγονός ότι δεν είναι νομικός, άσκησε πολύ μεγάλη επιρροή σε όλες 

* Δικηγόρος Αθηνών, Διδάκτωρ Νομικής του Πανεπιστημίου Pathéon-Assas, Paris II 

<christina_chalanouli@hotmail.com>. Η συγγραφέας εκφράζει τις ευχαριστίες της στους ανώνυμους κριτές 

για τις χρήσιμες παρατηρήσεις και υποδείξεις τους. 

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 22-23/2009 



218 Χριστίνα Χίάανούλη 

τις επακόλουθες γενιές των ανθρώπων του δικαίου. Η θεωρία του βασίζεται στην 
αρχή της σταδιακής εξέλιξης του ανθρώπινου είδους- υπ7 αυτούς τους όρους, πα­
ρουσιάζει το πέρασμα από την 'άγρια' και απεριόριστη ελευθερία στην ελευθερία 
της πολιτικής κοινότητας. Στην ίδια αρχή της εξέλιξης βασίζεται και ο Dworkin. 
Η μεταφορά του αλυσιδωτού μυθιστορήματος που πραγματεύεται ο αμερικανός 
φιλόσοφος είναι η καλύτερη περιγραφή της εξελικτικής αντίληψης που έχει για 
το δίκαιο: η σύνδεση του νομικού παρόντος με το νομικό παρελθόν χωρίς την 
αναζήτηση των φανταστικών βουλήσεων ενός νομοθετικού σώματος. 

Επιλέξαμε να χωρίσουμε την ανάλυση μας σε δύο μέρη. Το πρώτο ακολουθεί 
τον άνθρωπο στη διαδρομή του για να γίνει πολίτης, ενώ το δεύτερο τοποθετεί το 
σύνολο των πολιτών στη 'σωστή πολιτική κοινωνία' υπογραμμίζοντας τη σημα­
ντικότητα της αλληλεξάρτησης ανάμεοα σε δίκαιο και ηθική. Αρχικά, λοιπόν, θα 
παρατηρήσουμε τον άνθρωπο ως πολίτη και εν δυνάμει δημιουργό των κανόνων 
δικαίου που διέπουν την πολιτική κοινωνία της οποίας είναι μέλος, παραλληλί­
ζοντας εμμέσως την πολιτική κοινότητα του Kant με τη σολλογικότητα αρχών του 
Dworkin. Στο δεύτερο μέρος, η ανάλυση θα προσπαθήσει να υπογραμμίσει ένα 
από τα βασικά σημεία σύγκλισης των θεωριών των δύο φιλοσόφων: τη σχέση δι­
καίου και ηθικής. Υπό το πρίσμα αυτό θα έχουμε παρατηρήσει σταδιακά τον άν­
θρωπο ως εν δυνάμει δημιουργό κανόνων δικαίου και έπειτα ως συν-νομοθέτη, 
υπό την έννοια ότι, με την είσοδο του στην πολιτική κοινωνία, εξασφαλίζει τη 
'νομιμότητα' των αξιώσεων που δημιούργησε στη φυσική κατάσταση αλλά απο­
δέχεται και τη 'νομιμότητα' των αξιώσεων των άλλων, συνθέτοντας έτσι μαζί τους 
μια συλλογικότητα αρχών που απορρίπτει τη 'δικτατορία' της πλειοψηφίας και 
στηρίζεται στη σύζευξη δικαίου και ηθικής. 

Ι. Ο άνθρωπος στην πολιτική κοινωνία 

Θέτουμε εξαρχής ένα συγκεκριμένο και απλό ερώτημα: είναι κάθε άνθρωπος 
εν δυνάμει δημιουργός του δικαίου, υπό την έννοια ότι μπορεί να θέσει έναν κα­
νόνα απόλυτο και σεβαστό από όλους; Σύμφωνα με τον Kant, όλοι οι άνθρωποι 
είναι εν δυνάμει δημιουργοί αξιώσεων /δικαιωμάτων, αλλά εκείνη που ανάγει τα 
μέχρι τότε υπό αίρεση δικαιώματα τους σε καθολικούς νόμους είναι η είσοδος 
τους στην πολιτική κοινωνία. 

Στον Dworkin, η αφετηρία μας είναι πιο προωθημένη: ο αμερικανός φιλόσο­
φος δεν ενδιαφέρεται να παρατηρήσει εάν ο άνθρωπος πέρασε από τη φυσική 
κατάσταση στην πολιτική κοινωνία. Τον περιγράφει και τον παρατηρεί ως μέλος 
μιας κοινότητας υπό τους δημόσιους νόμους. Γράφει, λοιπόν, στο L·w's Empire 
ότι ζούμε σε μια αυτοκρατορία στην οποία προΐσταται το δίκαιο, στην αυτοκρα­
τορία του δικαίου (Dworkin 1986: vii):1 'Ζούμε στο δίκαιο και σύμφωνα με το δι-



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 219 

καιο' (στο ίδιο).2 Το δίκαιο δημιουργήθηκε εκούσια από όλους τους ανθρώπους 
μιας κοινότητας και, επειδή είναι προϊόν της συνειδητής τους ένωσης, ανήκει σε 
όλους και υπ' αυτή την έννοια όλοι καλούνται να 'λογοδοτήσουν', αφού 'τα όντα 
στην καθημερινή πολιτική ζωή δρουν στο πλαίσιο μιας πολιτικής δομής και επι­
δρούν σε αυτήν' (Dworkin 1986:164).3 

Η κύρια λουπόν προσπάθεια του αμερικανού φιλοσόφου έγκειται στην υπο­
γράμμιση του υπαρκτού, πρωταρχικού και θεμελιώδους συνδέσμου ανάμεσα στο 
άτομο και τη συλλογικότητά του. Για τον λόγο αυτόν προκρίνει τη συλλογικότη-
τα αρχών ως την πιο αρμόζουσα για την ανθρώπινη φύση, τη συλλογικότητά δη­
λαδή της οποίας τα μέλη είναι ενεργοί πολίτες και όπου η συμμετοχή τους δεν ε­
ξαντλείται στην απλή υπακοή των ειλημμένων αποφάσεων ούτε στο δικαίωμα 
ψήφου. 

Σε αυτό το πρώτο μέρος θα εξετάσουμε πώς οι Kant και Dworkin στηρίζουν 
τις απόψεις τους πάνω στην κεντρική θέση που κατέχει το άτομο στην πολιτική 
δομή. Ο αμερικανός φιλόσοφος μεταχειρίζεται μια ερμηνευτική4 μέθοδο ενώ ο 
Γερμανός της προσδίδει μια κριτική διάσταση, υπό την έννοια ότι αντιμετωπίζει 
το άτομο ως έλλογο ον. Και είναι αυτή η ιδιότητα του από την οποία πηγάζουν 
τα 'μέσα' που προκρίνει ο Kant προκειμένου ο άνθρωπος να κάνει την έξοδο του 
από την αναρχία της φυσικής κατάστασης και να εισέλθει στην πολιτική αρχή. 

Από κριτική άποψη, η σημασία της θέσης του ανθρώπου-δημιουργού του δι­
καίου στην πολιτική δομή του Kant υπογραμμίζεται από τον επιτακτικό προσδι­
ορισμό των ορίων της ανθρώπινης αντίληψης: ο Kant διακρίνει λουτόν ανάμεσα 
σε ό,τι μπορεί να γίνει κατανοητό με την ανθρώπινη λογική, από τη μια μεριά, 
και σε ό,τι την ξεπερνά, από την άλλη -συνεπώς, μεταξύ επιστήμης και πίστης. 
Θεωρούνται έτσι απλές δογματικές πεποιθήσεις τόσο οι φράσεις που διατυπώ­
νουν μια απόλυτη αλήθεια για τον Θεό (Όι αποδείξεις' της ύπαρξης του, για πα­
ράδειγμα), όσο και οποιαδήποτε αντίληψη προκρίνει την αΒάα. Ία ζψτψατα 
αυτά αφορούν υπερβατικές ιδέες που, για τον λόγο αυτόν, ξεπερνούν την αν­
θρώπινη αντιληπτική ικανότητα. Εν τέλει, λοιπόν, ο Kant προτείνει έναν περιο­
ρισμό των αξιώσεων της λογικής ο οποίος όμως δεν είναι δυνατός παρά μόνο μέ­
σω μιας ολοκληρωμένης κριτικής του ορθού λόγου από τον ορθό λόγο. Ο όρος 
'κριτική' στην καντιανή σκέψη παραπέμπει ετυμολογικά στο αρχαιοελληνικό 
απαρέμφατο κρίνειν που σημαίνει την κρίση μιας υπόθεσης ενώπιον δικαστηρίου. 
Υπό την έννοια αυτή, ο ορθός λόγος θα οργανώσει 'μία δίκη' των δογματικών α­
ξιώσεων του. 

Στα πλαίσια αυτά της έννοιας της καντιανής κριτικής ως προτροπής ενδο-
στρεφούς εξέτασης της ανθρώπινης λογικής, ο άνθρωπος ως έλλογο ον, ως φορέας 



220 Χριστίνα Χίάανούλη 

δηλαδή του ορθού λόγου, κατέχει την πρωταγωνιστική θέση στη δημιουργία α­

ξιώσεων που διαθέτουν 'κρατική νομιμοποίηση'. 

La. Ο άνθρωπος ως πολίτης και σον-νομοθέτης 

Χρησιμοποιώντας το σχήμα λόγου με τη μεταφορά των δέντρων, ο Kant επι­

μένει ότι δεν υπάρχει δίκαιο 'νομικό' εκτός των ορίων της πολιτικής κοινωνίας: 

[...] Σε ένα δάσος, τα δέντρα, ακριβώς επειδή προσπαθεί να αρπάξει το ένα από το 
άλλο τον αέρα κα τον ήλιο, αναγκάζονται αμοιβαία να ψάχνουν το ένα πάνω από το 
άλλο [τα αναγκαία για να επιβιώσουν] και έπειτα μεγαλώνουν όμορφα και ευθυτενή, 
ενώ όσα πετούν τα κλαδιά τους άτακτα, εν πλήρη ελευθερία, γίνονται αδύναμα, 
παραμορφωμένα και καμπυλωτά (Kant 1784:194: AK, Vili, 22). 

Όπως λοιπόν η φύση 'τιμωρεί' τα δέντρα που επιθυμούν μόνο τη δική τους ε­

πιβίωση, κατά τον ίδιο τρόπο, η πολιτική κοινωνία δεν είναι σε θέση να 'νομιμο­

ποιήσει' τα υπό αίρεση δικαιώματα που δημιουργήθηκαν έξω από το στενό πλαί­

σιο της διαδικασίας της φυσικής κατάστασης. 

Σύμφωνα με τον Kant, όλοι οι άνθρωποι είναι εν δυνάμει δημιουργοί δικαί­

ου, ωστόσο η προϋπόθεση ισχύος των 'ιδιωτικών συμβολαίων' της φυσυχής κατά­

στασης είναι η πολιτυχή κατάσταση και συνεπώς, θα λέγαμε, το νομικό κράτος. Το 

άτομο, με την είσοδο του σε μία κρατική δομή, διεπόμενη από το 'πολιτικό' δί­

καιο, εισέρχεται αυτόματα σε μια δομή που διέπεται από τη δικαιοσύνη, πράγμα 

που σημαίνει ότι οι σχέσεις, όπως η possessio, που είχε συνάψει στη φυσική κατά­

σταση παύουν να τελούν υπό αίρεση, αλλά 'νομιμοποιούνται'. Αυτή η είσοδος 

του συμβολίζει ομοίως ότι δεν είναι ο μόνος δημιουργός, αλλά καθίσταται συν-

δημιουργός και πρέπει να σεβαστεί τα δημιουργημένα στη φυσική κατάσταση δι­

καιώματα των υπολοίπων. 

Υπογραμμίζεται ακριβώς αυτή η μετάβαση από το 'δικό μου' της φυσυχής κα­

τάστασης στο 'δικό μου' που γίνεται νομικό μόνο όταν ο δημιουργός του το υπο­

βάλει στην πολιτική κοινωνία. Η φυσική κατάσταση τόσο κατά τη διάρκεια της 

possessio όσο και κατά τη διάρκεια της declaratio δεν αποτελεί, στη σκέψη του 

Kant, ούτε την πηγή ούτε την αιτία της πολιτικής κοινωνίας· αντίθετα αυτό που 

συνιστά το θεμέλιο της είναι το πολιτικό κράτος. Με άλλα λόγια, ο άνθρωπος γί­

νεται κύριος ενός πράγματος, ωστόσο η αξίωση του επάνω σε αυτό νομιμοποιεί­

ται μόνο χάρη στους άλλους. Η ιδιοκτησία δεν είναι εγγενές δικαίωμα και η χρη­

σιμότητα και η έννοια της πραγματώνεται μόνο σε σχέση με όλους τους άλλους. 

Ο Kant χαρακτηρίζει α-κοινωνική την κοινωνικότητα του ανθρώπου. Συνε­

πώς, προκειμένου να υπερισχύσει η κοινωνική διάσταση της, ο άνθρω­

πος/δημιουργός αξιώσεων στη φυσική κατάσταση πρέπει να αποδεσμευθεί από 



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 221 

οποιαδήποτε χροιά αυθαιρεσίας υπέθαλπε υπό το μανδύα της 'άγριας' φυσικής 
ελευθερίας. Δημιουργός δικαίου είναι μόνον εκείνος που αποδέχεται την πρό­
σκληση συμμετοχής στην πολιτική κοινωνία και συμβίωσης σε αυτήν υπό καθο­
λικούς νόμους. 

Η κοινότητα έχει ως βασικό στόχο να εξασφαλίσει τα δικαιώματα που δημι­
ουργήθηκαν στη φυσική κατάσταση και να νομιμοποιήσει έτσι το pactum 
unionis. Είναι οι δημόσιοι νόμοι του πολιτικού κράτους που εγγυώνται τα αν­
θρώπινα δικαιώματα.5 

Σχηματικά τα στάδια της φυσικής κατάστασης και η είσοδος του ανθρώπου 
στην πολιτική κοινωνία αναπαρίστανται ως εξής: 

Φυσική κατάσταση 

1.0 άνθρωπος αποκτά αξίωση σε ένα εξωτερικό αντικείμενο 

2. Ο άνθρωπος θέτει μια σχέση γειτονίας με τρίτους και δημιουργεί έτσι ένα 
είδος σύμβασης με καθέναν από αυτούς 

3. Η ελευθερία διέπει τις δημιουργηθείσες σχέσεις 

4. Οι άνθρωποι αισθάνονται την ανάγκη εξασφάλισης των αξιώσεων τους. 
Έλεγχος των 'άγριων' ελευθεριών και είσοδος στην πολιτική κοινωνία. 

Πολιτικό κράτος 

5. Δημιουργία μιας ανθρώπινης κοινότητας. 

6. Η ανθρώπινη κοινότητα στηρίζεται στην αμοιβαία σύμπτωση της βούλησης 
όλων και σε έναν εξωτερικό εξαναγκασμό ο οποίος εκφράζεται ως μια μορφή 
'φυσικής' υποχρέωσης. 

7. Η κοινότητα γίνεται μια ένωση που εγγυάται τα δικαιώματα όλων, τα οποία 
μένουν αναλλοίωτα από τη φυσική κατάσταση. 

Ο Kant τονίζει ότι κανείς δεν υποχρεούται να μην προκαλέσει βλάβη σε κά­
ποιον άλλο, αν και εκείνος δεν του παράσχει την εγγύηση ότι δεν θα τον βλάψει. 
Με άλλα λόγια, αυτή η 'ασφάλεια' δεν έχει νομική ισχύ εκτός και αν είναι αμοι­
βαία. Η έξοδος του ανθρώπου από τη φυσική κατάσταση δεν μπορεί, συνεπώς, να 
είναι ατομική, αλλά 'μαζική'. Το πολιτικό κράτος είναι μία ένωση που προϋποθέ­
τει την αμοιβαία υποταγή. Αλλά υποταγή σε ποιον; 

Δεν πρόκειται για την εφαρμογή του νόμου του ισχυρότερου· δεν υπάρχει 
καμία σχέση βίας στην ένωση αυτή· πρόκειται για μια νομική υποταγή, υπό την 



222 Χριστίνα ΧαΜνούλη 

έννοια ότι οι νόμοι της πολιτείας επιβάλλονται ομοίως σε όλους. Η έξοδος αποτε­

λεί την υποχρέωση καθενός να πραγματοποιήσει το πέρασμα από τη συμβίωση 

στο κράτος (staat,7 civitas): 

[...] δεδομένης της αναπότρεπτης σχέσης γειτονίας, οφείλεις μαζί με τους άλλους να 
βγεις από τη φυσική κατάσταση για να εισαχθείς σε ένα νομικό κράτος, δηλαδή σε 
ένα κράτος διανεμητικής δικαιοσύνης [...] Η πολιτική ένωση είναι αναγκαία (Kant 
1796:573: AK, VI, 307). 

Ο ακόλουθος ορισμός περιέχει τα χαρακτηριστικά της έννοιας της ιδιότητας 

του πολίτη, αλλά θέτει και ένα παράδοξο της καντιανής κατασκευής: τη σύνδεση 

της Ελευθερίας με τον εξαναγκασμό. 

Πρέπει σε κάθε κοινότητα [gemeines Wesen] να υπάρχει η υποταγή στον μηχανισμό 
ενός πολιτικού συντάγματος σύμφωνα με τους νόμους του εξαναγκασμού, αλλά πρέ­
πει ταυτόχρονα να υπάρχει ένα πνεύμα ελευθερίας, δεδομένου ότι ο καθένας απαιτεί, 
σε ό,τι αφορά την καθολική υποχρέωση των ανθρώπων, να πεισθεί σύμφωνα με τον 
ορθό λόγο ότι αυτός ο εξαναγκασμός είναι σύμφωνος με το δίκαιο, προκειμένου να 
μην έρθει σε αντιπαράθεση με την ίδια του τη φύση (Kant 1793:289: AK, Vili, 305). 

Ωστόσο, πρόκειται για φαινομενική παραδοξολογία, αφού η προϋπόθεση 

σύνδεσης των δύο παραμένει ότι ο εξαναγκασμός πρέπει να είναι δημόσιος και, 

θα λέγαμε, αιτιολογημένος. 

Ο πολίτης είναι αυτός που 'χρησιμεύει' στο κράτος. Η ιδιότητα του μέλους δεν 

αποδίδεται λοιπόν ούτε σε αυτόν που έχει έναν κύριο [alteri juris] ούτε όμως και 

σύμφωνα με ταξικά κριτήρια. Ο άνθρωπος γίνεται πλήρες μέλος της πολιτικής 

κοινότητας στην οποία ανήκει και αποκτά εξ αυτού του γεγονότος τη sibisuffi-

cientia (Kant 1793: 276: AK, Vili, 294),8 την αυτάρκεια του (την ανεξαρτησία του)9 

όταν ενώσει την ελευθερία του ως άτομο με την ισότητα όλων μέσα στα πλαίσια 

μιας οργανωμένης κοινωνίας. Ο άνθρωπος, λοιπόν, της φυσικής κατάστασης με 

την είσοδο του στο πολιτικό κράτος, περνά διαδοχικά από το 'καθεστώς' του ε­

λεύθερου ανθρώπου σε αυτό του υπηκόου για να γίνει τέλος πολίτης. 

Η sibisufficientia του ανθρώπου σημαίνει, σύμφωνα με τον Kant, ότι αποκτά 

το δικαίωμα ψήφου και γίνεται και συν-νομοθέτης των δημόσιων νόμων. Με τον 

χαρακτηρισμό αυτόν του πολίτη ως μέλους της πολιτικής κοινωνίας, ο γερμανός 

φιλόσοφος θέτει τη θεμελιώδη διάκριση ανάμεσα σε μέλη και μέρη της. Ένα απλό 

μέρος [Teil] δεν μπορεί να ολοκληρώσει την αποστολή του ανθρώπου. Δεν είναι 

δηλαδή ούτε συν-νομοθέτης ούτε συμμέτοχος στην εκλογή των αντιπροσώπων 

του λαού. Παραμένοντας απλό μέρος, ο άνθρωπος υποβιβάζεται σε απλό μέσο 

της κρατικής δομής (Kant 1790: §65:1167).'° 

Η διαφορά ανάμεσα σε μέλος και μέρος της πολιτικής κοινωνίας μας οδηγεί 

στην καντιανή διάκριση ανά\ιζοα σε σκοπό και μέσο της φύσης. Εφαρμόζοντας 



Ξαναδιαβάζοντας τους κΜσικούς 223 

λοιπόν εδώ τη διάκριση που εισήγαγε ο γερμανός φιλόσοφος στην τρίτη Κριτική, 
η διαφορά που υπάρχει ανάμεοα σε μέλος και μέρος είναι ότι το μέλος γίνεται 
ταυτόχρονα σκοπός και μέσο της πολιτικής δομής, ενώ το μέρος παραμένει ένα 
απλό μέσο. Πιο συγκεκριμένα, ο Kant ακολουθώντας τον Sieyès εισάγει έτσι στη 
Μεταφυσική των Ηθών, τη διάκριση ανάμεσα σε ενεργούς (μέλος) και παθητικούς 
πολίτες (μέρος). Οι πρώτοι είναι πολίτες και υπήκοοι του κράτους ενώ οι δεύτε­
ροι, με τη μη συμμετοχή τους στην πολιτική κοινωνία, μένουν απλώς υπήκοοι. 
Βρίσκονται έτσι σε μια σχέση εξάρτησης και υπόκεινται απλώς στις αποφάσεις της 
ήδη θεσπισμένης ανώτατης αρχής. Ο μη συμμετέχων στα κοινά πράγματα καθί­
σταται ένας alteri juris, κάποιος δηλαδή που έχει ως αποστολή να χρησιμεύει σε 
κάποιον, να εξουσιάζεται από κάποιον άλλο. Ο άνθρωπος με την είσοδο του στην 
πολιτική κοινωνία δεν σταματά να είναι ελεύθερος, είναι λοιπόν ζήτημα της δια­
κριτικής του ευχέρειας, ως έκφρασης του εγγενούς δικαιώματος του της ελευθερί­
ας, αν θα αναχθεί σε ενεργό πολίτη, δηλαδή σε συμμέτοχο της νομοθετικής βού­
λησης. 

Εκκινώντας λοιπόν από τη δημιουργία της κοινωνίας, παρατηρήσαμε τον λό­
γο και τον τρόπο ύπαρξης της κατά τον γερμανό φιλόσοφο, είδαμε δηλαδή μια 
δημιουργική θεμελίωση της πολιτικής κοινωνίας:11 το άτομο βρίσκεται στη βάση 
της και είναι οι άνθρωποι ως ενεργοί πολίτες που συνεχίζουν την εξέλιξη της. Σε 
ό,τι αφορά τώρα τον Dworkin, προτείνουμε αυτήν τη θεώρηση της καντιανής πο­
λιτικής κοινότητας ως το πρώτο στάδιο εκείνης που προκρίνει ο αμερικανός φι­
λόσοφος. Υπό το πρίσμα αυτό, θα κατανοήσουμε γιατί ο αμερυχανός φιλόσοφος 
υπογραμμίζει και να επιμένει στον σύνδεσμο που υπάρχει ανάμεοα στον άνθρω­
πο και την κοινότητα του: μια κοινότητα την οποία θα αποκαλέσει αδελφότητα 
και όπου η ακεραιότητα θα καταστήσει τον δεσμό ανάμεσα στον πολίτη και τη 
συλλογικότητά του ένα είδος κοινοτικής ευθύνης. 

Ι.β. fi ανθρώπινη αδελφότητα στα πλαίσια μιας συΧλογικοτητας αρχών 

Στο πλαίσιο αυτό η ακεραιότητα αποτελεί τη δυναμική του συστήματος του 
Dworkin δίνοντας έτσι τη δυνατότητα στον φιλόσοφο να πει ότι το δίκαιο δεν 
εξαντλείται σε έναν κατάλογο κανόνων ή αρχών ούτε σε μια λίστα διοικούντων 
που εξουσιάζουν ο καθένας έναν τομέα της ανθρώπινης δράσης (Dworkin 1986: 
413).12 

Η αυτοκρατορία του δικαίου (Levinson 1978: 1103)13 λαμβάνει, υπό τους ό­
ρους της ακεραιότητας, την πραγματική της σημασία. Δεν πρόκειται για μια επι­
κράτεια ή για μια εξουσία· η αρετή της ακεραιότητας ενώνει την ηθική και την 
πολιτική ζωή των πολιτών (Dworkin 1986:189).14 



224 Χριστίνα Χίάανούλη 

Στην ακεραιότητα αντανακλάται η δέσμευση της κοινότητας να μεταχειρίζε­
ται όλους τους πολίτες ως ίσους και προκρίνεται μια ιδιαίτερα ενδελεχής προσω­
ποποίηση της κοινότητας/κράτους (Dworkin 1986:167).|5 Το κράτος καθίσταται 
ένα είδος μακρόκοσμου μέσα στα πλαίσια του οποίου κάθε πολίτης πρέπει να σέ­
βεται τις κοινότυπες αρχές με τον ίδιο τρόπο που σέβεται τις προσωπικές του. Ο 
Dworkin μοιάζει να λέει ότι το κράτος έχει δημιουργηθεί κατ' εικόνα ενός απλού 
ατόμου. Η θεωρία του λοιπόν θέτει ως βάση της, ως μοντέλο και ως αιτιολόγηση 
της, τον ίδιο τον άνθρωπο. 

Η ντουορκίνια συλλογικότητα είναι μια συλλογικότητα αρχών, δηλαδή μια 
συλλογικότητα της οποίας οι αποφάσεις ερείδονται, εκτός από τους θετούς νό­
μους, και στις ενυπάρχουσες στη συλλογική ηθική άγραφες αρχές. Ωστόσο, αυτή 
η απλή απεικόνιση μάς δίνει μόνο το πρώτο στάδιο της συλλογικότητας της ο­
ποίας τα μέλη είναι μεν συνδεδεμένα με κοινοτικές υποχρεώσεις αλλά παραμέ­
νουν μέλη μιας 'πρωτόγονης' συλλογικότητας. Τέτοια είναι, για παράδειγμα, έ­
νας αθλητικός σύλλογος ή μια φοιτητική ένωση. Τα μέλη τέτοιων οργανώσεων 
δουλεύουν για την επίτευξη ενός κοινού σκοπού σύμφωνα με τον εσωτερικό τους 
κανονισμό. Ωστόσο, πέραν αυτών των κοινών κανόνων, παραμένουν ξεχωριστά 
άτομα που έχουν ο καθένας προσωπικές αξίες ζωής. Οι διαφορές λοιπόν αυτές θα 
μπορούσαν να τα φέρουν σε ρήξη με αποτέλεσμα τη διάσπαση της οργάνωσης. 

Μόνον η ακεραιότητα είναι εκείνη που θα δώσει στη συλλογικότητα τον χα­
ρακτήρα της σολλογικότητας αρχών. Ο Dworkin (1986: 213) προκειμένου να υ­
πογραμμίσει τον χαρακτήρα της ένωσης ανθρώπων γράφει χαρακτηριστικά: Έ­
χουμε επιβιβαστεί όλοι στην πολιτική τόσο για το καλύτερο όσο και για το χειρό­
τερο, κανένας δεν μπορεί να θυσιαστεί'.16 Όλα τα μέλη της συλλογικότητας έχουν 
την ίδια α^ία και πρέπει συνεπώς να απολαύουν τον ίδιο βαθμό ενδιαφέροντος. 

Ο αμερικανός φιλόσοφος επιμένει στον χαρακτήρα συνόλου του δικαιικού 
φαινομένου. Η κοινότητα είναι διαρκής. Η υποχρέωση ίσης μεταχείρισης των με­
λών έχει ως βασική συνέπεια ότι εκείνα, ως συμμέτοχοι της κοινοτικής θεώρησης, 
οφείλουν υπακοή στις συνειδητά κοινές αποφάσεις όχι όμως ως απόρροια συμ­
βολαίων, συμβάσεων ή συμβιβασμών, αλλά επειδή αυτό προκύπτει 'από το γόνι­
μο έδαφος της αδελφότητας, της συλλογικότητας και των προσκείμενων υπο­
χρεώσεων' (Dworkin 1986:206).17 

Συνεπώς, η προσωποποίηση της κοινότητας εγκαθιστά μια προνομιακή σχέση 
ανάμεσα στον άνθρωπο-πολίτη και τη συλλογικότητα του. Οι πράξεις αυτής της 
τελευταίας υπόκεινται στο ίδιο είδος άσκησης ηθικής κριτικής όπως και οι πρά­
ξεις του ατόμου. Ο Dworkin δίνει λοιπόν στην πολιτική ευθύνη την έννοια της 
δέσμευσης που επισύρει η συμμετοχή σε μια ομόρρυθμη εταιρεία. Αποδεχόμαστε 
πολύ εύκολα ότι η ευθύνη της εταιρείας δεσμεύει όσους μετέχουν στο νομικό 



Ξαναδιαβάζοντας τους κΚαοικους 225 

πρόσωπο της. Η συλλογικότητα, υπό την έννοια αυτή, αποδεσμεύεται και από 
την παλιά αντίληψη ύπαρξης ενός σιωπηρού κοινωνικού συμβολαίου. Είναι ου­
τοπικό, θα πει ο αμερικανός φιλόσοφος, να υποστηρίζουμε πλέον την ιδέα ότι 
ένας λαός υπακούει στους νόμους επειδή αυτοί πηγάζουν από μια σύμβαση ή ένα 
σύνταγμα που θεσπίστηκε σε ένα μακρινό παρελθόν. 

Ο λαός δεν έδωσε ποτέ τη συγκατάθεση του. Γεννιόμαστε σε μια κοινωνία δεν 
την επιλέγουμε. Η σημασία λοιπόν δεν έγκειται στο γιατί υπάρχει το δίκαιο, αλλά 
με ποιον τρόπο μπορεί να αιτιολογηθεί όταν επιβάλλει στα μέλη μιας πολιτικής 
κοινότητας να θεωρούν ότι δεσμεύονται από τις αποφάσεις της. Ο Dworkin υπο­
στηρίζει ότι η πολιτική συλλογικότητα συνεπάγεται αυτήν την υποχρέωση, όπως 
η οικογένεια και οι φιλικές σχέσεις. Αυτό το επιχείρημα τον φέρνει έτσι κοντά στο 
Sittlichkeit του Hegel.19 

Η αναφορά στον δεσμό των μελών με τη ντουορκίνια συλλογικότητα έχει ως 
σκοπό να εκριζώσει οιαδήποτε υπόνοια ωφελιμισμού σύμφωνα με την οποία η 
συμμετοχή θα ήταν αποτέλεσμα ενός απλού υπολογισμού συμφέροντος. Αντίθε­
τα, η συμμετοχή στη συλλογικότητα αρχών σημαίνει τη θέσπιση μιας τέτοιας έ­
νωσης η οποία θα κινδύνευε να καταστραφεί εάν τα μέλη της διασκορπίζονταν. 
Στη σκέψη λοιπόν του Dworkin η υποχρέωση και η 'δημόσια' ηθική συνδέονται.20 

Η συλλογικότητα/αδελφότητα καθιστά τον δεσμό των μελών μεταξύ τους και με 
την κοινότητα τους ως ένα είδος φροντίδας προς τον πλησίον, που καθορίζεται 
από τη βούληση αποτροπής κάθε πράξης που θα επέσυρε τη θυσία μιας μερίδας 
πολιτών προς όφελος των συλλογικών σχεδίων. 

Έτσι, το μέλος μιας συλλογικότητας αρχών σέβεται τους νόμους της γιατί υ­
πακούει ταυτόχρονα σε μια υποχρέωση ατομική, που εμπερικλείει το ισότιμο εν­
διαφέρον κάθε ατόμου για τον συμπολίτη του, και σε μια υποχρέωση συλλογική, 
αφού οι νόμοι που θεσπίζονται είναι η έκφραση του όμοιου ενδιαφέροντος της 
πολιτικής εξουσίας για όλα τα μέλη της. Η συλλογικότητα δεν στηρίζεται ούτε σε 
γενετικούς ούτε σε γεωγραφικούς ούτε σε ιστορικούς παράγοντες. 

Αν όμως η προσωποποίηση της συλλογικότητας σταματούσε σε έναν απλό 
ανθρωπομορφισμό, αυτό θα σήμαινε ότι η κοινότητα αποτελεί ένα ξεχωριστό 
'πρόσωπο' και δεν αποτελείται από το σύνολο των ατόμων που είναι μέλη της. 
Αναγνωρίζουμε μια πραγματική συλλογικότητα όταν βρίσκουμε σε αυτήν τον 
συνδυασμό της συλλογικής ευθύνης και της ατομικής κρίσης. 

Ενυπάρχουν λοιπόν σε αυτόν τον σχεδιασμό τρεις θεμελιώδεις αρχές: πρώτον, 
η αρχή της συμμετοχής -ο άνθρωπος πρέπει να έχει στη συλλογικότητα του έναν 
pòh, ο οποίος να μην υπόκειται σε προϋποθέσεις και όρια, παρά μόνο αυτό της 
ίσης μεταχείρισης όλων η δεύτερη αρχή είναι αυτή της αμοιβαιότητας ανάμεσα 
στα μέλη και τους διοικούντες, που εγκαθιστά ένα είδος αμοιβαίου σεβασμού' και 



226 Χριστίνα Χίάανούλη 

η τρίτη είναι αυτή της ανεξαρτησίας, υπό την έννοια ότι αποκλείεται οποιαδήπο­
τε προσπάθεια επιβολής μιας κοινά αποδεκτής φόρμουλας ηθικών ή πολιτικών 
κρίσεων. Ο άνθρωπος συνεπώς γίνεται μέλος της προσωποποιημένης συλλογικό-
τητας, ένας ενεργός συμμέτοχος, ίσος με τους υπόλοιπους, αλλά ελεύθερος να 
σχηματίσει τη δική του άποψη και έτσι υχανός να αναλάβει τις ευθύνες που του 
αναλογούν (Dworkin 1986:199-200).21 

Υπό την έννοια αυτή, η συλλογικότητα γίνεται αδελφότητα στην οποία όλες 
οι 'φωνές' έχουν το ίδιο πολιτικό βάρος και οι άνθρωποι είναι 'κατά μία έννοια 
οι συγγραφείς των πολιτικών αποφάσεων' (Dworkin 1986: 189).22 Είναι ενεργοί 
πολίτες και παραμένουν ανεξάρτητα άτομα, αλλά ενώνονται μεταξύ τους και με 
τη συλλογικότητα και με την αρχή της αμοιβαιότητας (στο ίδιο).23 

Η ιδέα του δυχαίου/ακεραιότητα αντιπροσωπεύει ένα καθαρό δίκαιο 
(Dworkin 1986: 404).24 Έτσι, ο ντουορκινιανός άνθρωπος έχει δύο ξεχωριστές ι­
διότητες: είναι ένας άνθρωπος που διάγει την προσωπική του ζωή όπως νομίζει, 
ανεξάρτητα από οποιαδήποτε κρατική επέμβαση και, από την άλλη μεριά, είναι 
ένας πολίτης συνυπεύθυνος για το ευ ζην της συλλογικότητάς του. Στον Kant οι 
δύο αυτές ιδιότητες συνυπάρχουν χωρίς να διαχωρίζονται: άνθρωπος και πολί­
της είναι ένα, υπό την έννοια ότι η ιδιωτική σφαίρα δράσης υπόκειται ως έναν 
βαθμό στην κυριαρχική εξουσία του συνόλου. 

Αυτή η δημιουργική θεωρία μας έδειξε τον άνθρωπο να περνά συνειδητά 
στην πολιτυχή κοινωνία και να νομιμοποιεί έτσι τα υπό αίρεση δικαιώματα που 
απέκτησε στη φυσική κατάσταση. Ωστόσο, αυτό το χαρακτηριστικό από μόνο του 
δεν είναι επαρκές για να γεννηθεί ο αδιάρρηκτος δεσμός ανάμεσα στο μέλος και 
τη συλλογικότητα του προκειμένου αυτή να αναχθεί σε συλλογικότητα αρχών. 
Δίκαιο και ηθική συνυπάρχουν σε αυτήν τη δημιουργική ανάλυση της πολιτικής 
κοινωνίας, όπως συνυπάρχουν και στη σκέψη τόσο του Kant όσο και του Dwor­
kin. 

II. Ο άνθρωπος ως μέλος μιας ηθικής πολιτικής κοινωνίας 

ΙΙ.α. Ο άνθρωπος ως ηθικός πολίτης 

Στον Kant, λοιπόν, ο ηθικός νόμος γίνεται συνώνυμο της αυτονομίας του κα­
θαρού πρακτικού λόγου, δηλαδή της ελευθερίας. Με άλλα λόγια, η καντιανή α­
νάλυση έχει ως κύριο στόχο να συνδέσει άπαξ δια παντός την αυτονομία με την 
ελευθερία. Ο ηθυχός άνθρωπος και συνεπώς ο ηθικός πολίτης είναι ελεύθερος, εί­
ναι δηλαδή αυτόνομος. 



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 227 

Η συζήτηση σχετικά με την αμοιβαιότητα στις σχέσεις ανά\ιεοα στους ανθρώ-
πους-πολίτες επεξηγείται με την εισαγωγή του αμοιβαίου σεβασμού η έννοια του 
οποίου εμπεριέχεται στον ακόλουθο 'χρυσό' κανόνα: πρέπει να κάνω ό,τι θα έκα­
νε οποιοσδήποτε των συμπολιτών μου, εάν ήταν στη θέση μου. 

Αυτή η αρχή του αμοιβαίου σεβασμού είναι ταυτόσημη στους δύο φιλοσό­
φους. Στον δάσκαλο του Κένισμπεργκ, η ηθική αποτελεί την προϋπόθεση της πο­
λιτικής ολοκλήρωσης του ανθρώπου. Στην καντιανή κοινότητα, ο σεβασμός του 
πλησίον [observantia alus praestanda] (Kant 1796: 742: AK, VI, 450)25 γίνεται συ­
νώνυμο του σεβασμού της ανθρωπότητας (στο ίδιο: 751: ΑΚ, VI, 456)26 

Έτσι, ως sympathia moralis χαρακτηρίζεται το συναίσθημα που προκαλεί σε 
κάποιον ο πόνος ή η χαρά του συνανθρώπου του. Πρόκειται για την εκδήλωση 
μιας φυσικής προδιάθεσης του ανθρώπου. Πλέον, ο πολίτης και ενεργός συμμέ­
τοχος των δημοσίων πραγμάτων πρέπει να κάνει χρήση της πρακτικής ιδιότητας 
του ως ανθρώπου. Με άλλα λόγια, η καντιανή ηθική βοηθά τον άνθρωπο να συνει­
δητοποιήσει ότι η αληθινή πολιτική κοινωνία δεν στηρίζεται στην τυφλή υπακοή 
στις επιταγές της εξουσίας αλλά, αντίθετα, στον αμοιβαίο σεβασμό και την πολι­
τική συμμετοχή. 

Έτσι, στην πολιτική κοινωνία, ο άνθρωπος ως έλλογο ον διακρίνεται από την 
αρετή της καλοσύνης (Kant 1796: 746: AK, VI, 452),27 δηλαδή του αισθήματος αγά­
πης για τον συνάνθρωπο του που συνδέεται όμως με μια βούληση ίνα καλώς πράτ-
τειν (Kant 1796: 746: AK, VI, 452)28 η οποία του επιβάλλει να μετατρέψει αυτήν 
την αγάπη σε καθολικό νόμο της συμπεριφοράς του (Kant 1796:770: AK, VI, 472).29 

Ωστόσο, επειδή ο άνθρωπος έχει 'φυσυχές' ροπές που είναι δυνατόν να διαφ­
θείρουν αυτήν την καθαρή βούληση, σημασία δεν πρέπει να δοθεί στο αντικείμε­
νο της βούλησης, αλλά στον τρόπο επιδίωξης της. Ο Kant μοιάζει να μας λέει: Μη 
μου L·ς τι θέλεις, αλλά πώς το θέλεις. Έτσι εξηγείται και η δυνατότητα ύπαρξης δια­
φορετικών επιθυμιών ανάμεσα στους συμμέτοχους στα πολιτικά πράγματα. Το 
σημανπκό είναι η ταυτότητα του τρόπου πραγμάτωσης τους. Ο πολίτης, υπό την 
έννοια αυτή δεν καθίσταται μέσο επιδίωξης σκοπών, αλλά είναι ο ίδιος τέλος της 
πολιτυχής κοινωνίας. 

Αυτή είναι η αρχή του αμοιβαίου σεβασμού στην οποία στηρίζεται η ντουορ-
κινιανή αλληλεξάρτηση δικαίου και ηθικής. 

ΙΙ.β. Ο αμοιβαίος σεβασμός και ο ηθικός πολίτης 

Ο Dworkin υποστηρίζει σθεναρά τη σχέση αλληλεξάρτησης ανάμεοα σε δί­
καιο και ηθική. Στον πρόλογο του βιβλίου Freedom's Law τοποθετεί την ηθική 
στην καρδιά της πολιτικής ζωής. Υποστηρίζει ότι ο νόμος της ελευθερίας πηγάζει 



228 Χριστίνα Χύαυουλη 

από την ηθική ανάγνωση του συντάγματος, η οποία ερευνά το αληθινό νόημα 
της δημοκρατίας ως πολιτικού συστήματος. Η πρωτοτυπία της πρότασης του 
Dworkin βρίσκεται στο γεγονός ότι δεν θεμελιώνει το κράτος του στην ιδέα ενός 
συντάγματος, ως αποτέλεσμα μιας φανταστικής συναίνεσης. Το σύνταγμα, που 
είναι και εδώ ο θεμελιώδης νόμος του κράτους, δεν είναι μόνο ένα σύνολο γρα­
πτών κανόνων. Η εκτελεστική εξουσία έχει, υπό το πρίσμα αυτό, την υποχρέωση 
να θεσπίζει νόμους που αντικατοπτρίζουν λαϊκές επιταγές, δηλαδή έχουν ως 
σκοπό τη δίκαιη διανομή πόρων και ευκαιριών. Κύριο μέλημα, λοιπόν, καθίστα­
ται η διασφάλιση ισότητας δικαιωμάτων. 

Ειδικότερα, τα συνταγματικά δικαιώματα επιδιώκουν να ισορροπήσουν την 
προσωπική φιλοδοξία κάθε ατόμου (για τη ζωή του) με τη φιλοδοξία κάθε πολίτη 
ως μέλος του κράτους. (Dworkin 1986: 299).30 Η μέθοδος επίτευξης αυτής της ι­
σορροπίας δεν συνίσταται ούτε σε συμβιβασμό ούτε διέπεται από ιεραρχική σχέ­
ση. Εγκαθίσταται αντιθέτως μια σχέση αμοιβαιότητας. Κατά συνέπεια, το δημο­
κρατικό πολίτευμα δεν συνάδει με την ιδέα της κυριαρχίας της πλειοψηφίας 
(Badinter & Breyer 2003:92),31 επειδή αυτή οδηγεί σε μια δικτατορία επιβληθείσα 
ακριβώς από την παντοδυναμία της γνώμης των περισσοτέρων. 

Εξάλλου, η ίδια η ετυμολογία της λέξης δημοκρατία δεν έχει καμία αριθμητι­
κή διάσταση. Ο Dworkin (1996:22) υπογραμμίζει ότι η βασικότερη συνέπεια της 
πρωτοκαθεδρίας της πλειοψηφίας32 είναι ότι δεν γίνεται πλέον σεβαστή η υπο­
χρέωση της συλλογικότητας για ισότιμο ενδιαφέρον προς όλα ανεξαιρέτως τα μέ­
λη της. Χάνεται λοιπόν η επιδιωκόμενη σχέση αμοιβαιότητας. Η πλειοψηφία ση­
μαίνει συμβιβασμό, δηλαδή μια σιωπηρή συμφωνία. Αντίθετα η συναίνεση, την 
οποία προκρίνει ο αμερικανός φιλόσοφος, βασίζεται σε σαφή σύμπτωση απόψε­
ων. Με άλλα λόγια, δεν είναι σημαντικός ο αριθμητικός παράγοντας, αλλά η ο­
μόνοια των ατομικών πεποιθήσεων. 

Εάν αποδεχθούμε τον αριθμητικό παράγοντα του συμβιβασμού διαπράττου­
με το λάθος της επανάληψης των απόψεων των άλλων, χωρίς ωστόσο ποτέ να τις 
κατανοούμε πλήρως, αλλά αποδεχόμαστε μια άποψη γιατί αυτή έχει επικρατήσει 
ως 'πολιτικά ορθή'. Η διάκριση avà]iwa σε συμβιβασμό και συναίνεση από ηθι­
κής πλευράς πρέπει να κατανοηθεί ως εξής: η πρώτη έννοια περιλαμβάνει τις 
κοινωνικές συμβάσεις που δημιουργούνται από τον άνθρωπο, ενώ η δεύτερη πε­
ριέχει τις αρχές που διέπουν αυτές τις συμβάσεις. Το σημαντικό είναι ότι οι μέτο­
χοι μιας πολιτικής κοινωνίας κατανοούν και αποδέχονται την ηθική ατομικά και 
όχι σαν μέλη της κοινότητας που είναι υποχρεωμένοι να υποταχθούν στη βούλη­
ση της πλειοψηφίας. 

Αυτή η διαδικασία εξηγεί την ιδέα σύμφωνα με την οποία οι ηθικές πεποιθή­
σεις αλλάζουν από εποχή σε εποχή, ενώ αντίθετα οι ηθικές αρχές παραμένουν 



Ξαναδιαβάζοντας τους ιάασικούς 229 

αναλλοίωτες. Έτσι, η αξία της ανθρώπινης ζωής ισχύει σε όλες τις χρονικές περιό­
δους, αλλά ο 'θεσμός' της δουλείας έχει πάψει να θεωρείται ως ηθικά και πολιτικά 
αποδεκτός. Η θεμελίωση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων κατά τον Dworkin έχει 
αρκετά στοιχεία της θεωρίας του Kant. 

Ο αμερικανός φιλόσοφος κάνει συνειδητά ή μη ένα βήμα προσέγγισης με τις 
απόψεις του γερμανού φιλοσόφου. Έτσι, ενώ μέχρι πρότινος μιλούσε μόνο για 
τον αμοιβαίο σεβασμό που οφείλουν όλα τα μέλη της κοινωνίας το ένα στο άλλο, 
πρόσφατα έθεσε τον σεβασμό της ανθρώπινης αξιοπρέπειας στο κέντρο της θεω­
ρίας του για τα ανθρώπινα δικαιώματα και τη δημοκρατία. Αναφερόμενος στον 
γερμανό φιλόσοφο, γράφει πως συνιστά κεντρική ιδέα του επιχειρήματος του 
Kant ότι ο σεβασμός προς την ανθρώπινη φύση μας αποτελεί σεβασμό της αν­
θρώπινης φύσης στο σύνολο της (Dworkin R. 2006:50).33 

Και η αλλαγή αυτή του κέντρου βάρους πρέπει να ειδωθεί σε σχέση με την ε­
ποχή της. Ο αμερικανός φιλόσοφος μιλά ήδη στο Freedom's Law για έλλειμμα δη­
μοκρατίας, αλλά η καταστρατήγηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων με τη φυλα­
κή του Γκουαντάναμο αποτέλεσε το απτό παράδειγμα ότι η αμερικανική δημο­
κρατία 'έχει βλάβη' (Dworkin 2006: 25).34 Dworkin προτρέπει το άτομο να προ­
χωρήσει σε μία δημιουργική 'οικοδόμηση' των ηθικών πεποιθήσεων του, με γνώ­
μονα την ελεύθερη και συνειδητή επιλογή. Εφαρμόζοντας και εδώ τη βασική θέ­
ση της ντουορκίνιας θεωρίας, δηλαδή τη δημιουργική ερμηνεία, το γεγονός της 
'ελεύθερης' από εξωτερικές επιβολές οικοδόμησης, εμπερικλείει τη βεβαιότητα της 
ύπαρξης μίας μόνο ορθής απάντησης σε μία συγκεκριμένη περίπτωση. Η ορθότη­
τα όμως αυτή εξαρτάται από την εκπλήρωση των βασικών επιδιώξεων του πολί­
τη. Η ηθική, υπ' αυτήν την πολιτική της διάσταση, δεν εφαρμόζεται στην ιδιωτική 
ζωή, αλλά στην εξεύρεση μιας ορθής απάντησης στα πολιτικά πράγματα, όπου 
όμως όλοι οι πολίτες έχουν το ίδιο ηθικό βάρος και παίζουν ισότιμο ρόλο. Η ηθι­
κή ανάγνωση του συντάγματος δεν ορίζει τις αποκλειστικά αρμόδιες αρχές των 
οποίων οι αποφάσεις θα είναι δεσμευτικές κατά την ερμηνεία των συνταγματι­
κών διατάξεων. Αντίθετα, πρόκειται για μια θεωρία που προσδιορίζει τη μέθοδο 
ερμηνείας τους. 

Η αλληλεξάρτηση της κοινωνίας και του ατόμου γίνεται κατανοητή αν ανα­
λογιστούμε την προσωποποίηση της πολιτικής κοινότητας. Ο Dworkin μιλά για 
την κοινότητα ως αδελφότητα. Αυτή η ιδιότυπη σχέση αποσαφηνίζεται με τη με­
ταφορά της ορχήστρας (Dworkin 1996: 20):35 οι μουσικοί αποτελούν μία 'συλλο-
γικότητα' και έχουν σαν αποστολή να ερμηνεύσουν αρμονικά, δηλαδή ο καθένας 
πρέπει να παίξει σωστά το κομμάτι που του αντιστοιχεί. Η ακρίβεια της επίδοσης 
κάθε μουσικού κρίνεται λοιπόν από το αποτέλεσμα της μουσικής που παράγει το 
σύνολο της ορχήστρας. Με άλλα λόγια, κάθε ερμηνευτής θα θεωρήσει την επιτυ-



230 Χριστίνα Χαλανούλη 

χία του εξαρτώμενη από την επιτυχία της συλλογικότητας. Η ορχήστρα έχει δη­
μιουργηθεί για να εκτελέσει τα μουσικά κομμάτια, η ερμηνεία αποτελεί λοιπόν τη 
μόνη συλλογική πράξη. Άρα, οι πεποιθήσεις ή οι πράξεις των μουσικών έξω από 
τα πλαίσια της συλλογικής δραστηριότητας δεν παίζουν κανένα ρόλο στην επι­
τυχία του συνόλου.36 

Αντίστοιχα, στα πλαίσια της πολιτικής ζωής, ως βασική δημοκρατική αρχή 
θεωρείται η παραγωγή συλλογυχών αποφάσεων από όργανα ή θεσμούς των ο­
ποίων η σύνθεση, η δομή και οι πρακτικές εγγυώνται ότι τα μέλη της κοινότητας 
αντιμετωπίζονται ισοτίμως. 

Οι προϋποθέσεις αυτής της θεωρίας ομοιάζουν με εκείνες της πλειοψηφικής 
ιδέας (εκλογές, καθολικό δικαίωμα ψήφου και δικαίωμα εκλέγεσθαι). Ωστόσο, 
στην περίπτωση αυτή ο χαρακτηρισμός των πολιτικών αποφάσεων είναι ζήτημα 
στατιστικής (πλειοψηφία των πολιτών). Αντίθετα, στη θεωρία της συνταγματικής 
δημοκρατίας ως πολιτικές αποφάσεις θεωρούνται αυτές που προέκυψαν από την 
εργασία του λαού, της προσωποποιημένης ανθρώπινης κοινωνίας, δηλαδή όσες 
είναι το αποτέλεσμα της συλλογικής λαϊκής δράσης. 

Το δίκαιο και η ηθική, αν και διαφορετικής φύσης, αποτελούν τα απαραίτητα 
μέσα για ένα ασφαλές συνταγματικό ταξίδι, αφού, όπως γράφει ο Dworkin, 'το 
συνταγματικό ιστίο είναι φαρδύ και πολλοί όντως φοβούνται πως είναι πολύ με­
γάλο για ένα δημοκρατικό πλοίο' (Dworkin 1996:11)7 και '[...] αλλά το σύνταγ­
μα είναι το ηθικό ιστίο της Αμερικής και εμείς πρέπει να έχουμε το θάρρος της 
πεποίθησης που το φουσκώνει, την πεποίθηση ότι όλοι μας μπορούμε να είμαστε 
ισότιμοι πολίτες μιας ηθικής δημοκρατίας' (στο ίδιο: 38).38 

Πρόκειται για το ασφαλές συνταγματικό ταξίδι μιας ηθικής δημοκρατίας, δη­
λαδή του πολιτικού συστήματος που ο Dworkin θεωρεί το καλύτερο δυνατό. Ο 
ηθικός πολίτης είναι ένας ελεύθερος άνθρωπος που συνδέεται άρρηκτα με την 
κοινωνία την οποία δημιουργεί με τους υπόλοιπους συν-εταίρους του. Ο ντουορ-
κίνιος άνθρωπος γίνεται έτσι συν-δημιουργός των κανόνων δικαίου, συν­
αποφασίζω ν στα 'προϊόντα' του κοινωνικού διαλόγου, δηλαδή ενεργός και ολο­
κληρωμένος συν-έταιρος των πολιτικών πραγμάτων. 

Συμπεράσματα 

Βλέπουμε λοιπόν ότι και οι δύο φιλόσοφοι ξεκινούν από το ίδιο αξίωμα, δη­
λαδή τη σημασία της αυτονομίας και την αλληλεξάρτηση δικαίου και ηθικής, αλ­
λά δεν καταλήγουν σε όμοια συμπεράσματα. 

Αν έπρεπε να κρατήσουμε μία φράση ή λέξεις-κλειδιά για να περιγράψουμε 
τους δύο φιλοσόφους, θα λέγαμε ότι ο Kant είναι υποστηρικτής μιας εξελυχτικής 
δημιουργικής θεωρίας της οποίας κύρια αρχή είναι η ιδέα της ελευθερίας ως συ-



Ξαναδιαβάζοντας τους κΜοικοΰς 231 

νώνυμο της αυτονομίας. Ο Dworkin είναι ένας ηθικός φιλόσοφος, χωρίς να γίνει 

ποτέ ηθικολόγος. Είναι αυτός που θα καταδικάσει την παντοκρατορία της πλειο­

ψηφίας ως την πιο σοβαρή καταστρατήγηση του δημοκρατικού πολιτεύματος. 

Είναι ο φιλόσοφος που θα διαχωρίσει την ιδιωτική από τη δημόσια ζωή και θα 

υποστηρίξει απόλυτα τόσο τον άνθρωπο και την ιδιωτική του αυτονομία όσο και 

τον πολίτη ως μέλος του κρατικού 'σώματος' και τη δημόσια αυτονομία του. Η 

σημασία της αυτονομίας και η αλληλεξάρτηση δικαίου και ηθικής είναι οι δύο 

βάσεις της πρότασης του. 

Προτείνουμε να τους θεωρήσουμε ως συγγραφείς του αλυσιδωτού μυθιστορή­

ματος της φιλοσοφίας του δικαίου* ο ένας έβαλε τις βάσεις του ενώ το έργο του 

δευτέρου συμβάλλει στην ομαλή εξέλιξη της πορείας του. Και οι δύο θα συμφω­

νούσαν με τον John Dewey (1981:95) ότι 

η φιλοσοφία (του δικαίου) δεν είναι μόνο ένα σύνολο θεωριών με σκοπό την επίλυση 

των προβλημάτων ανά\ιεοα στους φιλοσόφους, αλλά και μία μέθοδος που την 

επεξεργάστηκαν οι φιλόσοφοι με σκοπό την επίλυση των προβλημάτων των 

ανθρώπων.39 

Σημειώσεις 

1. 'We are subjects... liegemen to its methods and ideals, bound in spirit while we debate what 
we must therefore do': Είμαστε υπήκοοι... υποτελείς των μεθόδων και των ιδανικών του, υποχρε­
ωμένοι ηθικά να δράσουμε κατά συνείδηση όταν αποφασίζουμε σχετικά με το τι πρέπει να πρά­
ξουμε'. Σημειώνεται πως η απόδοση στα ελληνικά όλων των παραθεμάτων έχει γίνει από τη γρά­
φουσα. 

2. 'We live in and by the law': 'Ζούμε μέσα στα πλαίσια του δίκαιου και σύμφωνα με το δίκαι­
ο'. 

3. '[...] real people in ordinary politics act within a political structure as well as on it. Politics, 
for us, is evolutionary rather than axiomatic'. 

4. Για τον Dworkin, το δίκαιο στο σύνολο του συνίσταται στην καλύτερη ερμηνεία της δικανι­
κής παράδοσης και, για να μεταχειριστούμε τη φράση-κλειδί στο βιβλίο του Law's Empire, το δίκαιο 
είναι το κοινωνικό φαινόμενο που παρουσιάζει τη δικαϊκή παραγωγή στην καλύτερη της μέρα, κά­
τω από το καλύτερο δυνατό φως: '[...] [στόχος της ερμηνείας είναι να] ανακαλύψουμε υπό ποία 
έννοια αυτές οι υπέρτατες αρχές, για τις οποίες συζητούμε, συμβαδίζουν με τις πεποιθήσεις που έ­
χουμε συνολικά ή μεμονωμένα και θεωρούμε ότι αποτελούν την καλύτερη εξήγηση των πρακτικών, 
των συνηθειών, που συμμεριζόμαστε όλοι μας' (Dworkin 1994: 97). Ο αμερικανός φιλόσοφος θέτει 
ως σημείο εκκίνησης της ερμηνευτικής του θεωρίας το στενό πλαίσιο μιας δικαστικής απόφασης, ως 
προϊόν μιας δίκαιης δίκης, και μετά την προάγει ως καθοριστικό παράγοντα της ίδιας της προσπά­
θειας επαναπροσδιορισμού της έννοιας του δικαίου. Παρουσιάζει σταδιακά τη θεωρία του. Στο Α 
Matter of Principle κάνει λόγο για σχέση ανάμεσα στις λεγόμενες background justifications' και 



232 Χριστίνα ΧαΜνούλη 

στους σκοπούς της κοινωνίας (Dworkin 1985b: 370): 'Ανυπομονώ να δείξω πώς τα δικαιώματα χω­
ρούν σε διαφορετικά πακέτα, έτσι ώστε να δω, για παράδειγμα, ποια δικαιώματα πρέπει να γίνουν 
αποδεκτά ως ατού που να υπερισχύουν της ωφέλειας εφόσον η ωφέλεια γίνει αποδεκτή, όπως πολ­
λοί θεωρούν ότι πρέπει να γίνει αποδεκτή, ως η κατάλληλη θεμελιώδης δικαιολόγηση [...] Αλλά 
δεν προκύπτει από αυτή την έρευνα ότι πρέπει να επιδοκιμάσω [...] το πακέτο του ωφελιμισμού 
μαζί με το σύνολο των δικαιωμάτων που ο ωφελιμισμός αξιώνει ως το καλύτερο δυνατό πακέτο. Αν 
και τα δικαιώματα είναι σχετικά με πακέτα, (και) είναι δυνατό ένα πακέτο να επιλεγεί ως καλύτερο 
σε σχέση με άλλα, αμφιβάλω αν στο τέλος θα αποδειχτεί ότι είναι το καλύτερο κάποιο από τα πακέ­
τα που στηρίζονται σε οποιαδήποτε γνώριμη μορφή ωφελιμισμού'. Αντίθετα, στα μεταγενέστερα 
έργα του Dworkin, βρισκόμαστε μπροστά σε μία εξέλιξη της αρχικής του θέσης. Αποδεχόμενος ότι 
τα δικαιώματα υπερισχύουν πάντα των σκοπών της κοινότητας, υπογραμμίζει ότι η ερμηνευτική 
εργασία απαιτεί ένα αντικείμενο, έχει λοιπόν έντονο το στοιχείο της εξωτερικότητας. Επομένως, και 
οι πρακτικές αιτιολόγησης των σκοπών της κοινότητας -των γενικών σκοπών- χρήζουν ερμηνείας. 
Συνεπώς τα επιχειρήματα που αναφέρονται σε δικαιώματα πρέπει να είναι ερμηνευτικά επιχειρή­
ματα. Η ερμηνευτική μέθοδος του αμερικανού φιλοσόφου μπορεί να παρουσιασθεί επιγραμματικά 
σε τρία στάδια. Το πρώτο ονομάζεται προ-ερμηνευτικό- σε αυτό γίνεται η ταυτοποίηση των κανό­
νων και των ρυθμίσεων που δίνουν στην κοινωνική πρακτική -αντικείμενο της ερμηνείας- το προ­
σωρινό περιεχόμενο της (Dworkin 1986: 65-66). Θεωρεί ότι ακόμη και σε αυτό το στάδιο ένα είδος 
ερμηνείας είναι απαραίτητο· το 'προ' δεν σημαίνει το στάδιο πριν από την ερμηνεία, δεν την 
προσδιορίζει χρονικά. Δεύτερο είναι το στάδιο της ερμηνείας' πρόκειται για την περίοδο της αιτιο­
λόγησης των ταυτοποιημένων αρχών και των κανόνων, προκειμένου να αποδεχθούμε ότι ο ερμη­
νευτής δεν εφευρίσκει. Το δίκαιο, υπό τη μορφή μιας συγκεκριμένης διάταξης που δημιουργεί δι­
καιώματα θα πρέπει να υπάρχει πάντα. Το τρίτο στάδιο ονομάζεται μετερμηνευτικό· εδώ ο ερμη­
νευτής πρέπει να 'προσαρμόσει' τα συμπεράσματα του στις αληθινές ανάγκες της κοινωνικής πρα­
κτικής την οποία ερμηνεύει. Το ερμηνευθέν αντικείμενο δεν πρέπει να ικανοποιεί μόνο τις ανάγκες 
της εποχής του 'συντάκτη' του, αλλά και της εποχής της ερμηνείας. Η ερμηνευτική εργασία ορίζε­
ται στο L·w's Empire ως ακολούθως: 'Μπορούμε να πούμε ότι η ερμηνεία επιδιώκει να εγκαταστή­
σει μια ισορροπία ανάμεσα στο προερμηνευτικό στάδιο και στην αιτιολόγηση της ύπαρξης ενός 
κοινωνικού φαινομένου' (Dworkin 1986: 424, σημ. 17). 

5. Reflexionen, n 7665, AK, XIX, 482: 'Χωρίς νόμο, δεν υπάρχει ούτε δίκαιο, ούτε ιδιοκτησία. 
Αλλά ο νόμος που απαγορεύει ακόμη και να αγγίξω ό,τι ανήκει σε κάποιον άλλο κατά ορισμένη 
μορφή και ποσότητα, πρέπει να μου παρέχει την εγγύηση ότι θα λαμβάνω κι εγώ την ίδια προστα­
σία σχετικά με ό,τι μου ανήκει'. 

6. Στο σχήμα παρουσιάζονται τα στάδια από τα οποία περνά ο άνθρωπος της φυσικής κατά­
στασης με στόχο την ένταξη του στην πολιτική κοινότητα και τη νομιμοποίηση των 'προσωρινά 
νομικών' αξιώσεων του. 

7. Πολιτική κατάσταση στην οποία οι διανθρώπινες σχέσεις τίθενται υπό τον νομικό εξανα­
γκασμό και τείνουν έτσι προς την ειρήνη. 

8. Ή ανεξαρτησία [sibisufficientia] ενός μέλους της κοινότητας ως πολίτη, δηλαδή ως συν-
νομοθέτη. Όσον αφορά την άσκηση της νομοθετικής εξουσίας αυτή καθαυτή, όλοι όσοι είναι ελεύ­
θεροι και ίσοι υπό τους υπάρχοντες δημόσιους νόμους δεν πρέπει να θεωρούνται ως ίσοι όσον α­
φορά το δικαίωμα θέσπισης αυτών των νόμων'. 



Ξαναδιαβάζοντας τους ιάασικούς 233 

9. Στη Μεταφυσική των Ηθών, ο Kant (§46: σ.579; ΑΚ, VI, 314) υπενθυμίζει ότι 'Μόνο η ικανό­
τητα ψήφου καθίσταται ίδιον της ιδιότητας του πολίτη, αλλά προϋποθέτει την ανεξαρτησία εντός 
του λαού, εκείνου που δε θέλει να είναι ένα απλό μέρος των πολιτικών πραγμάτων, αλλά επιθυμεί 
ομοίως να γίνει μέλος τους, δηλαδή δρών αυτοβούλως εν κοινότητα με τους άλλους'. 

10. '[...] chaque membre ne doit pas seulement, dans un tel tout, être moyen, mais aussi en 
même temps fin, et, en participant à la possibilité du tout, il doit à son tour, selon sa place et sa 
fonction, être déterminé par l'Idée du tout' - '[...]κάθε μέλος ενός τέτοιου συνόλου δεν πρέπει μόνο 
να είναι μέσον, αλλά επίσης ταυτόχρονα να θεωρείται και σκοπός και συμμετέχοντας στην πιθανό­
τητα (πραγματοποίησης) του συνόλου, πρέπει, με τη σειρά του, σύμφωνα με τη θέση και την αρμο­
διότητα του, να προσδιορίζεται από την ιδέα του συνόλου'. 

11. Αξίζει εδώ να αναφερθούμε και στην αντίστοιχη άποψη του John Rawls (1971: §40) ο ο­
ποίος παραδέχεται ότι η θεωρία του για τη δικαιοσύνη δεν είναι ωφελιμιστική, αλλά καντιανή, 
αφού θεωρεί ότι η ίδια η ιδέα της δικαιοσύνης (μέσα σε μία οργανωμένη πολιτική κοινότητα) επι­
βάλλει την αναγνώριση σε κάθε άτομο θεμελιωδών ατομικών δικαιωμάτων. Όπως ήδη αναφέραμε, 
η αναγκαιότητα αναγνώρισης τέτοιων θεμελιωδών δικαιωμάτων υπογραμμίζεται και από τον 
Kant. Υπενθυμίζουμε μόνο ότι η διάκριση ανάμεσα σε μέλος και μέρος της καντιανής πολιτικής 
κοινότητας, που αντιστοιχεί στη διάκριση ανάμεσα σε σκοπό και μέσο της φύσης, εμπεριέχει την 
αναγκαιότητα των βασικών ατομικών δικαιωμάτων για όλους τους πολίτες. 

12. 'Law is not exhausted by any catalogue of rules or principles, each with its own dominion 
over some discrete theater of behavior. Nor by any roster of officials and their powers each over 
part of our lives'- 'To δίκαιο δεν εξαντλείται σε έναν κατάλογο κανόνων ή αρχών, που καθένας 
κυριαρχεί σε δεδομένο πλαίσιο συμπεριφοράς. Ούτε σε μία λίστα αξιωματούχων και των εξουσιών 
τους πάνω σε έναν τομέα της ζωής μας'. 

13. 'Dworkin insiste que le règne du droit ne se confond pas avec le règne de quelconque 
groupe de décideurs juridiques...' - Ό Dworkin επιμένει ότι η "βασιλεία" του δικαίου διακρίνεται 
από τη "βασιλεία" οποιασδήποτε άλλης ομάδας αξιωματούχων'. 

14. 'Integrity [...] fuses citizens' moral and political lives'. 

15. 'Political integrity assumes a particularly deep personification of the community state'. 

16. 'It commands that no one be left out, that we are all in politics together for better or worse, 
that no one may be sacrificed, like wounded left on the battlefield, to the crusade for justice over­
all'. 

17. '[...] but in the more fertile ground of fraternity, community, and their attendant obliga­
tions'. 

18. Σημειώνουμε μόνο ότι το παράδειγμα της ομόρρυθμης εταιρείας χρησιμεύει εδώ για να 
υπογραμμίσει τη σχέση αλληλεξάρτησης του ατόμου και της συλλογικότητάς του. Για τον λόγο αυ­
τόν, το γεγονός ότι στην ομόρρυθμη εταιρεία οι εταίροι ευθύνονται για τις οφειλές της εταιρείας 
και με την προσωπική τους περιουσία δεν μας ενδιαφέρει. Η έννοια που δίνει ο αμερικανός φιλό­
σοφος στη συλλογικότητα αρχών, όπως θα υπογραμμίσουμε, ξεπερνά αυτά τα στενά όρια σε τέτοιο 
βαθμό που τα φυσικά πρόσωπα που την αποτελούν δεν νοούνται, στα πλαίσια της, ως ξεχωριστές 
οντότητες. Μας ενδιαφέρει λοιπόν εδώ μόνο αυτή η έννοια της συλλογικής και συνολικής ευθύνης 
που προκύπτει από την ομόρρυθμη εταιρεία. 



234 Χριστίνα Χάλανούλη 

19. Sittlichkeit, αναφέρεται στην έννοια της ηθικής ζωής που αναλύει ο Georg Wilhelm 
Friedrich Hegel στο έργο του Αρχές της Φιλοσοφίας του Αικαίου [Grundlinien der Philosophie des Rechts 
1821]. Πρόκειται για την τρίτη σφαίρα δικαιωμάτων που αφορούν την οικογενειακή ζωή, την πο­
λιτική κοινωνία και το κράτος. Προσπαθεί να γεφυρώσει τα ατομικά υποκειμενικά συναισθήματα 
με το γενικό δίκαιο. 

20. Μιλάμε για δημόοια ηθική ως το σύνολο των κανόνων δράσης και των αξιών που διέπουν 
μια κοινωνία. 

21. '[...] τα μέλη μιας ομάδας [...] πρέπει να θεωρούν ως ειδικές τις υποχρεώσεις της ομάδας 
[...] πρέπει να αποδεχτούν ότι αυτές οι υποχρεώσεις είναι προσωπικές [...] τα μέλη πρέπει να θεω­
ρήσουν αυτές τις υποχρεώσεις ως προκύπτουσες από μία γενικότερη υποχρέωση που έχει ο καθένας 
και αφορά το ενδιαφέρον για το ευ ζην των υπολοίπων [...]. Τα μέλη πρέπει να θεωρούν ότι οι 
πρακτικές της ομάδας δείχνουν όχι απλά ενδιαφέρον αλλά ισότιμο ενδιαφέρον για όλους'. 

22. '[...] we are in some sense the authors of the political decisions'. 

23. 'To ιδεώδες της αυτοκυβέρνησης έχει μία ειδική διάσταση την οποία προωθεί αμέσως η α­
κεραιότητα [...] διευρύνει και εμβαθύνει τον ρόλο που μπορούν να παίξουν ατομικά οι πολίτες 
στην ανάπτυξη των δημόσιων προτύπων της κοινότητας τους επειδή τους επιβάλλει να θεωρούν ότι 
οι σχέσεις τους με τους άλλους διέπονται ουσιαστικά και όχι απλώς περιστασιακά από αυτά τα 
πρότυπα [...] Η ακεραιότητα επιμένει ότι κάθε πολίτης πρέπει να αποδέχεται τις υποχρεώσεις του 
και ότι μπορεί να έχει αντίστοιχες απαιτήσεις από τους άλλους, οι οποίοι συμμετέχουν και επεκτεί­
νουν την ηθική διάσταση κάθε συγκεκριμένης πολιτικής απόφασης'. 

24. 'We accept integrity as a distinct political ideal, because we want to treat ourselves as an 
association of principle, as a community governed by a single and coherent vision of justice and 
fairness and procedural due process in the right relation' - 'Πρέπει να αποδεχθούμε την ακεραιό­
τητα ως ένα διαφορετικό πολιτικό ιδανικό, επειδή θέλουμε να θεωρούμε τους εαυτούς μας ως μια 
ένωση αρχών, ως μια κοινότητα που διέπεται από μια απλή και συνεκτική διάσταση δικαιοσύνης 
και επιείκειας και δικονομικών αρχών (που τελούν υπό τον σωστό συνδυασμό)'. 

25. [...] η αγάπη πρέπει να γίνει αντιληπτή ως αρχή καλοσύνης που οδηγεί στην ευπραξία. 
Πρέπει να ισχύει το ίδιο και για τον σεβασμό [...] πρόκειται για μια αρχή περιορισμού της εκτίμη­
σης του εαυτού μας, λόγω της αξίας της ανθρώπινης φύσης του άλλου και, κατά συνέπεια, ο σεβα­
σμός γίνεται αντιληπτός υπό την πρακτική έννοια [observantia alus praestanda]'. 

26. Ή έκφραση του αισθήματος συμπάθειας για τη χαρά ή τον πόνο του άλλου [sympathia 
moralis], είναι, βεβαίως, το συναίσθημα της χαράς και της λύπης (γι' αυτό πρέπει να τα ονομάζου­
με αισθητικά) που προκαλείται τόσο στην κατάσταση ευτυχίας, όσο και σε αυτήν του πόνου του 
άλλου (συμπάθεια, επιμερισμένο συναίσθημα), για αυτόν τον λόγο ο άνθρωπος έχει εκ φύσεως μια 
δεκτικότητα. Ωστόσο, η χρήση αυτής της συμπάθειας ως ένα μέσο τόνωσης της ενεργούς και ορθο­
λογικής καλοσύνης είναι επίσης μια ιδιαίτερη υποχρέωση, αν και απλώς υποθετική, που παίρνει το 
όνομα ανθρωπότητα [humanitas], γιατί εδώ ο άνθρωπος δεν θεωρείται μόνο έλλογο ον, αλλά ο­
μοίως ένα ον προικισμένο με λογική. Η ανθρωπότητα (υπ' αυτή την έννοια) τοποθετείται στην ικα­
νότητα και τη βούληση αμοιβαίας επικοινωνίας των συναισθημάτων [humanitas practica] ή, α­
πλώς, στη δεκτικότητα στο κοινό συναίσθημα της ευτυχίας και του πόνου [humanitas aesthetica] 
που η φύση από μόνη της μας δίνει. Ο πρώτος τρόπος είναι ελεύθερος, τον ονομάζουμε συνεπώς 
συμμετοχικό [communio sentimenti überaus] και στηρίζεται στον πρακτικό λόγο- ο δεύτερος τρό-



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 235 

πος δεν είναι ελεύθερος [communio sentimentis überaus servilis] και μπορεί να ονομαστεί συμπο­
νετικός (ποο μεταδίδεται όπως η ζέστη ή οι μεταδοτικές ασθένειες) ή ακόμη παθολογική συμμετο­
χή, αφού εξαπλώνεται φυσυχά ανάμεσα στους ανθρώπους που ζουν ο ένας δίπλα στον άλλο. Δεν 
υπάρχει υποχρέωση παρά σε ό,τι άπτεται στον πρώτο τρόπο'. 

27. 'l'agrément pris à la félicité (au bien-être) des autres' - Ή χαρά για την ευτυχία των 
άλλων'. 

28. 'La maxime de prendre pour fin ce bien-être; et le devoir afférent est la contrainte, imposée 
au sujet par la raison d'accepter cette maxime comme loi universelle' - 'Το αξίωμα σύμφωνα με το 
οποίο εκλαμβάνεται ως σκοπός αυτό το ευ ζην και η συναφής υποχρέωση (που προκύπτει) είναι ο 
εξαναγκασμός, που επιβάλλεται στο υποκείμενο από τη λογική, να αποδεχτεί αυτό το αξίωμα ως 
καθολικό νόμο'. 

29. 'L'amitié morale est l'entière confiance entre deux personnes tandis qu'elles s'ouvrent réci­
proquement de leurs jugements secrets et de leurs impressions, autant que cela se peut concilier 
avec le respect qu'elles ont l'une pour l'autre' - Ή ηθική φιλία είναι η απόλυτη εμπιστοσύνη δύο 
ατόμων ενώ εκμυστηρεύονται αμοιβαία τα κρυφά μυστικά και τις εντυπώσεις τους, στον βαθμό 
που μπορεί να συμβαδίσει (η ηθική αυτή φιλία) με τον σεβασμό που έχουν το ένα για το άλλο'. 

30. 'If government succeeds in securing for each citizen a genuinely equal share of resources to 
use as he wishes in making his life successful according to his lights, then once again his choices 
will give effect to rather than corrupt what government has done' - Άν η εκτελεστική εξουσία κα­
ταφέρει να εξασφαλίσει για κάθε πολίτη μια γνήσια ισότιμη κατανομή πόρων, έτσι ώστε να κάνει 
χρήση αυτών για να κάνει επιτυχημένη τη ζωή του σύμφωνα με τις δικές του ιδέες, τότε πάλι οι ε­
πιλογές του θα αποτελούν την εφαρμογή παρά θα είναι δείγμα διαφθοράς των κυβερνητικών πρά­
ξεων'. 

31. Ή κυβέρνηση της πλειοψηφίας δεν είναι ισότιμη παρά μόνο όταν πληρούνται κάποιες 
προϋποθέσεις: όταν, για παράδειγμα, καθένας έχει ένα αληθινό και ίσο δικαίωμα να συμμετέχει 
στον δημόσιο διάλογο που θα οδηγήσει στην απόφαση της πλειοψηφίας και στα ζητήματα ιδιαίτε­
ρης σημασίας πρέπει να αποκλείεται απολύτως οποιαδήποτε επιταγή της πλειοψηφίας'. 

32. 'We said we are free when we accept a majority's will in place of our own, but not when we 
bow before the doom of a monarch or the ukase of any aristocracy of blood or faith or skill. It is not 
difficult to see the judiciary as an aristocracy claiming dominion' - 'Λέμε ότι είμαστε ελεύθεροι ό­
ταν αποδεχόμαστε τη βούληση της πλειοψηφίας αντί της δικής μας, αλλά όχι όταν υποκλινόμαστε 
μπροστά στον τύμβο ενός μονάρχη ή μπροστά στον εκπρόσωπο μιας αριστοκρατίας αίματος ή πί­
στης ή ικανότητας. Δεν είναι δύσκολο να δούμε τη δικαστική εξουσία ως μια αριστοκρατία που ε­
πιθυμεί την εξουσία'. 

33. 'We damage ourselves, not just our victim, when we ignore his humanity, because in deni­
grating his intrinsic value we denigrate our own. We compromise our dignity and our self-respect 
[...] It is at the center of Immanuel Kant's claim that respect for our own humanity means respect 
for humanity as such....So it is crucial for you to decide when your actions do show contempt for 
the value of other people's lives' 

34. 'The administration's Justice Department prepared and circulated memorandums arguing 
that the president has the legal power to order torture even though this is forbidden by law; the 



236 Χριστίνα Χά^νούλη 

argument relies once again on the Constitution's declaration that the president is commander in 
chief. 

35. 'Μια ορχήστρα μπορεί να παίξει μια συμφωνία, παρόλο που κανείς μουσικός μόνος του 
δεν μπορεί, αλλά αυτό δεν συνιστά περίπτωση μιας απλώς στατιστυχά συλλογυχής δράσης, επειδή 
είναι απαραίτητο για μια επιτυχημένη ορχηστρική παράσταση όχι απλά ότι κάθε μουσικός παίζει 
κάποια συγκεκριμένη παρτιτούρα, [...] αλλά ότι οι μουσικοί παίζουν ως μια ορχήστρα, καθένας 
τους έχοντας ως σκοπό να συνεισφέρει στην απόδοση της ομάδας και καθένας αναλαμβάνοντας 
μέρος της συλλογικής ευθύνης για την απόδοση'. 

36. Βλ. άρθρο με τίτλο 'Replying in 'Law's Ambitions for Itself στην ηλεκτρονική διεύθυνση 
myweb.dal.ca/schwartm/Papers%20in%20PDF/Dworkin%20and%20Hart.pdf, [αφορά το Dworkin 
1985a]: Ό Hart διαφωνεί με την επιμονή του Dworkin (να υποστηρίζει) ότι η ύπαρξη αρχών που 
υποβόσκουν στο θετικό δίκαιο δίνει αναγκαστικά έναν ηθνκό χαρακτήρα στο δίκαιο. Θα δούμε ότι 
η θέση του Hart είναι πιο αιτιολογημένη όταν θα εξετάσουμε την περίπτωση ενός αδύναμου νομι­
κού συστήματος. Σε ένα αδύναμο νομυχό σύστημα υπάρχουν τόσο οι νόμοι όσο και οι αρχές πάνω 
στις οποίες στηρίζονται. Ωστόσο, αν αυτές οι αρχές δεν είναι ηθικές, τότε ούτε οι νόμοι θα είναι η­
θικοί. Το παράδειγμα του ναζιστικού καθεστώτος είναι διαφωτιστικό αυτής της θέσης. Υπό τον Hit­
ler θεσπίστηκαν πολλοί νόμοι που περιθωριοποίησαν του εβραίους σε γκέτο. Υπήρχαν επίσης νό­
μοι που εξανάγκαζαν τους εβραίους σε στρατόπεδα εργασίας και συγκέντρωσης και απαγόρευαν 
στους γερμανούς πολίτες να συνδράμουν ή να κρύβουν τους εβραίους στα σπίτια τους. Υπήρχαν 
αρχές που στήριζαν αυτούς τους νόμους. Μπορούμε να δούμε ότι η αρχή της υπεροχής της γερμα­
νικής φυλής και της κατώτερης φύσης των εβραίων προσέδιδε συνοχή σε αυτούς τους νόμους ως 
σύνολο. Θα μπορούσε να ειπωθεί ότι για να βγάλει μία απόφαση ο δικαστής θα έπρεπε να λάβει 
υπόψη του τις κατευθυντήριες αρχές του νομικού συστήματος, αλλά όταν αυτές οι αρχές είναι κα­
κές αρχές, τότε η απόφαση που θα επιτάσσουν δεν θα είναι καλύτερη. Αυτή είναι η θέση του Hart's 
και η άποψη του Dworkin για την αντιμετώπιση του δικαίου ως συνόλου δεν παρουσίασε κανένα 
επιχείρημα για να την αντικρούσει'. 

37. 'The constitutional sail is a broad one, and many people do fear that it is too big for a de­
mocratic boat'. 

38. 'But the Constitution is America's moral sail, and we must hold to the courage of the con­
viction that fills it, the conviction that we can all be equal citizens of a moral republic'. 

39. 'Philosophy recovers itself when it ceases to be a device for dealing with the problems of 
philosophers, and becomes a method, cultivated by philosophers, for dealing with the problems of 
men'. 

Βιβλιογραφικές αναφορές 

Badinter, R. & Breyer, S. (2003). L·s entretiens de Provence, Paris: Publications de la Sor­

bonne, Fayard. 

Dewey, J. (1981). 'The Need for a Recovery in Philosophy' στο McDermott John J., (επιμ.), 

The philosophy of John Dewey, Chicago: University of Chicago Press. 

Dworkin, R. (1985a). 'Law's Ambitions for Itself, Virginia L·™ Review, 71:173-187. 

Dworkin, R. (1985b). A matter of principle, Cambridge: Harvard University Press. 



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 237 

Dworkin, R. (1986). tew's Empire, London: Fontana. 

Dworkin, R. (1994). L'empire du droit, Paris: PUF. 

Dworkin, R. (1996). Freedom's Law: the Moral Reading of the American Constitution, Cam­

bridge: Harvard University Press. 

Dworkin, R. (2006). Is Democracy possible here?, Princeton: Princeton University Press. 

Hoffe, Ot. (1993). Introduction à la philosophie pratique de Kant: la morale, le droit, la religion, 

μτφρ. F. Rüegg, Paris: Vrin. 

Kant, Em. (1784/1987). Idée d'une histoire universelle d'un point de vue cosmopoliticjue, Ple­

iade, T. II, Bibliothèque de la Pléiade, Paris: Gallimard. 

Kant, Em. (1785/1987). Fondements de la métaphysique des mœurs, Pléiade, T.II, Bibliothèque 

de la Pléiade, Paris: Gallimard. 

Kant, Em. (1790/1987). Critique de la Faculté de juger, Pléiade, Τ.Π, Bibliothèque de la Plé­

iade, Paris: Gallimard. 

Kant, Em. (1793/1987). Théorie et pratique. D'un prétendu droit de mentir par humanité. La fin 

de toutes choses, Pléiade, T.III, Bibliothèque de la Pléiade, Paris: Gallimard. AK, VIII, 

273-313 

Kant, Em. (1796/1987). La métaphysique des mœurs, Pléiade, T.III, Bibliothèque de la Plé­

iade, Paris: Gallimard. 

Kant, Em. Réflexions sur la philosophie morale, AK, XIX, 92-317 

Kant, Em. Réflexions sur la philosophie du droit, AK, XIX, 325-613 

Levinson, S. (1978). 'Taking Law Seriously: Reflections on'Thinking Like a Lawyer', 

Stanford haw Review, 30:1071-1109. 

Rawls, J. (1971). A Theory of justice, Cambridge: Harvard University Press. 

Vlachos, G. (1962). La pensée politique de Kant, Métaphysique de l'ordre et dialectique du pro­

grès, Paris: PUF. 

Weil, E., Ruyssen Th., Villey M. & Hassner. P. (1962). La Philosophie politique de Kant, Paris: 

PUF. 

Wesche, S. & Zanetti, V. (επιμ.). (1999). Dworkin. Un débat, Bruxelles: Ousia. 



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

