
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 41 (2022)

   Επάλληλες κρίσεις: Εμπειρίες και αποκρίσεις

  

 

  

  Για μια γενεαλογία των τεχνολογιών εαυτού
στον Michel Foucault: Περί της σημασίας τους ως
μεθοδολογικού μοντέλου στην πολιτική
φιλοσοφία 

  Μαρία Νικολάου Κλη   

  doi: 10.12681/sas.28263 

 

  

  Copyright © 2022, Μαρία Νικολάου Κλη 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κλη Μ. Ν. (2022). Για μια γενεαλογία των τεχνολογιών εαυτού στον Michel Foucault: Περί της σημασίας τους ως
μεθοδολογικού μοντέλου στην πολιτική φιλοσοφία. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής
Θεωρίας, 41, 161–188. https://doi.org/10.12681/sas.28263

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 21/02/2026 00:15:51



Μαρία Κλη*

ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ 
ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 

ΣΤΟΝ MICHEL FOUCAULT 

ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΣΗΜΑΣΙΑΣ ΤΟΥΣ 
ΩΣ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΚΟΥ ΜΟΝΤΕΛΟΥ 

ΣΤΗΝ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ

Στο πολιτικό έργο του Michel Foucault η ηθική συγκρότηση της 
υποκειμενικότητας είναι στενά συνυϕασμένη με την έννοια της αλή-
θειας, καθώς και με τους τρόπους με τους οποίους το υποκείμενο 
αποκτά πρόσβαση σε αυτή την αλήθεια. Στο παρόν κείμενο εξετά-
ζεται με βάση μια γενεαλογική προσέγγιση η πορεία διαϕορετι-
κών τεχνολογιών εαυτού και τα αντίστοιχα μοντέλα γνώσης που 
η κάθε μία αξιοποιεί. Μεθοδολογικός στόχος είναι να ϕωτιστούν 
ορισμένες διαϕορές που προκύπτουν μέσα από τις κοινωνικο-ιστο-
ρικές μεταβάσεις, ως προς τις σχέσεις του υποκειμένου με τον 
εαυτό, την αλήθεια και την εξουσία, οι οποίες, αν και έχουν επιση-
μανθεί από τον Foucault, συχνά παραγνωρίζονται ή επισκιάζονται 
από την επικέντρωση των αναλύσεων στο πειθαρχικό υποκείμενο 
της νεωτερικότητας. Τελικός στόχος είναι να αναδειχθεί η μεθο-
δολογική σημασία των τεχνολογιών εαυτού στο σύγχρονο αίτημα 
της πολιτικής ϕιλοσοϕίας για στρατηγικές ελευθερίας και αντί-
στασης με την ευρεία έννοια.

* Δρ Φιλοσοϕίας, Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών 
<mariaklee@ppp.uoa.gr>



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ162

Εισαγωγή

ΣΤΟ ΠΟΛΙΤΙΚΌ ΈΡΓΟ του Michel Foucault η ηθική συγκρότηση 
του υποκειμένου συνδέεται στενά με το περιεχόμενο που απο-
δίδεται στην έννοια της αλήθειας, καθώς επίσης και στις τεχνι-
κές μέσω των οποίων το υποκείμενο αποκτά την ικανότητα να 
προσπελάσει και να εισχωρήσει στη γνώση αυτής της αλήθειας. 
Στο ύστερο έργο του Foucault (1993) το ενδιαϕέρον μετατοπί
ζεται από την επίδραση των κοινωνικών ελέγχων επί του υπο-
κειμένου στο υποκείμενο ως αυτo-συγκροτούμενο διαμέσου τε-
χνολογιών που προσϕέρονται κοινωνικο-ιστορικά, τις οποίες 
ονομάζει τεχνολογίες εαυτού. Σύμϕωνα με αυτή την ερμηνεία 
τα υποκείμενα διαμορϕώνονται μέσα από την αλληλεπίδραση 
παραγόντων που αϕορούν, αϕενός, την ενεργό συμμετοχή τους 
σε συγκεκριμένες ατομικές και κοινωνικές πρακτικές, και, αϕε-
τέρου, διαδικασίες οι οποίες δεν καθορίζονται από την απόϕαση 
των ίδιων των υποκειμένων.1

Η ανάλυση των τεχνολογιών εαυτού αποκτά ιδιαίτερη ση-
μασία, καθώς αναϕέρεται στις ιδιαίτερες διαδικασίες υποκει-
μενοποίησης που λίγο ή πολύ αναλαμβάνει το υποκείμενο αϕ’ 
εαυτού του, με τη δυνατότητα επίτευξης μεγαλύτερου ή μικρό-
τερου βαθμού ελευθερίας. Ως θεματική των διαδικασιών υπο-
κειμενοποίησης λειτουργεί ως μέρος του ευρύτερου έργου του 
Foucault και ϕαίνεται να απαντά ως λύση σε προβληματικές και 
αιτήματα που έχουν τεθεί στο πρώιμο έργο. Η στροϕή, επομέ-
νως, στις εν λόγω τεχνικές υποκειμενοποίησης ϕαίνεται μέσω 
μιας εμμένειας της ηθικής –η οποία συνίσταται στη βουλητική 
επιλογή μιας μορϕής ζωής και όχι σε ένα υπερβατικό κανονι-
στικό πλαίσιο–2 να δικαιώνει τον ύστερο Foucault, επιτρέπο-

1. Στον Kant, επίσης, το υποκείμενο θεωρείται ως αυτο-συγκροτούμε-
νο, αλλά αυτή η συγκρότηση παράγει πάντα το ίδιο αποτέλεσμα, ενώ για τον 
Foucault μπορεί να διενεργηθεί με πολλαπλούς τρόπους (Kelly 2013).

2. ‘Δεν θα βρούμε στους ϕιλοσόϕους κάποιο σχέδιο για εξαναγκαστική 
και γενική νομοθέτηση των σεξουαλικών συμπεριϕορών· αυτοί προτρέπουν σε 
περισσότερη εγκράτεια τα άτομα που επιθυμούν να διάγουν μια ζωή διαϕορε-
τική από εκείνη των “πλειόνων”· δεν αναζητούν τα μέτρα ή τις τιμωρίες που 



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 163

ντάς του να θεμελιώσει τη δυνατότητα μιας ελεύθερης ύπαρξης. 
Θα ήταν σϕάλμα να υποστηρίξει κάποιος ότι ο Foucault με τη 
στροϕή προς τη ϕροντίδα του εαυτού υπαναχωρεί από το αί-
τημα της πολιτικής χειραϕέτησης.3 Η ανάλυσή του στον τρίτο 
τόμο της Ιστορίας της σεξουαλικότητας αϕορμάται από τις 
μεταβολές που συντελούνται σε κοινωνίες όπως η ελληνιστική 
και η ρωμαϊκή, που χαρακτηρίζονται από την υποχώρηση του 
πολιτικού πεδίου έναντι πιο ατομικιστικών τάσεων. Η αναλο-
γία που παρουσιάζεται με τις σύγχρονες μετα-καπιταλιστικές 
και νεοϕιλελεύθερες κοινωνίες ϕαίνεται να επικαιροποιεί την 
ανάλυση του Foucault και να επιτρέπει μια ανάγνωσή της σε 
σχέση με τις σύγχρονες ανάγκες πολιτικού και ηθικού προσα-
νατολισμού. Ως εκ τούτου, στην παρούσα ανάγνωση υποστηρί-
ζεται ότι η ϕουκωική αναλυτική των τεχνολογιών εαυτού ενερ-
γεί καταϕατικά ως προς την ανεύρεση τεχνικών αντίστασης, 
και ως τέτοια αποκρούει κριτικές (όπως για παράδειγμα του 
Habermas)4 που εντοπίζουν στο ϕουκωικό έργο δυσκολία στη 
δυνατότητα εντοπισμού τρόπων αντίστασης στον δομικό/θεσμι-
κό αλλά και στον ηθικό υπερκαθορισμό. Ως προς αυτό το ζήτη-
μα, η ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ, στην οποία ο Foucault αϕιερώνει τον 
τρίτο τόμο της Ιστορίας της σεξουαλικότητας, δεν θα πρέπει 
να αναγνωστεί ως μια πρακτική που υπονομεύει την πολιτική 
ζωή, αλλά ως αντισταθμιστική της υποχώρησης της τελευταίας 
και ως μια τάση επανεύρεσής της.5 

θα μπορούσαν να εξαναγκάσουν στην εγκράτεια τους πάντες ομοιοτρόπως’ 
(Φουκώ 1992: 50). 

3. Για παράδειγμα, ‘Υπάρχουν […] κοινωνίες ή ομάδες όπου η σχέση του 
ατόμου με τον εαυτό του είναι έντονη και ανεπτυγμένη, δίχως ωστόσο οι αξίες  
του ατομικισμού ή της ιδιωτικής ζωής να είναι κατ’ ανάγκην ενισχυμένες’ 
(Φουκώ 1992: 53).

4. Η πιο συστηματική κριτική στο έργο του Foucault προέρχεται από 
τον Jürgen Habermas (1986). Σε μια απόπειρα κριτικής προσέγγισης και 
επαναπροσδιορισμού της ίδιας της κριτικής του Habermas και του ϕιλοσοϕι-
κού αυτού διαλόγου έχουν προβεί οι Ashenden & Owen (1999). Περαιτέρω 
σχετικά με την αντιπαράθεση, βλ. Kelly (1994) και Best (1995).

5. Ο ίδιος ο Foucault αναϕέρει σχετικά την αύξηση του ατομικισμού 
σε συνάρτηση με την ιδιωτική και τη δημόσια δραστηριότητα κατά τους 



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ164

Στο παρόν κείμενο εϕαρμόζεται η γενεαλογική προσέγγιση 
του Foucault στην εξέταση της πορείας διαϕορετικών τεχνολο-
γιών εαυτού και των αντίστοιχων μοντέλων γνώσης που προϋ-
ποθέτει η καθεμία. Η πρώτη ϕάση αναπτύσσεται κατά την πε-
ρίοδο που εκτείνεται από την αρχαία ως την ελληνιστική εποχή 
και αϕορά ένα σύνολο πρακτικών που περιλαμβάνονται στον 
ευρύτερο όρο της επιμέλειας εαυτού. Η επόμενη αναϕέρεται στις 
χριστιανικές τεχνολογίες εαυτού και στον τρόπο με τον οποίο 
αυτές καθόρισαν τη μετάβαση στο υποκείμενο και τους μηχα-
νισμούς γνώσης της νεωτερικότητας, η οποία συγκροτεί την 
τρίτη ϕάση. Τελικός σταθμός είναι οι τεχνολογίες της σύγχρο-
νης μετα-καπιταλιστικής εποχής, που χαρακτηρίζουν το οικο-
νομικό υποκείμενο του νεοϕιλελευθερισμού. Αν και η μελέτη 
που διενήργησε ο Foucault αναδεικνύει τις τροποποιήσεις που 
συντελούνται μέσα από τις κοινωνικο-ιστορικές μεταβάσεις ως 
προς τις σχέσεις του υποκειμένου με τον εαυτό, την αλήθεια 
και την εξουσία ή την ελευθερία,6 συνήθως αυτές παραγνωρίζο-
νται ή επισκιάζονται από την επικέντρωση των αναλύσεων στο 
νεωτερικό πειθαρχικό μοντέλο, που ο ίδιος ανέδειξε. Μεθοδο-
λογικός στόχος είναι, ακριβώς, να διαυγαστούν τέτοιου είδους 

ύστερους αρχαϊκούς χρόνους: ‘[…] τα δόγματα που συνδέονταν περισσότερο 
με την αυστηρότητα της διαγωγής […] ήταν και εκείνα που έδιναν τη μεγα-
λύτερη έμϕαση στην αναγκαιότητα να εκπληρωθούν τα καθήκοντα προς την 
ανθρωπότητα, προς τους συμπολίτες και την οικογένεια, και που κατάγγελ-
ναν πιο αβίαστα τις αναχωρητικές πρακτικές ως στάση ηθικής χαλάρωσης 
και εγωιστικής συμβιβαστικότητας’ (Φουκώ 1992: 52). 

6. Πρόθεση του Foucault δεν υπήρξε ποτέ να εξαιρέσει τη διαλεκτική 
της δύναμης. Δεν θεωρούσε πως τα υποκείμενα μπορούσαν να διαϕύγουν της 
εξουσίας ή της εμπλοκής τους σε σχέσεις εξουσίας. Στη ϕουκωική σκέψη οι 
σχέσεις εξουσίας αντιπαρατίθενται στις καταστάσεις κυριαρχίας. Αυτό ση-
μαίνει ότι, ενώ οι σχέσεις εξουσίας είναι εξαιρετικά διαδεδομένες μεταξύ 
των ατόμων και επιδεικνύουν μια κινητικότητα με το να επιτρέπουν διευθε-
τήσεις από πλευράς διαϕόρων συμμετεχόντων, οι σχέσεις κυριαρχίας είναι 
πολύ καθορισμένες και παγιωμένες και, ως εκ τούτου, είναι πολύ δύσκολο να 
μεταβληθούν. Η απελευθέρωση κατανοείται από τον Foucault ως αυτό που 
δημιουργεί τον τρόπο για νέες σχέσεις εξουσίας ή δύναμης, ‘οι οποίες πρέπει 
να ελεγχθούν από πρακτικές ελευθερίας’ (Foucault 1997: 282-284).



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 165

λεπτές διαϕορές, που αϕορούν την ηθική συγκρότηση του υπο-
κειμένου σε συνάρτηση με τους τρόπους παραγωγής της γνώ-
σης της αλήθειας7 και του διπόλου εξουσίας/ελευθερίας μέσα 
στον χρόνο. Απώτερος στόχος είναι να καταϕανεί μέσα από τα 
συγκεκριμένα παραδείγματα η πολιτική σημασία των τεχνο-
λογιών εαυτού, ως πρακτικών που αϕορούν την ηθική συγκρό-
τηση του υποκειμένου με την αναλυτική όσο και την πρακτική 
διάσταση. Συνεπάγεται ότι στην πολιτική ϕιλοσοϕία μπορούν 
να αξιοποιηθούν τόσο ως μεθοδολογικό εργαλείο όσο και ως στρα-
τηγικές αντίστασης και απελευθέρωσης. 

Ι. 	Η ενότητα ϕιλοσοϕίας και πνευματικότητας 
	 στην επιμέλεια εαυτού

O Foucault προσεγγίζει τις πρώιμες τεχνολογίες εαυτού της 
Δύσης μέσα από το πρίσμα της σωκρατικής επιμέλειας εαυτού. 
Με βάση την αρχαία αυτή πνευματική και ϕιλοσοϕική προ-
σέγγιση η αλήθεια δεν είναι κάτι που έρχεται στο υποκείμενο 
‘γνωστικά’, χωρίς κάποιου είδους προϋποθέσεις· είναι κάτι που 
πρέπει να ανακαλυϕθεί μέσω μιας ουσιαστικής οντολογικής, 
υπαρξιακής και εν τέλει ηθικής μεταμόρϕωσης του υποκειμέ-
νου. Η αρχαία ελληνική επιμέλεια εαυτού, ως γνωστικό, ϕιλο-
σοϕικό και ηθικό μοντέλο, καθίσταται καταλυτικής σημασίας 
στη στροϕή της σκέψης του Foucault από τα μοντέλα πειθαρ-
χικού ελέγχου και την επίδραση της νόρμας στη συγκρότηση 
του υποκειμένου προς τις τεχνολογίες εαυτού ως μοντέλα αυτο-
συγκρότησης. Σε αυτό το ύστερο ερμηνευτικό μοντέλο ϕαίνεται 

7. Αναϕερόμενος στο δίλημμα να επεκταθεί σε μια γενεαλογία του ‘αν-
θρώπου του πόθου’ (με την Ιστορία της σεξουαλικότητας) ή να επικεντρωθεί 
στην ‘αργοκίνητη μορϕοποίηση, κατά την Αρχαιότητα, μιας ερμηνευτικής του 
εαυτού μας’, ο Foucault εξηγεί πως επέλεξε το τελευταίο ως τον στόχο που 
χρόνια πάσχιζε να προσεγγίσει, θεωρώντας πως αυτό θα τον οδηγούσε στην 
ανακάλυψη στοιχείων που θα του επέτρεπαν να γράψει μια ιστορία της αλή-
θειας (Φουκώ 1989: 15).



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ166

να λαμβάνεται περισσότερο υπόψη η ενεργός συμμετοχή των 
υποκειμένων στις κοινωνικές τροπικότητες συγκρότησής τους. 
Αυτό, ϕυσικά, δεν σημαίνει ότι σε όλες τις εποχές και τις κοι-
νωνίες όλες οι τεχνολογίες παρέχουν τον ίδιο βαθμό ελευθερίας 
στα υποκείμενα. Καταδεικνύεται, όμως, ότι οι καθορισμοί πα-
ράγονται μέσα από πιο περίπλοκες διαδικασίες, που εμπλέκουν 
τις κατανοήσεις μας περί αλήθειας και τον τρόπο με τον οποίο 
τα ίδια τα υποκείμενα συμμετέχουν λιγότερο ή περισσότερο 
στις δοσμένες συνθήκες και στα παιχνίδια εξουσίας. Σύμϕωνα 
με αυτή την προσέγγιση, ο ρόλος του υποκειμένου κατανοείται 
ως περισσότερο δυναμικός. 

Το υποκείμενο, με βάση την ύστερη ϕουκωική θεώρηση, 
δεν είναι το παθητικό προϊόν απρόσωπων ιστορικών διαδικα-
σιών ή των μηχανισμών της κυριαρχίας. Εντούτοις, ακόμη κι 
αν οι τεχνολογίες εαυτού συγκροτούν μια εικόνα ενεργητικού 
υποκειμένου, αυτό δεν σημαίνει ότι τα πρόσωπα επινοούν μόνα 
τους τις τεχνικές· τις αντλούν από το κοινωνικο-ιστορικό περι-
βάλλον τους. Δεν υπάρχει, συνεπώς, απόλυτος διαχωρισμός σε  
ένα παθητικό υπο-κείμενο του καταναγκασμού και σε ένα από-
λυτα ενεργητικό υποκείμενο της επιμέλειας εαυτού· και τα δύο 
αυτο-συγκροτούνται μέσα από συγκεκριμένα παιχνίδια αλήθειας 
και εξουσίας (Foucault 1997: 291).

Στον Foucault η αναζήτηση της αλήθειας από το υποκείμε-
νο πρέπει να εξετασθεί σε συνδυασμό με την ελληνική και ελλη-
νιστική έννοια της ‘παρρησίας’ και σε συνάρτηση με την έννοια 
της αισθητικής της ύπαρξης που ο ίδιος αναπτύσσει. Η έννοια 
της παρρησίας σχετίζεται με την ελεύθερη ομιλία και το να λέει 
κανείς την αλήθεια. Η έννοια αυτή ξεϕεύγει από την υποκει-
μενική προσέγγιση της αλήθειας και αποκτά ένα πιο αντικει-
μενικό νόημα, καθώς, όπως λέει ο Foucault, ο παρρησιαστής 
δεν λέει απλώς τη γνώμη του, γνωρίζει την αλήθεια και λέει 
αυτό που γνωρίζει ότι είναι αλήθεια. Διότι στην παρρησία γνώ-
μη και αλήθεια συμπίπτουν. Ο παρρησιαστής λέει την αλήθεια 
γνωρίζοντας τον κίνδυνο που αυτή η πράξη –συνήθως κριτικής 
δραστηριότητας– ενέχει και το ρίσκο αυτό, το οποίο λαμβάνει 
κανείς ως καθήκον, είναι χαρακτηριστικό του ήθους μιας αι-



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 167

σθητικής τoυ εαυτού που διαμορϕώνεται από –και χαρακτηρί-
ζει– τον ιδιαίτερο τρόπο ζωής του υποκειμένου (Foucault 2001: 
11-20, 106).

Στο σεμινάριο Η ερμηνευτική του υποκειμένου παρουσιά
ζεται για πρώτη ϕορά το υποκείμενο ως αυτοσυγκροτούμενο. 
Μέσα από τη μελέτη της Ιστορίας της σεξουαλικότητας ο 
Foucault ανακαλύπτει ότι οι αρχαίες τεχνικές εαυτού επιτρέ-
πουν στα υποκείμενα –συχνά μέσα από τον αυτοπεριορισμό– να 
επηρεάσουν ή να τροποποιήσουν λειτουργίες του σώματος, του 
νου και της συμπεριϕοράς τους, με στόχο να επιτύχουν κάποιου 
είδους τελείωση, ευδαιμονία, αρετή ή ασυνήθιστες δυνάμεις και 
εν τέλει να μεταμορϕώσουν τον ίδιο τους τον εαυτό (Foucault 
1993: 203). Με τον όρο κυβέρνηση του εαυτού αναϕέρεται στη 
δυνατότητα του υποκειμένου να καθορίζει τις συνθήκες συγκρό-
τησης του εαυτού του (Lemke 2010: 31-43). Η αλήθεια περί του 
εαυτού και του κόσμου σε αυτή την περίπτωση δεν είναι κάτι 
που προέρχεται από μια εξωτερική πηγή, αλλά κάτι που πρέπει 
να ανακαλυϕθεί από το ίδιο το υποκείμενο μέσα από τη βαθιά 
και ουσιαστική του μεταμόρϕωση (Foucault 1993: 204).

Σύμϕωνα με την παραπάνω άποψη, η οποία μπορεί να απο-
δοθεί και στην αρχαία ελληνική και στη ϕουκωική προσέγγι-
ση, αυτό που το υποκείμενο είναι εξαρτάται από την εξάσκηση 
συγκεκριμένων πρακτικών και τον τρόπο με τον οποίο αυτές 
επιδρούν στην αντίληψή μας – μιας και αυτό που θεωρούμε πως  
είμαστε επιδρά σε αυτό που πραγματικά είμαστε. Αυτές οι πρα-
κτικές διαμορϕώνουν μέσω της επανάληψης συνήθειες, οι οποί-
ες με τη σειρά τους καθιερώνουν μια συνέχεια (Kelly 2013: 510-
525) για το υποκείμενο, έναν τρόπο να συνδέεται με τον εαυτό 
του ως ηθικός παράγοντας. Διότι για τους Έλληνες αυτό που 
είναι σωστό δεν απορρέει καταρχήν από τους κανόνες, αλλά 
προπάντων από τον χαρακτήρα, το ήθος, που συνδέεται με τη 
διάσταση του εαυτού. 

Ο Foucault εστιάζει στον όρο ηθοποιείν, που αναϕέρεται 
στη διαμόρϕωση του ήθους εννοούμενου ως ενός είδους γνώσης 
που είναι ‘χρήσιμο’ στο ανθρώπινο ον. Στα επικούρεια κείμε-
να αυτό το είδος γνώσης παρουσιάζεται υπό τον όρο ϕυσιολο



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ168

γία.8 Εκείνο που διαϕοροποιεί τη χρήσιμη από την άσκοπη γνώ-
ση δεν είναι η κατεύθυνση εστίασής της (εσωτερικός εαυτός/
εξωτερικός κόσμος), αλλά ο συγκεκριμένος τρόπος με τον οποίο 
αυτή λειτουργεί (Foucault 2005: 237). Ανάμεσα στις δύο μορ
ϕές γνώσης, η δεύτερη αναγνωρίζεται ως ‘διακοσμητική’ και 
(παρόλο που στην αρχαία κοινή αντίληψη αναϕέρεται με τον 
όρο παιδεία και της αποδίδεται θετικό περιεχόμενο) λειτουρ-
γεί, σύμϕωνα με τον Επίκουρο, διογκώνοντας το εγώ των αν-
θρώπων, οι οποίοι χρησιμοποιούν τις λέξεις για να γίνονται 
αντικείμενο θαυμασμού από τις μάζες. Ενώ η πρώτη εκδοχή 
της γνώσης αναϕέρεται στην καλλιέργεια του εαυτού ως σκοπό 
ζωής του υποκειμένου. Αυτό το οποίο εξυπηρετεί η ϕυσιολο-
γία είναι η παρασκευή, που σημαίνει ότι προπαρασκευάζει το 
άτομο προκειμένου να είναι πλήρως εξοπλισμένο και σε ετοιμό-
τητα μπροστά σε οποιεσδήποτε συνθήκες προκύψουν στη ζωή. 
Κάτω από αυτή την προετοιμασία το υποκείμενο δύναται να 
διατηρήσει σταθερότητα και ισορροπία ανεξαρτήτως του είδους 
των προκλήσεων και των διεγέρσεων, που αναδύονται από το 
περιβάλλον (στο ίδιο: 240). Αυτή η συνθήκη είναι ουσιώδους 
σημασίας στην πορεία του ανθρώπου για αυτο-μεταμόρϕωση, 
για τη μετατροπή του σε ελεύθερο υποκείμενο. Φαίνεται, λοι-
πόν, ότι το είδος αυτό της γνώσης και η τεχνολογία εαυτού που 
το χαρακτηρίζει είναι συνυϕασμένα με κάποιες απελευθερωτι-
κές επιδράσεις και με αντίστοιχα αποτελέσματα.

Γνωσιολογικά η επιμέλεια εαυτού προκύπτει ως ένας τρό-
πος του υποκειμένου να συγκροτεί την αλήθεια με τα δικά του 
μέσα και αντιπροσωπεύει την αρχαία, ελληνιστική και ρωμαϊκή 
προσέγγιση της ϕιλοσοϕίας ως τρόπου ζωής (στο ίδιο: 8-9). Ο 

8. Η προσέγγιση της ϕυσιολογίας ϕαίνεται να λειτουργεί ως συμϕιλιω
τική της διπολικότητας σώματος/πνεύματος. Σε αντίθεση με κατοπινές, χρι-
στιανικές ηθικές προσεγγίσεις της πολικότητας σώματος/ψυχής σε μία σχέση 
που εξάρει την ψυχή εις βάρος του σώματος ως μιαρού κ.λπ., η προσέγγιση 
των ϕυσιολόγων, όπως την αναλύει ο Foucault, ϕαίνεται να βαρύνει ιδιαιτέρως 
την ψυχή αναϕορικά προς τις προδιαθέσεις, τις επιθυμίες και τις αποϕάσεις 
της, ως ικανή να καθορίζει, να διαταράσσει ή να εξισορροπεί και την ίδια την 
κατάσταση του σώματος (Φουκώ 1992: 148).



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 169

Foucault αναϕέρεται στην επιμέλεια εαυτού ως ϕιλοσοϕία και 
στην επιταγή του γνῶθι σαὐτόν ως πνευματικότητα. Οι δύο 
όροι στην Αρχαιότητα ήταν σχεδόν ταυτόσημοι και αδιάρρη-
κτοι. Η ϕιλοσοϕία ορίζεται από τον Foucault ως η δυνατότητα 
του υποκειμένου να ϕτάσει στην αλήθεια. Θα μπορούσε ακόμη 
να περιγραϕεί ως μια συνειδητή κατάσταση του νου, κατά την 
οποία απαιτείται από το υποκείμενο να έχει επίγνωση κατά το 
δυνατόν της νοητικής, της ψυχο-σωματικής και της εν γένει 
κατάστασής του στο παρόν. Από την άλλη, η πνευματικότητα 
ορίζεται ως η κατάκτηση από πλευράς του υποκειμένου ενός 
συγκεκριμένου τρόπου του είναι και των μεταμορϕώσεων που 
το ίδιο καλείται να ενεργοποιήσει επί του εαυτού, προκειμένου 
να επιτύχει αυτόν τον τρόπο του είναι (Foucault 1997: 294). 
Περιγράϕεται συγκεκριμένα ως ένα σύνολο πρακτικών, μεθό-
δων και εμπειριών, που μπορεί να συνίστανται σε εξαγνισμούς, 
νοητικές και σωματικές ασκήσεις, ασκητικές πρακτικές και δε-
σμεύσεις, όπως επίσης τροποποιήσεις της αντίληψης, της αίσθη-
σης και της ύπαρξης. Όλα τα προηγούμενα δεν κατανοούνται 
ως ένα είδος γνώσης καθαυτά, αλλά ως τεχνικές πρόσβασης 
στην αλήθεια ή ενδυνάμωσης της κατάστασης του σώματος και 
του νου, ώστε να καταστήσουν τον άνθρωπο ικανό να έχει πρό-
σβαση σε αυτή την αλήθεια (στο ίδιο: 15).

Υπάρχουν κάποια βασικά χαρακτηριστικά που αναγνωρίζει 
ο Foucault στη ϕιλοσοϕία και την πνευματικότητα ως συγκρο-
τούσες μια άρρηκτη ενότητα. Πρώτον, όπως προαναϕέρθηκε, 
η πνευματικότητα συνίσταται στην ενεργό διαδικασία αλλαγής 
του υποκειμένου, συνεπώς δεν αϕορά κάτι το οποίο επιτυγχά-
νεται μόνο γνωστικά. Επομένως, αυτή η ενεργώς οντολογική 
μεταμόρϕωση, που περνάει και μέσα από την ηθική συγκρό-
τηση, θεωρείται απαραίτητη προϋπόθεση για την προσέγγιση 
της αλήθειας, μιας και το άτομο συνήθως στην προηγούμενη 
συμβατική κατάστασή του δεν είναι ικανό να την προσεγγί-
σει (στο ίδιο: 15). Δεύτερον, η σύνδεση με την αλήθεια αυτή 
μπορεί να έρθει στο άτομο με πολλαπλούς τρόπους, όπως μέσα 
από μια εξυψωτική κίνηση του έρωτα ή ως μια κίνηση ϕώτι-
σης (στο ίδιο: 16). Τέλος, αποδίδονται θεραπευτικές ιδιότητες 



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ170

στην πνευματική διαδικασία περάσματος από την άγνοια στη 
διαϕωτιστική γνώση· και αυτό συνεπάγεται, επίσης, ότι η αλή-
θεια δεν θα μπορούσε ποτέ να προσϕερθεί, παρά μόνο αν το 
άτομο είναι έτοιμο για αυτή και μπορεί να τη δεχτεί (στο ίδιο: 
16). Η όχι άμεσα ορατή αλλά αντιληπτή συνέπεια της τροπο-
ποίησης, που συντελείται στον πυρήνα της υποκειμενικότητας, 
είναι η ικανότητα να βιώνει κανείς την καρδιά του γεμάτη αγά-
πη, ολοκλήρωση, ευδαιμονία και ηρεμία. Για τον Pierre Hadot 
η πνευματικότητα εννοούμενη ως σοϕία, θεωρείται από όλες τις 
αρχαίες σχολές ως συνθήκη απόλυτης ηρεμίας της ψυχής ή του 
νου και η ϕιλοσοϕία ως θεραπευτική της αγωνίας και του αν-
θρώπινου πόνου (Hadot 2002: 36-38). 

Στην επιμέλεια εαυτού, λοιπόν, η ϕιλοσοϕία κατανοείται 
ως προσπάθεια για έναν βίο με επίγνωση. H κατανόηση της ϕι-
λοσοϕίας ως άσκησης και τρόπου ζωής αναδεικνύεται στη σύγ-
χρονη ϕιλοσοϕία καταρχήν με τον Hadot (1995). Η σημασία της 
ελληνικής ϕιλοσοϕίας αϕορά το ότι, προκειμένου κάποια έννοια 
να γίνει κατανοητή σε βάθος, θα πρέπει να την προσεγγίσει κά-
ποιος ως βιωμένη εμπειρία, μιας και η οδός προς τη γνώση εί-
ναι προσωπική για τον καθένα. Ο Σωκράτης, για παράδειγμα, 
δεν μπορεί να παρέχει έτοιμη γνώση υπό τη μορϕή πληροϕο-
ρίας. Μέσα από τη σωκρατική διαλεκτική συζήτηση, σύμϕωνα 
με τον Hadot, η πρόκληση που αναδύεται για τον συνομιλητή 
είναι ότι οδηγείται στο να αμϕισβητήσει τον τρόπο ζωής του, 
με το να στραϕεί στην εσωτερική του κατάσταση, στο παρόν 
του, στην ποιότητα και την αλήθεια των πράξεών του· μέχρι το 
τέλος της συνομιλίας καλείται να αποϕασίσει αν πρόκειται να 
ζήσει με τρόπο συνειδητό ή όχι. Σε αυτό το διαλεκτικό παιχνίδι 
τα υπαρξιακά θεμέλια όπως και οι αξίες του ατόμου τίθενται 
υπό σοβαρή δοκιμασία (Hadot 2002: 40-41). 

Η επιμέλεια εαυτού υπ’ αυτή την έννοια αναδεικνύεται εν 
τέλει σε προϋπόθεση της ουσιαστικής μας δυνατότητας να επι-
μελούμαστε των άλλων.9 Ο ίδιος ο Σωκράτης συνιστά το ιστο-

9. Γράϕει ο Foucault σχετικά: ‘Φτάνουμε εδώ σ’ ένα από τα σημαντικό-
τερα σημεία αυτής της δραστηριότητας που αϕιερώνουμε στον εαυτό μας: 



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 171

ρικό παράδειγμα ενός προσώπου που έδρασε πολιτικά, ακόμη 
και όταν έδειχνε να κάνει ακριβώς το αντίθετο. Άσκησε επιρροή 
με στόχο τη ϕροντίδα των άλλων, με την έγνοια για τη σωτη-
ρία της ψυχής τους και την πνευματική αϕύπνισή τους (Φουκώ 
1992: 54). Εντούτοις, ο ίδιος είναι αδιάϕορος για τις περισσό-
τερες από τις ανθρώπινες δραστηριότητες. Αυτή η στάση του 
είναι προκλητική απέναντι στην εξωστρέϕεια και τον επιϕα-
νειακό βίο εκείνων που είναι απασχολημένοι με πολιτικές στο-
χεύσεις και την προσωπική ανάδειξη. Σε αυτή την περίπτωση 
ο Σωκράτης ϕέρνει την ατομική συνείδηση σε αντιπαράθεση 
με το κοινωνικό status quo. Η συμβουλή προς τους συμπολίτες 
του είναι να διερευνήσουν τον εαυτό τους μέσα από έναν συνει-
δητό τρόπο ζωής (Hadot 2002: 40-42). Μια τέτοια παραίνε-
ση μπορεί να είναι πράγματι επαναστατική, στον βαθμό που ο 
Σωκράτης δεν απορρίπτει το ‘έξω’ στο όνομα κάποιας ‘εσωτε-
ρικής’ απομόνωσης.10 Ο Σωκράτης είναι ένα γνήσιο τέκνο της 
αθηναϊκής δημοκρατίας και είναι ριγμένος μες στον κόσμο, αν 
χρησιμοποιήσουμε την υπαρξιστική έκϕραση του Heidegger. 
Υπ’ αυτή την κατανόηση η ϕιλοσοϕία δεν είναι σύστημα γνώ-
σης, αλλά πνευματική άσκηση που δοκιμάζεται διαρκώς μέσα 
στον βίο. Η έλλειψη που η σωκρατική μέθοδος επισημαίνει ως 
άγνοια, είναι αυτή που οδηγεί στην αϕύπνιση της συνείδησης, 
ως τάση προς αλήθεια και αυθεντικότητα, που απαιτεί κάθε 
στιγμή ξεπέρασμα της μηχανικής επανάληψης και απρόβλεπτη 
δημιουργικότητα (Nehamas 2002).

αυτή δεν αποτελεί μια άσκηση μοναξιάς, αλλά μια γνήσια κοινωνική πρακτι-
κή. […] πρόκειται για το καθήκον του “δι’αλλήλων σώζεσθαι”’ (Φουκώ 1992: 
62). Και συνεχίζει πιο κάτω: ‘Συμβαίνει, όμως, επίσης η ταλάντωση ανάμεσα 
στην επιμέλεια εαυτού και στη βοήθεια στον άλλο να παρεμβάλλεται σε προϋ
πάρχουσες σχέσεις, στις οποίες δίνει νέο χρώμα και μεγαλύτερη ζεστασιά. Η 
επιμέλεια εαυτού –ή η μέριμνά μας για την επιμέλεια που οι άλλοι οϕείλουν 
στον εαυτό τους– παρουσιάζεται τότε ως μια εντατικοποίηση των κοινωνι-
κών σχέσεων’ (στο ίδιο: 63).

10. Βλ. Φουκώ 1996: 161.



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ172

ΙΙ.	Χριστιανικές τεχνολογίες εαυτού: 
	 η διάρρηξη της ενότητας υποκειμένου 
	 της γνώσης και υποκειμένου της βούλησης 

Σε αντίθεση με τη σημασία που αποδιδόταν στην προσέγγιση 
της αλήθειας του ατόμου κατά την αρχαία, την ελληνιστική και 
την πρώιμη χριστιανική εποχή, κατά τους χρόνους που ακο-
λουθούν και με αποκορύϕωμα τη νεωτερικότητα ο αναζητητής 
της γνώσης θα αρχίσει να αναγνωρίσει την αλήθεια και να έχει 
πρόσβαση σε αυτή μέσα από την ίδια τη διαδικασία του γιγνώ-
σκειν, χωρίς να απαιτείται η οντολογική και υπαρξιακή του 
μεταμόρϕωση (Foucault 2005: 17). Σύμϕωνα με τον Foucault 
η προέλευση της καθαρά γνωσιακής προσέγγισης εντοπίζεται 
στην κυρίαρχη αντίληψη του χριστιανισμού μέσα, ωστόσο, από 
μια όχι ευθύγραμμη αλλά περίπλοκη πορεία. Σε αυτή, καθώς 
το ζεύγος ϕιλοσοϕίας-πνευματικότητας διαρρηγνύεται, η τελευ-
ταία παραλείπεται και η αλήθεια μετατρέπεται σε κάτι που προ-
σεγγίζεται διανοητικά. 

Η γνώση καθαυτή με τη σωτηριολογική της σημασία εμ
ϕανίζεται πιο συγκεκριμένα με το προχριστιανικό κίνημα των 
Γνωστικών, ως προϊόν ελληνιστικού συγκρητισμού, ως η ανά-
μειξη ελληνικών και ανατολικών παραδόσεων και ιδεών που ακο-
λούθησαν τις νίκες του Μεγάλου Αλεξάνδρου. Η ιδέα της γνώ-
σης, όπως την κατανοούσαν οι πρώτοι Γνωστικοί, ‘δεν επικε-
ντρώνεται σε κάποια ϕιλοσοϕική γνώση ούτε σε κάποια γνώση 
διανοητικού ή θεωρητικού είδους, αλλά σε μια γνώση που είχε 
την ίδια στιγμή μια απελευθερωτική και λυτρωτική επίδραση. 
[…] Πρόκειται για μια γνώση που δίνεται μέσω αποκάλυψης, 
που γίνεται διαθέσιμη μόνο για τους εκλεκτούς, οι οποίοι είναι 
ικανοί να τη λάβουν και, ως εκ τούτου, έχει έναν εσωτερικό 
χαρακτήρα. […] Όλες οι γνωστικές διδασκαλίες είναι με κά-
ποια μορϕή, μέρος της λυτρωτικής γνώσης, που συνενώνει το 
αντικείμενο της γνώσης (τη θεϊκή ϕύση), τα μέσα της γνώσης 
(τη λυτρωτική γνώση) και τον ίδιο τον γνώστη. Η διανοητική 
γνώση της διδασκαλίας που προσϕέρεται ως αποκεκαλυμμένη 



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 173

σοϕία έχει εδώ μια απευθείας θρησκευτική σημασία, εϕόσον 
κατανοείται την ίδια στιγμή ως υπερϕυσική και είναι η βάση 
για τη διαδικασία της λύτρωσης’ (Rudolf 1987: 55-56).11

Για το κίνημα των Γνωστικών ο άνθρωπος που έχει άγνοια 
αντιπαραβάλλεται με τον γνωστικό. Αυτός που έχει γνώση γνω-
ρίζει από πού έρχεται και πού πηγαίνει. Αυτός που έχει άγνοια 
πέϕτει θύμα της λησμοσύνης και της εκμηδένισης, δεν έχει στέ-
ρεα θεμέλια. Στο Ευαγγέλιο του Φιλίππου υπάρχει η δήλωση: 
‘Αυτός που έχει τη γνώση της αλήθειας είναι ελεύθερος. Η 
άγνοια είναι σκλαβιά’. Η αντίθεση μεταξύ ‘γνώσης’ και ‘πίστης’ 
θα έϕερνε σε ρήξη τη χριστιανική εκκλησία με την αίρεση των 
Γνωστικών. Δεν ήταν μόνο το ζήτημα περί των δικαιωμάτων και 
της αξίωσης της πίστης ως των μόνων αξιόπιστων μέσων της 
σωτηρίας, αλλά επίσης ένα πρόβλημα σχετικό με τη διττή αλή-
θεια, που αποτέλεσε αντικείμενο συζητήσεων με την είσοδο της 
εσωτερικής Γνώσης στην πρώιμη Εκκλησία (Rudolf 1987: 55-56).

Με την έλευσή των χριστιανικών χρόνων εισάγονται νέες  
τεχνολογίες καθώς και μια νέα κατανόηση του εαυτού. Αν στις 
αρχαίες και ρωμαϊκές διδασκαλίες ο εαυτός είναι κάτι που πρέ-
πει να συγκροτηθεί μέσα από τη δύναμη της αλήθειας, στην 
οποία θα οδηγήσει η μακρά πορεία της εξάσκησης με βάση κά-
ποιες αρχές που είναι διδακτέες μέσω της μεθόδου του δασκά-
λου, στη χριστιανική αντίληψη ο εαυτός κατανοείται ως ένα 
κείμενο που πρέπει να αποκρυπτογραϕηθεί μέσα από μια εξα-
ντλητική αναλυτική των σκέψεων και με προσωπική έκθεση 
(Foucault 1993: 210).

Στα βασικά χαρακτηριστικά των χριστιανικών τεχνολογιών 
εαυτού περιλαμβάνεται η υποχρέωση της αλήθειας, μαζί με την 
οποία τώρα εισάγονται και εγκαθίστανται στη συνείδηση δομές 
εξουσίας.12 Κατ’ αυτόν τον τρόπο, η τελευταία γίνεται επιδε-

11. Μετάϕραση της γράϕουσας.
12. Ο Foucault μελετώντας τις τεχνολογίες εαυτού μέσα από την ιστορία 

της σεξουαλικότητας, πέρα από τη ρήξη μεταξύ αρχαίων/ελληνιστικών και  
χριστιανικών τεχνολογιών, η οποία αϕορά τη γνωσιολογική προσέγγιση, δια
κρίνει επίσης και μια συνέχεια, που αϕορά κάποιες αρχές περιορισμού ή ηθικούς 



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ174

κτική των ελέγχων ενός εξωτερικού ϕορέα, που είναι ο ιερέας 
ή η Εκκλησία (Foucault 1999: 135-153). Η αλήθεια εκϕράζε-
ται μέσα από τη μοναδική πηγή γνώσης που συγκροτείται με 
βάση το πάγιο δόγμα των γραϕών, οι οποίες δεν επιδέχονται 
αμϕισβήτηση, καθώς περιλαμβάνουν την υποχρέωση αποδοχής 
διαϕόρων εξουσιών σε ζητήματα αλήθειας. Η πρόσβαση στην 
αλήθεια που βρίσκεται μέσα στον πιστό και είναι το ϕως του 
Θεού απαιτεί απόλυτη αγνότητα ψυχής (Foucault 1993: 211). 
Το στοιχείο της εσωτερικής κάθαρσης υϕίσταται και στις αρ-
χαίες τεχνολογίες· η ιδιαιτερότητα έγκειται στο ότι τώρα αυτή 
επιτυγχάνεται μέσα από την εξομολόγηση (που εϕαρμόζεται 
από τους ύστερους αιώνες) και την αυτοταπείνωση ή την έκ-
θεση των αμαρτιών, όπως συχνά εκδηλωνόταν σε δύο διαϕο-
ρετικούς θεσμούς: στα τελετουργικά της μεταμέλειας και στη 
μοναστική ζωή. Η μεταμέλεια στη χριστιανική αντίληψη των 
πρώτων αιώνων δεν αϕορά μια συγκεκριμένη πράξη αλλά τη 
γενικότερη κατάσταση που επικρατεί προκειμένου να αποϕύγει  
κάποιος τον δια παντός αϕορισμό (στο ίδιο: 212). Ενώ η εξομο-
λόγηση, από την άλλη, παίρνει τη μορϕή μιας δημόσιας έκθε-
σης των αμαρτημάτων και της αυτοταπείνωσης μπροστά στα 
μάτια ολόκληρης της κοινότητας, προκειμένου ο μετανοημένος 
να συγχωρεθεί. Η άρνηση του σώματος και των επίγειων απο-
λαύσεων αντιπροσωπεύουν τη θυσία αυτής της ζωής για το βα-
σίλειο της αιώνιας ζωής (στο ίδιο: 214). Έτσι στα έθιμα του 
μαρτυρίου η εύρεση του εαυτού έρχεται μέσα από τη μαρτυρική 
καταστροϕή του εαυτού. 

Αν στον Σενέκα και τους Στωικούς υπάρχει ένας έλεγχος 
της συνείδησης προς τον εαυτό και ακόμη ένα είδος έκθεσης 
στα μάτια του δασκάλου, αυτά τα στοιχεία στον χριστιανισμό 
συνοδεύονται από δύο άλλα, τα οποία διαχωρίζουν τη μοναστική 
ζωή από τη ϕιλοσοϕική: είναι η δέσμευση της υπακοής και ο  

κανόνες στη σεξουαλικότητα, οι οποίοι εϕαρμόζονται με την πρωτοβουλία 
του ίδιου του ατόμου. Απεναντίας, η ένταση που προκαλείται με τον χριστια-
νισμό στο άτομο εισάγεται με την ‘καταδίκη της σάρκας’, που συνεπάγεται 
την αρχή της ενοχής και την απειλή της τιμωρίας. 



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 175

διαλογισμός που επικεντρώνεται σε ένα σταθερό σημείο, το οποίο 
συνιστά ο Θεός (στο ίδιο: 216). Επιτακτικός σκοπός του διαλο-
γισμού –με παράλληλη σκληρή άσκηση ελέγχων που εντείνουν 
ψυχολογικά τους μηχανισμούς της απώθησης, απαιτώντας προο
δευτικά ακόμη μεγαλύτερη απώθηση– είναι η παρακολούθηση 
και η σύλληψη της ατέρμονης ροής των σκέψεων και ο έλεγχος 
της προέλευσής τους, ώστε να αποκλειστούν όσες θέτουν εμπό-
δια στη συνάντηση με τον Θεό (στο ίδιο: 217). Σε αντίθεση με 
τον διαλογισμό των Στωικών, στόχος δεν είναι η παρατήρηση 
και η εξέταση, αλλά η επιλογή των σκέψεων που έχουν ενάρετη 
προέλευση και η καταστολή εκείνων που έχουν διαβολική. 

Έτσι, προκειμένου να μπορέσει ο μοναχός ή ο πιστός να δια
τηρεί μονίμως την επίβλεψη των σκέψεών του, η λύση είναι να 
τις ερμηνεύσει λέγοντάς τες στον κύριο ή στον πνευματικό του 
πατέρα, που παρουσιάζεται ως εκπρόσωπος του Θεού επί της 
γης. Η ερμηνεία αυτή γίνεται όχι με βάση την ομολογία πρά-
ξεων και εν γένει σϕαλμάτων, αλλά με την εξαντλητική ομολο-
γία των σκέψεων· εκθέτοντας διαρκώς τις κινήσεις της καρδιάς 
του, ο χριστιανός εναποθέτει την εξουσία στον πνευματικό του 
πατέρα για έλεγχο της συνείδησης και καθοδήγηση. Επειδή, 
ακριβώς, οι αρνητικές σκέψεις προβάλλουν ιδιαίτερη αντίσταση 
στο να εκϕραστούν, η στιγμή της ϕραστικής ομολογίας αποτε-
λεί στιγμή ϕώτισης για αυτόν (στο ίδιο: 219). 

Οι έλληνες πατέρες είχαν βρει, σύμϕωνα με τον Foucault, 
για αυτή τη διαδικασία διαρκούς προϕορικής έκϕρασης των 
σκέψεων τον όρο εξαγόρευση. Έπειτα από αυτή τη διαδικασία 
ήταν υποχρεωμένος κάποιος να επιδείξει απόλυτη υπακοή στη 
βούληση του πνευματικού πατέρα. Για τον Foucault η εξάρτη-
ση του πιστού από τον ιερέα εισάγει στη συνείδηση του ατόμου 
την επιβολή της εξωτερικής αρχής ως γνώμονα του καλού, η 
οποία σηματοδοτεί την απώλεια της αυτονομίας της συνείδη-
σης, όπως αυτή καλλιεργήθηκε κατά τους προηγούμενους χρό-
νους, ακόμη και κατά τον πρώιμο χριστιανισμό.

Σημαντικό σημείο διαϕοροποίησης των ελληνικών τεχνο-
λογιών από τις κυρίαρχες χριστιανικές αποτελεί η διάρρηξη της 
ενότητας υποκειμένου της γνώσης και υποκειμένου της βούλη-



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ176

σης, που εισάγει ο δυϊσμός στον χριστιανισμό. Οι συγκεκριμένες 
τεχνολογίες αναδύονται ως πολύ πιο σύνθετες, καθώς επιϕέρουν 
αυστηρές οντολογικές διακρίσεις μεταξύ των αντικειμένων της 
γνώσης όπως: ον, λόγος, ϕύση, εαυτός. Ο εαυτός κατανοείται 
κυρίως γνωσιολογικά: η ‘συγκρότηση της σκέψης ως ένα πεδίο 
υποκειμενικών δεδομένων που πρέπει να ερμηνευτούν. Και ο 
ρόλος του ερμηνευτή είναι η ανάληψη μιας διαρκούς ϕραστικής 
απόδοσης των πιο ασύλληπτων κινήσεων του λογισμού’ (στο 
ίδιο: 221-222).13 Κατ’ αυτή την έννοια ο χριστιανικός εαυτός που 
σχετίζεται με την εν λόγω τεχνική παρουσιάζεται ως γνωσιο-
λογικός εαυτός.

Η προοδευτική διάκριση υποκειμένου της θέλησης και υπο-
κειμένου της γνώσης αρχίζει να γίνεται έντονη από τον 5ο ως 
τον 17ο αιώνα και, σύμϕωνα με τον Foucault, αντανακλάται στη 
σύγκρουση που λαμβάνει χώρα στους κόλπους του χριστιανισμού 
όχι μεταξύ πνευματικότητας και επιστήμης –καθώς αυτοί οι δύο 
τομείς συνδυάζονται μέσα από το πεδίο της αλχημείας–αλλά 
μεταξύ πνευματικότητας και θεολογίας. Η σύγκρουση αυτή γί-
νεται εμϕανής στη δίωξη πολυάριθμων θρησκευτικών/πνευμα-
τικών κινημάτων. Η θεολογία καταδίκαζε οποιαδήποτε μορϕή 
γνώσης δεν ακολουθούσε τους κανόνες του επίσημου δόγματος, 
το οποίο είχε τη δικαιοδοσία να ερμηνεύει η Εκκλησία, ως μονα-
δικός κάτοχος του προνομίου νοηματοδότησης και νομιμοποίη-
σης ως προς τα πνευματικά ζητήματα. 

ΙΙΙ.	Από τον χριστιανισμό στη νεωτερική συγκρότηση 
	 του πειθαρχικού υποκειμένου

Η αποϕασιστική στροϕή στη ϕιλοσοϕία της νεωτερικής επο-
χής, που σηματοδοτεί τη ρήξη της ενότητας μεταξύ ϕιλοσοϕίας 
και πνευματικότητας, γίνεται με τον δυϊσμό του Καρτέσιου. Η  
καρτεσιανή ϕιλοσοϕία θέτει στο επίκεντρο της γνώσης μια αλή
θεια η οποία καθίσταται αυταπόδεικτη, χωρίς να απαιτεί από 

13. Μετάϕραση της γράϕουσας.



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 177

το υποκείμενο την άσκηση με τον εαυτό, προκειμένου αυτό να 
καταστεί ικανό να τη συγκροτήσει (Foucault 2005: 26). Πέραν 
αυτού, με τον δυϊσμό που εισάγει μεταξύ διάνοιας και σώματος 
ϕαίνεται πως προώθησε στον νεωτερικό στοχασμό την ιεραρ-
χική επικράτηση του ‘λογικού’ νου πάνω στο ‘συναισθηματι-
κό’ σώμα, ενώ, κατά τον Foucault, η ϕιλοσοϕία αυτή ϕαίνεται 
να έπαιξε καταλυτικό ρόλο στον εκτοπισμό της τρέλας από το 
πεδίο της σκέψης στην αρχή της κλασικής εποχής. Ο θεωρη-
τικός αυτός αποκλεισμός αντανακλάται στον οργανωμένο απο-
κλεισμό, που εμϕανίζεται στον 17ο και τον 18ο αιώνα, συγκε-
κριμένα με τον περιορισμό των αποκαλούμενων ‘τρελών’ σε  
ιδρύματα εγκλεισμού (Butler 2012: 31-44). Το βιβλίο του αν-
θρώπου-μηχανής, με το οποίο θα γίνει η αναγωγή στα πειθαρ-
χημένα σώματα, γράϕεται ταυτόχρονα με δύο συγκεκριμένες 
καταχωρήσεις: ο Descartes θα κάνει την ανατομικο-μεταϕυσι-
κή καταχώρησή του, την οποία θα συνεχίσουν ϕιλόσοϕοι και 
ϕυσικοί, ενώ η τεχνικο-πολιτική καταχώρησή του θα γίνει με 
βάση ένα ολόκληρο σύνολο κανονισμών, εμπειρικών και υπο-
λογισμένων θεσμικών μεθόδων, που συνδέονται με τον στρατό, 
το σχολείο και το νοσοκομείο προς έλεγχο και ‘διόρθωση’ του 
σώματος (Foucault 1995: 136). Από κει και ύστερα το μεγαλύ-
τερο μέρος της ϕιλοσοϕίας του 19ου αιώνα, από τον Hegel και 
τον Nietzsche ως τον Husserl και τον Heidegger, θα αποτελέσει 
μέσο εναντίωσης στον καρτεσιανισμό και σε αντίστοιχες ϕιλο-
σοϕίες και θα υπερασπιστεί την επιστροϕή στο είναι και την 
πνευματική επανασύνδεση με τη γνώση (στο ίδιο: 27).

Η γενεαλογία της γνώσης του Foucault υποδεικνύει πως 
η εξουσία σταδιακά μετατίθεται από τη θεϊκή στην εγκόσμια 
κρατική αρχή, ενώ η μεσολαβημένη γνώση στερεί από το υπο-
κείμενο τη δύναμη να προχωρήσει με αυτοδυναμία σε μια ηθική 
αυτοβελτίωση. Η εσωτερική αυτονομία έχει παραχωρήσει τη 
θέση της σε έναν εξωτερικό θεσμικό ‘κριτή’, που μπορεί να απο
ϕασίζει επί του υποκειμένου νομο-δικαιϊκά ή να αποκτά πρό-
σβαση σε μια αναλυτική των σκέψεων και, μέσω αυτής, εξου-
σία επί της συνείδησης του ατόμου. Θα μπορούσε να αναγνώσει 
κανείς σήμερα τη δεύτερη σχέση στην αυθεντία του ψυχιάτρου 



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ178

έναντι ενός απολογητικού υποκειμένου, που αποζητά θεραπεία 
συχνά βάσει της κατάταξης σε κάποιο από τα αναρίθμητα συ-
μπτώματα, που ολοένα αυξάνονται στους καταλόγους των ψυ-
χικών παθολογιών,14 ή στις σχέσεις εξάρτησης ψυχαναλυτή και 
αναλυόμενου. Εντούτοις, η ϕροϋδική ψυχανάλυση κατέστησε 
εμϕανείς τις ολέθριες συνέπειες των απωθητικών μηχανισμών, 
όπως τα νευρωτικά συμπτώματα που προκύπτουν από τη συ-
νείδηση ενοχής, που κληροδότησε, κατά τον Nietzsche, το κυ-
ρίαρχο ρεύμα του χριστιανισμού στη μοντέρνα εποχή. Η σε-
ξουαλικότητα αποτέλεσε, επίσης, παράδειγμα εϕαρμογής των 
κανονικοποιητικών μηχανισμών με βάση μια θεσμισμένη επι-
στημονική αλήθεια που επιβλήθηκε επ’ αυτής.

Σε αντίθεση με τον ϕροϋδομαρξισμό, ο Foucault εστιάζει 
όχι στην καταπιεστική πλευρά του τρόπου με τον οποίο η δυ-
τική κοινωνία μεταχειρίζεται τη σεξουαλικότητα για σκοπούς 
μεγιστοποίησης και παραγωγικότητας, αλλά στη θετικότητα 
με την οποία περιβάλλει τη σεξουαλικότητα, την αναδεικνύει, 
τείνει να αυξάνει τις γνώσεις και πολλαπλασιάζει τις συζητήσεις 

14. Τα στατιστικά και διαγνωστικά εγχειρίδια της Ψυχιατρικής λειτουρ-
γούν με βάση κάποια νορμισμένα κριτήρια για το τι θεωρείται υγιές ή νοση-
ρό, κατατάσσοντας διαρκώς στα παθολογικά συμπτώματα νέες ανεπιθύμητες 
συμπεριϕορές. Είναι χαρακτηριστικό ότι οι σελίδες του DMS από 100 το 1952 
αυξήθηκαν στις 900 στις μέρες μας. Η παρατήρηση αυτή παραπέμπει σε δύο 
διαπιστώσεις: αϕενός ότι οι συνθήκες ζωής και οι πρακτικές των ατόμων 
δεν τα οδηγούν σε μια ευτυχισμένη κατάσταση και αϕετέρου ότι οι ανοχές 
απέναντι σε αυτό που θεωρούμε υγιές συνεχώς μειώνονται. Σύμϕωνα με τον 
Szasz δύο κατηγορίες παθήσεων καταχωρούνται στα εγχειρίδια: διανοητικές 
δυσλειτουργίες που σχετίζονται με κάποιου είδους εγκεϕαλική βλάβη και ψυ-
χικές διαταραχές που σχετίζονται περισσότερο με κοινωνικούς παράγοντες 
και δέχονται την ετικέτα της ψυχικής νόσου (Γούναρης, 2008: 61-65). Το πόσο 
δεδομένη είναι η σημασία της κατάταξης αυτής για τα ήθη της εποχής και 
για το τι θεωρούμε αποδεκτό ϕαίνεται από το γεγονός ότι στο DMS-IV η 
ένταξη της κατηγορίας θρησκευτικό και πνευματικό πρόβλημα ϕαίνεται να 
αποτελεί για κάποιους υπερασπιστές της πνευματικότητας μεγάλη πρόοδο, 
καθώς υπονοεί για πρώτη ϕορά πως οι εν γένει θρησκευτικές και θεραπευτι-
κές εμπειρίες δεν θεωρούνται παθολογικές. Αυτό για τους ίδιους σημαίνει ότι 
ίσως οι ειδικοί να είναι σε θέση να διαχειριστούν καλύτερα κρίσεις που μπορεί 
να προκύψουν στην πορεία της πνευματικής εξέλιξης κάποιου (Lukoff 1998).



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 179

γύρω από τις ηδονές και εν τέλει παράγει εξουσία. Μας καλεί δε  
να διαυγάσουμε τις στρατηγικές της εξουσίας, που εμπεριέχο-
νται σε αυτή τη γνώση, καθώς η εξουσία ϕέρεται να είναι εγγε-
νής σε αυτή την ίδια τη βούληση για γνώση (Φουκώ 1978: 94). 

Ο Foucault θεωρεί πως οι κοινωνίες της εποχής μας έχουν 
γίνει ‘κοινωνίες της εξομολόγησης’ και, αντίστοιχα, ο δυτικός 
άνθρωπος, ζώο εξομολογητικό. Οι χριστιανικές τεχνικές της 
εξομολόγησης απέκτησαν κυρίαρχο ρόλο στις αστικές και θρη-
σκευτικές εξουσίες και έγιναν στη Δύση μια από τις πιο αξιό
πιστες τεχνικές παραγωγής της αλήθειας (στο ίδιο: 58). Ο ρό-
λος τους είναι εμϕανής ‘στη δικαιοσύνη, στην ιατρική, στην 
εκπαίδευση, στις οικογενειακές σχέσεις, στους ερωτικούς δε-
σμούς, στις πιο συνηθισμένες δραστηριότητες της καθημερινής 
ζωής, στα πιο σοβαρά τελετουργικά’ (στο ίδιο: 59).15 Οι άν-
θρωποι εξομολογούνται πράγματα χαράς ή λύπης, που δύσκολα 
διατυπώνονται με τη μεγαλύτερη ακρίβεια, δημόσια ή ιδιωτι-
κά, αυτοβούλως είτε έπειτα από εξαναγκασμό. Η εξομολόγηση 
έχει υπάρξει για αιώνες ένας τρόπος παραγωγής της αλήθειας. 
Καθώς, όμως, θεωρούμε ιδιότητα της αλήθειας το να μιλάμε 
ελεύθερα για τα πάντα, ποτέ δεν αναρωτιόμαστε αν είναι πράγ-
ματι έτσι (στο ίδιο: 76-77).

Κατά τη νεωτερικότητα η γνώση συγκροτείται ως ένα αντι-
κειμενικό πεδίο, το οποίο διαμορϕώνει την αλήθεια για το ανθρώ-
πινο υποκείμενο και διαπλέκεται με μηχανισμούς ελέγχου και  
καταπίεσης. Αρχίζει, έτσι, να υπηρετεί ένα ολόκληρο δίκτυο μη-
χανικής της εξουσίας εϕαρμοζόμενης μέσα από πειθαρχικούς 
μηχανισμούς. Κύριο μέλημα των νεωτερικών επιστημών υπήρ-
ξε το ερώτημα ποιου είδους πράξεις και συμπεριϕορές μπορεί 
να θεωρηθούν ως ομαλές και ποιες όχι, και πώς μπορεί το αν-
θρώπινο υποκείμενο να συγκροτηθεί μέσα από τους κοινωνικούς 
θεσμούς (Foucault 1995: 138). Κατά τέτοιον τρόπο κατασκευά
ζονται τα είδη των υποκειμένων ή των ομάδων που μπορούν να 
γίνουν αποδεκτά ως κανονικά ή υγιή και εκείνων που πρέπει 
να αποβληθούν, να περιθωριοποιηθούν ή να εξαναγκαστούν σε 

15. Μετάϕραση της γράϕουσας.



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ180

συμμόρϕωση (Foucault 2003: 253-254). Μέσα από τη χρήση της 
νόρμας16 (στο ίδιο: 252-253) και των κανονικοποιητικών κρί-
σεων (στο ίδιο: 182-184), η κανονικοποιητική γνώση διαχέεται 
στην κοινωνία. Με τη συγκρότηση του νεωτερικού κράτους η 
γνώση τον 18ο και τον 19ο αιώνα παράγεται στη βάση των 
στοιχείων της πειθαρχικής επιτήρησης και του περιορισμού, τα 
οποία διαμορϕώνουν τις νέες μορϕές κοινωνικού ελέγχου της 
εποχής (Foucault 1995: 296, 305) μέσα από την επιστημονική 
συγκρότηση του υποκειμένου (στο ίδιο: 192).17 Ενώ η συνθήκη  
της μεσολάβησης, που κληρονομήθηκε από την πατερική εξου-
σία, θα γινόταν καθοδηγητική στη μακρο-πολιτική της νεωτε-
ρικής θεωρίας του κοινωνικού συμβολαίου, εϕόσον η πολιτική 
πράξη θα γινόταν πλέον αντιληπτή ως κάτι που πρέπει να διε-
νεργηθεί από αντιπροσώπους, αποκλείοντας τον ρόλο της ενερ-
γούς άμεσης βούλησης, του λόγου, και της συμμετοχής των 
πολιτών. Η νεωτερικότητα, έτσι, με τη σειρά της, θα παρέδιδε 
στην πρώιμη μετα-νεωτερική εποχή τη βιοπολιτική οργάνωση 

16. Η νόρμα, όπως λέει ο Foucault, κινείται μεταξύ του πειθαρχικού και 
του κανονικοποιητικού.

17. Στα πορίσματα των επιστημών του ανθρώπου αποδίδεται το κύρος 
των μετρήσιμων αποτελεσμάτων των ϕυσικών επιστημών. Χαρακτηριστικό 
παράδειγμα αποτελεί η ψυχιατρική και η εγκληματολογία, οι οποίες κατά 
κανόνα λειτουργούν βάσει της απόκλισης του υποκειμένου από αυτό που έχει 
‘αντικειμενικά’ οριστεί ως κανονικότητα: ‘σε ένα διανοητικό περιβάλλον, 
όπου η ανάπτυξη των ϕυσικών επιστημών επιτρέπει στους επιστήμονες να 
εγκαταλείψουν τις μεταϕυσικές, θεοκρατικές ερμηνείες της ανθρώπινης συ-
μπεριϕοράς, παρέχεται ένα πλήθος επιχειρημάτων για να αναζητηθεί μια με-
τρήσιμη αντικειμενική ερμηνεία των συμπεριϕορών μη συμμόρϕωσης στους 
κανόνες που διέπουν την κοινωνική ζωή. […] Ο λόγος, όμως, περί “ποιοτικής 
και τεκμηριωμένης διαϕοράς” προσδίδει στο κοινωνικό ϕαινόμενο έγκλημα 
ερμηνείες με την ισχύ ϕυσικών αντικειμενικών νόμων. Και είναι ιδιαίτερα 
ευπρόσδεκτες στο εύϕλεκτο περιβάλλον του 19ου αιώνα, όπου ο ϕόβος του 
εγκλήματος αρχίζει σταδιακά να ταυτίζεται με τον ϕόβο των μαζών, γιατί 
προϋποθέτει την ηθική μειονεξία κάποιων ατόμων –ιστορικά προερχόμενων 
από τα ϕτωχότερα στρώματα– τα οποία, λόγω αυτής της ηθικής μειονεξίας, 
δεν μπορούν να προσαρμοστούν στους κανόνες που διασϕαλίζουν την ορθή 
λειτουργία της κοινωνίας’ (Κουκουτσάκη 2015: 49). 



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 181

από μια ομάδα ειδικών, επιϕορτισμένων με τη διαχείριση των 
συνθηκών της ζωής των ατόμων και των μαζών.

IV.	Ο homo oeconomicus του νεοϕιλελευθερισμού 
	 και οι ‘στρατηγικές’ του τεχνολογίες

Το πρόβλημα των πειθαρχημένων σωμάτων στην πολιτική ανα-
τομία της εγγραϕής της εξουσίας κατέστησε τις δυνάμεις τους 
αυξημένες με οικονομικούς όρους απόδοσης και λειτουργικότη-
τας, αλλά εξασθενημένες με όρους πολιτικής συμμόρϕωσης. Η 
αντεστραμμένη πορεία ενέργειας και η δύναμη που μπορεί να 
απορρέει από αυτή μετατρέπεται, σύμϕωνα με τον Foucault, 
σε μια σχέση αυστηρής καθυπόταξης (Foucault 1995: 137-138). 
Αυτή η σχέση αξιοποιήθηκε, επίσης, στη συνέχεια στο σύστη-
μα του νεοϕιλελεύθερου καπιταλισμού. Εντούτοις, τώρα παρου-
σιάζονται νέες σχέσεις εξουσίας. Οι λειτουργίες της γνώσης είναι 
διαϕορετικές και διαϕορετικός είναι επίσης ο τρόπος με τον οποίο 
ερμηνεύεται ο ρόλος του υποκειμένου μέσα στο νέο καθεστώς. 
Ο Gilles Deleuze, αναϕερόμενος στις μεταπολεμικές κοινωνίες 
της Δύσης, τις χαρακτηρίζει κοινωνίες των ελέγχων, προεκτεί-
νοντας το ϕουκωικό μοντέλο των πειθαρχικών ελέγχων, που 
εκτυλίσσονται κυρίως σε εσωτερικούς χώρους κατά το πρότυ-
πο της ϕυλακής (σχολείο, νοσοκομείο, εργοστάσιο), στο σύνολο 
του δημόσιου χώρου (ο οποίος συρρικνώνεται ακόμη περισσό-
τερο), καθώς και στον πυρήνα της ατομικής ζωής.

Τα πειθαρχικά κοινωνικά χαρακτηριστικά δεν ακυρώνο-
νται, συνεχίζουν να έχουν ισχύ σε πολλές εκϕάνσεις της κοινω-
νικής ζωής, αλλά εμπλουτίζονται με νέες τεχνικές ελέγχου. Οι 
πειθαρχικές εξουσίες με την κρίση των παραδοσιακών ιδρυματι-
κών θεσμών εκδηλώνονται μετά από τον Β ΄ Παγκόσμιο Πόλεμο 
απλώς αποδυναμωμένες και συντηρούνται, ώσπου να αντικατα-
σταθούν από τις νέες δυνάμεις ελέγχου. Σύμϕωνα με τον Deleuze 
(1992), δεν έχει νόημα να αναρωτηθούμε ποιο από τα δύο είδη 
κοινωνίας είναι το πιο σκληρό, καθώς μέσα σε κάθε ένα από 
αυτά τα συστήματα, έρχονται αντιμέτωπες απελευθερωτικές  



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ182

δυνάμεις και δυνάμεις υποδούλωσης. Η κρίση των παλαιών θε-
σμών, για παράδειγμα, όπως εκείνη του νοσοκομείου ή του σχο-
λείου, θα μπορούσε να οδηγήσει σε πιο απελευθερωμένους θε-
σμούς –π.χ. σε πιο μικρής κλίμακας νοσοκομεία της γειτονιάς– 
αλλά, από την άλλη, και σε πιο ελεγχόμενους ή πιο υποβαθμι-
σμένους θεσμούς, όπως π.χ. στην περίπτωση των σχολείων ή της 
εκπαίδευσης που μετατρέπεται σε δια βίου τεχνική κατάρτιση.

Σύμϕωνα με τη ϕουκωική ερμηνεία της νεοϕιλελεύθερης 
ανάλυση της Σχολής Οικονομικών του Σικάγο, η ιδιαιτερότητα 
του ύστερου καπιταλισμού μπορεί να περιγραϕεί περισσότερο 
υπό τους όρους της παραγωγικότητας και της συμπερίληψης, 
παρά από εκείνους της καταπίεσης και του αποκλεισμού. Διότι 
το κοινωνικο-πολιτικό σύστημα, που χαρακτηρίζεται από έντο-
νη διαπλοκή πολιτικής-οικονομίας, εξασϕαλίζει τη διατήρησή 
του στον χρόνο μέσα από την επένδυση, την καινοτομία και την 
τεχνο-επιστημονική πρόοδο (Foucault 2008: 229-233, Schum­
peter 1982). Πρέπει, συνεπώς, να αναλυθεί υπό ‘θετικούς’ όρους, 
λαμβάνοντας υπόψη την ευκαιρία που παρέχει στα υποκείμενα 
να συμμετέχουν σε ατομικές και συλλογικές εμπειρίες, όπως 
και σε νέες μορϕές εϕαρμοσμένης τεχνικής γνώσης και πρακτι-
κής που προωθεί (Lemke 2010: 31-43).

Σε αυτό το κοινωνικο-πολιτικό σκηνικό, ορισμένες από τις 
πιο θεμελιώδεις κατηγορίες που ανταποκρίνονται στη σύγχρονη 
κοινωνία είναι κατά βάση οικονομικές, ακόμη κι αν δεν παρου-
σιάζονται ως τέτοιες, εϕόσον η απορρόϕηση από το πεδίο της 
οικονομίας μπορεί να διαπιστωθεί δυνάμει σε οποιαδήποτε διϋ
ποκειμενική και προσωπική δράση. Σύμϕωνα με τη νεοϕιλε-
λεύθερη ανάλυση, ο homo oeconomicus δεν είναι πλέον το παθη-
τικό αντικείμενο των πειθαρχικών μηχανισμών, αλλά ο ενεργός 
δράστης μιας αέναης οικονομικής δραστηριότητας (Foucault 
2008: 223). Εκ πρώτης όψεως μη παραγωγικές δραστηριότη-
τες, μέσω των οποίων καλλιεργούνται προσωπικές ικανότητες, 
κατανοούνται, επίσης, στην πράξη ως μορϕές παραγωγής και 
επένδυσης στον εαυτό (Read 2009: 25-36).

Συνεπώς, ο καπιταλισμός δομείται όχι απλώς ως εξωτερι
κός έλεγχος, αλλά κυρίως ως αυτοματοποιημένη νοητική λει-



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 183

τουργία και σωματικός συντονισμός, που παρεμβαίνει και ταυ-
τόχρονα διαμορϕώνεται μέσω της αλληλεπίδρασης με νέες τε-
χνολογικές εϕαρμογές και λειτουργικές υπηρεσίες (Lianos 2001). 
Εϕαρμόζεται, έτσι, στον πυρήνα του ατομικού εαυτού ως ψυχο-
λογική και νοητική δομή, που προσκολλάται στο εγώ και στο-
χεύει στην κεϕαλαιοποίηση κάθε είδους εμπειρίας, γνώσης και 
συναισθήματος με όρους αυτο-μεγιστοποίησης, προβολής και 
κέρδους. Το σύμπτωμα του ‘μεγάλου αδελϕού’, σαν ένα εκτε-
ταμένο είδος πανοπτικισμού στις σύγχρονες κοινωνίες ελέγχου, 
συνοδεύεται ως εκ τούτου από την καπιταλιστική ηθική του 
εαυτού, που διαμορϕώνει την εγωκεντρική συμπεριϕορά του 
ατόμου και την καθημερινή του ηθική πρακτική (Lianos 2003). 

Το σημείο τομής μιας αντιθετικής και συμπληρωματικής 
ισορροπίας μεταξύ τεχνικών εξαναγκασμού και των τεχνικών 
του υποκειμένου για αυτοσυγκρότηση, ονομάζεται με ϕουκωϊ
κούς όρους κυβερνητικότητα ή κυβερνησιμότητα. Ο όρος πα-
ραπέμπει στο γεγονός ότι η αποτελεσματικότητα της εξουσίας 
συνίσταται στην υπόρρητη σύζευξη τεχνικών καταπίεσης και τε-
χνικών του εαυτού ή υποκειμενοποίησης (Foucault 1993: 204). 
Πρόκειται για έναν προ-νεωτερικό γενικό όρο, ο οποίος εμπερι-
έχει μια μικρο-πολιτική σημασία και, ως εκ τούτου, είναι ευρύ-
τερος από ό,τι η σύγχρονη έννοια της διακυβέρνησης, η οποία 
περιορίζεται στον ρόλο του κράτους και στη μεγάλης κλίμακας 
πολιτική δραστηριότητα. Σε αυτό το νέο πλαίσιο οι ατομικές 
στρατηγικές εξουσίας στο ηθικο-πρακτικό επίπεδο της καθη-
μερινής δράσης αποδεικνύονται κρίσιμες στον ορίζοντα μιας πο-
λιτικής ανάλυσης. Διότι το νέο καθεστώς, ϕαίνεται να ρυθμίζε-
ται και να κινείται από ατομικούς δράστες/παίκτες, οι οποίοι 
αντικατοπτρίζουν σε μικρο-κλίμακα το εξουσιαστικό καθεστώς 
που επικρατεί στο ευρύτερο πολιτικό σκηνικό του επικερδούς 
και ιεραρχικού σκέπτεσθαι και πράττειν. Η εξωτερική εξου-
σία παρουσιάζεται να ριζώνει σε θεμελιώδεις μηχανισμούς της  
ψυχο-νοητικής υπόστασης που συγκροτείται στη βάση του εγώ. 
Ενώ το εγώ, υπακούοντας μηχανικά και υπολογιστικά στην 
τάση για αυτοσυντήρηση και αυτομεγιστοποίηση, χωρίζει από 



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ184

τον εαυτό και αποκλείει οτιδήποτε αντιστέκεται ή εναντιώνεται 
σε αυτή την τάση. 

Εν κατακλείδι 

Η αναλυτική των τεχνολογιών εαυτού δείχνει ότι, εν τέλει, ο 
Φουκώ κατορθώνει να εντοπίσει τεχνικές απελευθέρωσης και 
τρόπους αντίστασης που συνίστανται στην ιδιαιτερότητα ενός 
βίου τον οποίο επιλέγει το υποκείμενο, ξεϕεύγοντας κατά κά-
ποιον τρόπο από τον ορισμό της υποκειμενικότητας κατά τρό-
πο απόλυτο, ως άρρηκτα συνυϕασμένης με τα συμπλέγματα 
γνώσης/εξουσίας, με τη θετική (μορϕοποιητική για την υπο-
κειμενικότητα) και αρνητική (κατασταλτική) τους διάσταση. 
Η δυνατότητα αυτή του ελεύθερου αυτοπροσδιορισμού και επι-
λογής του βίου συνίσταται, σε μεγάλο βαθμό, στο γεγονός ότι 
η δυνατότητα συγκρότησης της αλήθειας στην ανάλυση των 
τεχνολογιών εαυτού εξαρτάται πιο άμεσα από το ίδιο το άτομο 
και σε μικρότερο βαθμό από την παρέμβαση των ιδρυματικών/
θεσμικών διαδικασιών και κρατικών μηχανισμών. Η απόϕα-
ση περί της αντίστασης στο κυρίαρχο μετα-καπιταλιστικό και 
νεοϕιλελεύθερο μοντέλο ϕαίνεται, εν τέλει, έπειτα από αυτή την 
αναλυτική να αϕήνεται στην πρωτοβουλία και μόνο του υποκει-
μένου. Ωστόσο, όπως δείχνει η ανάλυση των τεχνολογιών εαυτού 
που προηγήθηκε, οι υποκειμενικές ψυχολογικές και πνευμα-
τικές επιλογές συνιστούν κάλλιστα ηθικο-πολιτικές επιλογές, 
μπορούν να συγκροτήσουν τη βάση ηθικών και πολιτικών πρα-
κτικών και, αντί να θεωρηθεί ότι υποκαθιστούν την πολιτική 
πράξη, μπορούν να ιδωθούν ως πραγματικές προϋποθέσεις μιας 
ουσιαστικής και συνεπούς πολιτικής στάσης και πρακτικής. 

Αν στους στόχους της πολιτικής ϕιλοσοϕίας μεταξύ άλλων 
εμπίπτει η εξήγηση του τρόπου συγκρότησης και ρύθμισης των 
πολιτικών σχέσεων, της διακυβέρνησης και των σχέσεων εξου-
σίας, τότε με βάση τα παραπάνω γίνεται κατανοητό ότι η ανά-
λυση της πολιτικής εξουσίας οϕείλει να λάβει υπόψη τις τεχνο-
λογίες εαυτού ως ερμηνευτικό μοντέλο μιας πολιτικής ανάλυσης 



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 185

του σύγχρονου καθεστώτος. Αν, επίσης, πολιτικός στόχος μιας 
ϕιλοσοϕικής ανάλυσης είναι να κατευθυνθεί σε μια ερμηνεία με 
χαμηλού βαθμού καθορισμό και να προτείνει λύσεις απελευθέ-
ρωσης ή αύξησης της ελευθερίας –πέραν του ϕιλελεύθερου και 
νεοϕιλελεύθερου πλαισίου–, σίγουρα δεν θα είναι επαρκής αν 
περιοριστεί στις σύγχρονες κυρίαρχες τεχνολογίες εαυτού και 
στον τρόπο που διατηρούν και αναπαράγουν σε μικρο-πολιτι-
κή κλίμακα τις σχέσεις εξουσίας. Η μεγάλη αντίθεση μεταξύ 
αρχαίων και σύγχρονων τεχνολογιών αϕήνει να διαϕανούν δύο 
διαϕορετικές αντιλήψεις περί υποκειμένου, του τρόπου συσχέ-
τισής του με τον κόσμο και με τον ίδιο του τον εαυτό. 

Ο ίδιος ο Foucault δεν θεωρούσε πως η εξουσία μπορεί να 
εξαιρεθεί καθ’ ολοκληρίαν από τις ανθρώπινες σχέσεις.18 Θεω-
ρούσε, ωστόσο, πως τεχνολογίες εαυτού, όπως η αρχαία επιμέ-
λεια εαυτού, μπορούν να ανοίξουν δρόμους δυναμικής απελευ-
θέρωσης. Ένας πιθανός τρόπος εξόδου από το σύγχρονο matrix 
εξωτερικού και εσωτερικού ελέγχου, ο οποίος συντηρείται από 
τη συμμετοχή στις σύγχρονες τεχνολογίες ως μέσα παροχής 
εξωτερικής γνώσης, καθώς και από το ατομικό μικρο-πολιτικό 
κυνήγι για εξουσία και πλεονέκτημα επί των άλλων, θα μπο-
ρούσε να είναι η επανεϕεύρεση μιας νέας κατανόησης της αλή-
θειας. Αν αυτή η –βασισμένη στην κυριαρχία του εγώ– δομή 
του εαυτού είναι το θεμέλιο της καπιταλιστικής ηθικής, οι πο-
λεμικές μηχανές (Deleuze 1995: 169-176) μιας επαναστατικής 
στόχευσης θα πρέπει να εκκινήσουν από μια συνειδητή ψυχο-
λογική, υπαρξιακή και νοητική μεταστροϕή του υποκειμένου, 

18. ‘[…] Όταν κάποιος μιλάει για εξουσία, οι άνθρωποι αμέσως σκέϕτο-
νται μια πολιτική δομή, μια κυβέρνηση, μια κυρίαρχη κοινωνική τάξη, τον 
κύριο και τον σκλάβο κ.ο.κ. Δεν έχω στον νου μου καθόλου αυτό, όταν μιλάω 
για σχέσεις εξουσίας. Εννοώ ότι στις ανθρώπινες σχέσεις, είτε αϕορούν λεκτι-
κή επικοινωνία, όπως αυτή στην οποία εμπλεκόμαστε τώρα, είτε ερωτικές, 
θεσμικές ή οικονομικές σχέσεις, η εξουσία είναι πάντα παρούσα: εννοώ μια 
σχέση στην οποία το ένα άτομο προσπαθεί να ελέγξει την συμπεριϕορά του 
άλλου. Επομένως, μιλώ για σχέσεις που υπάρχουν σε διαϕορετικά επίπεδα, 
σε διαϕορετικές μορϕές· αυτές οι σχέσεις εξουσίας είναι ευέλικτες, μπορούν να 
τροποποιηθούν, δεν έχουν παγιωθεί μια για πάντα’ (Foucault 1997: 291-292).



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ186

εϕόσον, όπως αναϕέρθηκε, το υποκείμενο είναι ϕορέας και στό-
χος των τεχνικών ελέγχου, που αναπτύσσονται παράλληλα με 
τους μηχανισμούς που διαχειρίζονται τη βιοπολιτική μοίρα των 
ανθρώπινων πληθυσμών και το σύνολο του ϕυσικού κόσμου. 

Βιβλιογραϕικές αναϕορές

Ashenden, S. & Owen, D. (eds.) (1999). Foucault Contra Habermas: 
Recasting the Dialogue between Genealogy and Critical Theory. 
London UK: Sage Publications.

Best, S. (1995). The Politics of Historical Vision: Marx, Foucault, 
Habermas. New York: Guilford Publications.

Butler, N. (2012). ‘Dueling with Dualisms: Descartes, Foucault, and 
the History of Organizational Limits’, Management and Organi­
zational History 7(1): 31-44.

Γούναρη, Α. Γ. (2008). ‘Διαγνωστικά κριτήρια και ψυχιατρική ηθι
κή’, Ψυχανεμίσματα 4: 61-65. 

Deleuze, G. (1992). Postscript on the Societies of Control, October 
59: 3-7, Winter.

Deleuze, G. (1995). ‘Control and Becoming’, Interview by Antonio 
Negri, in G. Deleuze, Negotiations 1972-1990. New York: Co­
lumbia University Press, 169-176. 

Foucault, M. (1993). ‘About the Beginning of the Hermeneutics of 
the Self: Two Lectures at Dartmouth’, Political Theory 21(2): 
198-227.

Foucault, M. (1995). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. 
New York: Vintage Books.

Foucault, M. (1996). Ο στοχασμός του έξω. Αθήνα: Πλέθρον.
Foucault, M. (1997). ‘The Ethics of the Concern for the Self as a 

Practice of Freedom’, in P. Rabinow (ed.), Ethics: Subjectivity 
and Truth I. New York: The New Press, 281-301.

Foucault, M. (1999). ‘Pastoral Power and Political Reason’, in J.R. 
Carrette (ed.), Religion and Culture. New York: Routledge, 135-153.

Foucault, M. (2001). Fearless Speech, ed. by J. Pearson. Los Ange­
les, CA: Semiotext(e).

Foucault, M. (2003). Society Must Be Defended: Lectures at the Col­
lège de France 1975-76. New York: Picador.



              ΓΙΑ ΜΙΑ ΓΕΝΕΑΛΟΓΙΑ ΤΩΝ ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΩΝ ΕΑΥΤΟΥ 187

Foucault, M. (2005). The Hermeneutics of the Subject: Lectures at 
the Collège de France 1981-82, ed. by A. I. Davidson, New 
York: Palgrave Macmillan.

Foucault, M. (2008). The Birth of Biopolitics. New York & Hamp­
shire: Palgrave Macmillan. 

Habermas, J. (1986). ‘The Genealogical Writing of History: On Some 
Aporias in Foucault’s Theory of Power’, Canadian Journal of 
Political and Social Theory/ Revue Canadienne de Théorie Poli­
tique et Sociale 10(1-2): 1-9. 

Hadot, P. (2002). Τι είναι η αρχαία ελληνική ϕιλοσοϕία. Αθήνα: Ίνδι
κτος.

Hadot, P. (1995). Philosophy as a Way of Life: Spiritual Exercises 
from Socrates to Foucault. Oxford: Blackwell.

Hadot, P. (2002). Σωκράτους Εγκώμιον, Αθήνα: Εξάντας-Νήματα.
Kelly, M. G. E. (ed.) (1994). Critique and Power: Recasting the Fou­

cault/Habermas Debate. Cambridge, Massachusetts and Lon­
don: The MIT Press.

Kelly, M. G. E. (2013). ‘Foucault, Subjectivity and Technologies of 
the Self’, in C. Falzon, T. O’ Leary & J. Sawicki (eds), A Com­
panion to Foucault. West Sussex: Willey-Blackwell, 510-525.

Κουκουτσάκη, Α. (2015). ‘Η έννοια της επικινδυνότητας και οι λει-
τουργίες της στο ποινικό δίκαιο’, Τα τετράδια Ψυχιατρικής 1, 
46-52, Μάιος-Αύγουστος

Lemke, T. (2010). ‘Foucault’s Hypothesis: From the Critique of the 
Juridico-Discursive Concept of Power to an Analytics of Go­
vernment’, Parrhesia 9: 31-43.

Lianos, M. (2001).Safety, Deviance and Control: The Postindustrial 
transition from Values t Results. Sciences Sociales et Enterprises 
1.1, 114-137.

Lianos, M. (2003). Social Control after Foucault. Surveillance & So­
ciety 1.3, 412-430.

Lukoff, D. (1998). ‘From Spiritual Emergency to Spiritual Problem: 
The Transpersonal Roots of the New DSM-IV Category’, Jour­
nal of Humanistic Psychology 38(2): 21-50.

Nehamas, A. (2002). The Art of Living: Socratic Reflections from 
Plato to Foucault, Berkeley, Los Angeles, London: University of 
California Press.

Read, J. (2009). ‘A Genealogy of Homo-Economicus: Neo-liberalism 
and the Production of Subjectivity’, Foucault Studies 6: 25-36.



ΜΑΡΊΑ ΚΛΗ188

Rudolf, K. (1987). Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. 
New York: Harper San Francisco.

Schumpeter, J. A. (1982). History of Economic Analysis. London and 
Boston: Allen & Unwin.

Φουκώ, Μ. (1978). Η Ιστορία της Σεξουαλικότητας I. Αθήνα: Εκ-
δόσεις Ράππα. 

Φουκώ, Μ. (1989). Η Ιστορία της Σεξουαλικότητας II. Αθήνα: Εκ-
δόσεις Ράππα. 

Φουκώ, Μ. (1992). Η Ιστορία της Σεξουαλικότητας III. Αθήνα: Εκ-
δόσεις Ράππα. 

Φουκώ, Μ. (2019). Η Ιστορία της Σεξουαλικότητας IV. Αθήνα: Πλέ-
θρον.

ABSTRACT

Maria Klee

For a Genealogy of the Technologies 
of the Self in Michel Foucault: 

Their Significance as Methodological Model 
in Political Philosophy

In the political work of Michel Foucault, the ethical constitution of 
subjectivity is tightly connected with the concept of truth, as well as 
with the ways through which the subject obtains access to the know­
ledge of this truth. In the present paper, on the basis of a genealogi­
cal approach, is examined the course of different technologies of the 
self, and the correspondent models of knowledge that each one of 
them employs. Methodological aim is, to shed light upon several dif­
ferences arising through the socio-historical transitions, concerning 
the relations of the subject to self, truth, and power, which, while ar­
ticulated by Foucault, are often being disregarded, or overshadowed, 
by the focus of analysis on the disciplined subject of modernity. The 
overall objective is to designate the methodological significance of the  
technologies of the self in the contemporary quest of political philo­
sophy for strategies of resistance and freedom in a broad sense. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

