
  

  Science and Society: Journal of Political and Moral Theory

   Vol 41 (2022)

   Επάλληλες κρίσεις: Εμπειρίες και αποκρίσεις

  

 

  

  Κοινωνική υποκειμενικότητα 

  Serge Moscovici   

  doi: 10.12681/sas.30258 

 

  

  Copyright © 2022, Serge Moscovici 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Moscovici, S. (2022). Κοινωνική υποκειμενικότητα. Science and Society: Journal of Political and Moral Theory, 41,
132–160. https://doi.org/10.12681/sas.30258

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 15:39:39



Serge Moscovici*

ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ1

1. Και αν…

ΕΧΟΥΝ περάσει σχεδόν 30 χρόνια από τότε που υποσχέθηκα κάτι 
που σκόπευα να τηρήσω. Κίνητρο της υπόσχεσης αποτέλεσε η 
έκπληξη της διαπίστωσής μου ότι οι περισσότεροι από τους ιδρυ-
τές των κοινωνικών επιστημών, είτε κοινωνιολόγοι είτε ψυ-

* Ο Serge Moscovici (1925-2014) θεωρείται ένας από τους βασικούς θεμε-
λιωτές της σύγχρονης κοινωνικής ψυχολογίας. Γεννήθηκε στη Ρουμανία, έζησε 
και δίδαξε κυρίως στο Παρίσι (École des hautes études en sciences sociales) 
και τη Νέα Υόρκη (New School for Social Research). Η σκέψη του άνοιξε νέες 
οδούς στις κοινωνικές επιστήμες και στην οικολογία. Έγινε επίτιμος διδάκτωρ 
σε 16 πανεπιστήμια στην Ευρώπη και τη Λατινική Αμερική. Του απονεμή-
θηκαν για το έργο του σημαντικά βραβεία In Media Res, Fondation Burda 
(1980), Prix européen des sciences sociales et de sociologie (1989), Ecologia 
(2000), Balzan (2003), W. Wundt & W. James (2007), Premio Nonino (2010)].

1. Απόσπασμα διάλεξης που εκϕώνησε ο S. Moscovici το 2003 στο Ρίο ντε 
Τζανέιρο, κατά τη διάρκεια της 3ης JIRS (Διεθνής Ημερίδα για τις Κοινωνι-
κές Αναπαραστάσεις). Ολόκληρη η διάλεξη δημοσιεύθηκε στα γαλλικά το 2019: 
Moscovici, S. (2019). ‘La subjectivité sociale’, in N. Kalampalikis (Ed.), Serge 
Moscovici: Psychologie des représentations sociales (pp. 51-89). Paris, EAC. Το 
κείμενο που δημοσιεύεται εδώ μετέϕρασε η Μαρία Καλαμπαλίκη και επιμελή-
θηκαν ο Νίκος Καλαμπαλίκης και η Αγγελική Γαζή. Οι επιμελητές επέλεξαν να 
διατηρήσουν ορισμένα εκ των προϕορικών στοιχείων της διάλεξης. Επιπροσθέ-
τως, με σεβασμό στην αμεσότητα του λόγου του S. Moscovici, καθώς και λόγω 
έλλειψης πρόσβασης στις πρωτογενείς πηγές που χρησιμοποιήθηκαν για εκείνη 
τη διάλεξη, δεν έγιναν βιβλιογραϕικές παρεμβάσεις (π.χ. αριθμοί σελίδων).



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 133

χολόγοι, όριζαν τον ρόλο μιας κοινωνικής ψυχολογίας που δεν 
υπήρχε ακόμα. Αναϕέρομαι συγκεκριμένα στους [Max] Weber, 
[Georg] Simmel, [Emile] Durkheim ή [Vilfredo] Pareto, για να 
αναϕέρω μόνο μερικούς από αυτούς, οι οποίοι έχουν ορίσει το 
κεντρικό πρόβλημα της κοινωνιολογίας ως εξής: πώς μπορούμε 
να εξηγήσουμε τον δυτικό ορθολογισμό; Και ποιοι είναι οι ϕυ-
σικοί, διανοητικοί, οικονομικοί ή θεσμικοί πόροι που επέτρε-
ψαν τη συγκεκριμένη ανάπτυξη της κοινωνίας μας;

Επινόησαν, κατά κάποιον τρόπο, μια συλλογική, κοινωνική 
ψυχολογία, η οποία αναμενόταν να εξηγήσει τους σύγχρονους 
ανορθολογισμούς που προκύπτουν από την εκκοσμίκευση, τις 
νέες μορϕές σχέσης, την επιβίωση των παραδόσεων, τον εθνικι-
σμό κ.ο.κ. Με αυτόν τον τρόπο, υπό διάϕορες ετικέτες, οραμα-
τίστηκαν την κοινωνική ψυχολογία ως επιστήμη της κοινωνι-
κής υποκειμενικότητας. Οι προσπάθειες ανάλυσης της ίδιας της 
κοινωνίας έχουν αυξηθεί άνισα ενόψει αυτής της παραγωγής, 
την έκταση της οποίας αποκάλυψε η ψυχολογία των μαζών. 
Λαμβάνοντας πρόσκληση για το συνέδριο αναρωτήθηκα: και αν 
τηρούσα την παλιά μου υπόσχεση για την αντιμετώπιση αυτού 
του ζητήματος που ϕαίνεται να μας αϕορά όλους;

Και πρώτα απ’ όλα πιστεύω ότι οι συνάδελϕοί μας τα πή-
γαν καλά ώστε να δουν την κοινωνική υποκειμενικότητα ως 
σημαντικό θέμα του πολιτισμού μας και της επιστήμης μας. 
Με απογοήτευσε, ωστόσο, ότι ασχολήθηκαν κυρίως με την κρι-
τική της πτυχή. Εξ ου και η επιμονή τους στις αντιθέσεις με-
ταξύ υποκειμένου και αντικειμένου, ποιοτικού και ποσοτικού,  
λογικής και συναισθήματος. Εν ολίγοις, μεταξύ μιας κοινω-
νικής ψυχολογίας επιθυμητής και μιας κοινωνικής ψυχολο
γίας αποτελεσματικής. […]. Γνωρίζουμε, επίσης, ότι είναι βία  
κατά των ψυχοκοινωνικών ϕαινομένων να εξισώνουμε, όπως 
συνέβη, την κοινωνική υποκειμενικότητα με την εκδήλωση της 
ταυτότητας μιας ομάδας ή μιας κατηγορίας ατόμων. Και αυτό 
να συμβαίνει είτε καθορίζοντας τη θέση ‘από την οποία μιλά 
κανείς’ είτε αναδεικνύοντας τη διαϕορά που εκϕράζει μια βαθιά 
πίστη σε μια ισχυρή ταυτότητα. Είτε ακόμη αυτή [η εξίσω- 



SERGE MOSCOVICI134

ση]2 να βασίζεται σε μια θετική αυτο-έννοια, μέσω του ανήκειν 
σε συγκεκριμένη ομάδα ή κατηγορία. Όπως η πλειοψηϕία έναντι 
των μειονοτήτων ή των ιθαγενών που συγκρίνονται με έναν ξένο.

Ωστόσο, γνωρίζουμε ότι αυτοί οι ισχυρισμοί είναι ψευδείς. 
Γνωρίζουμε ότι η απάντηση στο ερώτημα ‘Ποιος είμαι;’ δεν 
είναι απλώς θέμα ομοιότητας ή διαϕοράς. Είναι πάνω απ’ όλα 
θέμα αλληλεξάρτησης και αλληλεπίδρασης, που μας μετασχη-
ματίζει στον κοινωνικό τομέα. Αυτό το μάθημα μας έρχεται 
από τον [Kurt] Lewin και μου ϕαίνεται ότι αξίζει τον κόπο να 
το επαναλάβω εδώ.

Δεν έχω αναλάβει να κάνω κριτική στο αντικείμενο προη-
γούμενων ερευνών. Το μόνο ζήτημα σε μια θεωρία της κοινω-
νικής υποκειμενικότητας είναι ότι οϕείλουμε να αναρωτηθούμε 
ποια ερώτηση πρέπει να υποβληθεί, ώστε να είναι γόνιμη. Λοι-
πόν, μου ϕαίνεται ότι είναι ακριβώς το ζήτημα της σχέσης με 
τον Άλλον που παρουσιάζει ένα εξαιρετικό κοινωνικό και ψυ-
χολογικό ενδιαϕέρον. Αμέσως, θα ήθελα να τονίσω τη δυσκολία 
της έννοιας εάν πρόκειται να μελετηθεί σε αϕηρημένο επίπε-
δο. Όμως, μην απατώμεθα: αϕθονεί στην καθημερινή εμπειρία 
όπως και στη σύγχρονη ϕιλοσοϕία και λογοτεχνία. Σκέϕτομαι 
ένα πραγματικό πρόσωπο ή ένα ϕανταστικό ον, στο οποίο κά-
ποιος μιλάει λέγοντας εσύ, ή [ένα πρόσωπο] που δημιουργείται 
μιλώντας για αυτόν, για αυτή ή για αυτούς. Με τον ίδιο τρόπο 
ο καθένας αμϕισβητεί τους άλλους στoυς μονολόγους του.

Αυτό που τονίζω εδώ είναι ακριβώς το ακόλουθο γεγονός: 
όταν σκεϕτόμαστε τη σχέση μεταξύ εγώ και του Άλλου, ο τε-
λευταίος δεν νοείται ως αυτό που δεν είναι σαν εμάς, αυτό που 
διαϕέρει από εμάς. Ο Άλλος είναι και αυτό που μου λείπει για 
να υπάρχω και αυτό που επιβεβαιώνει διαϕορετικά την ύπαρξή 
μου, τον τρόπο ύπαρξής μου. Όπως λένε οι παλιοί στοχαστές: 
μπορεί κανείς να δει μόνο μέσω της τύϕλωσης, να ξέρει μό-
νο μέσω της άγνοιας, να καταλαβαίνει μόνο μέσω παραλόγου, 
για να χρησιμοποιήσω έναν διάσημο αϕορισμό του [Dietrich] 

2. Στις αγκύλες περιέχονται οι παρεμβάσεις των επιμελητών.



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 135

Eckhart. Από την άλλη πλευρά, η ύπαρξη του Άλλου θέτει υπό 
αμϕισβήτηση την ιδιαιτερότητά μας. Εξ ου και το ερώτημα του 
[JohannWolfgang von] Goethe ‘πώς μπορώ να είμαι εκεί όπου 
υπάρχει ένας Άλλος;’ θέτει σαϕώς το πρόβλημα της σχέσης με 
τον Άλλο. Και αυτό όχι επειδή είναι διαϕορετικός από εμένα, 
αλλά επειδή είναι το αντίγραϕό μου, η μίμησή μου με κάποιους 
συγκεκριμένους –και σε τελική ανάλυση καταστροϕικούς– τρό-
πους. Ο Άλλος μπορεί να αποκτήσει την κατάσταση ολόκληρης 
της πραγματικότητας στην ύπαρξή μου και το έδειξα όταν άρ-
χισα να ασχολούμαι με αυτό το πρόβλημα. Εδώ βρίσκεται μια 
διαϕορά που έχει σημασία. Δηλαδή, ότι η σχέση με τον Άλλον 
είναι μια σχέση με έναν άνθρωπο, η οποία δεν είναι ούτε συνε-
νωτική ούτε σολιψισμός. 

2.	 Η επιστημονικοϕανής ψυχολογία 
	 και η επιστημονική ψυχολογία

Η σχέση μεταξύ Εαυτού και Άλλου μπορεί να ϕαίνεται προϕα-
νής, αλλά δεν μπορούμε να πούμε ότι είναι εύκολο να κατανοη-
θεί και να προσεγγιστεί με συγκεκριμένο τρόπο. Σε μεγάλο μέ-
ρος της βιβλιογραϕίας επισημαίνονται με ενθουσιασμό τα ζητή-
ματα σχετικά με το θέμα αλλά στην προσπάθεια απομόνωσης 
των ϕαινομένων υποκειμενικότητας, η βιβλιογραϕία παραμένει 
μάλλον διακριτική. Αυτό ισχύει ιδιαίτερα για την κοινωνική 
ψυχολογία, που διέπεται από την υπόσχεση γρήγορης ανταπό-
κρισης. Απαιτείται μόνο ένα πολύ σοβαρό βήμα εάν θέλουμε να 
ϕτάσουμε στην καρδιά των ϕαινομένων και αυτό συνίσταται 
στην επιστροϕή στο συγκεκριμένο. Δηλαδή να γίνει αντιληπτό, 
ακολουθώντας τον [Marcel] Mauss, ότι ‘στην κοινωνία κατα-
νοούμε πέραν των ιδεών και των κανόνων, κατανοούμε ανθρώ-
πους, ομάδες και συμπεριϕορές’ (1950: 275-276). Εκϕράζεται, 
λοιπόν, η επιθυμία του ζωντανού, του δραστήριου, του ίδιου του 
σωματικού, σαν μια επιστροϕή στα ‘ίδια τα πράγματα’, όπως 
αναϕέρεται από τον [Edmund] Husserl την ίδια εποχή. […]



SERGE MOSCOVICI136

Θα αναϕερθώ τώρα στο πρώτο σημείο της κοινής εξήγησης 
των γεγονότων, των ϕαινομένων. Οι σχέσεις με άλλους, οι κοι-
νωνικές σχέσεις, προηγούνται λογικά και γενετικά της σχέσης 
με το αντικείμενο. Με άλλα λόγια, αυτό που είναι πρώτο, ακό-
μη και αποϕασιστικό για τα ϕαινόμενα που μας αϕορούν, δεν 
είναι να δράσουμε σε αντικείμενα ή να αντιδράσουμε στα αντι-
κείμενα, αλλά να αλληλεπιδράσουμε με ένα ή περισσότερα υπο-
κείμενα. Όποια και αν είναι η άποψή μας, η υποχρεωτική προϋ
πόθεση της επιστημονικής σκέψης και της σκέψης της κοινής 
λογικής αποτελεί ουσιαστική εννοιολογική διάκριση. Δηλαδή, η 
διάκριση ανάμεσα αϕενός σε ό,τι μας ϕαίνεται δεδομένο, αντι-
ληπτό και, αϕετέρου, στις ιδέες και τις αναπαραστάσεις που 
τις αϕορούν. Δεν υπάρχει επιστημολογική διάκριση αλλά ούτε 
μπορούμε να κάνουμε χωρίς αυτή τη διάκριση, αν θέλουμε να 
ξεϕύγουμε από τον σολιψισμό. Το θέμα είναι ότι η συνείδηση 
και οι κοινωνικές σχέσεις γενικά προηγούνται της ϕυσικής συ-
νείδησης του αντικειμένου. Αυτή η εξέλιξη αποδεικνύεται από 
την ανθρωπολογία, την παιδοψυχολογία, ακόμη και από την 
ιστορία της επιστήμης. Βασικά, προσπαθώ να σας κάνω να κα-
ταλάβετε ότι, εάν η προτεραιότητα της σχέσης με τον Άλλον, 
με τα άλλα, από τη σχέση με τα αντικείμενα είναι πραγματική 
στην κοινωνική ζωή –και πώς να την αμϕισβητήσουμε;–, τότε 
προκύπτει ότι δεν μπορεί να μειωθεί η κοινωνική ψυχολογία 
σε [ψυχολογία] ϕυσιολογική, νευρωνική κ.ο.κ. Η πρώτη δεν 
είναι μόνο αυτόνομη αλλά εξηγεί μια οικογένεια συγκεκριμένων 
ϕαινομένων, όπως η δεύτερη είναι μια άλλη οικογένεια συγκε-
κριμένων ϕαινομένων.

Ορίστε ένα δεύτερο σημείο. Ακόμα και σήμερα, η ψυχο-
λογία και ειδικά ο κοινωνικός ψυχολόγος εξετάζουν τα αντι-
κείμενά τους, τα ερεθίσματά τους, με τον τρόπο των ϕυσικών, 
δηλαδή ως δοσμένα, δεδομένα της πραγματικότητας. Η συ-
στροϕή του νου τους τούς εμποδίζει να θυμούνται τις νοητικές 
διεργασίες, τις πρακτικές που παρήγαγαν αυτά τα αντικείμενα. 
Αυτά είναι, επομένως, προϊόντα που ενσωματώνουν, αν μπο-
ρούμε να πούμε, την εμπειρία και την τεχνογνωσία των υποκει-
μένων που είναι συγγραϕείς τους. Και το γνωρίζουμε, επειδή 



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 137

τα δημιουργήσαμε. Δημιουργούμε συνεχώς νέα [προϊόντα] που 
συμπληρώνουν την ύπαρξή μας, διαμορϕώνουν τις σχέσεις μας, 
όπως τα γλυπτά, οι πίνακες, τα ποιήματα. Ή στην πιο βαρετή 
δραστηριότητα, αλλά επίσης δημιουργική, [δημιουργούμε ορι-
σμένα] από τα παλαιότερα πολιτιστικά αντικείμενα, ένα τρα-
γούδι που ακούμε, ένα κρασί που πίνουμε, ένα πιάτο ϕτιαγμένο 
από συνταγή της γιαγιάς την οποία δοκιμάζουμε. Τα ϕυσικά 
αντικείμενα και τα πολιτιστικά αντικείμενα δεν είναι συγκρίσι-
μα σε έναν ιδανικό κόσμο αλλά στον κοντινό κοινωνικό κόσμο 
και η διάκρισή τους είναι μόνο θέμα περιστάσεων. […]

Το τρίτο σημείο αϕορά τη ϕύση της επιστήμης και της με-
θόδου. Βρίσκομαι εδώ σε οικείο έδαϕος, όπου μπορώ να κινηθώ 
γρήγορα. Μας εκπλήσσει το γεγονός ότι τόσοι ψυχολόγοι πα-
ραμένουν πιστοί σε μια ξεπερασμένη ϕυσική. Αυτό που απαιτεί 
επίσης την προσοχή μας είναι ο βαθμός με τον οποίο οι σύγχρο-
νοι ϕυσικοί, και εδώ παραθέτω από τον [Werner] Heisenberg 
(2003) ‘ϕαντάζονται ότι η διευθέτηση της πραγματικότητας 
που επιδιώκουμε πρέπει να προχωρήσει από το αντικειμενικό 
στο υποκειμενικό’. Η παρατήρηση δεν είναι μια πρόκληση αλλά 
ένας τρόπος να πούμε ότι η διαδικασία με την οποία ο ϕυσικός 
πειραματίζεται και συλλέγει πληροϕορίες για την ίδια την πραγ-
ματικότητα αποτελεί συμμετοχή, σε αυξανόμενο βαθμό, στα 
ίδια τα ϕαινόμενα που μελετώνται. Με άλλα λόγια, ϕαίνεται 
ότι είναι αδύνατο να αγνοήσουμε το γεγονός ότι συμμετέχουμε 
στην πιθανή περιγραϕή των τόπων που είναι συγκεκριμένοι σε 
ένα πεδίο της πραγματικότητας. Αυτό το είδος υποκειμενικό-
τητας έχει δηλωθεί από τη θεωρία της σχετικότητας και επα-
ναδιατυπώθηκε από την κβαντική μηχανική στην παρατήρηση 
της δημιουργίας και της καταστροϕής των σωματιδίων. Δεν 
θα μπορούσα να μην υπογραμμίσω τη σημασία του. Δεν είναι 
η πρόοδος προς την υποκειμενικότητα που μας ενδιαϕέρει εδώ. 
Αλλά η διαίσθηση που μας δίνει τη διαδραστική πτυχή που 
ενώνει τα ϕαινόμενα με την παρατήρησή τους. Η παραμέληση 
μέσω της οποίας η αλληλεπίδραση δεν γίνεται αντιληπτή τόσο 
ως μέθοδος μελέτης ϕαινομένων όσο και ως έννοια για τον ορι-
σμό και την εξήγησή τους, αυτή η παραμέληση δεν είναι καθό-



SERGE MOSCOVICI138

λου επιστημονική. Δεν υπάρχει προϕανής λογική ή γόνιμη σκέ-
ψη στην τρέχουσα πρακτική μας να απομονώνουμε άτομα από 
ομάδες, την ομάδα από μία άλλη ομάδα και, όπως είπε κάποτε 
ο [Leon] Festinger, να βασιζόμαστε μόνο στο χαρτί και στο 
μολύβι. Και ο [Maurice] Merleau-Ponty, με τον δικό του τρόπο, 
παρατήρησε ότι ‘Η κοινωνική ψυχολογία, ως ψυχολογία, αντα-
ποκρίνεται απαραίτητα στα ερωτήματα του ϕιλόσοϕου –τι εί-
ναι ένας άλλος άνθρωπος, τι είναι ιστορικό γεγονός, πού είναι 
το ιστορικό γεγονός ή το κράτος;– και δεν μπορεί εκ των προ-
τέρων να ταξινομήσει τους άλλους ανθρώπους και την ιστορία 
μεταξύ “αντικειμένων” ή “ερεθισμάτων”’ (1964: 44).

Η διαδεδομένη άγνοια για το τι είναι πραγματικά η κοινω-
νική ψυχολογία είναι εμϕανής στην ακινησία των εννοιολογικών 
αντανακλαστικών της, των πρακτικών της μέσα στον ταχύτατο 
κόσμο της επιστήμης. Στην τάση της να αναγάγει τα νέα ϕαι-
νόμενα στα παλαιά, σαν να ήταν θέμα εξορκισμού των άθλιων 
ϕαντασμάτων των ανθρώπων μέσα στην επιστήμη. Η πεποίθη-
σή μου σε όλα όσα έχω προτείνει υπαγορεύεται από την ανάγκη 
να ανακτήσουμε την κοινωνική ψυχολογία ως μια αυτόνομη 
επιστήμη, τα ψυχικά ϕαινόμενα ως γενικώς υποκειμενικά και 
την κοινωνική πραγματικότητα ως δημιουργημένη από ανθρώ-
πους και βιωμένη από ανθρώπους σε μόνιμη αλληλεπίδραση. 
Δεν υπάρχει τίποτα πρωτότυπο ή τολμηρό από πλευράς μου, 
όταν δηλώνω ανοιχτά ότι η κοινωνική ψυχολογία είναι μια επι-
στήμη υποκειμενικών ϕαινομένων που μοιράζονται στην αλλη-
λεπίδραση (σύγκρουση, διάλογο, επιρροή) και που γνωρίζουμε 
επίσης μέσω της αλληλεπίδρασης. Εκϕράζοντας αυτές τις σκέ-
ψεις σε εσάς, δεν ήθελα να σας προσϕέρω ένα όραμα επιστήμης 
αλλά να ξεκλειδώσω μια ντουλάπα από την οποία πολλοί είναι 
πρόθυμοι να βγουν. 



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 139

3.	Οι δύο πηγές της ετερότητας

3.1  Το ζωικό βασίλειο του πνεύματος

[…] Μετά από αυτό το προοίμιο δεν μπορούμε να αποϕύγουμε 
το ερώτημα: εάν το μέλλον μιας επιστήμης εξαρτάται από τον 
τρόπο με τον οποίο τέμνει την πραγματικότητα, σε ποιο μοτίβο 
πρέπει να διαιρέσουμε τη δική μας για να ϕέρουμε στο ϕως 
την κοινωνική υποκειμενικότητα; Βασισμένη σε άλλο πεδίο, η 
υπάρχουσα κοινωνική ψυχολογία υποστηρίζει μια διχοτομία 
μεταξύ των πρωταρχικών ιδιοτήτων του ανθρώπου, σχετικά 
με τις αισθήσεις, τις γνώσεις, τις αντιλήψεις, ακόμη και τα 
συναισθήματα, και κάπως δευτερεύουσες ιδιότητες, όπως η 
γλώσσα, οι σχέσεις ή η κοινωνική συμπεριϕορά. Έτσι, από τη 
μία πλευρά έχουμε οργανικές ιδιότητες ή διεργασίες, οι οποίες 
υποτίθεται ότι είναι κοινές σε όλα τα είδη, ως θεμελιώδη δομι-
κά στοιχεία της ψυχολογίας, συμπεριλαμβανομένης της κοινω-
νικής ψυχολογίας· και από την άλλη πλευρά έχουμε ιδιότητες, 
ας πούμε πολιτιστικές, ως παράγωγα, βοηθητικά στοιχεία χα-
ρακτηριστικά του ανθρώπινου είδους. […]

Σε κάποιο επίπεδο, ανεξάρτητα από το σημείο εκκίνησης, 
τα βασικά ϕαινόμενα είναι συναισθηματικά ή αντιληπτικά, γλωσ-
σικά ή κοινωνικά. Θυμηθείτε, ωστόσο, σας παρακαλώ, πόσο δύ-
σκολο είναι να εγγραϕείτε σε αυτό [το επίπεδο], πόσο δύσκολο 
είναι να πιστέψετε ότι η κοινωνία δεν είναι κάτι νέο πέρα από 
το άτομο αλλά η πραγματικότητά του [ατόμου] και ότι η ομι-
λία δεν είναι ένα σχόλιο ή ένα τεχνούργημα της συμπεριϕοράς 
μας, είναι η ίδια η ουσία του. Θα ήθελα να προσθέσω ότι είναι 
πιο πραγματικές και βαθύτερες πηγές της ζωής μας, οι οποίες 
μερικές ϕορές την ενισχύουν, μερικές ϕορές την καταστρέϕουν. 
Όπως είπε ο Ησαΐας: ‘Αν δεν πιστεύετε, δεν θα καταλάβετε’. 
Προσωπικά επιμένω. Δεν θα ήθελα τα λόγια μου να σας οδη-
γήσουν σαν μια αϕηρημένη συζήτηση αναϕορικά με οτιδήποτε 
άλλο. Προσπαθώ με όλες μου τις δυνάμεις να δικαιολογήσω το 
γεγονός ότι η κοινωνική υποκειμενικότητα δεν έχει καμία σχέ-



SERGE MOSCOVICI140

ση με την αισθητηριακή ή συναισθηματική πραγματικότητα 
και δεν μπορεί να γίνει κατανοητή μέσω αυτών. Και [ότι] πρώ-
τα απ’ όλα συνδέεται στενά με την ομιλία, με την επικοινωνία. 
Αυτή είναι η αιτιολόγησή μου για σήμερα.

3.2 Δαιμονικά σημάδια

Ο δαίμονας προκαλεί την αύρα των προγόνων. Είναι αυτός 
ή αυτοί όπως στη μοναξιά του Σωκράτη η ϕωνή στην οποία 
υπακούει αυτός, το εσύ που του μιλάει σήμερα και που είναι 
ο μόνος που ακούει, το μοναδικό εγώ που το δέχεται και το 
αόριστο εγώ που είναι ταυτόχρονα ο δαίμονας του Σωκράτη 
και ο Σωκράτης που μοιράζεται τον δαίμονά του με άλλους. 
Ή μάλλον, αυτός μιλά ως εγώ και όχι-εγώ, μια διάκριση στην 
υποκειμενικότητα του διαλόγου που ανοίγεται ταυτόχρονα με 
τον εαυτό του και με τους άλλους. Υπάρχει ακόμα ένα είδος 
σύμπτωσης των αντιθέτων σε αυτόν τον τομέα της ετερότητας, 
μια ρευστότητα των σχέσεων μεταξύ των διακριτών σημείων 
των συγκεκριμένων αναϕορών τους.

Εδώ είναι, λοιπόν, αυτό, ναι, που μου ϕαίνεται αξιοσημείω-
το. Είναι απλώς η δύναμη της υποκειμενικότητας της γλώσσας 
και της γενικής μορϕής επικοινωνίας μεταξύ των ανθρώπων. 
Αποκαλύπτεται στις πιο καθημερινές καταστάσεις διαλόγου, 
σε συνηθισμένες συζητήσεις και προϕανώς χωρίς λόγο και οι 
οποίες απολαμβάνουν τον εαυτό τους. Μια απόλαυση που ο 
[Bronisław] Malinowski χαρακτήρισε ως η παθητική επικοινω-
νία: ‘Είναι ακριβώς αυτή η ατμόσϕαιρα κοινωνικότητας και το 
γεγονός της προσωπικής επικοινωνίας μεταξύ των ανθρώπων. 
Αλλά αυτό στην πραγματικότητα επιτυγχάνεται με την ομιλία 
και η κατάσταση σε όλες αυτές τις περιπτώσεις δημιουργείται 
από την ανταλλαγή λέξεων, από τα συγκεκριμένα συναισθή-
ματα που διαμορϕώνουν τη ϕιλόδοξη αίσθηση με την έλευση 
και τη μετάβαση των λέξεων που αποτελούν τη συνηθισμένη 
ϕλυαρία. Η όλη κατάσταση αποτελεί γλωσσικό γεγονός. Κάθε 
γλωσσική έκϕραση είναι μια πράξη που στοχεύει άμεσα στη 
δέσμευση του ακροατή με τον ομιλητή’ (1953:313).



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 141

Από την πλευρά μου θα ήθελα να πιστεύω ότι αυτά τα 
δαιμονικά σημάδια, που δεν αποτελούν τίποτα άλλο παρά μια 
ϕωνή που μας μιλάει, εκϕράζουν την πρώτη επιταγή της κοι-
νής ζωής: αυτό που δεν θέλει να πει τίποτα, πρέπει να ειπωθεί. 
Μήπως ομιλώντας, οι άνθρωποι εϕηύραν τη γλώσσα;

3.3 Η ενδο-υποκειμενική εμπειρία

Ας εξετάσουμε την πηγή της υποκειμενικής συνείδησης. Γνω-
ρίζουμε ό,τι ϕαίνεται να είναι το αποτέλεσμα της ενδοσκόπη-
σης, μιας παρατήρησης του ίδιου του εγώ, της οικείας εξε-
ρεύνησης της ατομικής συνείδησης σε σχέση με τις αισθήσεις 
της, τις σκέψεις όταν κάποιος είναι μόνος, συνεχώς ‘μέσα και 
στο σπίτι’, για να χρησιμοποιήσω την έκϕραση του [SΩren] 
Kierkegaard. Μας δίνεται να καταλάβουμε ότι αυτή η ατομι-
στική κατοικία, όπου το εγώ είναι εκείνο της καθαρής συνείδη-
σης, έχει το προσωπικό ημερολόγιο για έμπιστο ϕίλο, το ψυχο-
λογικό μυθιστόρημα για πολιτισμικό εγγυητή. Δεν μπορούμε 
να αποϕύγουμε να αναγνωρίσουμε ότι η ενδοσκόπηση είναι μια 
από τις μορϕές της ενδο-υποκειμενικότητας, της ενδο-υποκει-
μενικής εμπειρίας μας, της μοναξιάς του Εγώ και Εμένα, με-
ταξύ του Εγώ και του Εσύ, εν συντομία με τους άλλους που 
είναι καλοδεχούμενοι στο απόρρητο της συνείδησής μας.

4. 	Η ϕύση του άλλου

4.1 Μερικές σημειώσεις για τον George Herbert Mead

Εξετάζοντας και αναλύοντας τη σχέση με τον Άλλον, προτεί-
νουμε να εξετάσουμε την ενδο-υποκειμενικότητα που γεννιέ-
ται ανάμεσα σε Εμένα και τους Άλλους, χωριστά, ατομικά, ως 
ένα ϕαινόμενο της αυθόρμητης αμετάκλητης κοινωνικότητας. 
Αναϕέρομαι σε αυτά τα περίεργα πρότυπα συμπεριϕοράς και 
σε αυτές τις διακριτές μορϕές αμοιβαίας δράσης με τις οποίες 



SERGE MOSCOVICI142

οι άνθρωποι προσπαθούν να προσελκύσουν ο ένας τον άλλον, 
να επηρεάσουν ο ένας τον άλλον. Όλοι τους έχουν την αϕετη-
ρία απλώς στην παρουσία ενός ατόμου και τις υποθετικές ή 
υπονοούμενες συνέπειες της διέγερσης του ενδιαϕέροντος ενός 
άλλου και της οικειότητας. Αλλά η διαδικασία δεν τελειώνει 
εκεί. Η κοινή παρουσία γίνεται για τον καθένα στόχος από 
μόνος του, ο οποίος αρχίζει να αναζητείται για τον εαυτό του, 
καθώς [αναζητούνται] και τα μέσα για να μοιραστούν παρόμοια 
συναισθήματα και ιδέες, ακολουθώντας τους ίδιους κανόνες. Με 
μια λέξη, η κοινωνική ζωή μπορεί να ξεκινήσει.

Όσον αϕορά τη δεύτερη αρχή του Mead, μπορώ να μιλή-
σω με περισσότερη αυτοπεποίθηση και ισχυρότερη πεποίθηση. 
Ας πούμε απλώς ότι το πιο αξιοσημείωτο επίτευγμα του Mead 
ήταν να ανυψώσει την εικόνα του ρόλου σε μια έννοια που υπο-
δηλώνει το πρότυπο προσδοκίας της συμπεριϕοράς ενός ατόμου. 
Η επικοινωνιακή σχέση μεταξύ ατόμων είναι ριζωμένη στην 
πράξη της ανάληψης του ρόλου του Άλλου. Δηλαδή Εγώ πε-
ριμένω τη συμπεριϕορά του Άλλου, και ϕτιάχνω τις δικές μου 
προσδοκίες ότι αυτός, ο Έτερος, του απευθύνει το Εγώ. ‘Στην 
πραγματικότητα, το άτομο κάνει τώρα τη δική του συμπεριϕο-
ρά αντικείμενο στοχασμού και αξιολόγησης με τον ίδιο τρόπο 
όπως η συμπεριϕορά αλληλεπίδρασης του συντρόϕου του, βλέ-
πει τον εαυτό του από την άποψη του άλλου’ (Mead, 1934).

Θα ήταν δυνατόν να δείξουμε, εάν αυτό δεν μας κρατά πολύ 
μακριά από το θέμα μας, ότι αυτές οι αξιοθαύμαστες ‘αναλή-
ψεις ρόλων’ δεν συλλαμβάνονται μέσω ορθολογικών διαδικα
σιών, αλλά έχουν μια πιο ταπεινή προέλευση. Όπως ο [Thomas] 
Hobbes, και πριν από αυτόν ο [Baruch] Spinoza, ο Mead συ-
νέλαβε την γενική αρχή αυτών των αλληλεπιδράσεων μεταξύ 
Εμένα και Άλλου ως μιμητική αρχή, αντανάκλαση και αντι-
γραϕή αμοιβαίων ενεργειών. Δηλαδή, πρέπει να υποθέσουμε ότι  
η ενδο-υποκειμενική διαδικασία οϕείλεται στην ομοιότητα του 
εαυτού μας με τους άλλους, αυτά είναι τα ανάλογά μας στις 
ϕυσικές τους τάσεις και ικανότητες. Έτσι ώστε, παρά τις αρ-
νήσεις του Mead, όλες οι κοινωνικές σχέσεις, συμπεριλαμβανο-
μένων εκείνων της επικοινωνίας, να μπορούν να εξηγηθούν από 



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 143

μιμητικές σχέσεις που προκαλούνται από τον ρόλο που πρέπει 
να αναλάβει κάποιος. Και πρέπει να προσθέσουμε και όλες τις 
κοινωνικές σχέσεις επίσης, δεδομένου ότι υπάρχει στην πραγ-
ματικότητα μόνο ένας Άλλος, ο βαθύτερος και ο πιο σημαντι-
κός, ο γενικευμένος Άλλος. Ο αποϕασιστικός κοινωνικός μη-
χανισμός συνίσταται στην υιοθέτηση του γενικευμένου Άλλου 
απέναντι στον εαυτό. Μια στάση ποιοτικά sui generis αλλά η 
οποία ταυτόχρονα παρουσιάζει μια σειρά από ομοιότητες με 
τους άλλους, έτσι ώστε το πρώτο και το δεύτερο να μπορούν να 
διεγείρουν αμοιβαία ή διεγερθούν, προκαλώντας την εμϕάνισή 
τους σε κάθε νου. Η διαισθητική και ορατή μιμητική επιρροή 
είναι ένα γεγονός που δεν μπορεί να αμϕισβητηθεί. Αλλά από  
εκεί για να γίνει η αρχή, να πάρουμε ή να αϕήσουμε την ενδο
υποκειμενική ζωή, υπάρχει ένα κβαντικό άλμα. Αυτή είναι πολ-
λαπλάσια, έχει πάρα πολλές πτυχές, για να μειωθεί σε μία μόνο 
όψη του εαυτού. Πρέπει τώρα να δοκιμάσουμε όσο καλύτερα 
μπορούμε, μέσω υπαινιγμών και αναλύσεων, να ϕτάσουμε όσο 
το δυνατόν πιο κοντά σε αυτήν την πραγματικότητα και να την 
εμπλουτίσουμε.

4.2  Επικοινωνία και συνάντηση

Το ερώτημα λοιπόν είναι: πώς αναπτύσσεται η ενδο-υποκειμε-
νική σχέση μεταξύ Εμένα και του Άλλου; Και η σημερινή εν-
διάμεση απάντηση θα ήταν: μέσω της τελετουργίας. Αυτή η 
μορϕή ανταλλαγής, η οποία μπορεί να είναι εξαιρετικής ϕύσης 
κατά τη διάρκεια συναντήσεων ή τελετών, είναι επίσης καθημε-
ρινή, χρησιμεύει για τη διατήρηση της σχέσης μεταξύ ατόμων 
ή για την ενεργοποίηση μιας συγκεκριμένης δράσης εκ μέρους 
τους. Σε αυτά βρίσκουμε προσεκτικά τακτοποιημένα σχήματα, 
που αναπτύχθηκαν με την πάροδο του χρόνου και για αυτόν 
ακριβώς τον λόγο [πρόκειται για σχήματα] υποδηλωτικά. Γι’ 
αυτό περιέχουν νόημα. Έτσι, έχουμε τελετουργίες σκέψης, δόγ-
ματα, τελετουργίες λόγου, τύπους ομιλίας και ευγένειας, συ-
ναισθηματικές τελετές (χαμόγελο, θυμός), που προκαλούν μια 



SERGE MOSCOVICI144

αυθεντική αίσθηση συνδέσεων στην υπηρεσία διαλόγων και πι-
θανούς μονόλογους που συνεχίζονται σε συναυλία. Γνωρίζουμε, 
επίσης, ότι ένα τελετουργικό είναι η εϕαρμογή ενός μύθου ή 
μιας πεποίθησης. Συμμετέχοντας στο τελετουργικό, συμμετέ-
χετε με άλλους σε έναν μύθο ή πεποίθηση. Και η ομοιότητα που 
βρίσκουμε μεταξύ μας και [μεταξύ] άλλων προκαλείται πάντα, 
συχνότερα από ό, τι θέλουμε, από αυτήν τη συμμετοχή. Ομοιό-
τητα στο μυαλό, χάρη στην ιστορία ή την ανάκληση, και ταυτό-
χρονα κατασκευή μιας εξωτερικής αναλογικής αναπαράστασης.

Κατά τη σχέση με τον Άλλο, δεν πρέπει να εννοούμε τη 
συνύπαρξη ή μια κοινή εμπειρία. Αυτή η σχέση αλλάζει οποιο-
δήποτε άτομο σε ένα οικείο πρόσωπο ή σώμα, σε έναν Άλλον 
που αναμένεται ή ακόμη και αναζητείται. Η συνάντηση κάνει 
γνωστό τον ξένο. Κάνει έναν άνθρωπο (ή μία ομάδα) που μέ-
χρι εδώ δεν ήταν απαραίτητοι ή πραγματικοί, έναν πραγματικό 
άνθρωπο (ή ομάδα) που είναι εκεί για κάποιον, ακόμη και όταν 
δεν είναι παρών. Και η σχέση που μας συνδέει με έναν άνδρα ή 
μια γυναίκα μπορεί να περιγραϕεί με τις λέξεις και ή με, που 
σημαίνει ότι είναι μια σχέση μεταξύ δύο όντων που δεν διαχω-
ρίζονται κατά τη διάρκεια ή μετά τη συνάντηση. 

Η τελετουργική απόκριση που αποκαλύπτει ότι το αναμε-
νόμενο ον είναι εκείνο που εμϕανίζεται, παρουσιάζεται στην πιο 
αγνή της μορϕή στην Οδύσσεια. Σας θυμίζω. Μετά τον Τρωι-
κό Πόλεμο και στο τέλος μιας μακράς και επικίνδυνης πλοήγη-
σης, ο Οδυσσέας, γερασμένος από τα χρόνια και τη θεά Αθηνά, 
ντυμένος με κουρέλια, κατέϕτασε στην Ιθάκη, την πατρίδα του. 
Η σύζυγός του Πηνελόπη τον δέχεται και τον ρωτάει αν έχει 
γνωρίσει τον Οδυσσέα. Αϕηγείται τον πόλεμο και τη δική του 
περιπλάνηση, χωρίς να καταϕέρει να αναγνωριστεί από την ίδια 
ως σύζυγός της. Στην ιστορία του Ομήρου, όπως και σε πολλές 
μυθικές ιστορίες, ο ήρωας ή η ηρωίδα πρέπει να ϕέρει δύο ση-
μάδια που επιτρέπουν την ταυτοποίηση του προσώπου του: ένα 
σωματικό σημάδι, κατά προτίμηση τοποθετημένο σε μέρος που 
δεν είναι άμεσα ορατό, λεκέ, ελιά, ουλή. Γνωρίζοντας ότι η πα-
ραμάνα του, η Ευρύκλεια, τον γνώριζε από παιδί, δεν μπορεί να 
της κρύψει, ενώ του πλένει τα πόδια, την ουλή ενός τραύματος 



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 145

στο μηρό του, που του έκανε κάποτε ένας αγριόχοιρος. Θα είναι 
γι’ αυτήν νομίζει ένα σημείο, το σημάδι ότι είναι πραγματικά 
ο Οδυσσέας. Όταν τον αναγνωρίζει, τη διατάζει να σιωπήσει, 
μέχρι να εκπληρώσει την εκδίκησή του σκοτώνοντας τους μνη-
στήρες. Επιπλέον, ο «επιστρέϕων» πρέπει να είναι ο κομιστής 
ενός συμβολικού αντικειμένου που πήρε μαζί του κατά την ανα-
χώρησή του, αδύνατο να συγχέεται, μια παιδική πάνα ή ένα 
πέπλο ή ένα μοναδικό κόσμημα από την γέννησή του. Στην 
ιστορία του Ομήρου, το αντικείμενο δεν ϕέρεται, είναι το κρε-
βάτι του ίδιου του Οδυσσέα, το οποίο κανείς δεν μπορεί να με-
τακινήσει. Η Πηνελόπη, η οποία μέχρι τότε προσποιείται ότι  
δεν αναγνωρίζει τον σύζυγό της, τον δοκιμάζει. Παραγγέλνει 
στις υπηρέτριές της να δημιουργήσουν ένα πλαίσιο που θα χρη-
σιμεύσει ως κρεβάτι. Στη συνέχεια ξεσπά ο θυμός του Οδυσ-
σέα: ‘Ποιος μετακίνησε το κρεβάτι μου;’ ένα κρεβάτι από τον 
κορμό μιας ελιάς ριζωμένη στη γη, το μυστικό και των δυο. Με 
αυτά τα λόγια, η Πηνελόπη αναγνωρίζει τον Οδυσσέα. 

4.3  Μάσκες και κοινωνικές αναπαραστάσεις

Δεν είναι επείγον, από όσο γνωρίζω, να διατυπώσω μια πλήρη 
απάντηση στο ερώτημα: ποια είναι η ουσιαστική διαϕορά μεταξύ 
των επικοινωνιών από χειρονομίες με σήματα και της τελε-
τουργικής επικοινωνίας με σύμβολα; Η τελετουργική επικοι-
νωνία χαρακτηρίζεται από μεγαλύτερη ενέργεια. Και ειδικά αν 
πρόκειται για τη σχέση του εγώ με τον άλλον, που δεν είναι 
ποτέ μια προϕανής σχέση και η ίδια αυτονόητη. Χρειάζεται τη 
δοκιμασία της συνάντησης, όπου ο καθένας πρέπει να αποδείξει 
τον εαυτό του, βάσει της αμοιβαιότητας, να δείξει ποιος είναι 
και να αποκαλύψει έναν σύνδεσμο. Και δεν το αγνοούμε, μόνο 
το διαρκές συναίσθημα διαρκεί και επιτυγχάνει τη διάρκεια. 
Αλλά όλες οι διαϕορές είναι σχετικές. Η αρχική μας αμαρτία, 
ως ανθρώπινα όντα, είναι να έχουμε πλήρη ελευθερία επικοινω-
νίας αλλά δεν μπορούμε να μην επικοινωνούμε. Ούτε μπορούμε 
να σταματήσουμε να επικοινωνούμε με τους εαυτούς μας ούτε 



SERGE MOSCOVICI146

καν σε αυτόν τον κόσμο της ενδο-υποκειμενικότητας που κα-
θιερώνουμε μεταξύ Εγώ και Εμένα, που σχηματίσαμε για να 
συνομιλήσουμε με τον εαυτό μας στην καθημερινή ζωή. ‘Εκεί-
νοι που είπαν ότι η αρχική αμαρτία ήταν η λαγνεία’, έγραψε ο 
Καλβίνος, ‘χρησιμοποίησαν μια κατάλληλη λέξη, μόνο με την 
προϋπόθεση να προσθέσουμε πως οτιδήποτε υπάρχει στον άν-
θρωπο, από την κατανόηση έως τη θέληση, από την ψυχή μέχρι 
τη σάρκα, έχει λερωθεί και γεμίσει με λαγνεία. Ή, για να το 
πούμε πιο σύντομα, ολόκληρος ο άνθρωπος δεν είναι ο ίδιος άλ-
λο, παρά λαγνεία’.

Η λαγνεία των λέξεων και του Άλλου, που μπορεί να πα-
ρατηρηθεί από την παιδική ηλικία, ϕαίνεται εύκολα στον παρα-
μικρό πειρασμό χωρίς την ανάγκη προσϕυγής σε εξωτερικούς 
περιορισμούς. Η ανθρώπινη ψυχή είναι διατεταγμένη με τέτοιο 
τρόπο ώστε ποτέ να μη στερείται των μέσων για την ικανο-
ποίηση αυτής της λαγνείας και η γλώσσα μας μαρτυρεί την 
πραγματικότητά της. Το να μιλάς είναι να επιβεβαιώσεις την 
μοναδικότητα του Εγώ. Το πρόβλημα με τις λέξεις είναι ότι 
δεν είναι ποτέ τόσο λόγια: είναι επίσης μάσκες και αναπαρα-
στάσεις. Λόγω του γεγονότος ότι καθένας μας διπλασιάζεται, ο 
καθένας αναγνωρίζει τον εαυτό του ως διαιρεμένο εαυτό, ακόμα 
κι αν αυτό το όραμα ξεϕεύγει από όλα τα άλλα: ‘χωρισμένος 
στον εαυτό του, αδιαίρετος έναντι όλων των άλλων’, όπως το 
θέτει ο Boèce. Από την πλευρά του, ο Mead είπε ότι είναι συνη-
θισμένο στην ψυχολογία πως μόνο το Εγώ, το Εμπειρικό Εγώ, 
μπορεί να έρθει στο επίκεντρο της προσοχής, μπορεί να γίνει 
αντιληπτό. Το Εγώ βρίσκεται πέρα από την άμεση εμπειρία.

Ο κόσμος της ενδο-υποκειμενικότητας είναι σίγουρα ένας 
κόσμος κοινωνικών αναπαραστάσεων και ο Άλλος είναι η πρώ-
τη από αυτές. Οποιαδήποτε σχέση μεταξύ ενός Εμένα και ενός 
Εσένα προϋποθέτει ότι το ένα αναπαριστά το άλλο, ο καθένας 
ρωτά ‘τι είσαι εσύ για μένα’; Και υπάρχει μια απάντηση στην 
ερώτηση: ‘Με ποιο δικαίωμα απευθύνεται αυτός (ή αυτή) σε 
εμένα’; Τι πρέπει να γίνει για να αποκτήσουμε πρόσβαση σε αυ-
τήν τη σχέση και να τη διατηρήσουμε έπειτα; Εάν η σχέση με 
τον Άλλο περνά αναγκαστικά από μια αναπαράσταση είναι επειδή 



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 147

δεν αρκεί μια συνάντηση και μια βούληση για να δημιουργηθεί 
μια επαϕή. Το κίνητρο είναι διαισθητικά προϕανές, αλλά πιο 
δύσκολο να διατυπωθεί. Δεν αρκεί να αντιλαμβάνεσαι κάποιον, 
ένα μέλος του ανθρώπινου είδους, [δεν αρκεί] να τον συναντάς 
ως κάποιον Άλλο που μπορείς να συστήσεις στον προκαθορι-
σμένο κόσμο σου. Πρέπει, ακόμη, να έχουμε έναν λόγο, μια αι-
τιολόγηση για την παρουσία του, εν συντομία, να ξέρουμε ποιος 
είναι ο λόγος ύπαρξής του. Για τον σκοπό αυτόν οι συγκεκρι-
μένοι άνθρωποι ενεργούν με τεχνογνωσία. Έχουν στο νου τους 
μια ιδέα ή μια εικόνα, ακόμη και μόνο για συμμόρϕωση στη 
χρήση. Είναι η διαϕορά μεταξύ των ερωτήσεων που τίθενται 
και των απαντήσεων που δίνονται που χρησιμεύει ως κίνητρο, 
εμποδίζοντας την επικοινωνία να σταματήσει προτού εμϕανι-
στεί η κοινωνική αναπαράσταση, ως μύθος ή ως όραμα κοινής 
αίσθησης με τον Άλλο. […]

4.3.1  Ο Άλλος συνταγογράϕος3

Κατά μία έννοια, ο Γενικευμένος Άλλος του Mead εκϕράζει μια 
ποιοτική αντίληψη του κοινωνικού. Θα έμπαινα στον πειρα-
σμό να πω ότι ο Γενικευμένος Άλλος αντιστοιχεί στον πρώτο 
καθρέϕτη στον οποίο κάθε άτομο μπορεί να δει και να αναγνω-
ρίσει τον εαυτό του, ένα κοινωνικό ον που είναι στον καθρέϕτη 
του και τον βλέπει όπως είναι, ένας ϕίλος, ένα άλλο Εγώ. Αλλά 
το περιεχόμενο του ίδιου του κοινωνικού είναι ουδέτερο, επομέ-
νως κρυμμένο, ίσως για να γίνει πιο αποδεκτό σε μια επιστήμη 
ή μια κοινωνία που θέλει να είναι ατομικιστική. Είναι απλώς 
ένα Άλλος Οριστικός, ενός συγκεκριμένου είδους, που έχει ένα 
συγκεκριμένο περιεχόμενο ενεργώντας στην πραγματικότητα 
και το οποίο μπορούμε να γνωρίζουμε εμπειρικά. Μου ϕαίνε-
ται ότι το πραγματικό περιεχόμενο αυτού του Γενικευμένου 
Άλλου είναι εκείνος ο Άλλος συνταγογράϕος –γιατρός, δικα-
στής, γονέας, δάσκαλος κ.λπ.– που δείχνει τι συνιστάται, αυτό 

3. Ως ‘συνταγογράϕος’ αποδίδεται στα ελληνικά ο όρος ‘prescripteur’, 
καθώς η απόδοση αυτή θεωρήθηκε ως η περισσότερο συμπεριληπτική της 
προσπάθειας ορισμού που επιχειρεί ο Mead.



SERGE MOSCOVICI148

που επίσημα πρέπει να σκέϕτεται ή να πράττει κάθε εγώ σε 
μια καθορισμένη κατάσταση. Με τον ίδιο τρόπο, επηρεάζει την 
επιλογή των σχέσεων και των τρόπων ύπαρξης κάθε ατόμου, 
την υιοθέτηση των κανόνων που πρέπει να ακολουθούνται, διότι 
κανείς δεν συνταγογραϕεί ποτέ κατά των απαγορεύσεων.

Δεν προκαλεί έκπληξη το γεγονός ότι η συνάντηση με έναν 
τέτοιον Άλλο είναι μιμητικής ϕύσης. Δεν ζητά να είναι μιμητι-
κός με πνεύμα κυριαρχίας αλλά απλώς να εισαχθεί σε έναν ήδη 
υπάρχοντα κύκλο ή αλυσίδα ατόμων. Υπ’ αυτές τις συνθήκες, η 
ιδέα της ‘ανάληψης του ρόλου του Άλλου’ έχει γίνει εμβληματι-
κή. Το να παίζεις έναν ρόλο δεν συνίσταται στην εκπροσώπηση 
του ίδιου μέσα στον Άλλο και αντίστροϕα, ακόμα κι αν αυτή η 
αναπαράσταση είναι η προϋπόθεση. Είναι πρώτα να χάσεις τον 
εαυτό σου, να γίνεις αντίγραϕο του Άλλου, μετά να βρεις τον  
εαυτό σου στη συνείδηση του Εγώ που αρχίζει να βλέπει τον 
εαυτό του στους ρόλους του όπως στον καθρέϕτη. Δεν είναι, 
λοιπόν, θέμα μείωσης του ίδιου του Άλλου, υιοθέτησης της άπο-
ψης του Άλλου σε ένα είδος αντιγραϕής του εαυτού του, καθώς 
είναι εξίσου παρόμοιος ή διαϕορετικός. Αλλά μιας ερμηνείας 
που μεταμορϕώνει το θέμα και του επιτρέπει να αντικαταστή-
σει την ύπαρξη με το άλλο υποκείμενο χάρη στο οποίο μπορεί 
να αναγνωρίσει τον εαυτό του. Για μεγάλο χρονικό διάστημα 
χρησιμοποιούμε μάσκες για να αντιπροσωπεύσουμε την ουσία 
αυτού του Άλλου που συνταγογραϕεί, αποδίδοντας μερικές ϕο-
ρές σε αυτόν μια θεϊκή προέλευση και ένα πρόσωπο που είναι 
ταυτόχρονα αόρατο και ευπρεπές. […]

Όσοι ακολουθούν τον Mead είναι υποχρεωμένοι να κοιτά-
ζουν από έξω τις σχέσεις με άλλους, δηλαδή, όπως έγραψε, από 
τις συμπεριϕορές. Ό,τι είναι έμπειρο, υποκειμενικό, πρέπει ωστόσο 
να κατανοηθεί εκ των έσω. Με λίγα λόγια σαν μια τυπική κοι-
νωνική αναπαράσταση κάποιου. Από τον Άλλο συνταγογράϕο 
εδώ και περισσότερο ακόμη από οποιονδήποτε. Η μιμητική, 
συμπαθητική και εσωτερική μίμηση είναι η μόνη προϕανής αι-
τία αυτής της σχέσης και γι’ αυτό είναι τόσο αποτελεσματική. 
Και γι’ αυτό παραμένει ένα αίνιγμα που αντιστέκεται, όπως η 
βαρύτητα, στις αναλύσεις μας. 



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 149

Τι γίνεται αν η ανάληψη ενός ρόλου δεν είναι επιτυχής; Για-
τί η αποτυχία θεωρείται ως σημάδι κατωτερότητας, όσο πιο 
πικρή είναι η σύγκριση του εαυτού μας, που μετράται με τους 
άλλους; Οι κανόνες εισήχθησαν λανθασμένα. Αυτός είναι ένας 
από τους κύριους λόγους για την αντιπαλότητα μεταξύ Εμένα 
και του Άλλου. Ο Freud το περιγράϕει προσϕυώς σε μία από 
τις χαρισματικές του ϕόρμουλες: τον ναρκισσισμό των μικρών 
διαϕορών.

Το ίδιο ερώτημα αναγνωρίζει μια άλλη εκδοχή: γιατί λοι-
πόν όταν τα άτομα παίζουν τέλεια τους ρόλους που συνταγο-
γραϕεί ο Άλλος αυξάνεται η δυνητική δυσαρέσκεια αντί να μειώ
νεται; Είναι περίεργο που μια συνάντηση μεταξύ του Άλλου 
Εγώ και του Εγώ, η οποία έχει ϕτάσει στο σημείο να αντα-
νακλάται ταυτόσημα και στα δύο βλέμματα, ταυτόχρονα πυ-
ροδοτεί εχθρότητα που μπορεί να κλιμακωθεί. Ο ευκολότερος 
τρόπος είναι να το αγνοήσουμε. Χωρίς να υποψιαζόμαστε ότι 
από κάποιο βαθμό ‘τελειότητας’ τίθεται το ερώτημα: μα ποιο 
είναι το αντίγραϕο και ποιο το πρωτότυπο; Οι παρατηρητές θα 
διατυπώσουν το ερώτημα που αγγίζει το Εγώ στο πιο ευαίσθη-
το σημείο: είναι γνήσιο ή μόνο ένα ομοίωμα του Άλλου; Όπως 
εάν θέλουν να μάθουν με ποιον ασχολούνται: με έναν πραγμα-
τικό άνθρωπο ή έναν απατεώνα; Είναι, λοιπόν, ϕυσιολογικό ότι 
αυτός που καταϕέρνει να γίνει ένοχος αυτής της ασάϕειας είναι 
στην πραγματικότητα αθώος. Έπρεπε να ξεκινήσουμε με τις αι-
σθήσεις, τις ενέργειες, τις μανίες του Άλλου, όπως ένας αρχάριος 
μαθαίνει μια ξένη γλώσσα ή ένα επάγγελμα. Όπως και τα πρώτα 
έργα των μεγάλων καλλιτεχνών, μελετητών ή συνθετών, για τα 
οποία λέγεται: ‘στην αρχή, ήταν ένα αντίγραϕο του Τάδε’. […]

4.3.2  Ο Παραδειγματικός Άλλος

[…] Τι σημαίνει Παραδειγματικός Άλλος; Σκεϕτόμαστε οικεία 
είδη, ωστόσο είναι δύσκολο να προσδιοριστούν όπως τα ϕαντα-
ζόμαστε και επίσης είναι δύσκολο να πούμε τι τα διακρίνει. 
Πρέπει, λοιπόν, να αναϕέρω πρώτα από όλα τις δύο πτυχές που 
τα αποκαλύπτουν. Οι ποιότητες και οι πράξεις τους δικαίως 



SERGE MOSCOVICI150

θεωρούνται παραδειγματικές εξαρχής, τις θεωρούμε ως άλλες 
ιδιότητες ή πράξεις ατόμων ή ομάδων. Αλλά αργά ή γρήγορα 
μας κάνουν και απορούμε, επειδή ο κάτοχός τους συμμετέχει 
σε κάποιο βαθμό σε μια αναπαράσταση ή μια γενικότερη ει-
κόνα του καλλιτέχνη, του μελετητή, του αγίου, του προϕήτη ή 
ακόμα της γυναίκας, του πατέρα κ.λπ. Έτσι, οι ποιότητες ή οι 
πράξεις, γενναίες ή εγκληματικές, ϕαίνεται να απαντούν σε μια 
ερώτηση: τι είναι ήρωας, αληθινός άγιος, καλός πατέρας – ή το 
αντίθετό τους; […]

Ας κλείσουμε αυτήν την παρένθεση και ας προχωρήσου-
με. Τα υλικά που αϕορούν τους παραδειγματικούς Άλλους, που 
συσσωρεύονται στην ιστορία, στην κοινωνιολογία, στην ανθρω-
πολογία είναι πολύ παλιά και [αποτελούν] έναν υπέροχο πλού-
το. Όμως μια συστηματική προσπάθεια προβληματισμού θα 
ήταν απαραίτητη για την κατανόηση των δύο σταδίων, της πα-
ραδειγματικότητας και έπειτα της εξουσίας, που μας ξαϕνιά-
ζουν όταν θεωρούμε τη ϕυσιολογική αντίδραση των ανθρώπων 
απέναντι σε αυτούς τους παραδειγματικούς ανθρώπους που εν-
σαρκώνονται στην ιστορία μιας θρησκείας, μιας κοινωνίας ή 
μιας τέχνης. Τίθενται, επομένως, πολυάριθμες ερωτήσεις.

Γιατί αναγνωρίζουμε την εξουσία αυτών των παραδειγμα-
τικών ανθρώπων ή πώς αναγνωρίζουμε τους εαυτούς μας σε 
αυτούς; Ας προχωρήσουμε στις πολιτικές, στρατιωτικές και 
οικονομικές λύσεις που προτείνουμε περισσότερο από συνήθεια 
απ’ ό,τι από πεποίθηση. Σαν το πρωταρχικό μέλημα της έρευ-
νας δεν είναι να κατανοήσουμε το άγνωστο αλλά να ξεϕύγουμε 
απ’ αυτό στην άβυσσο της άγνοιας. Αλλά, για μια ακόμη ϕορά, 
χάρη σε πολλές ακριβείς μελέτες στην ιστορία, την ανθρωπο-
λογία ή την ψυχολογία των μαζών, μπορούμε να κατανοήσουμε 
τον τρόπο με τον οποίο η συνάντηση με έναν Άλλο τόσο δι-
αϕορετικό από τον εαυτό, τόσο μακρινό, που σοκάρει ακριβώς 
επειδή συμβολίζει ‘τα πράγματα και δεν κάνει πράγματα όπως 
όλοι οι άλλοι’, όπως το παρόν εγώ τους, έχει μετασχηματιστικό 
αντίκτυπο. Πολλά έχουν ειπωθεί για την ορθολογική επιλογή, 
τη μαγική αποτελεσματικότητα ή τη θεραπεία ψυχών, μεταξύ 
άλλων παρόμοιων ϕαινομένων. Επαναλαμβάνω: η εξουσία που 



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 151

απονέμεται από μια κλίση, με όλες τις εϕήμερες ιδιότητες ή 
τα τεχνουργήματά της, εξασϕαλίζει σε αυτούς τους ανθρώπους 
μια επιρροή που, στην αρχή ρηχή και αόριστη, μπορεί να γίνει 
πιο έντονη και βαθύτερη.

4.3.3  Ο Μυστηριώδης Άλλος

Ίσως έχουμε ϕτάσει στο σημείο όπου η λέξη Άλλος, που χρη-
σιμοποιείται για να υποδηλώσει μια γενική έννοια ή αυτό που 
είναι πιο άβολο, για να ονομάσουμε αυτό που δεν μπορούμε να 
εκϕράσουμε ανοιχτά, αυτός ο Άλλος μπορεί να αποκαλύψει την 
προέλευση και το περιεχόμενό του. Στην καρδιά της έννοιας και 
του ονόματος υπάρχει μια συγκεκριμένη ανθρώπινη πραγμα-
τικότητα που έχει εκϕραστεί με διάϕορους τρόπους – η σκιά, 
ο εξωγήινος, ο outsider, ο ξένος τελικά. Οι ξένοι, οι μύθοι, οι 
θρησκείες και οι πολιτισμοί ασχολούνταν ανέκαθεν με αυτό. Το 
leitmotif τους, το υποχρεωτικό θέμα, θέλει πρωτίστως τον ξένο 
να μην βρίσκεται σπίτι του. Να μην αισθάνεται οικειότητα στον 
κόσμο στον οποίο υπάρχει. Και όμως, κανένας κόσμος δεν είναι 
κόσμος αν ένας ξένος, που βρίσκεται στις άκρες, δεν καθορίσει 
τα σύνορα. Στο όριο όσων κρίνουμε ως ανθρώπινα, πολιτισμένα, 
ϕυσιολογικά – απορρίπτοντας το ζώο, τους άγριους, τα τέρατα 
και τους νομάδες που είναι περαστικοί από τη μια κοινότητα 
στην άλλη, καθεμία [κοινότητα] στραμμένη προς αυτή την ίδια. 
Ενσαρκώνει την ενεργή αρχή στην παραβίαση του πλέον καθο-
λικού ταμπού, εκείνου της επαϕής. Το πεπρωμένο του [ξένου] 
είναι να είναι παντού στον κόσμο χωρίς να είναι σε αυτόν τον 
κόσμο. Λέγεται για όλους τους ξένους με περιϕρονητικό τόνο – 
ο [James] Joyce, ένας εθελοντής εξόριστος, λέει για τον ίδιο με 
υπερηϕάνεια ότι είναι ‘πολίτης του πουθενά’. Αυτό χαρακτηρί-
ζει επίσης τους αγίους, όντας αποεδαϕικοποιημένοι επί της γης. 

Τούτου λεχθέντος, ας αναρωτηθούμε: πώς μπορούμε να 
αναπαραστήσουμε τον ξένο; Στην επιστήμη, στην πολιτική, 
τείνουμε να τον αναπαριστούμε ως το διαϕορετικό, το απολύ-
τως Άλλο, που δεν είναι σαν τον εαυτό μας. Και να επικεντρω-
θούμε στα ψυχικά ή ϕυσικά χαρακτηριστικά που εκϕράζουν τη 



SERGE MOSCOVICI152

διαϕορά. Πίσω από αυτήν την αξιολύπητη προσπάθεια βρί-
σκεται η επιθυμία να αποκλειστεί αυτός που δεν είναι σαν τον 
εαυτό μας, όχι σαν εμάς. Εμϕανίζεται ως διπλή άρνηση μέσω 
της μη ταυτότητας, της μη αυθεντικότητας στα μάτια του ατό-
μου ή της ομάδας που αναπαριστά τη δική του ταυτότητα, την 
αυθεντικότητά του θετικά. Είναι συνηθισμένο να παρατηρούμε 
ότι το θέμα είναι πιθανό μόνο εάν ξεχάσουμε το κοινό έδαϕος. 
Και όμως, η πεζοπορία του ξένου δεν τον αντιπροσωπεύει αλ-
λά μάλλον υποδηλώνει την απουσία αναπαράστασης. Και πάλι 
στον καθρέϕτη του εαυτού όπου αναγνωρίζουμε τον εαυτό μας 
μερικές ϕορές με θυμό, μερικές ϕορές με θλίψη. Ναι, απουσία 
αναπαράστασης στον βαθμό που μια πραγματική αναπαράστα-
ση του ξένου είναι αναγκαστικά παράδοξη. Δεδομένου ότι, από 
τη ϕύση του, ενώνει τους αντιϕατικούς χαρακτήρες και αυτούς 
που αποκλείουν το συνηθισμένο. Εξοικειωμένοι με κάποιες 
πτυχές άγνωστες σε άλλους. Φαίνεται δύσκολο ή αμϕίβολο να 
σχηματιστεί μια εικόνα για το ποιος είναι, αυτό το όν που είναι 
τόσο παρόμοιο όσο και διαϕορετικό, όπως εμείς και όχι σαν 
εμάς στο ίδιο κοινωνικό σύμπαν. Το παράδοξο της αναπαρά-
στασης αυτού του μοναδικού Άλλου τον καθιστά επιϕανειακό, 
χωρίς βάθος, άγνωστο. Θέτει το ερώτημα: όχι μόνο πώς να 
κατανοήσεις το ασύλληπτο αλλά πρώτα απ’ όλα πώς να ϕα-
νταστείς αυτό, που μέχρι τότε δεν είχε εικόνα, όπως ο Ινδιάνος 
κατά την ανακάλυψη της Αμερικής, ή ο Εβραίος που κατέϕυγε 
κατά τη διάρκεια του Β  ́Παγκοσμίου Πολέμου σε ένα χωριό 
στην Auvergne. Και ακόμη και το νεογέννητο. Κανείς καλύτε-
ρα από τον Τολστόι στην Άννα Καρένινα δεν θα μπορούσε να 
εκϕράσει την παράξενη εμϕάνισή του: ‘Γιατί αυτό το παιδί; 
Ποιο ήταν αυτό; Από πού προήλθε, αυτός ο γιος του οποίου η 
ύπαρξη τού ϕαινόταν πάντα αίνιγμα;’

Δεν μας εκπλήσσει σχεδόν καθόλου που μαθαίνουμε ότι οι 
κοινωνίες μοιράζονται ένα σύνολο αναπαραστάσεων του ξένου, 
είτε για να τον εϕεύρουν, όταν προκύπτει η ανάγκη, είτε για να 
τον αποκρυπτογραϕήσουν και να του δώσουν νόημα, όταν ανα-
καλυϕθεί με ή μεταξύ των δικών τους. Στην μία και στην άλλη 
περίπτωση, αυτές οι παράδοξες αναπαραστάσεις μάς αποκαλύ-



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 153

πτουν σε όλα τα γεωγραϕικά πλάτη και ανά πάσα στιγμή μία 
ετερότητα εντελώς διαϕορετική, ganz anders στα γερμανικά. 
Θα το ονομάσω μυστηριώδες, γιατί δεν μπορεί να αναπαρα-
σταθεί με την αυστηρή έννοια και επίσης επειδή προκαλεί δύο 
συναισθήματα sui generis: ένα ρίγος τρόμου που, ακόμη και αν 
είναι αντικειμενικά αδικαιολόγητο, έχει εντούτοις για συνέπεια 
πολλές σκέψεις και αισθήσεις του Εγώ που, διαϕορετικά, θα 
παρέμεναν αδρανείς και αποσυνδεδεμένες. Και αν ψάχνουμε για 
κακούς λόγους για να εξηγήσουμε αυτό το δέος του μυστηριώ-
δους Άλλου, με την ελπίδα να καθησυχαστεί, πρέπει να είμαστε 
σε θέση να το πιστέψουμε, όπως πιστεύουμε στις αποδείξεις 
της θρησκείας, επειδή είναι παράλογες.

Δεν γνωρίζω καλύτερη αναλογία για τη συγκεκριμένη αντί-
δραση από αυτήν που λέγεται ότι προκλήθηκε από τη μάσκα 
της Γοργόνας στην αρχαία Ελλάδα. Οι καλλιτέχνες που την 
αναπαρήγαγαν δεν ήθελαν να ξυπνήσουν στον θεατή μια παρα-
πλανητική εικόνα ομοιότητας, περισσότερο από ένα πορτρέτο 
που ζωγράϕισε ο Πικάσο. Αντίθετα, αυτή η ψευδαίσθηση κα-
ταστράϕηκε συσχετίζοντας συστηματικά στη μορϕή της Γορ-
γόνας τα χαρακτηριστικά αντίθεσης του ζώου και του ανθρώ-
που, του θηλυκού και του αρσενικού, μέχρι που προκλήθηκε μια 
ενοχλητική εξοικείωση με ένα γνωστό ον, που όμως δεν αντέ-
χουμε να αναγνωρίζουμε. Η μάσκα δεν εμϕανίζεται ως εικόνα 
κατοπτρισμού, αντανάκλαση του Εγώ. Είναι ταυτόχρονα πε-
ρισσότερο από τον εαυτό μας και λιγότερο από τον εαυτό μας, 
μια αντανάκλαση ενός επέκεινα, αυτή είναι η εικόνα εκείνου που 
κανείς δεν μπορεί να ϕανταστεί. Όχι μόνο ήταν οδυνηρό να τον 
ϕανταστούμε, επιπλέον του αποδώσαμε ένα παραλυτικό αποτέ-
λεσμα, αυτό που δεν αντέχουμε να κοιτάμε όταν μας κοιτάζει. 

Παράλληλα βρίσκουμε αυτή τη γοητεία που ασκείται από 
ένα ον του οποίου τη δύναμη ϕανταζόμαστε, που συμβολίζε-
ται στους Έλληνες πάλι από τον Διόνυσο. Σχετικά με αυτόν ο 
ελληνιστής [Marcel] Detienne μας μαθαίνει ότι ‘στον κλειστό 
χώρο της πόλης, όπως και πέρα από αυτόν, κάνει τη μορϕή 
του Άλλου να εμϕανίζεται κατά βούληση, ϕορώντας τη μάσκα 
που τον ανακαλύπτει αλλά τον κρύβει πάντα, ειδικά όταν ο θεός  



SERGE MOSCOVICI154

ϕαίνεται να προσϕέρει το πιο οικείο πρόσωπο’ (1977:163). Κα-
τά τη διάρκεια των ετήσιων εορτών το κοινό αποτελούνταν από 
άνδρες και γυναίκες, Έλληνες και ξένους, γιατί ήταν και ξένος 
θεός και θεός των ξένων. Στη συμβολική του παρουσία, τελετές 
και χοροί εξέϕραζαν τα ανεξήγητα μυστήρια της συνάντησής 
τους. Όλοι επένδυαν σε αυτές τις συναισθηματικές εκδηλώσεις 
κίνησης, ενθουσιασμού, έκστασης. Έκσταση που απελευθερώ-
νει τις διαϕορετικές κατηγορίες της αντίθεσής τους στη συνο-
χή και τον ορθολογισμό του κόσμου έως ότου θολώσουν, συγ-
χωνευθούν. Οι μεγαλύτερες και βαθύτερες πτυχές αυτού του 
‘Ολόκληρου Άλλου’ έπρεπε να αναπτυχθούν για να υπονομεύ-
σουν το μάλλον στενό όραμα που συνήθως κυριαρχεί. Και πα-
ράλληλα να γίνει αντιληπτό γιατί η παράδοξη αναπαράστασή 
του δεν μπορεί να συλληϕθεί στην άμεση σχέση, ούτε να ενσω-
ματωθεί από το Εγώ που συνθλίβεται από ανυπέρβλητα συναι-
σθήματα. Είναι αυτονόητο ότι αυτά [τα εμπόδια] μπορούν να το 
διαταράξουν, να το τεμαχίσουν, να το σχίσουν ακόμη και σαν 
τον πυρήνα ενός ατόμου. Έτσι, για να χρησιμοποιηθεί η έννοια 
του ποιητή [Gottfried] Benn, ένας ‘Στιγματισμένος Εαυτός’ 
που διαχωρίζεται από το Εγώ και επομένως από την ίδια την 
πηγή της υποκειμενικότητας.

Τέτοιες συγκρίσεις είναι διαϕωτιστικές, όχι μόνο για τη 
συνάντηση με τον Μυστηριώδη Άλλο, αλλά και για τους σκο-
πούς της. Δεν μπορεί να οδηγήσει στη διαγραϕή των διαϕορών 
ή σε αυτό που ονομάζεται ενσωμάτωση, ούτε στην απορρόϕη-
ση του Άλλου από το Εγώ που ονομάζεται αϕομοίωση, γιατί 
όπως έγραψε ο [Paul] Celan, ‘Ο ξένος, πάντα ξένος’. Ξεκινά 
με αυτό που έχει λάβει το όμορϕο όνομα της ϕιλοξενίας υπο-
γραμμίζοντας την ηθική πτυχή που τοποθετεί τον άγνωστο, 
που έχει έρθει από αλλού, μεταξύ εκείνων με τους οποίους θα 
ήθελε να ζήσει. Αυτές οι ηθικές υποδηλώσεις μπορεί να είναι 
εποικοδομητικές αλλά δεν έχουν χαραχθεί στις καρδιές των αν-
θρώπων από τη γραϕίδα της ιστορίας. Ωστόσο η θεωρία τις 
υποθέτει, καθότι μόνη της δικαιολογεί αυτήν την αναμνηστική 
πρακτική. Θυμηθείτε εκείνες τις διαϕορετικές συναντήσεις που 
διαμορϕώνουν την ενδο-υποκειμενικότητα. Η μίμηση λειτουρ-



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 155

γεί στη συνάντηση με τον Άλλο συνταγογράϕο, η μετατρο-
πή ευνοεί τη συνάντηση με τον παραδειγματικό Άλλο, και η 
εμπιστοσύνη, με τον μυστηριώδη Άλλο. Η διαίσθησή μου είναι 
ότι εδώ έχουμε την κύρια πηγή εμπιστοσύνης καθώς και [την 
πηγή] που την ορίζει. Είναι, επομένως, σαϕές ότι η ϕιλοξενία 
είναι η μόνη πρακτική στην οποία μπορούμε να βασιστούμε για 
να γίνει ο ξένος πλησίον, να πυροδοτήσει την ένταξη σε ένα δε-
σμό in statu nascenti.4 

Μια άλλη πτυχή είναι το αίσθημα παντοδυναμίας που κά-
ποιος βιώνει στο παιχνίδι εδώ παρακάτω, σε αυτήν τη ζωή, 
τους πολλαπλούς ρόλους του Άλλου. Ενώ πιστεύουμε ότι ο κα-
θένας είναι λίγο πολύ τέλειο αντίγραϕο του εαυτού, [είναι] μια 
τεράστια λογοκλοπή των σκέψεων του ή των πράξεών του. Αυ-
τό το αίσθημα παντοδυναμίας εμποδίζει τον ένα να συνδέεται 
πραγματικά με τον άλλο. Το Εγώ θέτει το όριο του Εμένα, 
που ανακοίνωσε ο Οβίδιος στο (βιβλίο του) Les Fastes, όπου ο 
ποιητής συνέλεξε τις ατυχίες του Νάρκισσου: ‘Νάρκισσος, δυ-
στυχισμένος που δεν είναι διαϕορετικός από τον εαυτό του’. 
Μια ατυχία από την οποία δραπετεύει κανείς κατηγορώντας 
τους άλλους ότι συνωμοτούν εναντίον του. Αυτή η νοοτροπία 
συνωμοσίας (Moscovici, 1987) είναι η πιο κοινή διαταραχή της 
κοινωνικής ενδο-υποκειμενικότητας. Αλλά η μετάβαση από τον 
Άλλον στο Εγώ και η συνάντησή του με αυτόν δεν είναι πάντα 
τόσο εύκολη. Το πρώτο μπορεί να κυριαρχήσει στην ενδο-υπο-
κειμενική σχέση σε τέτοιο βαθμό, να ξεχωρίζει τόσο ορατά, 
που σε σύγκριση με το δεύτερο ξεχειλίζει σχεδόν τη σχέση. 
Χρειαζόμαστε μια έκϕραση για την ψυχική και συναισθηματι-
κή αντίδραση στην αναγνώριση και την αγάπη του εαυτού μας. 
Θα μπορούσαμε να χαρακτηρίσουμε ως κατάπληξη αυτή την 
αντίδραση στο ενδεχόμενο της ζωής μιας έκπληξης που μας 

4. Δεν προτείνω μια συνταγή στις ασθένειες της εποχής μας, γιατί τις 
θεωρώ πολύ παλιές για να ελπίζω σε μια επικείμενη αντιμετώπισή τους. Αλ-
λά, εικάζοντας για αυτές, θα μπορούσε κανείς να πει ότι η ξενοϕοβία είναι 
μια αντίδραση στην αϕομοίωση, μιμητική εξ ορισμού, και ο αποκλεισμός εί-
ναι μια αντίδραση στη μετατροπή, δηλαδή στην ενσωμάτωση που προσπαθεί 
να εμποδίσει.



SERGE MOSCOVICI156

αϕήνει άϕωνους. Μένουμε έκθαμβοι βλέποντας ότι αυτό μπορεί 
να συμβεί, παρόλο που δεν μπορούμε να το παραδεχτούμε. […]

5. Κοινωνική υποκειμενικότητα

Ελπίζω να έχω σεβαστεί το γενικό πλαίσιο που περιγράϕει ο 
Mead, παρόλο που έχω απομακρυνθεί από το πνεύμα του στην 
αναζήτηση θεωρητικού υλικού πιο αληθοϕανούς από το δικό 
του. Ναι, πιο αληθοϕανούς δεδομένου ότι ήταν δύσκολο να απο-
δεχτούμε ότι οι σχέσεις με τον Άλλο σε μια κοινωνία θα μπο-
ρούσαν να είναι κυρίως συνειδητές σχέσεις λογικής ϕύσης. Θα 
ήταν τότε απαραίτητο να παραδεχτούμε ότι το λογικό στοιχείο 
μπορεί να είναι αποτελεσματικό εάν, και μόνο εάν, τα κοινά 
συναισθήματα και οι κοινές πεποιθήσεις είχαν απορριϕθεί στο 
παρασκήνιο. Αυτή η ροπή προς τον ορθολογισμό εξακολουθεί 
να κυριαρχεί στην ψυχολογία και στις κοινωνικές επιστήμες, 
αϕενός επειδή απλοποιεί τα ϕαινόμενα και αϕετέρου επειδή βοη
θά τους ανθρώπους να πιστεύουν ότι τα προβλήματα είναι εύ-
κολο να επιλυθούν. Ωστόσο, αξίζει να εισάγουμε τις σχέσεις με 
Σημαντικούς Άλλους αντί για τον Γενικευμένο Άλλο έτσι ώστε 
το περιεχόμενό τους να είναι πιο εμϕανές. Όταν ϕανταζόμαστε 
τα πράγματα από αυτή την άποψη μπορούμε να επιστρέψουμε 
στον Mead για να ολοκληρώσουμε την παρουσίαση, ϕανταζόμε-
νοι τον δρόμο που διανύθηκε ως εξέλιξη. […]

Το Εγώ βρίσκεται σε σχέση και επιδιώκει να επιτύχει τους 
στόχους του μόνο με έναν εαυτό ή με διαϕορετικούς εαυτούς 
που είναι μοναδικοί στον ίδιο βαθμό όπως αυτό. Δεν υπάρχει 
αντανάκλαση ή συγχώνευση μεταξύ τους αλλά μόνο συνειδητή 
αλληλεπίδραση και συμμαχία έτσι ώστε να επιτευχθεί ένας κοι-
νός στόχος. Υπ’ αυτήν την έννοια είναι θέματα της ζωής τους 
και της κοινωνίας τους. Και την αναπαριστούν, τη γνωρίζουν 
γιατί, όπως είπε ο [Giambattista] Vico, την πράττουν. Προϕα-
νώς, η κοινωνική υποκειμενικότητα εκϕράζει ως επί το πλεί-
στον την αλληλεπίδραση που πραγματοποιείται μεταξύ των 
κοινωνικών εαυτών σε μια συνειδητή συμμαχία.



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 157

Θα ήθελα να πιστεύω ότι αυτή η άποψη της κοινωνικής 
υποκειμενικότητας είναι σύμϕωνη με την αντίληψη του Mead 
για τον κοινωνικό εαυτό. Τουλάχιστον αυτή η ιδέα μου έδειξε 
τον δρόμο να ακολουθήσω και τον τρόπο με τον οποίο θα μπο-
ρέσω να ϕτάσω. Έρχομαι στο αίνιγμα που με απασχολούσε εδώ 
και πολύ καιρό, αυτά που μόλις είπα χρησιμεύουν μόνο για να 
το παρουσιάσω. Σίγουρα έχουμε τώρα μια ιδέα του Κοινωνικού 
Εαυτού, του κοινωνικού θέματος, των λογικών και ψυχικών 
χαρακτηριστικών του. Αλλά δεν γνωρίζουμε τίποτα ή ελάχιστα 
σε σχέση με την κοινωνική γένεσή του, τις κοινωνικές διαδικα-
σίες από τις οποίες προκύπτει και τις οποίες αναπαριστά. Είναι 
περίεργο να σημειωθεί ότι ο Mead, στην πραγματικότητα, δεν 
μας λέει σχεδόν τίποτα στη θεωρία του. Αντιθέτως, μας λέει  
σχεδόν τα πάντα στις απεικονίσεις αυτής της θεωρίας στην 
οποία επιστρέϕει το απωθημένο. Αυτό που θέλω να σας δείξω 
είναι ότι η θεωρία της καινοτομίας από ενεργές μειονότητες 
περιέχει το λανθάνον περιεχόμενο αυτής της θεωρίας της κοι-
νωνικής υποκειμενικότητας. Όταν ρωτάμε ποια είναι η ώθηση 
ή ποια είναι η ανάγκη που κινεί το Εγώ, που το κάνει ενεργή 
μειονότητα, είναι ϕυσικά η επιθυμία για κοινωνική αναγνώρι-
ση, όσον αϕορά το όραμα ή τη δράση του. Ενώ η ώθηση και 
η ανάγκη του Εμένα εκϕράζουν την επιθυμία για μόνιμη σύ-
γκριση με τον Γενικευμένο Άλλο στο παιχνίδι που ανακάλυψε 
ο Mead. Το οποίο, σύμϕωνα με αυτόν, προσδίδει αρμονία και 
δύναμη στο σύνολο. […]

6. Τελικό

Θα ήθελα να πιστέψω ότι, ακόμη και χωρίς να το συνειδητο-
ποιήσω, κατέληξα να ϕτάσω σε αυτό, που συνειδητοποιώ τώ-
ρα, [και που] μοιάζει με την ιδέα μιας κοινωνικής προσωπι-
κότητας. Λαμβάνοντας υπόψη τις εκτεταμένες παρεξηγήσεις, 
είναι καλύτερο να τονιστεί αυτό: μιας κοινωνικής προσωπικό-
τητας, όχι μιας προσωπικότητας που είναι κοινωνική ή κοινω-
νικοποιημένη. Τι να πω; Και τι έχουν όλα αυτά να κάνουν με 



SERGE MOSCOVICI158

τον Freud; Όταν εκείνος αποϕάσισε να προτείνει ξεκάθαρα έναν 
από αυτούς τους θεωρητικούς μύθους, που είχε την ιδιοϕυΐα να 
δημιουργεί κάθε δέκα χρόνια, προκάλεσε μια αίσθηση σε ση-
μείο σκανδάλου. Σε κάθε περίπτωση, προτείνει επίσης έναν θεω
ρητικό μύθο της προσωπικότητας, όπου το πατρικό Υπερεγώ 
κυριάρχησε του μητρικού, το Εγώ βρίσκεται μεταξύ των δύο 
σαν ένα κομμάτι καυτού κόκκινου σίδερου μεταξύ σϕύρας και 
άκμονος. Ας αϕήσουμε εδώ στην άκρη τη μητέρα για να ϕρο-
ντίσουμε τον πατέρα και το παιδί. Η σχέση τους διέπεται από 
αυτήν τη συγκεκριμένη μορϕή εξουσίας που έχει κυριαρχήσει 
σε ολόκληρο τον κόσμο από αμνημονεύτων χρόνων, υπό από 
την μορϕή του πατέρα. Ο pater familias στον οποίο όλοι πρέπει 
να υπακούσουν χωρίς να αντιταχθούν στα διατάγματα του, με 
την υποστήριξη της χορωδίας των συγγενών, των εκπαιδευτι-
κών, των δασκάλων. Και οι οποίοι, εσωτερικευμένοι, ενώνονταν 
στην ψυχική παρουσία του Υπερεγώ του κάθε ατόμου. Είχε ως 
κύρια λειτουργία του τη συνεχή κριτική για όλα όσα το Εμένα 
του καθενός σκέϕτεται, πράττει, επιθυμεί. Σύντομα, η ϕωνή 
της συνείδησής του ήταν εκείνη μιας εξουσίας της οποίας το 
μοναδικό μέλημα ήταν να τον διδάξει να συμμορϕωθεί, όπως 
εκείνες των εκκλησιών ή των επιστημονικών ενώσεων που δεν 
θέλουν να γνωρίζουν ούτε αίρεση, ούτε πραγματική πρωτοτυ-
πία, επομένως ούτε την επιλογή, ούτε την καινοτομία. Δεν θέ-
λω να αμϕισβητήσω το Υπερεγώ ούτε την εξουσία του πατέρα. 
Απλώς θυμηθείτε ένα γεγονός που δεν γίνεται να μην αναϕερ-
θεί. Δηλαδή, ο πρόσϕατος εκδημοκρατισμός όλων των τομέων 
της ζωής (Moscovici, 1992-1993), με αποτέλεσμα την απομά-
κρυνση οιασδήποτε μορϕής εξουσίας, συμπεριλαμβανομένης 
αυτής του pater familias. Είναι σε κάθε περίπτωση ένα γεγονός 
που η Hanna Arendt δεν αϕήνει να περάσει απαρατήρητο, όταν 
σημειώνει ‘μια λίγο πολύ γενική, λίγο πολύ δραματική κατάρ-
ρευση των παραδοσιακών αρχών’. Συμπεριλαμβανομένου: ‘[…] 
οι πολιτικές σϕαίρες, όπως η εκπαίδευση και η καθοδήγηση 
των παιδιών, όπου η εξουσία, με την ευρεία έννοια, ήταν πάντα 
αποδεκτή ως ϕυσική ανάγκη, σαϕώς απαιτούμενη τόσο για ϕυ-
σικές ανάγκες, [όπως] η εξάρτηση του παιδιού, όσο και για μια 



ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ 159

πολιτική αναγκαιότητα: τη συνέχεια ενός καθιερωμένου πολιτι-
σμού, ο οποίος μπορεί να διασϕαλιστεί μόνο εάν οι νεοεισερχό-
μενοι από τη γέννησή τους υποβληθούν σε έναν προκαθορισμένο 
κόσμο όπου γεννιούνται ως ξένοι’ (Arendt, 1989: 122).

Συνολικά, η θεωρία περιγράϕει μια κοινωνική προσωπι-
κότητα που αντιστοιχεί σε μια νέα δομή της οικογένειας (Mo­
scovici, 1972) και του ατόμου που επικεντρώνεται στον Κοινω-
νικό Εαυτό, που οριοθετείται από τη μία πλευρά από το Εγώ, 
την πηγή υποκειμενικότητας, και αϕετέρου από τους εαυτούς 
και τις δραματικές εκδοχές τους. Δεν υπάρχει ανάγκη για ένα 
συμπέρασμα. Δεν είναι σίγουρο ότι αύριο ή μεθαύριο όλα αυτά 
δεν θα ονομάζονται ϕαντασία. Σκέϕτηκα την κοινωνική υπο-
κειμενικότητα για την ευχαρίστηση του να τη σκεϕτώ. Όσο για 
το μέλλον, δεν είναι το θέμα αυτής της διάσκεψης, αλλά θέμα 
των σκέψεών σας. Και αυτά θα έχουν ως αποτέλεσμα να λέμε 
μια μέρα: ‘Εκεί όπου υπήρχε το Υπερεγώ, ο κοινωνικός εαυτός 
έχει κατισχύσει;’.

Βιβλιογραϕικές αναϕορές

Arendt, H. (1989). La crise de la culture. Paris: Gallimard.
Detienne, M. (1977). Dionysos mis à mort. Paris: Gallimard.
Heisenberg, W. (2003). Le manuscrit de 1942. Paris: Allia.
Lewin, K. (1959). ‘Le conflit dans les modes de pensée aristotélicien 

et galiléen dans la psychologie contemporaine’, in K. Lewin, 
Psychologie dynamique. Les relations humaines. Paris: PUF.

Malinowski, B. (1953). ‘The problem of meaning in primitive lan­
guages’, in C.K. Ogden & I.A. Richards (Eds.), The Meaning of 
Meaning. New York: Harvest.

Mauss, M. (1950). Sociologie et anthropologie. Paris: PUF.
Mead, G.H. (1934). Mind, Self and Society from the Standpoint of a 

Social Behaviorist. Chicago: Univ. of Chicago Press.
Merleau-Ponty, M. (1964). Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard.
Moscovici, S. (1972). La société contre nature. Paris: Seuil.



SERGE MOSCOVICI160

Moscovici, S. (1987). ‘The conspiracy mentality’, in C.F. Graumann 
& S. Moscovici (Eds.), Changing Conceptions of Conspiracy. 
Berlin: Springer.

Moscovici, S. (1992-1993). ‘La démocratie et rien d’autre’, Le Genre 
humain, 26, 31-47.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

