
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 21 (2009)

   Θρησκεία και Κοινωνία

  

 

  

  Ο πολυθεϊσμός των αξιών: Max Weber 

  Θάνος Λίποβιτς   

  doi: 10.12681/sas.450 

 

  

  Copyright © 2015, Θάνος Λίποβιτς 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Λίποβιτς Θ. (2015). Ο πολυθεϊσμός των αξιών: Max Weber. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και
Ηθικής Θεωρίας, 21, 1–28. https://doi.org/10.12681/sas.450

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 10:11:34



Ο πολυθεϊσμός των αξιών: Max Weber

Θάνος Λίποβατς*

Τα θρησκευτικά συμφέροντα έχουν πραγματικές συνέπειες για την ανθρώπινη 
ζωή. Η ενδοκόσμια ασκητική του προτεσταντικοΰ χριστιανισμού επέβαλε στον 
κόσμο τη συνεπή εκκοσμίκευση και την αλλαγή των εγκοσμίων πραγμάτων. Η 
κοινωνιολογία της θρησκείας κατανοεί το νόημα που έχουν τα θρησκευτικά συ­
στήματα και εξηγεί τα αίτια των φαινομένων αυτών, αποδεχόμενη την αναγκαιό­
τητα ύπαρξης των αξιών. Η αξιακή σχέση και η σύγκρουση των αξιών αποτελούν 
προϋπόθεση των επιστημών του πολιτισμού. Η εκκοσμίκευση οδήγησε στην εσω- 
τερίκευση των θρησκευτικών δυνάμεων, στην ανάδυση εναλλακτικών ερμηνειών 
του βίου και στην αποπολιτικοποίηση της θεσμικής θρησκείας. Για τον χριστιανι­
σμό, ο ορθός Λόγος δεν μπορεί όμως ν’ απαντήσει στα τελευταία ερωτήματα της 
ανθρώπινης ύπαρξης. Η άρνηση ή η κατάφαση του κόσμου, η απόσυρση ή η 
στροφή προς αυτόν, η ενεργός ασκητική ή η παθητική ενατένιση του, συγκροτούν 
τις διαστάσεις για την ανάλυση των θρησκευτικών συστημάτων. Η παθητική αρ- 
νησικοσμία και η λυτρωτική θρησκευτικότητα, σε ορισμένες ιστορικές συγκυρίες, 
ασκούν ιδιαίτερη έλξη σε διανοουμένους και άλλες κοινωνικές ομάδες.

I. Ο ανταγωνισμός των αξιών

Η κεντρική σημασία που έχει η κοινωνιολογία της θρησκείας στον Max 
Weber μπορεί να γίνει κατανοητή, αν λάβει κανείς υπόψη του τη διάγνωση 
(Schluchter 1991α: 347) που έκανε για το πνειίμα της εποχής του στις αρχές 
του 20ου αιώνα. Εκατό χρόνια αργότερα, η απάντηση που έδωσε είναι πά­
ντα επίκαιρη. Ο Μ. Weber καταφάσκει την κοινωνική επιστήμη ως μια θε­
μελιακή αξία της νεωτερικότητας και υπογραμμίζει τη θεμελιακή σημασία 
που έχει η εσωτερική κλήση (Schluchter 1991α, Weber 1968: 609) για την ε­
πιστήμη [Berufung, Calling] για το υποκείμενο του επιστήμονα. Ωστόσο 
εδώ εντοπίζει και τα όριά της· η (θετική) επιστήμη δεν μπορεί να λύσει το 
τεράστιο πρόβλημα της ζωής του υποκειμένου, ν’ απαντήσει το ερώτημα: τι

Καθηγητής στο Πάντειο Πανεπιστήμιο <lipoivatz@olenet.gr>.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 21/2009



2 Θάνος Λίποβατς

νόημα (Schluchter 1991α: 348, Weber 1968: 604-5) έχει η ζωή και ο θάνατός 
του. Το εξατομικευμένο υποκείμενο της νεωτερικότητας πρέπει να δίνει μό­
νο του ένα νόημα, που έχει το ίδιο παραγάγει, στη ζωή του, επειδή έρχεται 
αναγκαστικά αντιμέτωπο με έναν νεωτερικό πολυθεϊσμό αλληλοσυ- 
γκρουόμενων αξιών.

Πρέπει συνεχώς ν’ αποφασίζει (Weber 1968: 605) αν θα προτιμήσει αι­
σθητικές ή ηθικές, υλικές ή πνευματικές, ιδιωτικές ή δημόσιες, οικονομικές ή 
πολιτικές κ.λπ. αξίες, μέσα σ’ ένα εμμενές πλαίσιο σχετικισμού και ισοπέ- 
δωσης των αξιών στο όνομα της ατομικιστικής ‘χειραφέτησης’, ‘επιτυχίας’ 
και ‘ευτυχίας’. Το άτομο βρίσκεται εμπρός σε μια δύσκολη επιλογή: είναι 
υποχρεωμένο (ό.π.: 604) ν’ αποφασίσει για τον εαυτό του μόνο τον. Ο Μ. 
Weber ορθά μιλά για την επιστροφή του παγανισμού και του γνωστικι­
σμού με μια νέα μορφή: δεν είναι οι παλαιοί θεοί που επιστρέφουν ως τέ­
τοιοι, αλλά εμφανίζονται υποστασιοποιημένες απρόσωπες δυνάμεις και 
εξουσίες από τις οποίες εξαρτώνται τα άτομα σε μεγάλο βαθμό, και ονομά­
ζονται ‘υποσυστήματα’: το υποσύστημα της οικονομίας (ως κυρίαρχο), της 
πολιτικής, του δικαίου, της κουλτούρας, της παιδείας, της επιστήμης κ.λπ. 
(ό.π.: 605). Αυτή η κατάσταση χαρακτηρίζει τον θρίαμβο της νεωτερικότη­
τας από το 1776/1789 μέχρι σήμερα και διαδέχθηκε την κρίση και την απο­
τυχία του παραδοσιακού χριστιανισμού απέναντι στις πιέσεις της νέας 
πραγματικότητας της καπιταλιστικής οικονομίας, του εθνικού κράτους και 
της θετικιστικής επιστήμης.

Ο Μ. Weber περιγράφει αυτή την κατάσταση (που άρχισε από το 1492) 
ως: ανταγωνισμό των αξιών, εσωτερικό καταναγκασμό για απόφαση, ε­
μπειρία νέων εξαρτήσεων (Weber 1968, Schluchter 1991α: 349). Η σύγκρου­
ση των αξιαίν έχει ωστόσο γι’ αυτόν μια διαχρονική και τραγική διάσταση: 
πρόκειται για τη μη ταύτιση ανάμεσα στο ωραίο και στο καλό, ανάμεσα 
στο χαρισματικό και στο καθημερινό· πρόκειται για το ερώτημα: γιατί κα­
ταδιώκεται και πάσχει ο δίκαιος και θριαμβεύει ο άνομος. Το κεντρικό ε­
ρώτημα στον Μ. Weber δεν είναι όμως η περιγραφή των ιστορικών αδυνα­
μιών του υπαρκτού χριστιανισμού: η βασική κριτική που ασκεί αφορά την 
κακή κατανόηση της νεωτερικής επιστήμης (Weber 1968), από όλους όσους 
υπερτιμούν ή υποτιμούν τον στόχο της εγκλωβίζοντάς τη σε μια ιδεολογία 
της παντοδυναμίας της γνώσης, στον επιστημονισμό και στον θετικισμό,



Ο πολυθεϊσμός των αξιών: Max Weber 3

δίχως τη διάσταση της αυτοκριτικής συνείδησης των ορίων της (όπως τα 
διατύπωσε ο Kant).

Τονίζοντας τα αντικειμενικά όρια της γνώσης, ο Μ. Weber παίρνει θέση 
ενάντια στον νατουραλιστικό μονισμό (Weber 1968: 186) ο οποίος έχει ως 
αποτέλεσμα την εξάλειψη όλων των αξιακών αναφοριόν σε όλες τις επι­
στήμες. Αυτό συμβαίνει μέσα από τη λογική του θετικιστικού τρόπου σκέ­
ψης. Πρόκειται για την ‘ανοδυνοποίηση’ [Verharmlosung], τον τετριμμένο 
χαρακτήρα που προσδίδει η επιστήμη στο πρόβλημα των αξιών και στην 
απάρνηση της ετερογένειας και της ποιοτικής διαφοράς (Schluchter 1991α: 
350) ανάμεσα στα γεγονότα και στις αξίες. Πρόκειται επίσης για την αφελή 
πίστη στην έννοια της προόδου, που εξαλείφει το πρακτικό πρόβλψα της 
απόφασης, δηλαδή της υπαρξιακής ελευθερίας του υποκειμένου εν γένει.

Παραπέρα, ο Μ. Weber υποστηρίζει ως κοινωνιολόγος τη φιλοσοφική 
και την ιστορική διάσταση της κοινωνικής επιστήμης, χωρίς τις οποίες οι 
επιστήμες του πολιτισμού δεν μπορούν να υπάρξουν ως τέτοιες. Τις χαρα­
κτηρίζει ελεύθερες (στο ίδιο: 351), ως μη άμεσα εξαρτημένες από τις ιδιαί­
τερες αξιολογικές κρίσεις των ερευνητών ενώ, από την άλλη, είναι συγχρό­
νως προσανατολισμένες σε αξίες, σ’ ένα γενικό επίπεδο. Οι επιστήμες του 
πολιτισμού έχουν δε την ιδιαιτερότητα ότι υπάρχουν μόνο μέσα από τη 
δυαδικότητα του προσανατολισμού τους, από τη μία, προς τις ιστορικές 
έννοιες του ατομικού και, από την άλλη, προς τις θεωρητικές έννοιες του 
γενικού.

Ο Μ. Weber δίνει εδιό τον κλασικό ορισμό:
[Υλικά και ιδεατά] ενδιαφέροντα/συμφέροντα και όχι ιδέες κυριαρχούν άμε­
σα το πράττειν. Αλλά κοσμοεικόνες, δημιουργημένες από ιδέες, ορίζουν τις 
γραμμές/τροχιές, τους διαύλους μέσα από τους οποίους αναπτύσσεται η δυνα­
μική των ενδιαφερόντων/συμφερόντων (Weber 1988,1: 252).

Δηλαδή τα ιδεατά, θρησκευτικά ενδιαφέροντα/συμφέροντα έχουν πολύ 
συγκεκριμένες συνέπειες και επιπτώσεις στην καθημερινή οικονομική, κοι­
νωνική, πολιτική και πολιτισμική ζωή.

Σ’ αυτό το σημείο αναδύεται για τον Μ. Weber η σημασία της θρησκεί­
ας. Στη μαγεία (ως τον τρόπο σκέψης των πρωτόγονων πολιτισμών και των 
παιδιών) τα υποκείμενα έχουν μια σχέση γειτονίας και εργαλειακής, εξου­
σιαστικής συναλλαγής με ‘δυνάμεις’. Σε αντίθεση με αυτή, στις θρησκείες



4 Θάνος Λίποβατς

(στις λαϊκές μορφές των οποίων επιβιώνουν στοιχεία μαγείας) αναδύεται η 
έννοια του Άλλου, του οποίου η ‘παρουσία’ αποτελεί πρόβλημα, εφόσον 
ενέχει έναν υποκειμενικό, απρόβλεπτο, απόντα χαρακτήρα. Οι άνθρωποι 
πρέπει να παρακαλέσουν τον Άλλο ως υποκείμενο μέσα από τη διάμεσο- 
λάβηση του λόγου και του δώρου (της θυσίας), δίχως να μπορούν να τον 
εργαλειοποιήσουν (παρότι το προσπαθούν). Ο Μ. Weber, όπως και ο S. 
Freud, τονίζει το βασικό στοιχείο της αμφιρροπίας (Weber 1988, I: 245κ.ε., 
Schluchter 1991α: 352-3) των συναισθημάτων (σεβασμου7φόβου και αγά­
πης) των υποκειμένων απέναντι οτο Ιερό/Άγιο το οποίο λαμβάνει στην ι­
στορία διαφορετικές μορφές.

Τελικά, ο Μ. Weber εντοπίζει δυο θεμελιακές μορφές θεϊκής τάξης: α­
πρόσωπης και προσωπικής (Schluchter 1991α: 354). Στο κέντρο της απρό­
σωπης θρησκευτικότητας (ινδουιστές γιόγκι, βουδιστές κ.λπ.) κυριαρχεί μια 
μυστική, σωτηριακή Γνώση με στόχο την αυτολντρωση και αντοθεοποίη- 
ση/αυτοεκμηδένιση του υποκειμένου. Αντίθετα, στην προσωπική θρησκευ­
τικότητα στην ολοκληρωμένη της μορφή, στον μονοθεϊσμό, κυριαρχεί η λύ­
τρωση μέοω της υπακοής στο θε'λψα του ενός Θεού, της πίστης (Weber 
1968: 132) στον λόγο του απόλυτου Άλλου.

Διαπιστώνει ωστόσο ο Μ. Weber, μέσα στην ιστορία των θρησκειών, 
μια γενική και αυξανόμενη τάση όλων των θρησκειών για εξορθολογισμό 
και συστηματοποίηση του πράττειν και του σκέπτεσθαι, που αποκτά τον 
χαρακτήρα του ηθικού διάγειν της καθημερινής ζωής και της ενοποίησης 
του κόσμου σύμφωνα με ορισμένες αρχές και αξίες, τελετουργικά και σύμ­
βολα, και όχι με την υποταγή σε νατουραλιστικές δυνάμεις. Είναι ενδιαφέ­
ρον να τονισθεί εδώ ότι και ο S. Freud υπογραμμίζει την ‘πρόοδο στην 
πνευματικότητα που αποτελούν τόσο η απόρριψη της μαγείας (της διαχεί­
ρισης των ‘συμπτωμάτων’ ως συσχετισμού φυσικών δυνάμεων) όσο και της 
λατρείας των ειδιόλων/φετίχ στον μονοθεϊσμό. Το προφητικό άνοιγμα στην 
εσχατολογική ιστορικότητα υπερβαίνει έτσι το κλειστό κοσμοείδωλο του 
κυκλικού χρόνου, όπως αυτό κυριαρχεί ακόμη στην πολυθεϊστική ελληνική 
και ινδική θρησκεία (όπου η υπέρβαση της μαγείας παρέμεινε ατελής).

Αλλά ο Μ. Weber ενδιαφέρεται εδώ για την ιδιαίτερη περίπτωση των 
λυτρωτικών θρησκειών της αρνησικοσμίας, στις οποίες τα θρησκευτικά 
‘προικισμένα’ (ευαίσθητα) άτομα γυρεύουν τη γειτονία του Θεού και εντεί­
νουν την απόσταση από τα εγκόσμια. Η στάση αυτή όμως παρήγαγε πά­



Ο πολνθεϊσμός των αξιών: Max Weber 5

ντοτε και μία κριτική απέναντι στα εγκόσμια της οποίας μια ιδιαίτερη εκ­
δοχή, η ασκητική εκδοχή του καλβινιστικού προτεσταντισμού (Weber 
1984β), έπαιξε θεμελιακό ρόλο στην εδραίωση της νεωτερικής κοινωνίας 
και ιδιαίτερα στην ανάπτυξη της νεωτερικής ηθικής του επαγγέλματος αλ­
λά και της πολιτικής ηθικής των ατομικών και πολιτικών δικαιωμάτων. Το 
επ-άγγελμα θεωρείται ως η κλήση [Beruf, profession] του Θεού προς το υ­
ποκείμενο να αναπτύξει μια ενδοκόσμια ασκητική και να υπηρετήσει με 
τίμιο, συστηματικό και μεθοδικό τρόπο το θέλημα του Θεού μέσα στον κό­
σμο.

Ο Μ. Weber διείδε εδιο τις επαναστατικές μεταβολές, αρχικά της Βορει­
οδυτικής Ευριόπης και της Βόρειας Αμερικής, που οδήγησαν στην εδραίω­
ση της ανοιχτής, νεωτερικής κοινωνίας. Το ενδιαφέρον των αναλύσεων αυ­
τών έγκειται στο ότι, ακολουθιόντας την ιστορική εξέλιξη της Δύσης και εν 
συνεχεία τον θρίαμβο αυτού του μοντέλου σε όλον τον κόσμο, ο Μ. Weber 
εντόπισε στα πλαίσια αυτά στο τέλος του 19ου αιώνα ένα παράδοξο. Πρό­
κειται για την ύστερη αντιστροφή της πρόθεσης του ασκητικού προτεστα­
ντισμού στον καταναλωτισμό της νεωτερικής κοινωνίας. Η ενδοκόσμια 
ασκητική του προτεσταντισμού είχε αρχικά ως συνέπεια τη συνεπή εκκο- 
σμίκενση του κόσμου και των θεσμών, δηλαδή την κατασκευή ενός μονο­
διάστατου κόσμου της εμμένειας στην οποία η πίστη αρχικά εσωτερικεύ- 
θηκε μέσα στο υποκείμενο, έτσι ώστε η ορατότητα του Θεού μέσα στον κό­
σμο χάθηκε (Schluchter 1991α: 355-6), ενώ στις καθολικές χώρες η εκκοσμί- 
κευση έγινε μέσα από την πόλωση ανάμεσα στον αντικληρικαλισμό του 
διαφιοτισμού και στην καθολική εκκλησία.

Ο Μ. Weber υπογραμμίζει όμως ότι, από ένα σημείο και έπειτα, η εμμέ- 
νεια της εκκοσμίκευσης οδήγησε τελικά όχι μόνο στην εξαφάνιση του Θεού 
(παρότι οι προτεστάντες εξακολουθούν να πιστεύουν ως άτομα) αλλά και 
στην κατάργηση κάθε συμβολικής (‘ποιητικής’) διάστασης και κάθε υπερ­
βατικού (‘θεωρητικού’) νοήματος, προς όφελος του ωφελιμιστικού, χρηστι­
κού και ηδονιστικού τρόπου σκέψης και ζωής. Το παράδοξο της διπλής 
απόρριψης του Θεού ως προσιόπου και του ορθού Λόγου ως αξίας, αποτε­
λεί αυτό που ονομάσθηκε ‘θάνατος του Θεού’ και ‘μηδενισμός των μαζών’ 
από τον F. Nietzsche. Ο Μ. Weber μιλά για ‘νέο πολυθεΐσμό’ και για το ‘α­
τσάλινο κλουβί της νέας υποταγής’ (Weber 1968: 507κ.ε.) στα ανώνυμα υ­
ποσυστήματα αλλά και στα νέα φετίχ του νεο-παγανισμού και του νεο-



6 Θάνος Αίποβατς

γνωστικισμού: τους πολιτικούς μεσσιανισμούς και τις λυτρωτικές ιδεολογί­
ες της εμμένειας (ρατσισμός, εθνικισμός, φασισμός, κοινοτισμός, κομμουνι­
σμός, καταναλωτισμός, ηδονισμός κ.λπ.).

II. Από την κριτική της θρησκείας στην κοινωνιολογία της θρησκείας

Ο W. Schluchter, στο άρθρο του ‘Ο αγώνας των θεών’, μιλά για την υ­
πέρβαση (Schluchter 1991α: 339, 340) της κριτικής της θρησκείας μέσα από 
την κοινωνιολογία της θρησκείας. Η παραδοσιακή (διαφωτιστική και αθε- 
ϊστική) κριτική της θρησκείας θέλει να ‘ξεσκεπάσει’ τα θρησκευτικά συμ­
βολικά συστήματα ως ‘ψευδή’ και να τα αναγάγει/συρρικνώσει σε μια ‘βά­
ση’ θεμελιωδών, στοιχειωδών φαινομένων της ‘ζωής’ (Αυτό ισχύει ακόμη 
για τον ποζιτιβισμό και τον μαρξισμό, ενώ μόνον μερικώς για την ψυχανά­
λυση).

Αντίθετα με αυτή την ‘κριτική της ιδεολογίας’ (όπου καταχρηστικά η 
θρησκεία ταυτίζεται με την ιδεολογία), η κοινωνιολογία της θρησκείας θέ­
λει να γνωρίσει τα θρησκευτικά συστήματα των συμβόλων, μύθων και τε­
λετουργιών, και το νόημα που παράγουν, με στόχο την καλύτερη κατανόη­
ση μιας γνήσιας ανθρώπινης εμπειρίας (στο ίδιο: 341). Επίσης (όπως και η 
σύγχρονη ψυχανάλυση) έχει ως στόχο την κατασκευή μοντέλων της πραγ­
ματικότητας, μη αναγοίγιμαιν σε άλλες κατασκευές. Η θρησκεία πάντα 
(μπορεί να) λειτουργεί [functions] ως ιδεολογία κοινωνικών φορέων και ως 
ψορέας κοσμικής εξουσίας, αλλά αυτό αποτελεί ένα ιστορικό προϊόν το 
οποίο δεν προκύπτει αναλυτικά/θεωρητικά με αναγκαιότητα από τη θρη­
σκευτική πραγματικότητα ως τέτοια.

Βασική είναι εδώ η διαπίστωση του Μ. Weber ότι η τάση του δυτικού 
χριστιανισμού για αυξάνουσα εκκοσμίκευση δεν αποτελεί ένα ιδεώδες ούτε 
μια αναγκαιότητα. Ωστόσο, η γενική τάση για ορθολογικότητα και απο- 
μάγευση αποτελεί μια ‘πρόοδο στην πνευματικότητα’ (στο ίδιο: 344, Φρό- 
υντ 1997: 216). Μια θρησκεία χαρακτηρίζεται έτσι πρωτογενώς από ιδιό­
τυπες θρησκευτικές πηγές έμπνευσης, από ιδιαίτερες ‘ανάγκες’, αιτήματα 
και επιθυμίες, τοποθετείται στον χοίρο της πίστης και δεν ανάγεται στον 
χώρο της γνώσης.

Η κοινωνιολογία της θρησκείας θέλει να κατανοήσει το νόημα των 
θρησκευτικών συμβόλων και των πράξεων και να εξηγήσει τα αίτια των 
θρησκευτικών φαινομένων με ορθολογικό τρόπο, μέσα σ’ ένα ανθρωποκε­



Ο πολνθεϊσμός των αξιών: Max Weber 1

ντρικό πλαίσιο αναφοράς. Αυτή η μέθοδος όμως δεν υποκαθιστά (Schluch- 
ter 1991α: 345, Weber 1968: 603, 611) το θεοκεντρικό πλαίσιο αναφοράς 
των πιστών, αλλά το προϋποθέτει και το σέβεται. Περίοδοι προόδου ή πα­
λινδρόμησης στην πνευματικότητα μπορούν να γίνουν εδώ κατανοητές και 
εξηγήσιμες μόνον μέσα από τη γνώση της ενδογενούς λογικής των θρη­
σκευτικών συστημάτων.

Η επιστημονική πρόοδος σημαίνει επίοης στη σύγχρονη εποχή, ότι ο 
ψυχαναλυτικός Λόγος [discourse] μπορεί να αποτελέσει ένα αναγκαίο συ­
μπλήρωμα στον κοινωνιολογικό Λόγο. Αυτό δεν ήταν για ιστορικούς λό­
γους εφικτό την εποχή του S. Freud και του Μ. Weber. Έκτοτε σημαντικό 
ρόλο έπαιξε η προσφορά του J. Lacan ο οποίος εντόπισε τον θεμελιακό ρό­
λο της γλώσσας και του λόγου στη δομή του Ασυνείδητου (Λίποβατς 1990) 
και στην παραγωγή νοήματος και μη νοήματος: το υποκείμενο εγκαλείται 
από τον Αλλο ατομικά και συλλογικά, να αποδεχθεί την υπαρξιακή έλλει­
ψη και την περατότητά του, να ανακαλύψει δημιουργικά την επιθυμία του, 
να αναγνωρίσει τον ηθικό Νόμο και να παραγάγει ένα πνευματικό και 
κοινωνικό έργο μετουσίωσης.

Ο Μ. Weber τονίζει ότι ο επιστημονικός σχηματισμός εννοιών περί της 
θρησκείας δεν ταυτίζεται με τις έννοιες και παραστάσεις που έχουν οι πι­
στοί. Ωστόσο υπάρχει στον Weber μια αξιακή προϋπόθεση της επιστημονι­
κής έρευνας: οι επιστήμονες έχουν ως στόχο να τακτοποιήσουν μέσω του 
στοχασμού τα φαινόμενα της θρησκευτικής πραγματικότητας, έτσι ώστε να 
παραχθεί μια αντικειμενική γνώση πρακτικά τελεσφόρα ως προς τις αξίες, 
η οποία μας δίνει τη δυνατότητα να συμμετέχουμε στην ‘κοινότητα των 
πολιτισμένων, μορφωμένων ανθριυπων’ (Weber 1968: 600).

Αναγνωρίζοντας τη σοβαρότητα του (ανεξάληπτου) θρησκευτικού φαι­
νομένου, ο Μ. Weber θέλει ν’ απαντήσει στο εριότημα: γιατί πρέπει να υ­
πάρχει η κοινωνιολογία της θρησκείας και τι προσφέρει στους πιστούς και 
στους μη πιστούς. Η απάντηση είναι ότι η κοινωνιολογία της θρησκείας 
αναφέρεται στις υποκειμενικές προϋποθέσεις της γνώσης μας για τα αν­
θρώπινα πράγματα, εφόσον αφορά την αναγκαιότητα αναγνώρισης της 
ύπαρξης των αξιών προκειμένου να παραχθεί γνώση. Αλλά πέραν αυτού, η 
παραχθείσα επιστημονική αλήθεια αποτελεί κάτι το πολύτιμο (Weber 1968: 
213, Schluchter 1991α: 357) για τα υποκείμενα, προκειμένου να κατανοή­
σουν καλύτερα τον εαυτό τους και τον Άλλο.



Θάνος Λίποβατς

Στη νεωτερικότητα η σχέση ανάμεσα στον χώρο της θρησκείας και στον 
χώρο της επιστήμης χαρακτηρίζεται πάντα από μια ένταση (Weber 1968: 
611, Schluchter 1991α: 358) που μπορεί να σημαίνει και έναν διάλογο, δί­
χως όμως μια τελική συναίνεση. Αυτό δεν σημαίνει ούτε μια πολεμική, πο­
λωτική αντιμετώπιση ούτε μια στάση αμοιβαίας πραγματιστικής αδιαφο­
ρίας. Η διαφορά (πρέπει να) παραμένει, αν και οι δύο πλευρές θέλουν να 
παίρνουν στα σοβαρά τον εαυτό τους.

Όμως η γνώση της κοινωνιολογίας της θρησκείας οδηγεί, παρά το αίτη­
μα της αξιολογικής ελευθερίας, σε πρακτικά τελεσφόρα γνώση για τη λήψη 
τελικών αποφάσεων. Δηλαδή η πρακτική αξιολόγηση δεν λαμβάνει χώρα 
μέσω της επιστήμης ως τέτοιας, αλλά αρχικά τη διαπερνά. Έτσι, για τον Μ. 
Weber (1968: 245κ.ε.), η γνώση της κοινωνιολογίας της θρησκείας αυξάνει 
την ευαισθησία μας για τις αξίες και τις αξιολογήσεις. Πρόκειται για μια 
γνώση που προέρχεται από την ερμηνεία αξιών, η οποία προϋποθέτει ότι ο 
ερευνητής μπορεί να αλλάξει την τοποθέτησή του, θέτοντας συμβολικά τον 
εαυτό του στη θέση του Άλλου, τηρώντας συγχρόνως και απόσταση από 
αυτόν (το ίδιο συμβαίνει και στην ψυχανάλυση) (Weber 1968: 503).

Αυτή η ‘εκ-κεντροποίηση’ και αυτός ο ‘εξορθολογισμός της αξιολόγη­
σης’ οδηγούν σε μια πραγματική κατανόηση της αξίας που υποστηρίξει ο 
συνομιλητής. Οι διαφορές ωστόσο παραμένουν τελικά (Weber 1968: 503),' 
αλλά η (πάντοτε μερική) κατανόηση του Άλλου διαφοροποιείται, δηλαδή 
δεν κυριαρχεί ούτε το μοντέλο της συναίνεσης ούτε το μανιχαϊκό/γνωστικό 
μοντέλο του ‘άσπρου-μαύρου’. Για τον Μ. Weber η επιστήμη λειτουργεί ως 
μια μαιευτική η οποία καταδεικνύει τα παράδοξα της συνειδητής ζωής των 
υποκειμένων (το ίδιο συμβαίνει στην ψυχανάλυση, για τον J. Lacan, και 
στην υπαρξιακή φιλοσοφία, στον S. Kierkegaard).

Αυτό όμως σημαίνει για τον Μ. Weber την αποστασιοποίηση από το 
δόγμα του διαφωτισμού: δεν μπορεί πλέον να υπάρξει το (φιλοσοφικό) 
πρότυπο του διάγειν ενός βίου ο οποίος καθοδηγείται αποκλειστικά από 
τη γνώση και τον ορθό Λόγο (απωθώντας τα συναισθήματα και το Ασυ­
νείδητο), εφόσον κινητοποιείται πάντοτε από την πίστη (Schluchter 1991α: 
359-360) σε ορισμένες αξίες και σύμβολα, και τη θέληση για τη λήψη απο­
φάσεων. Σ’ αυτό έγκειται η απόρριψη από τον Μ. Weber του μονισμού της 
θετικής επιστήμης για τα ανθρώπινα πράγματα, και η θεμελιακή διάφορο-



Ο πολνθεϊσμός των αξιών: Max Weber 9

ποίηση που κάνει ανάμεσα στα γεγονότα (το πράττειν) και στις αξίες (η 
συμβολική ισχύς [Geltung] της νομιμοποίησης).

Πρόκειται για μια αξιολογική στροφή (ανάλογα με τη στροφή στη 
γλώσσα στη φιλοσοφία και στην ψυχανάλυση), για μια κατάφαση του α- 
ξιοκεντρισμού, αλλά η ορθότητα της επιλογής της εκάστοτε ιδιαίτερης αξι­
ολογικής αναφοράς εξαρτάται από την πίστη των υποκειμένων σ’ αυτή. 
Για τον Μ. Weber μόνον η πίστη (που δεν είναι κάτι το ‘παράλογο’ αλλά 
κάτι το ‘μη ορθολογικό’) οδηγεί σε έναν ‘συνειδητό’ τρόπο ζωής, ο οποίος 
δεν αντιφάσκει με τις προϋποθέσεις της ενότητας της ορθολογικής προσω­
πικότητας (ό.π.). Δηλαδή, μόνον η συνειδητή αναγνώριση και αποδοχή από 
το υποκείμενο του υπαρξιακού, δομικού διχασμού του ανάμεσα στο συνει­
δητό και στο ασυνείδητο κομμάτι του εαυτού του, εδραιώνει την ταυτότη­
τά τον, ως μια ‘ταυτότητα τον ταντού και τον μη ταντού’ μέσα του (Hegel). 
Η νεωτερικότητα παραδοσιακά απωθεί όμως αυτό το παράδοξο, που απο­
τελεί πάντοτε ένα δύσκολο και επισφαλές εγχείρημα για τους θρησκευόμε­
νους ανθρώπους και μη.

Η νπαρξιακή-αξιακή τοποθέτηση των υποκειμένων προϋποθέτει, από 
τη μία, την εδραίωση ενός διαφοροποιημένου ψυχισμού στο Ασυνείδητο 
και, από την άλλη, την ενσωμάτωση της συνειδητής διάστασής του σ’ έναν 
τρόπο ζωής, ο οποίος προσδίδει μια ιστορική προοπτική στο ερώτημα των 
αξιών, ενάντια στον σχετικισμό και τον ντεσιζιονισμό, καθώς και στη μο­
νοδιάστατη ‘ανεκτική’, ανεύθυνη ουδετερότητα. Παρότι ο Μ. Weber έχει 
συχνά ερμηνευθεί ως εγω-/ατομοκεντρικός, εντούτοις δεν αναφέρεται σε 
μονολογικά (Weber 1968: 245-251, Schluchter 1996: 253-4) υποκείμενα, ε­
φόσον τα τελευταία βρίσκονται σε διάλογο/αντίλογο με τον Άλλο αναφο­
ρικά με τις αξίες και τις αξιολογήσεις (δίχως ποτέ να υπάρξει ολική συναί­
νεση). Η σύγκρουση των αξιών αποτελεί επομένως μια διαδικασία [Verfah­
ren] που υποχρεώνει τα υποκείμενα να συμμετέχουν στον διάλογο 
[Diskurs] και στην κριτική.

Αναγνωρίζοντας την υποκειμενικότητα της αξιολόγησης, ο Μ. Weber 
αποδέχεται, από την άλλη πλευρά, την αντικειμενική σημασία των επιλο­
γών (τη μετατροπή των ιδεών/αξιών σε γεγονότα), ενάντια στον ασύδοτο 
ντεσιζιονισμό και στον φονταμενταλισμό. Έτσι επιδιώκει ένα ορθολογικό 
πλαίσιο και μια διαφάνεια των αξιακών συγκρούσεων, δίχως να παίρνει 
θέση υπέρ μιας υπέρτατης αξίας. Στην πολιτική (και όχι μόνο) η ηθική της



10 Θάνος Αίποβατς

υπευθυνότητας (Schluchter ό.π.) σημαίνει για το υποκείμενο την ανάληψη 
εκ μέρους του της ευθΰνης για τις συνέπειες των πράξεων του (όχι μόνον 
των εργαλειακών αλλά και των αξιακών αποφάσεων του). Είναι υπόλογο 
[responsible] απέναντι στον Άλλο, ενάντια σε ανεύθυνες, μηδενιστικές, ε- 
στέτ στάσεις ή ενάντια στις βίαιες συνέπειες μιας ηθικής της πεποίθησης, 
όταν αυτή δεν αναγνωρίζει το μέτρο, το όριο κάθε πεποίθησης στον ορθό 
Λόγο και στη μέριμνα για τον Άλλο.

III. Η αξιολογική στροφή

Ο Μ. Weber τονίζει παραπέρα ότι στο πλαίσιο της νεωτερικής τάσης για 
ολική απομάγευση του κόσμου, το άτομο έχει να επιλέξει ανάμεσα στην 
ηθική της αδελφοσυ'νης και οτην ηθική της κατίσχυσης του εγώ στον αγώ- 
να (τον σοσιαλδαρβινισμό) (Weber 1984α: 1/17: 101, Schluchter 1996: 223). 
Βέβαια κάθε ηθική της αδελφοσύνης αναγκάζεται σε συμβιβασμούς, αλλά 
αυτό οδηγεί τελικά μέσα στα πλαίσια της καθημερινότητας σε μια ισοπε- 
δωτική αδιαφορία. Ο άνθρωπος που ζει αστόχαστα και ‘αφιλοσόφητα’ 
(δεν αμφισβητεί τον ατομικό και συλλογικό ναρκισσισμό του) δεν συνει­
δητοποιεί την αναγκαιότητα επιλογής και προπαντός δεν θε'λει να την ξέ­
ρει και αποφεύγει να λάβει μια τελευταία (υπέρτατη) απόφαση (Weber 
1968: 507) (κάτι που δεν απαιτείται όμως καθημερινά).

Οι απομυθοποιημένοι παλαιοί θεοί επανέρχονται (ως το πολιτισμικό 
απωθημένο) με τη μορφή απρόσωπων δυνάμεων ή εκκοσμικευμένων μεσ­
σιανισμών και γνωστικισμοΐν και απαιτούν από τα υποκείμενα να υποτα­
χθούν σ’ αυτούς. Τα νεωτερικά υποκείμενα αναγκάζονται να προβούν σε 
μια ‘αναγκαστική’ ελεύθερη επιλογή: ‘ειτε-ειτε’. Έτσι τοποθετούν τον εαυτό 
τους στη θέση του Θεού, υποχρεώνονται να επιλέξουν τα ίδια τον εαυτό 
τους και τον κόσμο- η έννοια του δώρου του Άλλου και της αναγνώρισής 
του εξαφανίζεται. Αυτό συνεπάγεται ένα εγω-κεντρικό υποκείμενο που 
απωθεί τον δομικό διχασμό του, ενώ οι νεωτερικές ιδεολογίες (δεξιές και 
αριστερές) εκλογικεύουν και εξωραΐζουν αυτή την κατάσταση.

Το υποκείμενο όμως ταλαντεύεται και προσπαθεί να ξεπεράσει τα δι­
λήμματα ανάμεσα σε μια τέχνη αμοραλιστική δίχως ηθική, μια σεξουαλικό­
τητα δίχως αιδώ και αγάπη, μια εξουσιαστική πολιτική δίχως ηθική του 
πολίτη, μια οικονομία δίχως κοινωνική συνείδηση, ένα επάγγελμα δίχως



Ο πολνθεϊσμός των αξιών: Max Weber 11

ηθική της εργασίας, ένα δικαίωμα δίχως υποχρέωση, μια επιστήμη δίχως 
ηθική συνείδηση.

Ο Μ. Weber παρότι είναι ενάντια στην ιντελεκτουαλίστικη (διανοητική) 
κατασκευή του Hegel στη Φιλοσοφία του Δικαίου, θα αποδέχονταν μερι­
κώς την άποψη του τελευταίου άτι το δικαίωμα της υποκειμενικής ελευθε­
ρίας στα πλαίσια του προτεσταντικού χριστιανισμού, έγινε πραγματικά η 
αρχή μιας νέας μορφής του κόσμου (Hegel 1970, §124: 233, Schluchter 1996: 
227) που ανέδειξε, μέσα από μια εκκοσμικευμένη μορφή, η γαλλική Επα­
νάσταση του 1789 (με πρόδρομο την αμερικανική Επανάσταση του 1776). 
Αλλά η (εσωτερική) ελευθερία του χριστιανού δεν είναι ταυτόσημη με την 
πολιτική ελευθερία του φιλελευθερισμού. Η εκκοσμίκευση χριστιανικών 
αξιών και η μεταβολή τους σε ‘αρχές’ συνεπάγεται μια μεταβολή του περιε­
χομένου τους, εφόσον αποσιωπά το γεγονός ότι πίσω από την ‘πρόοδο’ κα­
λύπτεται απωθημένη η έννοια της εσχατολογίας της ιστορίας (Lowith 2004 
και 1990, Gauchet 1985, Martin 1978, Ντυμόν 1988, Γκότσης 1996).

Εκατό χρόνια μετά τον Hegel όμως η ιστορία, με την επικράτηση του 
καπιταλισμού, έδειξε τα αδιέξοδά της και την αισιοδοξία του διαφωτισμού 
διαδέχθηκε η ‘διαλεκτική του διαφωτισμού’. Η ελεύθερη επιλογή εξέπεσε σε 
μια μηδενιστική επιλογή, πρόδρομος της οποίας υπήρξε (άθελα της) η επι­
στήμη του 17ου αιώνα, εφόσον έτεινε να συρρικνώσει όλο τον κόσμο απο­
κλειστικά σ’ έναν αιτιοκρατικό μηχανισμό. Η ανάδυση του ρομαντισμού 
από το 1800 και έπειτα αποτέλεσε όμως την έκφραση ενός αισθήματος ‘δυ­
σφορίας μέσα στον πολιτισμό’ το οποίο ο F. Nietzsche ονόμασε, στη συνέ­
χεια, ‘θάνατο του Θεού’.

Ο Μ. Weber απέναντι σ’ αυτά τονίζει ότι οι κοινωνικές (ή ανθρωπιστι­
κές) επιστήμες δεν είναι καθόλου αδιάφορο αν έχουν εμπειριστικό ή κατα- 
νοητικό χαρακτήρα, και τοποθετείται ενάντια σε κάθε τάση ηγεμονίας της 
ποζιτιβιστικής, φυσικής επιστήμης. Γι’ αυτό έθεσε στο κέντρο του στοχα­
σμού του την αξιακή σχέση (Weber 1984α: 1/17: 93, 100). Πώς όμως αυτή 
συσχετίζεται με τον πολυθεϊσμό των αξιών; Ο τελευταίος δεν καταστρέφει 
τις υπέρτατες αποφάσεις των υποκειμένων;

Η σύγκρουση των αξιιον αποτελεί γι’ αυτόν μέρος της εσωτερικής προ­
ϋπόθεσης της επιστημονικής ανάλυσης του πολιτισμού και της κοινωνίας 
και, συγχρόνως, συγκροτεί το πρόβλημα της ζωής των νεωτερικών ανθρώ­
πων. Η επιστήμη δεν δίνει μια απάντηση στα υπαρξιακά ερωτήματα αλλά



12 Θάνος Λίποβατς

προσφέρει κάτι σε αυτόν που διατυπώνει ορθά το ερώτψα (ό.π. και 
Schluchter 1996: 231) (αυτό ακριβώς προσφέρει και η ψυχανάλυση, όταν 
θέτει στον αναλυόμενο το ερώτημα: ποια είναι η αληθινή επιθυμία σου, 
ποια είναι η σχέση σου με τον ηθικό Νόμο, με τον Αλλο;). Η ανθρωπιστική 
επιστήμη προσφέρει μια γνώση περί της υπαρξιακής εμπειρίας των υποκει­
μένων καθώς και μια γνώση περί των αξιών (της δομής, της πολλαπλότητας 
και της ιστορίας τους) και μπορεί να δείξει ποιο είναι το διακύβευμα μιας 
υπαρξιακής υπέρτατης απόφασης.

Η κατανοητική μέθοδος του Μ. Weber φαίνεται από τον τρόπο που ορί­
ζει δυο θεμελιακές έννοιες μέσα στο πλαίσιο των τεσσάρων ιδεατών τύπων 
του κοινωνικού πράττειν (οι οποίοι αντιστοιχούν σ’ ένα άλλο πλαίσιο στην 
τυπολογία των τεσσάρων Λόγων [discourse] στη λακανική ψυχανάλυση) 
(Weber 1968: 508, Weber 2005: 23-27, Λίποβατς 1991α, 1991β).2 Α) Ό σκο­
πός (Weber 1968: 183) είναι η αναπαράσταση της επιτυχούς πραγματοποί­
ησης ενός στόχου, η οποία γίνεται αίτιον μιας πράξης/'δραστηριότητας’. Β) 
Κατ’ αναλογία, αλλά διαφορετικά, οι αξίες (Schluchter 1996: 232) είναι 
αναπαραστάσεις ισχύος (Geltung, όχι με την έννοια της ‘φυσικής δύναμης’, 
αλλά με την έννοια της συμβολικής αυθεντίας της νομιμοποίησης), οι ο­
ποίες γίνονται αίτιο μιας τάξης πραγμάτων.

Ο Μ. Weber αποδέχεται μαζί με τον Rickert (Weber 1968: 7, Schluchter 
1996: 240, 247) τη διαφοροποίηση ανάμεσα στη μεθοδολογία των φυσικών 
και των κοινωνικών επιστημών (στην πράξη αυτός ο δυϊσμός διαπερνά τις 
τελευταίες). Αλλά από την άλλη επιμένει, ενάντια στον Dilthey (Weber 
1968: 187, 436, Weber 1984α: 11/5: 416κ.ε., Schluchter 1996: 237-9), ότι στις 
κοινωνικές (με τη στενή σημασία, οι οποίες θεραπεύουν το γενικό) και στις 
ιστορικές επιστήμες (που θεραπεύουν το ειδικό) απαιτείται όχι μόνον η κα­
τανόηση του νοήματος των πράξεων/καταστάσεων των υποκειμένων, αλλά 
και η εξήγηση (αιτιολόγηση) των αντικειμενικοί αιτίων και κινήτρων των 
πράξεων.

Η αξιολογική στροφή, που υπογραμμίζει τον ρόλο τιον αξιών και των 
ιδεών στον σχηματισμό αντικειμενικών ενδιαφερόντων/συμφερόντων, έ­
γκειται στο ότι η ιστορική γνώση (του ειδικού/ατομικού) απαιτεί την ανα­
φορά σε μια αξιακή σχέση ο)ς τέτοια (Weber 1968: 125κ.ε.). Αυτό σημαίνει 
ότι ερευνητής έχει μεν ως υποκείμενο μια θέση απέναντι στον κόσμο και



Ο πυλυθεϊσμός των αξιών: Max Weber 13

του προσδίδει ένα αξιακό νόημα. Αλλά, από την άλλη, ο κόσμος ενέχει ήδιι 
ένα αξιακό νόημα που του έχει δώσει Άλλος.

Υπάρχει εδώ το αίτημα της διπλής αποστασιοποίησης ως αποδοχής της 
διαφοράς ανάμεσα στις δυο προοπτικές η οποία, ως τέτοια, παραμένει. 
Όμως ο ερευνητής μπορεί να ταυτισθεί με τον Άλλο συμβολικά και όχι φα- 
ντασιακά (ναρκισσιστικά) για να τον ‘κατανοήσει’ (η διαφορά αυτή είναι 
Θεμελιακή στην ψυχανάλυση). Ο Μ. Weber θεωρεί ωστόσο ότι και ο παρα­
τηρητής και ο παρατηρούμενος (πρέπει να) πιστεύουν στην υπερεμπειρική 
(συμβολική) αυθεντία και το κύρος, στην ισχύ (Weber 1968.: 64κ.ε., 180, 
213· Schluchter 1996: 245) ορισμένων υπέρτατων αξιών (υπερβατολογική 
θεμελίωση). Αλλά αυτό που μετράει εδώ δεν είναι το τι αντιπροσωπεύουν 
οι αξίες, αλλά το ο,τι αντιπροσωπεύουν κάτι για τα υποκείμενα.

IV. ΙΙρόοδος στην πνευματικότητα και εκκοσμίκευση

Ο S. Freud έγραφε το 1927 (Φρόυντ 1994α, 1994β) ότι οι θρησκευτικές 
αναπαραστάσεις (ιδέες) αποτελούν την έκφραση πολύ ισχυρών επιθυμιών. 
Έχουν δε ως στόχο να συμφιλιώνουν τους ανθρώπους με τον πολιτισμό ο 
οποίος, ως ένα τείχος προστασίας ενάντια στη φύση, απαιτεί από όλους μια 
ορμική παραίτηση. Μέχρι σήμερα η ψυχανάλυση αποτελεί αντικείμενο έ- 
χθρας και απόρριψης γιατί κατονομάζει το θεμέλιο της ‘δυσφορίας μέσα 
στον πολιτισμό’. Η τελευταία έγκειται στη συμβολική, μη φυσική δομή του 
ομιλούντος όντος και στην υπαρξιακή έλλειψη που απορρέει από αυτήν, η 
οποία προϋποθέτει την καθολική, ανθρωπολογική ύπαρξη της απαγόρευ­
σης της αιμομιξίας (που όλα τα υποκείμενα τείνουν φαντασιακά να απω­
θήσουν). Η θρησκεία προέρχεται έτσι από την απώθηση συλλογικών παι­
δικών νευρώσεων. Μέσα από την ανάπτυξη της νεωτερικής επιστήμης πρέ­
πει ωστόσο η ανθρωπότητα να υπερβεί τις θρησκείες.

Ο S. Freud (το ίδιο μη θρησκευόμενος όπως και ο Μ. Weber) θεωρούσε 
ακόμη ότι οι εντολές του πολιτισμού μπορούν να κινητοποιήσουν ορθολο­
γικά τους ανθρώπους και να τους οδηγήσουν να υπερβούν τη θρησκευτική 
απώθηση, μέσα από μια ‘ορθολογική πνευματική διεργασία’ των απωθημέ- 
νων επιθυμιών. Έτσι, ένας ‘επιστημονικός πολιτισμός’ θα μπορούσε να υ­
περβεί τη θρησκεία. Ωστόσο, την ίδια εποχή, τόνιζε σε άλλα κείμενα την 
ανεξάληπτη σημασία της ορμής του θανάτου και της ύπαρξης του κακού 
μέσα στην ιστορία, την οποία δεν μπορεί να υπερβεί ο ποζιτιβισμός (όπως



14 Θάνος Αίποβατς

ήδη γνώριζαν οι ρομαντικοί). Αυτό φαίνεται ήδη στο θεμελιακό δοκίμιο 
για τη ‘Δυσφορία μέσα στον Πολιτισμό’ του 1930.

Ο S. Freud ξεπε'ρασε την αρχική ολική απόρριψη της θρησκείας στο τε­
λευταίο του έργο που αναφέρεται στον Μωυσή και στη μονοθεϊστική θρη­
σκεία (Φρόυντ 1997). Εδώ αναγνωρίζει τη σημασία του ιουδαϊκού μονοθε­
ϊσμού, ως μια μετουσιωτική ‘πρόοδο στην πνευματικότητα ενάντια και ε­
πέκεινα της μαγείας, η οποία εκφράζεται με την καθαρότητα του προσώ­
που του ενός Θεού και του ηθικού Νόμου του. Έτσι ο S. Freud κατέληξε 
στο ίδιο σημείο που είχε φθάσει ο Μ. Weber στις αρχές του 20ου αιώνα.

Το έργο αυτό όμως ήταν και η τελευταία απάντησή του (Αίποβατς 2007: 
19κ.ε., 148κ.ε.) στην επιστροφή στη βαρβαρότητα την οποία αποτέλεσε ο 
εθνικοσοσιαλισμός με τον νεοπαγανιστικό, νεογνωστικό μεσσιανισμό της 
ρατσιστικής και αντισημιτικής ιδεολογίας του. Αλλά ο εθνικοσοσιαλισμός 
υπήρξε η κορυφή του παγόβουνου της πνευματικής έξαρσης και υστερίας 
της νέας γενιάς και της διανόησης από το 1918 και έπειτα σε ολόκληρη την 
Ευρώπη. Σήμαινε την ταυτόχρονη αμφισβήτηση, τόσο των αξιών του ιου­
δαϊκού και του χριστιανικού Μονοθεϊσμού, όσο και των αξιών του ορθού 
Λόγου, του Διαφωτισμού και της Δημοκρατίας, από τους ντεσιζιονιστές 
της Αριστερός και της Δεξιάς.

Οι σημερινές τάσεις επιστροφής στη θρησκεία δείχνουν ότι η απλοϊκή 
άποψη για υποκατάσταση της θρησκείας από την επιστήμη έχει ξεπερα- 
στεί, παρά την αφελή πολεμική των φονταμενταλιστών αθεϊστών. Αν ο Μ. 
Weber μιλά για επιστροφή των παγανιστικών θεών με άλλη μορφή, τότε 
αυτό πρέπει να συμπληρωθεί: η σημερινή θρησκευτικότητα στη Ευρώπη 
δεν αποτελεί προς το παρόν μια επιστροφή στην υψηλή πνευματικότητα 
ενός ανανεωμένου χριστιανισμού, αλλά μια στροφή σε εκσυγχρονισμένες 
μορφές μυστικής ασιατικής, αμερικανικής και μαγικής στάσης ζωής, με 
στόχο την προσαρμογή στα κατεστημένα.

Απέναντι σ’ αυτή την κατάσταση πρέπει κανείς ν’ απαιτεί την επιστρο­
φή στην πρόοδο στην πνευματικότητα, που αποτέλεσε η μονοθεϊστική ε­
σχατολογία. Ο μονοθεϊσμός, παρόλες τις ιστορικές συγκυρίες και τις πα­
λινδρομήσεις στις οποίες κατά καιρούς υπέκυπτε, ήταν πάντοτε συνδεδε- 
μένος με μια κριτική στάση απέναντι όχι μόνον στις ατομικές, υπαρξιακές, 
εσωτερικές, νευρωτικές εξαρτήσεις αλλά και απέναντι στις συλλογικές, πο­
λιτικές και κοινωνικές αδικίες.



Ο πολνθεϊσμός των αξιών: Max Weber 15

Βέβαια, οι υπαρκτές εκκλησίες έχασαν επανειλημμένα μέσα στην ιστο­
ρία αυτή τη εσχατολογική, ιστορική διάσταση, μέσα από την άκρατη προ­
σαρμογή τους στα εγκόσμια. Αλλά ο χριστιανισμός διαφοροποιούνταν πά­
ντοτε από τις άλλες θρησκείες, που κατέληγαν είτε στην παθητική αρνησι- 
κοσμία είτε στον βίαιο, μανιχαϊκό, αποκαλυπτικό χιλιασμό. Ο Μ. Weber 
απέρριπτε έντονα αυτές τις τάσεις, όταν εισέβαλαν στον μονοθεϊσμό ή α- 
πόκτησαν τη μορφή εκκοσμικευμένων πολιτικών μεσσιανισμών και ιδεο­
λογιών.

Στο σημείο αυτό πρέπει ν’ αναφερθεί το ερώτημα του W. Schluchter 
(1991β: 511, Weber 1968: 107κ.ε.): ποια λειτουργία [function] και ποιο ρόλο 
παίζει σήμερα η θρησκεία (ιδιαίτερα ο δυτικός χριστιανισμός) και σε ποιο 
σψείο βρίσκεται το μεσσιανικό μέλλον του; Η σημερινή κατάσταση της 
θρησκείας στην Ευρώπη αποτελεί ένα αποτέλεσμα της εκκοσμίκευσης, η 
οποία δεν είναι δυνατόν να ακυρωθεί. Σύμφωνα με τον Μ. Weber και τον 
E. Troeltsch η εκκοσμίκευση είναι μια πολύπλοκη διαλεκτική ιστορική δι­
αδικασία (Troeltsch 1988: 206κ.ε., 221-231, 239κ.ε., 247, 252, Luhmann, 
1977: Kap. 4, Schluchter 199lß: 513) κατά την οποίαν ορισμένες μορφές του 
δυτικού χριστιανισμού (κυρίως ο προτεσταντισμός και ιδιαίτερα ο καλβι­
νισμός) ευνόησαν και προώθησαν, ενάντια στην παραδοσιακή δαιμονο- 
ποίηση της αγοράς και του καπιταλισμού, την εμφάνιση της καπιταλιστι­
κής επιχείρησης, του κράτους και της εμπειρικής επιστήμης στη νεωτερικό- 
τητα. Στη συνέχεια, ωστόσο, εμφανίσθηκε το παράδοξο της αποδυνάμωσης 
των χριστιανικιόν θεμελίων και της κυριαρχίας καθαρά ενδοκόσμιων τά­
σεων μέσα στους θεσμούς αυτούς.

Ο W. Schluchter διατυπώνει εδώ δύο θέσεις (Berger 1979: Kap. 5, Weber 
1968: 582κ.ε.,Weber 1988:1, Luhmann 1977β: 29κ.ε., Schluchter 199lß: 514): 
α) η εκκοσμίκευση οδήγησε στην εσωτερίκευση και στην υποκειμενοποίη- 
ση των θρησκευτικών δυνάμεων και την ανάδυση εναλλακτικών ερμηνειών 
του βίου· β) η εκκοσμίκευση οδήγησε στην αποπολιτικοποίηση της θεσμι­
κής θρησκείας. Η συστημική διαφοροποίηση της κοινωνίας σήμερα δεν 
μπορεί να ολοκληρωθεί/συσσωματωθεί σε ένα Όλον’ μέσω της θρησκείας, 
όπως παλιά.

Η πρώτη θέση αφορά τις σχέσεις του χριστιανισμού με άλλες θρησκείες, 
ειδικότερα τη σχέση του με την εγκόσμια κοσμοθεωρία του ουρανισμού ο 
οποίος πήρε συχνά τη μορφή θρησκευτικών τελετουργικών, όπως στα πλα­



16 Θάνος Λίποβατς

τωνικά μυστήρια της Αναγέννησης και στις μασονικές Στοές του Διαφωτι­
σμού. Αλλά ανάμεσα στον χριστιανισμό και στον ουμανισμό υπάρχει πά­
ντοτε μια ένταση.

Αυτό γιατί η θρησχεία/θεολογία (Weber 1968: 611, Weber 1988, I: 
536κ.ε., 564-6) (η πίστη) είναι υποχρεωμένη ν’ αποδεχθεί δύο προϋποθέσεις, 
αν παίρνει στα σοβαρά τον εαυτό της: α) ότι ο κόσμος υπάγεται στη θεϊκή 
τάξη και ότι είναι ένας κόσμος ηθικά και νοηματικά προσανατολισμένος- 
και β) ότι οι πιστοί πιστεύουν στην Αποκάλυψη του Λόγου του Θεού, 
προκειμένου να συλλάβουν τον ηθικό προσανατολισμό του κόσμου (και 
της ιστορίας), μέσω μιας εσχατολογικής προοπτικής. Η βάση της πίστης δεν 
είναι μια γνώση, αλλά η κατοχή ενός χαρίσματος ή μιας φώτισης, συνδεδε- 
μένων με την καλή θέληση και την αγάπη.

Από την άλλη, και ο ονμανισμός (Weber 1968: 594κ.ε., Weber 1988, I: 
566, Schilichter 1991β: 516-7) (η φιλοσοφική, επιστημονική γνώση) οφείλει 
ν’ αποδεχθεί δύο προϋποθέσεις: α) ότι ο κόσμος αποτελεί αποκλειστικά έ­
ναν αιτιατά δομημένο κόσμο, αλλά και έναν κόσμο που οι άνθρωποι (που 
δηλώνουν ουμανιστές ή και πανθεϊστές) οφείλουν να κυριαρχήσουν ηθικά 
και β) ότι γι’ αυτόν τον σκοπό, η ορθολογική γνώση αποτελεί μια ανα­
γκαία αλλά όχι ικανή προϋπόθεση (όρια του καθαρού θεωρητικού Λόγου, 
διατυπωμένα από τον Kant). Γι’ αυτό η βάση της γνώσης έγκειται στην πί­
στη στο χάρισμα τον ορθού λόγου.

Για τους διαφωτισμένους δεν υπάρχει (Weber 1968: 594, Weber 1988, I: 
566, 569, Schluchter 1991ß: 518) το πρόβλημα του νοήματος της ύπαρξης, 
και η σκέψη δεν προσφέρει πλέον μια συνεκτική κοσμοεικόνα. Η επιστήμη 
είναι η μόνη δυνατή μορφή της σκεπτόμενης θεώρησης του κόσμου, και ο 
άνθρωπος μπορεί να κυριαρχήσει μέσω του εργαλειακού Λόγου, του υπο­
λογισμού, όλα τα πράγματα, καταργώντας κάθε τι το απρόβλεπτο. Οι θρη­
σκευόμενοι απορρίπτουν (Weber 1988, 1: 564, Schluchter 1991β: 519) αυτή 
την αποκλειστικότητα της εμμένειας της χειραφέτησης και τονίζουν την υ­
περβατικότητα της λύτρωσης. Παρότι υπάρχει η δυνατότητα της μερικής 
διαπλοκής των δύο απόψεων, παραμένει μια ένταση ανάμεσά τους. Ο δια­
φωτισμός ωθεί τη θρησκεία να τοποθετηθεί εκτός του ορθού Λόγου και να 
βρει καταφύγιο στην εσωτερίκευση και στην υποκειμενοποίηση.

Η δεύτερη θέση (Luhmann 1977β: 89κ.ε., Schluchter 1991β: 520-521) α- 
ναφέρεται στο ότι η νεωτερική κοινωνία κατήργησε τη θετικά, ιεραρχικά



Ο πολνθεϊσμός των αξιών: Max Weber 17

και ενιαία συσσωματωμένη μεσαιωνική χριστιανική κουλτούρα: στη λει­
τουργική νεωτερική κοινωνία κυριαρχεί η επιλεκτικότητα και η εξειδίκευ- 
ση των τρόπων ζωής. Ο ανταγωνισμός γίνεται η κυρίαρχη αρχή και η συσ­
σωμάτωση έχει έναν αρνητικό χαρακτήρα: πρέπει ν’ αποφεύγονται οι δρα­
στηριότητες ενός υποσυστήματος οι οποίες θα μπορούσαν να οδηγήσουν 
ένα άλλο υποσύστημα σε άλυτα προβλήματα! Η ρύθμιση γίνεται μέσα από 
εγκόσμιες αξίες (Schluchter 1991β: 520, Luhmann 1977β: 242κ.ε.): τα αν­
θρώπινα και τα πολιτικά δικαιώματα που έχουν έναν θετικό χαρακτήρα. 
Όμως, παρά τη θρησκευτική τους προέλευση δεν έχουν πλέον μια πνευμα­
τική διάσταση και δεν συνυπάρχουν με υποχρεώσεις. Στον βαθμό δε που 
δεν είναι αποκλειστικά καθολικής αλλά παρτικουλαρίστικης φύσης, απο­
κτούν έναν ανταγωνιστικό χαρακτήρα απέναντι σε άλλα δικαιώματα.

Η θρησκεία και η θεολογία είναι υποχρεωμένες να αμφισβητούν ωστό­
σο τον ανθρωποκεντρισμό της επιστήμης και τον τρόπο ζωής που συνεπά­
γεται: μόνον έτσι δεν υποκύπτουν στην εμμένεια του εκκοσμισμού ως ιδεο­
λογίας. Η υπερβατικότητα του Θεού είναι κάτι το διαφορετικό από την εμ- 
μένεια των θεών της νεωτερικότητας. Ο διάλογος είναι δυνατός μόνον όταν 
η θεολογία δεν καθηλώνεται σ’ έναν κλειστό δογματισμό ή, αντίθετα, δεν 
συρρικνώνεται μέσω της προσαρμογής της στον μοντερνισμό ή στη φιλε­
λεύθερη θεολογία (Schluchter 1991β: 520).

V. Οι προοπτικές των εκκλησιών

Η ‘χειραφέτηση’ του κράτους από την εκκλησία ώθησε στην ιδιώτευση 
της θρησκευτικής ζωής. Αλλά οι θρησκευτικές οργανώσεις υπάρχουν πά­
ντοτε στον χώρο της εκπαίδευσης, της οικογένειας και της κοινωνικής πρό­
νοιας. Η ιδιώτευση εξανάγκασε δε τις εκκλησίες στην εξειδίκευση στους 
χώρους της πνευματικής επικοινωνίας, της διακονίας, της κοινωνικής δι­
καιοσύνης και της θεολογίας (Schluchter 1991β: 526-7, Luhmann 1977β: 
54κ.ε.).

Από την άλλη, η Μεταρρύθμιση έθεσε δίπλα στην παραδοσιακή εκκλη­
σία ως θεσμό της χάριτος, την εκκλησία ως κοινότητα των πιστών, και δί­
πλα στον ιερε'α, τον διδάσκαλο (πάστορα/κήρυκα). Η παράλληλη συνύ­
παρξη δύο ή περισσοτέρων εκκλησιών οδήγησε σε αυτό που ονομάζεται 
ομολογιοποίηση [Konfessionalisiemng] και πλουραλισμός (Schluchter 
1991β: 528), κάτι που δυναμώνει την αποπολιτικοποίηση και την υποκει­



18 Θάνος Λίποβατς

μενοποίηση των πιστών. Το ομολογιακό ανήκειν ενός ατόμου δεν θεωρεί­
ται πλέον ως ο μοναδικός τρόπος σωτηρίας. Αυτές οι τάσεις οδήγησαν τις 
εκκλησίες στο να ανασυνταχθούν, ενοί ο νεωτερικός κόσμος ανέχεται τις 
θρησκείες, στον βαθμό που αυτοπεριορίζονται σε ειδικά πεδία και αποδέ­
χονται τυπικά τον πλουραλισμό των ιδεών και πίστεων.

Ο W. Schluchter διατυπώνει αναφορικά με το μέλλον του χριστιανισμού 
δύο ερωτήματα: δικαιούται να υπάρξει μια θρησκευτική αντίσταση ενά­
ντια στην εκκοσμικευμένη κοσμοεικόνα, που υπερβαίνει ωστόσο την πα­
ραδοσιακή, δογματική απόρριψη του διαφωτισμού; Και, δικαιούται να 
υπάρξει μια θρησκευτική αντίσταση ενάντια στην αποπολιτικοποίηση, που 
υπερβαίνει την παραδοσιακή υπεράσπιση προνομίων (Weber 1988, I: 
569κ.ε., Schluchter 1991β: 530);

Η εκκοσμίκευση συνεπάγεται την εξιδανίκευση του ορθού Λόγου και 
τη φαντασιακή αυτάρκεια της νόησης. Ο χριστιανισμός θεωρεί όμως ότι το 
ιδεώδες της εγκόσμιας, εμμενούς αυτοτελείωσης του ανθρώπου δεν ενέχει 
ένα νόημα, δεν μπορεί ν’ απαντήσει στο ερώτημα: γιατί υπάρχει ο θάνατος, 
το κακό, το μη νόημα στον κόσμο. Η τυχαιότητα/ενδεχομενικότητα [con­
tingency] της ατομικής ύπαρξης παραπέμπει στο δικαίωμα ύπαρξης των 
θρησκειών, δηλαδή στην αναγνώριση του γεγονότος της έλλει- 
ψης/περατότητας και στην αναγνώριση της θρησκευτικής απάντησης μέσω 
της Αποκάλυψης. Για τη θρησκεία δεν υπάρχει ελευθερία δίχως αλήθεια. 
Εδώ, εκτός των θρησκειών, μόνον η ψυχανάλυση και η φιλοσοφία της ύ­
παρξης έχουν κατονομάσει το πρόβλημα.

Υπάρχει έτσι ένας αποχρών λόγος για αντίσταση (Schluchter 1991β: 
531) εκ μέρους της θρησκείας: ο στόχος της είναι η υπέρβαση του υπάρχο- 
ντος κόσμου και η υπενθύμιση της τυχαιότητας που τον χαρακτηρίζει. Αλ­
λά το ίδιον του χριστιανισμού δεν είναι μόνον αυτό, γιατί έχει λόγο να α­
ντιστέκεται ενάντια στην αποπολιτικοποίηση (με την ευρεία σημασία της 
λέξης ‘πολιτική’ που δεν περιορίζεται στην κομματοκρατία και στο παιχνί­
δι εξουσίας). Το ερώτψα είναι: έχει την εσχατολογική δύναμη γι’ αυτό 
(στο ίδιο: 532);

Τις τελευταίες δεκαετίες, μετά τη Δεύτερη Σύνοδο του Βατικανού (1962- 
65), υπήρξε μια μεγάλη κινητοποίηση κληρικών και μοναχών, θεολόγων 
και λαϊκών στην Ευρώπη, τη Λατινική Αμερική και αλλού, για μια ανανέ­
ωση της εσχατολογικής Ελπίδας (Gibellini 2002)3 πέραν από χιλιαστικές,



Ο πολνθεϊαμός των αξιών: Max Weber 19

αποκαλυπτικές, βίαιες φαντασιώσεις. Στην παράδοση της κοινωνικής δι­
δασκαλίας της καθολικής εκκλησίας υπήρχε πάντοτε η ιδέα της δικαιοσύ­
νης επί γης, αλλά είχε απωθηθεί έπειτα από αιώνες απόρριψης κάθε μεταρ­
ρύθμισης και ανανέωσης, μέσα από την αμυντική στάση της εκκλησίας ε­
νάντια στη νεωτερικότητα και στη Γαλλική Επανάσταση.

Η Δεύτερη Βατικανή Σύνοδος έκανε ένα σημαντικό βήμα προς τη με­
ταρρύθμιση και την αυτοανανέωση και υπήρξε για πρώτη φορά μια συ­
νεργασία με ανάλογες δυνάμεις μέσα στις προτεσταντικες εκκλησίες: εμφα­
νίσθηκε έτσι μια προοδευτική πολιτική θεολογία που κινητοποίησε δυνά­
μεις στη Δυτική και στην Ανατολική Ευρώπη. Το χριστιανικό αίτημα για 
δικαιοσύνη (Metz 1980, Moltmann 1985, Kaufmann 2000, Riesebrodt 2000, 
Λίποβατς 2008, Λίποβατς 2001, Λίποβατς, Δεμερτζής, Γεωργιάδου 2002) 
υπήρξε ισχυρό στις δεκαετίες του 1960 και του 1970 στη Λατινική Αμερική, 
παράλληλα με τα μαρξιστικά κινήματα. Παρόλες τις καταδιώξεις υπάρ­
χουν και σήμερα στις χώρες αυτές κοινωνικά στρατευμένοι κληρικοί και 
μοναχοί και χριστιανικές ομάδες που δρουν υπέρ των δικαιωμάτων των 
Ινδιάνων, των μιγάδων, των κατοίκων των favellas κ.λπ. Ωστόσο, ο πρώτος 
ενθουσιασμός πέρασε. Σ’ αυτό συνέβαλε η αντίσταση του παλαιού, συντη­
ρητικού κατεστημένου της εκκλησίας. Αλλά βασικό ρόλο έπαιξαν και ορι­
σμένες δομικές αδυναμίες, θεωρητικές και πρακτικές (Weber 1968: 612, 
Schluchter 1991β: 532-3) των οπαδών της ‘θεολογίας της απελευθέρωσης’, 
τόσο η ασάφεια στη σχέση τους με βίαια, αποκαλυπτικά και δικτατορικά 
μαρξιστικά κινήματα, όσο και η μονοδιάστατη θεώρηση της λειτουργίας 
των κοινοτήτων βάσης (κοινοτιστικός περιορισμός, ισοπεδωτική αμεσότη­
τα, απόρριψη θεωρητικής σκέψης).

Οι εκκλησίες εδώ και 2000 χρόνια ταλαντεύονται ανάμεσα στην προ­
σαρμογή στα εγκόσμια και στην απόρριψή τους. Ανάμεσα στα δύο αυτά 
όρια υπάρχουν όλες οι μορφές, επιτυχημένης ή μη προσπάθειας, ειρηνικής 
αντίστασης και μερικής αλλαγής των πραγμάτων. (Ακριβώς το ίδιο δίλημ­
μα χαρακτήριζε και τη στάση των σοσιαλιστικοί και των κομμουνιστικών 
κομμάτων και των διανοουμένων). Η εσχατολογική ελπίδα τον Βασιλείου 
τον Θεού παραμένει, ωστόσο, το σημείο αναφοράς χάρη στο οποίο οι εκ­
κλησίες έχουν τη δυνατότητα να υπερβούν την αποπολιτικοποίηση του 
θρησκευτικού μηνύματος.



20 Θάνος Λίποβατς

VI. Η συγκριτική ανάλυση των μεγάλων θρησκειών

Στο έργο του Συλλογή άρθρων επάνω στην κοινωνιολογία της θρησκεί­
ας, ο Μ. Weber πρόβα ivo ντας στη συγκριτική μελέτη όλων των μεγάλων 
θρησκειών, κατέληξε στην κατασκευή πέντε ιδεατών τύπων. Πρόκειται για 
τη (μη πλήρη) ταξινόμηση των συνδυασμοί ορισμένων μεταβλητών, αΐ. 
κατάφαση - α2. άρνηση του κόσμου. Στη συνέχεια ανέλυσε μόνον την πε­
ρίπτωση της άρνησης του κόσμου διεξοδικά, ως: α2-β1 απόσυρση από τον 
κόσμο - α2-β2 στροφή προς τον κόσμο. Τέλος, ανέλυσε τις δύο αυτές περι­
πτώσεις της αρνησικοσμίας, την καθεμία ως: γΐ ενεργητική/ασκητική - γ2 
παθητική/ενατενιστική στάση. Συνολικά οι τέσσερις περιπτώσεις που κα­
τασκεύασε είναι: α2-β1-γ1: ενεργητική Υπέρβαση του κόσμου- α2-β1-γ2: 
παθητική Φυγή από τον κόσμο- α2-β2-γ1: ενεργητική Κυριάρχηση του κό­
σμου- και α2-β2-γ2: παθητική Αποδοχή του κόσμου (Weber 1988,1: 237κ.ε., 
Schluchter 1991β: 102).

Αντίθετα δεν πρόλαβε να αναλύσει με τον ίδιο τρόπο την περίπτωση 
αΐ, την οποία ονόμασε συνολικά ‘κατάφαση του κόσμου’ και ‘προσαρμογή 
στον κόσμο’. Είναι όμως δυνατόν να καταρτίσει κανείς ακριβώς τέσσερις 
συνδυασμούς όπως και στην περίπτωση α2. Πρόκειται για μια συναρπα­
στική εργασία την οποία δεν μπορούμε να αναπτύξουμε εδώ. Ωστόσο, στην 
περίπτωση αυτή περιλαμβάνεται γενικά και μια ταξινόμηση των ιδεατών 
τύπων φιλοσοφίας και πολιτικής ιδεολογίας. Μεταξύ άλλων, εντοπίζονται 
εδώ η κινεζική θρησκεία/φιλοσοφία του Κομφουκιανισμού, η ελληνική 
θρησκεία του Δωδεκαθέου, η φιλοσοφία του Πλάτωνα (μερικώς), η κοσμο­
θεωρία του Ουμανισμού και ο Πανθεϊσμός.

Ο J. Habermas συστηματοποίησε με τον δικό του τρόπο συνολικά και 
τις δύο περιπτώσεις: της αποκλειστικής Κατάφασης του κόσμου (ο οποίος 
περικλείει τους θεούς) και της Άρνησης του κόσμου (που συνδέεται με το 
πρωτείο της Κατάφασης του Θεού). Η κοσμολογική κατάφαση οδήγησε γι’ 
αυτόν σ’ ένα υψηλότερο δυναμικό γνωσιακού εξορθολογισμον 
(Habermasl981: 280κ.ε., Γκότσης 1996: 134-142) (φιλοσοφία, επιστήμη) και 
σε μια μεγαλύτερη αντικειμενοποίηση, όταν οι στοχαστές επέλεξαν τον 
δρόμο της Θεωρίας (που συνορεύει με τη μυστική ενατένιση), όπως ο Πλά­
τωνας και οι άλλοι έλληνες φιλόσοφοι (600-300 π.Χ.). Ο φορμαλισμός και η 
αφαιρετικότητα στην κατασκευή εννοιών ήταν αποτέλεσμα μιας παθητικής



Ο πολνθεϊομός των αξιών: Max Weber 21

ενατένισης του Όντος. Αυτό το υψηλό δυναμικό εξορθολογισμού ολοκλη­
ρώθηκε στη συνέχεια στην Ευρώπη.

Ο J. Habermas δείχνει πως σε μιαν άλλη περίπτωση κοσμολογικής κα­
τάφασης (Habermas 1981: 293-5, Γκότσης 1996), στον Κομφούκιο (του ο­
ποίου η σκέψη είναι πιο κοντά σ’ αυτή του πολιτικού στοχαστή Αριστοτέ­
λη) υπήρξε επίσης ένας υψηλός αλλά απλής γνωσιακός εξορθολογισμός, 
ακριβώς επειδή ο Κομφούκιος (Weber 1988,1: 276-536) επέλεξε τον δρόμο 
της ενεργητικής προσαρμογής στον κόσμο, την ορθολογική οργάνωση της 
κοινωνίας, εις βάρος της θεωρητικής γενίκευσης. Μια άλλη, διαφορετική 
περίπτωση επιβεβαιώνεται απ’ αυτή την παρατήρηση: ο καλβινιστικός 
προτεσταντισμός, ως αρνησίκοσμη, ενεργητική κυριάρχηση του κόσμου, 
προιυθησε την εμπειρική, πραγματιστική γνώση εις βάρος της θεωρητικής.

Ο J. Habermas, συμφωνώντας με τον Μ. Weber, δείχνει από την άλλη 
πως το υψηλότερο δυναμικό ηθικού (κοινωνικού) εξορθολογισμού (Ha­
bermas 1981, Γκότσης 1996) πραγματοποιήθηκε προίτα στην περίπτωση 
του ιουδαϊκού μονοθεϊσμού. Πρόκειται για τη συνεπή απομάγευση του κό­
σμου σε μια σειρά από βήματα ‘προόδου στην πνευματικότητα’, όπως εκ- 
φράσθηκε από τους εβραίους προφήτες (800-500 π.Χ.). Πρόκειται για την 
αρνησικοσμία ως μια ενεργητική πράξη δικαιοσύνης (Weber 1988, III: 1- 
442) μέσα στον κόσμο ως το θέλημα του Θεού, και για την ανακάλυψη του 
γραμμικού χρόνου και. της ιστορίας μέσα από την εσχατολογική διάστασή 
της.

Ο καθολικός χριστιανισμός (Schluchter 1991β: 127κ.ε., 197κ.ε., 382κ.ε., 
Troeltsch 1988, Berman 1983) επέλεξε από τον 11° αιώνα και έπειτα, παρά 
την ατελή απομάγευση, τον δρόμο της υπέρβασης, και της μεταβολής του 
κόσμου, μέσα από τον δικαιακό εξορθολογισμό της κοινωνίας και της ε­
ξουσίας (χωρισμός εκκλησίας-κράτους) με στόχο τη δικαιοσύνη. Αυτό εκ- 
φράσθηκε μέσα από την εξισορρόπηση του ατομικού και του συλλογικού, 
της πίστης και του ορθού λόγου, της ασκητικής των μοναχιόν και του έρ­
γου μέσα στην κοινωνία.

Ο προτεσταντικός χριστιανισμός (Weber 1988, I: 17κ.ε.) από την άλλη 
(από το 1517 και έπειτα), οδήγησε την απομάγευση του κόσμου μέχρι τις 
τελευταίες της συνέπειες, και προώθησε την αυτονομία του χριστιανικού 
ατόμου μέσα από την υποκειμενοποίηση και την εσωτερίκευση της πίστης. 
Η ελευθερία της ατομικής συνείδησης μέσα από την ενεργητική ενδοκόσμια



22 Θάνος Λίποβατς

ασκητική, προώθησε την ηθική της εργασίας και την τεχνολογική και οι­
κονομική πρόοδο ενώ, συγχρόνως, υποστήριξε την ηθική του πολίτη, την 
αξιοπιστία και τα ανθρώπινα ατομικά δικαιώματα.

Αλλά ο Μ. Weber τονίζει ότι αυτό το πρόγραμμα της κυριάρχησης του 
κόσμου, που συνοδέυσε την ολοκλήρωση του ηθικού και κοινωνικού εξορ- 
θολογισμού στη (Δυτική) Ευρώπη και στη (Βόρειο) Αμερική, διακρίνει κυ­
ρίως αρχικά την καλβινιστική πτέρυγα του προτεσταντισμού (Αγγλοσάξο- 
νες -λιγότερο ή περισσότερο- και Ολλανδοί -κατά το ήμισυ των πιστών το 
άλλο ήμισυ καθολικοί). Η λουθηρανική πτέρυγα (Γερμανοί -κατά το ήμισυ 
των πιστών το άλλο ήμισυ καθολικοί- και Σκανδιναβοί), ενώ προοίθησε 
συνολικά το πρόγραμμα του εξορθολογισμού, ενείχε και στοιχεία παθητι­
κής αποδοχής του κόσμου. Έτσι παρήγαγε μια μυστική παράδοση, της ο­
ποίας υψηλότερη, μετουσιωμένη έκφραση αποτέλεσε ο γερμανικός φιλο­
σοφικός ιδεαλισμός (στο ίδιο).4

Ο Μ. Weber έδειξε πόσο σημαντική υπήρξε αρχικά η επιρροή της ενδο- 
κόσμιας ασκητικής για την εμφάνιση και ανάπτυξη ενός παραγωγικού, δη­
μιουργικού, βιομηχανικού καπιταλισμού. Η ηθικοποίηση του χριστιανι­
σμού στον καλβινισμό εμφανίζεται μέσα από το ότι ο πιστός έχει την πε­
ποίθηση ότι είναι εκλεκτός του Θεού, αλλά γι’ αυτό μόνη ένδειξη είναι η 
επιτυχία στο επάγγελμα και στην κοινωνία, κάτι που ενέχει ένα στοιχείο 
αβεβαιότητας και ανασφάλειας. Ο Μ. Weber δεν παρέλειψε (ό.π.) να τονί­
σει ότι η στάση αυτή συνοδεύεται όχι μόνον από (τα προαναφερθέντα) θε­
τικά στοιχεία, αλλά και από αρνητικά χαρακτηριστικά, όπως: η μοναξιά 
του ατόμου, ο σκληρός εγωκεντρισμός, το αμείλικτο πνεύμα ανταγωνι­
σμού, η στεγνή, χρηστική, ισοπεδωτική στάση απέναντι στην κουλτούρα 
και στη θεωρία. Βέβαια σ’ όλες αυτές τις περιπτιύσεις δεν πρέπει κανείς να 
ξεχνά ότι όλες οι αναφερθείσες μορφές θρησκείας έχουν μία ιστορία και 
παρουσιάζουν πάντα μια εσωτερική ετερογένεια, δηλαδή ενέχουν ένα δυ­
ναμικό περαιτέρω διαφοροποίησης.

VII. Η παθητική αρνησικοσμία και η λυτρωτική θρησκευτικότητα

Η παθητική αρνησικοσμία εμφανίζεται με δύο μορφές. Α) Η στάση της 
παθητικής αποδοχής του κόσμου όπως είναι, σε μεγάλο βαθμό χαρακτηρί­
ζει το Ισλάμ (Schluchter 1991β: 261) και τον ανατολικό, ορθόδοξο χριστια­
νισμό. Το Ισλάμ έχει πολλά πρόσωπα, δεν ανάγεται, όπως και ο χριστιανι­



Ο πολνθεϊσμός των αξιών: Max Weber 23

σμός, σ’ έναν τύπο μόνον. Αλλά η πρόκληση μέσα από τη συνάντηση με τη 
δυτική νεωτερικότητα οδήγησε στην εμφάνιση ενδογενών ρεφορμιστικών 
τάσεων, οι οποίες συνεπάγονται τη δυνατότητα κοινωνικών αλλαγών.

Στον ορθόδοξο χριστιανισμό, από την άλλη, η ολιστική (νεοπλατωνικής 
έμπνευσης) κυριαρχία της κοινότητας των πιστών, κάνει αδύνατη την ανά­
δυση μιας ατομικής, αυτόνομης θε'λησης και του ορθού Λόγον και οδηγεί 
στην υποτίμηση του Νόμον και της αξιοπιστίας, καθώς και της (μερικής) 
μεταβολής των εγκοσμίων. Η αποδοχή τείνει να απαρνηθεί ιδεαλιστικά και 
να υποβαθμίσει την πραγματική, ανεξάληπτη ύπαρξη του κακού μέσα στον 
κόσμο. Η τάση αυτοθέωσης (Weber 2005, 3: 146) του μοναχού μέσω της ‘θέ­
ασης’ του Θεού οδηγεί δε σ’ ένα πρότυπο που ευνοεί τη φυγή από την υ­
πευθυνότητα μέσα στα εγκόσμια καθώς και τη μοιρολατρία. Όμως η συνά­
ντηση με τη νεωτερικότητα ανάγκασε την ορθοδοξία, όπως πάντα, σε μια 
πραγματιστική προσαρμογή στα εγκόσμια Το ερώτημα είναι αν αυτή η 
παθητική στάση μπορεί να ανταποκριθεί πραγματικά στις προκλήσεις της 
νεωτερικότητας, εφόσον οι ορθόδοξες εκκλησίες ταυτίζονται σε μεγάλο 
βαθμό με το παρελθόν, και δεν αποδέχονται τον συνεπή χωρισμό ούτε με 
το κράτος ούτε με την εθνικιστική ιδεολογία.

Ο Μ. Weber εντοπίζει, τέλος, Β) τη στάση παθητικότητας και φυγής 
(Weber 1988, II: 1-378) από τα εγκόσμια (η οποία πάντοτε δείχνει ομοιότη­
τα με τη στάση αποδοχής του κόσμου) στον χώρο του ινδουισμού και του 
βουδισμού (Θιβέτ, Μογγολία, Βιρμανία, Ταϊλάνδη, Σρι Λάνκα, ενώ στην 
Κίνα, Κορέα, Ιαπωνία, Βιετνάμ κ.λπ. υπάρχει δίπλα στις παραδοσιακές ή 
χριστιανικές μορφές θρησκευτικότητας). Το ιδεώδες εδώ είναι η αυτοτελεί­
ωση και αυτοθέωση του ατόμου ως μία πλήρης απόσταση από τα εγκόσμι­
α. (Η στάση αυτή υπήρξε στην ελληνική ορφική θρησκεία). Ωστόσο και 
εδώ η νεωτερικότητα οδήγησε στην ανάδυση νέων μορφών μεταρρύθμισης 
και παρέμβασης στα εγκόσμια, συχνά μέσα από το μοντέλο της ειρηνικής, 
παθητικής αντίστασης στην πολιτική καταπίεση.

Ο Μ. Weber τονίζει ότι όταν σε μια χώρα η ιστορική συγκυρία της κοι­
νωνικής ζωής οδηγήσει στη αποστρατιωτικοποίηση των προνομιούχων τά­
ξεων ή γενικά αυτές αποκλεισθούν από τη συμμετοχή στην πολιτική από 
ένα γραφειοκρατικό, συγκεντρωτικό, δικτατορικό κράτος, τότε υπάρχει σε 
ορισμένα τμήματα αυτών τοον τάξεων ή νομοκατεστημένων τάξεων (κά-



24 Θάνος Αίποβατς

στες) η τάση να αναπτύξουν ή να ασπασθοΰν μια μορφή λυτρωτικής θρη­
σκευτικότητας (Weber 2005, 3: 135), δηλαδή παθητικής αρνησικοσμίας.

Αυτό το διαπίστωσε από την έλξη που άσκησαν οι λυτρωτικές θρησκεί­
ες (ερμητισμός, γνωστικισμός, μιθραϊσμός, μανιχαϊσμός, χριστιανισμός 
κ.λπ.) και οι φιλοσοφικές λυτρωτικές διδασκαλίες (στωϊκισμός, νεοπλατω­
νισμός κ.λπ.) στα αριστοκρατικά, μορφωμένα στρώματα των Ελλήνων και 
των Ρωμαίων στην ελληνιστική και στην αυτοκρατορική εποχή, όταν η βα­
σιλική και η αυτοκρατορική εξουσία απέκλεισε αυτά τα στρώματα από τη 
συμμετοχή στην πολιτική. Στον Μεσαίωνα, όπως και στην αρχαιότητα, ο 
γνωστικός δυϊσμός (Βογόμιλοι, Καθαροί) (Weber 2005, 3:136-7, Jonas 1999, 
Brumlik 2006, Αίποβατς 2006) αποτέλεσε πάλι τη μεγάλη πρόκληση για τον 
χριστιανισμό (όπως και στους άλλους μονοθεϊσμούς). Η σχέση των εβραί- 
ων, των χριστιανών και των γνωστικών απέναντι στα εγκόσμια ήταν (και 
είναι) πάντοτε διαφορετική.

Ο Μ. Weber ξαναβρήκε τον ίδιο προβληματισμό το 1918 στη Γερμανία 
και στην Ευρώπη, και αυτό ισχύει πάλι και το 2008! Εκφράζει δε τη φρο­
ντίδα του και την απέχθειά του απέναντι σε ορισμένα στρώματα διανοού­
μενων, μορφωμένων και καλλιτεχνιών οι οποίοι έλκονται από κάθε είδους 
ιδιώτευση εστέτ ή μια ασαφή θρησκευτικότητα και ψυχολογισμό, γνωστι­
κισμό, μυστικισμό, τρεπόμενοι εις φυγήν απέναντι στην υπεύθυνη ενεργό 
συμμετοχή στα πολιτικά και κοινωνικά πράγματα.

Αυτό, για τον Μ. Weber, συνδέεται με την απογοήτευση από την πολι­
τική ζωή και τους οδηγεί στην αποπολιτικοποίηση. Βέβαια αυτή η ησυχα­
στική στάση φυγής στην ύστερη αρχαιότητα, σε άλλες εποχές συνοδεύθηκε 
και συνοδεύεται από το αντίθετό της, τη φυγή προς τον ακτιβισμό, όταν 
χιλιαστικές θρησκευτικές και πολιτικές σέκτες ανέπτυξαν έναν απελπισμέ­
νο, αυτοκαταστροφικό, βίαιο ακτιβισμό ο οποίος χαρακτηρίζεται από έναν 
αποκαλυπτικό δυϊσμό.

Σήμερα, στην ύστερη νεωτερικότητα, η τρομοκρατία ορισμένων στρω­
μάτων στις ισλαμικές χώρες, αποτελεί ένα σύμπτωμα της κρίσης που περ­
νούν και της ανικανότητάς τους ν' ανοιχτούν στις προκλήσεις της νεωτερι- 
κότητας. Από την άλλη, στη Δύση, εμπρός στην προλεταριοποίηση της δι­
ανόησης, η στροφή πολλών (φοιτητές, ακαδημαϊκοί, καλλιτέχνες, ελεύθερα 
επαγγέλματα κ.λπ.) στον ινδουισμό, στον βουδισμό, στον γνωστικισμό 
κ.λπ. είναι επίσης ένα σύμπτωμα κρίσης. Πρόκειται για έναν κόσμο που έ­



Ο πολνθεϊσμός των αξιών: Max Weber 25

χει απολέσει το ‘νόημα της ζωής’, τη χριστιανική πνευματικότητα και τον 
ορθό Λόγο του διαφωτισμού, εμπρός σε μία καθημερινότητα η οποία έχει 
γίνει (ακριβώς ‘επειδή πέτυχε πάρα πολΰ η νεωτερικότητα’) όλο και πιο 
ακυβέρνητη, χάρη μιας μονοδιάστατης, ηδονιστικής στάσης ζωής.

Ο Μ. Weber δεν αρκείται εντούτοις με μια φαινομενικά κοινωνικοπολι- 
τική εξήγηση των φαινομένων, εφόσον απορρίπτει μια αιτιοκρατική ανα­
γωγή. Δείχνει, αντίθετα, ότι η λύτρωση που αναζητά ο (λίγο-πολυ προνο­
μιούχος) διανοούμενος είναι η λύτρωση από μια εσωτερική πίεση και ανά­
γκη, άσχετη από τις εξωτερικές συνθήκες ζωής. Αυτό γιατί ο διανοούμενος 
γυρεύει να προσδώσει ένα ‘νόημα’ (Weber 2005, 3: 138-9, Kippenberg 1991: 
61-84) στη ζωή του, να υπερβεί τον εσωτερικό, αλλοτριωτικό (νευρωτικό) 
διχασμό με τον εαυτό του, τους ανθρώπους, τον κόσμο και τον Θεό. Ο Μ. 
Weber αναφέρει επίσης ότι υπάρχει παράλληλα και μια άλλη, προλεταριο- 
ειδής διανόηση των ‘ταπεινωμένων’ και ‘προσβεβλημένων’ (Weber 2005, 3: 
140-1).

Θεωρεί τέλος ότι η πλήρης ιντελλεκτουαλίστικη, διανοητική απομάγευ- 
ση του κόσμου μέσω της τεχνολογίας, της εμπορευματοποίησης και της πο- 
ζιτιβιστικής γνώσης, ωθεί τα άτομα να αναζητήσουν αλλού ένα νόημα. Βέ­
βαια η νεωτερική κοινωνία, πέραν των θετικών δημοκρατικών και ορθολο­
γικών επιτεύξεών της, τις οποίες οι πολίτες πρέπει πάντα να υπερασπίζο­
νται με κριτικό πνεύμα, αναπαράγει ωστόσο (μέσα από τη ‘διαλεκτική του 
διαφωτισμού’) και τον ισοπεδωτικό φετιχισμό και τη μαγεία του εμπορεύ­
ματος, της μηχανής και τον θεάματος, που όμως συνεχώς απο-γοητεύουν τα 
άτομα, εξ ου και η συνεχής καταστροφή και πληθωριστική αλλαγή νοήμα­
τος.

Τα άτομα αναζητούν έτσι αλλού (ό.π.: 139) μια μυθική, φαντασιακή, 
ψευδοϋπερβατική ‘ολότητα’-φετίχ, μέσω της φυγής: στην έρημο των πόλε­
ων, στην ερημωμένη φύση, στη ‘φύση’-κιτς, στη ‘γυναίκα’, στον ‘λαό’, στην 
‘κοινότητα’, στη ‘φυλή’, στο ‘έθνος’, στο ‘προλεταριάτο’, στην ‘τέλεια, κομ­
μουνιστική κοινωνία’, στην ισοπεδωτική, αναρχική ‘ανταρσία’, στους ‘πε­
ριθωριακούς’, στα ναρκωτικά, στον μυστικισμό, στον μηδενισμό. Αυτή η 
στάση προϋποθέτει έναν δυϊσμό και το μίσος ενάντια στον Άλλο, τον ‘ε­
χθρό’.

Η διαπίστωση του Μ. Weber ότι η ανάδυση της αυτονομίας του νεωτε- 
ρικού ατόμου είναι σε μεγάλο βαθμό συνέπεια της σχέσης ετερονομίας με



26 Θάνος Λίποβατς

τον Θεό, αποτελεί το παράδοξο της νεωτερικότητας. Εξίσου παράδοξο εί­
ναι και το ότι στη συνέχεια η εκκοσμίκευση της αυτονομίας οδήγησε στην 
απώθηση του Θεού. Αλλά στην ύστερη νεωτερικότητα, στον 20ό αιώνα, 
αυτό τελικά οδήγησε στην έκπτωση τον κριτικού ορθού Λόγον και σε συ­
μπτώματα ενδόρηξης τον πολιτισμού. Ίσως υπάρξει στο μέλλον μία νέα 
ανατροπή, μία νέα πρόοδος στην πνευματικότητα, η οποία θα μπορούσε να 
οδηγήσει στο ν’ αποφύγουμε την ενδόρηξη που διαφαίνεται.

Σημειώσεις
1. Εδώ διατυπώνεται κριτική στο ε'ργο του J. Habermas (1983).
2. Η ε'ννοια του Λόγου στον Lacan δεν ταυτίζεται με αυτήν στον Habermas ούτε με αυτήν 

στον Foucault.
3. Πρόκειται για σημαντικό βιβλίο.
4. Μεγάλο ενδιαφέρον έχει η συγκριτική μελέτη για τον ρόλο της θρησκείας στην Αμερι­

κή του Alexis de Tocqueville (1968). Τα συμπεράσματα του είναι πολύ κοντά σ’ αυτά του Μ. 
Weber.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Berger, P. L. (1979). Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, Frankfurt a. M.:
5. Fischer.

Berman, H. J. (1983). Law and Revolution. The Formation of the Western Legal 
Tradition, Cambridge: Harvard University Press.

Brumlik, M. (2006). Οι Γνωστικοί, Αθήνα: Νήσος.
Γκότσης, Γ.Ν. (1996). Θρησκεία, Νεωτερικότητα και σύγχρονη πολιτισμική 

ταυτότητα, Αθήνα: Αντ. Ν. Σάκκουλας. 
de Tocqueville, Al. (1968). De la démocratie en Amérique, Paris: Gallimard.
Gauchet, M. (1985). Le désenchantement du monde, Paris: Gallimard.
Gibellini, R. (2002). H Θεολογία τον 20Οί' αιώνα, Αθήνα: Άρτος Ζωής.
Habermas, J. (1983). Moralbewusstein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp.
Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns I, Frankfurt a. M. : 

Suhrkamp.



Ο πολυθεϊσμός των αξιών: Max Weber 27

Hegel, G.W.F. (1970). ‘Grundlinien der Philosophie des Rechts’, στο Hegel, Werke in 
zwanzig Bänden, Frankfurt a. M: Suhrkamp.

Jonas, H. (1999). Gnosis, Frankfurt a.M., Leipzig: Insel.
Kaufmann, F.-X. (2000). Wie überlebt das Christentum?, Freiburg i. Br.: Herder.
Kippenberg, H.G. (1991). ‘Intellektualismus in den Erlösungsreligionen’, Die vor­

derasiatischen Erlösungsreligionen, Frankfurt a. M. : Suhrkamp.
Λίποβατς, Θ. (1990). Η ψυχοπαθολογία τον Πολιτικού, Αθήνα: Οδυσσέας.
Λίποβατς, Θ. (1991α). Όι τε'σσερις Λόγοι (Discours στον J. Lacan)’ στο, του ίδιου, 

Ζητήματα Πολιτικής Ψυχολογίας, Αθήνα: Εξάντας.
Λίποβατς, Θ. (1991β). Όι τέσσερις Λόγοι στην κοινωνιολογία (Μ. Weber)’, στο, 

του ιδίου, Ζψψατα Πολιτικής Ψυχολογίας, Αθήνα: Εξάντας.
Λίποβατς, Θ. (2001). Δημοκρατικός Λόγος, Ψυχανάλυση, Μονοθεϊσμός, Αθήνα: 

Πλε'θρον.
Λίποβατς, Θ. (2006). Δοκίμιο για τη Γνώση και το γνωστικισμό, Αθήνα: Πόλις.
Λίποβατς, Θ. (2007). Το Όνομα τον πατέρα και η Δυσφορία μέσα στον 

Πολιτισμό, Αθήνα: Πόλις.
Λίποβατς, Θ. (2008). ‘Πολιτική Θεολογία και Νεωτερικότητα’, στο Φαντασιακή 

και αληθής Ελευθερία, Αθήνα: Πλέθρον.
Λίποβατς, Θ., Ν. Δεμερτζής, Β. Γεωργιάδου (επιμ.) (2002). Θρησκείες και 

Πολιτική στη Νεωτερικότητα, Αθήνα: Κριτική.
Lowith, Κ. (1990). Το νόψα της ιστορίας, Αθήνα: Γνώση.
Lowith, Κ. (2004). Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Stuttgart: J.B.Metzler.
Luhmann, Ν. (1977α). Funktion der Religion, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag.
Luhmann, N. (1977ß). ‘Differentiation of Society’, Canadian Journal of Sociology, 

2: 29-53.
Martin, D. (1978). A general Theory of Secularization, Oxford: Harper and Row.
Metz, J. Β. (198Θ). Jenseits bürgerlicher Religion, München: Piper.
Moltmann, J. (1985). Theologie der Hoffnung, München. : Piper.
Ντυμόν, Λ. (1988). Δοκίμια για τον ατομικισμό, Αθήνα: Ευρύαλος.
Riesebrodt, Μ. (2000). Die Rückkehr der Religionen, München: GH.Beck.
Troeltsch, E. (1988). Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, 

Tübingen: J.B.C. Mohr (Paul Siebeck).



28 Θάνος Αίποβατς

Schluchter, W. (1991α). ‘Der Kampf der Götter’, Religion und Lebensführung 1, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schluchter, W. (1991ß). ‘Die Zukunft der Religionen’, στο Religion und Lebens­
führung 2, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Schluchter, W. (1996). ‘Polytheismus der Werte’, Unversöhnte Moderne, Frankfurt 
a. M: Suhkamp.

Weber, M. (1968). Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre (WL), Tübingen: 
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Μ. (1984a). ‘Wissenschaft als Beruf, στο M. Weber-Gesamtausgabe, Tübin­
gen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Μ. (1984ß). Η προτεσταντική Ηθική και το Πνεύμα του καπιταλισμού, 
Αθήνα: Gutenberg.

Weber, Μ. (1988). Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Π, III, Tübin­
gen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, M. (2005). Οικονομία και Κοινωνία, 1. Κοινωνιολογικές έννοιες, και 3. 
Κοινωνιολογία της θρησκείας, μτφρ. Θ. Γκιοΰρας, Αθήνα: Σαββάλας.

Φρόυντ, Σ. (1994α). ‘Το μέλλον μιας αυταπάτης’, στο, του ίδιου, Ο πολιτισμός 
πηγή δυστυχίας (τίτλος του εκδότη), Αθήνα: Επίκουρος.

Φρόυντ, Σ. (1994β). Ή δυσφορία με'σα στον πολιτισμό’ στο, του ιδίου, Ο 
πολιτισμός πηγή δυστυχίας (τίτλος του εκδότη), Αθήνα: Επίκουρος.

Φρόυντ, Σ. (1997). Ο άνδρας Μωυσής και η μονοθεϊστική θρησκεία. Αθήνα: 
Επίκουρος.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

