
  

  Science and Society: Journal of Political and Moral Theory

   Vol 21 (2009)

   Religion and society

  

 

  

  Expanding the visibility of the church in the public
sphere: the relationship between the orthodox
church and Greek society during the era of the
Archbishop Christodoulos 

  Βασιλική Γεωργιάδου   

  doi: 10.12681/sas.455 

 

  

  Copyright © 2015, Βασιλική Γεωργιάδου 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Γεωργιάδου Β. (2015). Expanding the visibility of the church in the public sphere: the relationship between the orthodox
church and Greek society during the era of the Archbishop Christodoulos. Science and Society: Journal of Political and
Moral Theory, 21, 129–156. https://doi.org/10.12681/sas.455

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 09/01/2026 21:43:14



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δημόσια 
σφαίρα. Σχέσεις Ορθόδοξης Εκκλησίας και ελληνικής κοινω- 
νίας επί αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου

Βασιλική Γεωργιάδου*

Η ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία, ως η εκκλησία της ‘επικρατούσας θρησκείας’ της 
Ελλάδας, διαθέτει τα τυπικά χαρακτηριστικά μιας ‘δημόσιας εκκλησίας’. Με την 
εκλογή του αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου, εκτός από ‘δημόσια’, η Ορθόδοξη Εκ­
κλησία γίνεται και μια ‘εκκλησία της δημοσιότητας’: όπως και άλλες θρησκείες 
και εκκλησίες στην ύστερη νεωτερικότητα, ο προκαθήμενός της και η ελληνική 
Ορθόδοξη Εκκλησία αυξάνουν την παρουσία τους στα μέσα ενημέρωσης προ- 
σαρμοζόμενοι στη γλιόσσα και την τεχνολογία των media4 τελικώς, εκκλησία και 
αρχιεπίσκοπος ‘υπάγονται’ στη λογική των MME.
Με τα εμπειρικά δεδομένα που λαμβάνουμε υπόψη διαπιστώνουμε, ωστόσο, ότι η 
Ορθόδοξη Εκκλησία με τον Χριστόδουλο επικεφαλής έχασε σε κοινωνική αποδο­
χή, όπως και σε τακτικά εκκλησιαζόμενους πιστούς. Επιπλέον, επί των ημερών 
του δεν ανακόπηκε η φθορά της μεταξύ των νέων, στην προσέγγιση των οποίων 
είχε δώσει ιδιαίτερη προσοχή.
Ο αρχιεπίσκοπος Χριστόδουλος γνώριζε τον τρόπο η εκκλησία να αποκτήσει ο­
ρατότητα και δημοσιότητα, αλλά η μεγαλύτερη ορατότητα και δημοσιότητα που 
της προσέδωσε δεν συνέβαλαν στη διεύρυνση της πνευματικής της επιρροής. Ό­
πως προκύπτει από τα στοιχεία που χρησιμοποιήθηκαν στο άρθρο, τη δεκαετία 
1998-2008 εδραιώνεται το φαινόμενο της διάχυτης και χαλαρής θρησκευτικότη­
τας που υπήρχε ήδη ως χαρακτηριστικό των σχέσεων Ορθόδοξης Εκκλησίας και 
ελληνικής κοινωνίας κατά τη Μεταπολίτευση.

I. Δημόσια εκκλησία και εκκλησία της δημοσιότητας. Η ελληνική 
Ορθόδοξη Εκκλησία μετά την εκλογή του αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου

Με την εκλογή του Χριστόδουλου τον Απρίλιο 1998 στο αξίωμα του 
Αρχιεπισκόπου Αθηνών αρκετοί ισχυρίστηκαν ότι ξεκίνησε μια ‘νέα περί-

Επίκουρη καθηγήτρια Πολιτικής Επιστήμης, Πάντειο Πανεπιστήμιο <vgeorg@panteion.gr>

Επιστψιι mi Κοινωνία Τεύχος 21/2009



130 Βασιλική Γεωργιάδον

οδος’ για την Ορθόδοξη Εκκλησία στην Ελλάδα και για τις σχέσεις της με 
το κράτος (βλ., ενδεικτικά, Alivizatos 1999: 23). Είναι γεγονός ότι επί των 
ημερών του η εκκλησία εισήλθε ‘θεαματικά’ στη δημόσια σφαίρα διεκδικώ- 
ντας ‘δημόσια παρουσία’ και το ‘δικαίωμα παρέμβασής της και διατύπωσης 
λόγου για θέματα γενικότερου ενδιαφέροντος’ (Μανιτάκης 2000: 117-18). 
Ταυτιζόμενος όχι μόνο με το συμφέρον της εκκλησίας, για τα ‘δίκαια’ της 
οποίας τάχθηκε να ‘υπερμαχεί’, αλλά και του λαού και του έθνους, εφόσον 
είναι η εκκλησία που -σύμφωνα με τον Χριστόδουλο- ‘εξασφαλίζει την ο- 
ντότητά μας ως έθνους και ως λαού’,1 ο νεοεκλεγείς Αρχιεπίσκοπος διεκδι- 
κούσε να ‘έχει λόγο για όλα’ τα ζητήματα αρνούμενος να θέσει κάποια ό­
ρια στο περιεχόμενο των δημοσίων παρεμβάσεων του (Δεμερτζής 2002: 
154-55, 2001: 87, 89).2

Από αυτήν την άποψη εξεταζόμενη η περίοδος της αρχιεπισκοπείας 
Χριστόδουλου διαφέρει από την προηγούμενη του Σεραφείμ. Παρότι η 
Ορθόδοξη Εκκλησία στην Ελλάδα ως η εκκλησία της ‘επικρατούσας θρη­
σκείας’ (άρθρο 3 §1 του Συντάγματος) διαθέτει όλα τα χαρακτηριστικά 
μιας ‘δημόσιας εκκλησίας’ (βλ., σχετικά, Casanova 1994), επί Σεραφείμ οι 
παρεμβάσεις της στη δημόσια σφαίρα ήταν ‘υπαρκτές’ μεν αλλά σε γενικές 
γραμμές ‘αφανείς’ (Δεμερτζής 2002: 154). Αποκτούσαν ‘ορατότητα’3 όταν 
διακυβεύματα που αφορούσαν την εκκλησία -όπως η κατάργηση της υπο­
χρεωτικής ιερολογίας του γάμου, η διανομή της εκκλησιαστικής περιουσί­
ας, η αύξηση της συμμετοχής των λαϊκών στα ενοριακά συμβούλια που 
δρομολόγησε το ΠΑΣΟΚ στη δεκαετία του 1980, αλλά και το δικαίωμα 
προσφυγής των κληρικών στο ΣτΕ μετά την άρση του ισχύοντος ‘απαρα- 
δέκτου’ επί κυβερνήσεως Μητσοτάκη4- έρχονταν στο προσκήνιο προκαλώ- 
ντας ανοικτές συγκρούσεις μεταξύ της εκκλησίας και της εκάστοτε κυβερ­
νητικής εξουσίας (Δεμερτζής 2001: 86, Makrides 1991: 289επ., Γεωργιάδου 
1996: 260-63).

Δεν είναι, ωστόσο, κυρίως οι συγκρούσεις που χαρακτήρισαν τις σχέ­
σεις της Ορθόδοξης Εκκλησίας επί Σεραφείμ με το κράτος κατά τη Μετα­
πολίτευση. Όχι γιατί συγκρούσεις δεν υπήρχαν, αλλά γιατί ο τότε Αρχιε­
πίσκοπος, στο πλαίσιο της ‘αφανούς’ άσκησης πολιτικής επιρροής που α­
κολουθούσε, κατόρθωνε καταρχάς να διατηρεί ο ίδιος προσωπικά ‘ανοικτή 
γραμμή’ επικοινωνίας με όλους τους πολιτικούς αρχηγούς, ακόμη και όταν 
συγκρουόταν μαζί τους για τις επιλογές τους.3 Η εκκλησία επί των ημερών



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 131

του Σεραφείμ, που συγκρουόταν κατά καιρούς και με τα δυο κυβερνητικά 
κόμματα, αλλά παράλληλα οικοδομούσε καλές προσωπικές σχέσεις με όλα 
τα κόμματα, προσέλαβε τα χαρακτηριστικά ενός μη διαιρετικού θεσμού ο 
οποίος μπορούσε να απολαμβάνει υποστήριξης από διαφορετικούς πολιτι­
κούς και κοινωνικούς χώρους. Ανήκει στα επιτεύγματα του Σεραφείμ το 
γεγονός ότι η Ορθόδοξη Εκκλησία, παρά τη σύμπλευση της διοίκησής της 
με το απριλιανό καθεστώς στη διάρκεια της χούντας, μετατράπηκε σταδια­
κά κατά τη Μεταπολίτευση σε έναν μη διαιρετικό θεσμό και, άρα, δυνητι­
κά σε έναν θεσμό ευρείας αποδοχής, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι η κοινωνι­
κή αποδοχή της εκκλησίας προμήνυε και αντίστοιχη αποδοχή των θρη­
σκευτικών μηνυμάτων της από την κοινωνία. Αντιθέτως, επί αρχιεπισκό­
που Χριστόδουλου οι συγκρούσεις μεταξύ της εκκλησίας και του κρά­
τους/της κυβερνητικής εξουσίας έλαβαν τα χαρακτηριστικά μετωπικών α­
ντιπαραθέσεων, με αποκορύφωμα το ζήτημα των ταυτοτήτων. Τότε η εκ­
κλησία επιδίωξε την ανοικτή πολιτικοποίησή της και τη μαζική κινητοποί­
ηση των πιστιυν της υπέρ των θέσεών της. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, όμως, με­
τατράπηκε από μη διαιρετικό σε συγκρουσιακό θεσμό. Χαρακτηριστικό 
παράδειγμα μιας τέτοιας μετατροπής αποτελεί το γεγονός ότι, ήδη από το 
2000, στην εκκλησία, από μια πολυκομματικών επιρροών κοινωνική συνι­
στώσα που ήταν επί Σεραφείμ, αναγνωριζόταν πλέον μια κομματική κλίση: 
για τη ‘δεξιά του Κυρίου’ έκανε λόγο ο Χριστόδουλος μετά την επίσκεψή 
του στον Κ. Καραμανλή προκειμένου να τον συγχαρεί για τη νίκη του στις 
εκλογές του 2004, για το ‘κόμμα του Θεού’ και το ‘κόμμα της εκκλησίας’ έ­
χει γίνει συχνά λόγος στη δημοσιότητα (βλ., ενδεικτικά, Το Βήμα 
29.04.2007, Ριζοσπάστης 27.05.2000), προκειμένου να εξηγηθούν οι διαφαι- 
νόμενες επιδιώξεις της εκκλησίας και του Αρχιεπισκόπου της να παρεμβαί­
νουν στην πολιτική σκηνή και να επηρεάζουν την πολιτική και κομματική 
ζωή.

Ως μη διαιρετικός θεσμός η Ορθόδοξη Εκκλησία απολάμβανε ευρείας 
κοινωνικής αποδοχής, παρότι η θρησκευτική της απήχηση την ίδια εκείνη 
περίοδο ήταν σχετικώς περιορισμένη. Μετατρεπόμενη κατά την ύστερη 
φάση της Μεταπολίτευσης σε έναν συγκρουσιακό θεσμό, άραγε μεταβάλ­
λεται το εύρος της κοινωνικής της αποδοχής και της θρησκευτικής της απή­
χησης; Στο ερώτημα αυτό θα επιχειρήσουμε να απαντήσουμε στο επόμενο 
κεφάλαιο. Επιπλέον, θα δοκιμάσουμε να απαντήσουμε στο ερώτημα εάν



132 Βασιλική Γεωργιάδον

τυχόν διακυμάνσεις στην κοινωνική αποδοχή και τη θρησκευτική απήχηση 
της Ορθόδοξης Εκκλησίας επί των ημερών του αρχιεπισκόπου Χριστόδου­
λου συνοδεύτηκαν από μεταβολές σε επιμέρους διαστάσεις (π.χ. απήχηση 
στους νέους) αυτών των μεγεθών.

Η Ορθόδοξη Εκκλησία, από δημιουργίας του Αυτοκεφάλου (1833), εί­
ναι οργανικά συνδεδεμένη με το εθνικό κράτος (Φουντεδάκη 2002: 189, 
190-94). Πρόκειται για μια ‘εκκλησία κρατική’ (στο ίδιο), αλλά και μια ‘εκ­
κλησία δημόσια’ που ‘παρεμβαίνει με λόγο και έργα’ στη δημόσια σφαίρα, 
όπως εξηγεί ο Casanova (1994a: 27) ότι συμβαίνει με όλες τις εκκλησίες αυ- 
τοΰ του τόπου. Σε όλα τα μοντέλα σχέσεων κράτους-εκκλησίας που έχουν 
δοκιμαστεί στην Ευρώπη (βλ., ενδεικτικά, Φουντεδάκη 2000, 2002), είτε ε­
πικρατεί η σύνδεση είτε η αποσυνδεση του κοσμικού και του θρησκευτικού 
πεδίου, ποτέ η εκκλησία δεν είναι ‘στεγανοποιημένη’ απέναντι στο κράτος· 
υπάρχουν πάντοτε ‘ρωγμές’ που καθιστούν δυνατό να ‘διεισδύει η μία στα 
χωράφια του άλλου’ (Casanova 1994: 41). Στην περίπτωση της ελληνικής 
Ορθόδοξης Εκκλησίας, ωστόσο, δεν πρόκειται μόνο γι’ αυτό. Η αλληλο- 
διείσδυση εκκλησίας-κράτους είναι έντονη και διαρκής -η έννοια της ‘εξα­
κολουθητικής διαπλοκής’ περιγράφει αυτόν τον ιδιαίτερο τόπο της αλλη- 
λοδιείσδυσης (Γεωργιάδου 1996: 247) ο οποίος, σε συνδυασμό με τη θεσμι­
κή/ συνταγματική περιχαράκωση της συγκεκριμένης σχέσης, μετατρέπει 
την εκκλησία σε έναν ‘καταναγκαστικό θεσμό’,6 σε έναν θεσμό, δηλαδή, 
στον οποίο -για να χρησιμοποιήσουμε τα λόγια του Αλιβιζάτου- ‘όλοι οι 
Έλληνες οφείλουν να ανήκουν’ (Alivizatos 1999: 25).

Το γεγονός ότι η ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία διατηρεί μέχρι σήμερα 
τα γνωρίσματα μιας ‘κατεστημένης εκκλησίας’ [established church] (στο ίδι­
ο) δεν δημιουργεί μόνον πλεονεκτήματα για την ίδια, τα οποία απολαμβά­
νει έναντι των άλλων εκκλησιών της επικράτειας (ό.π.: 25επ.), αλλά επιπλέ­
ον υποσκάπτει τη θεσμική αυτονομία τής λειτουργικά διαφοροποιημένης 
κοινωνίας και, κατ’ επέκταση, της ίδιας της θρησκείας/εκκλησίας. Όμως, 
‘όσο περισσότερο οι θρησκείες αντιτάσσονται στη διεργασία της διαφορο­
ποίησης..., τόσο πιο πολύ τείνουν μακροπρόθεσμα να βιώνουν μια υποχώ­
ρηση της πίστης’, επισημαίνει ο Casanova (1994a: 24). Σε ό,τι αφορά την 
ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία, δεν ήταν ο αρχιεπίσκοπος Χριστόδουλος 
που εγκαινίασε την εμπλοκή της στις δημόσιες υποθέσεις, παρότι ισχύει ο 
ισχυρισμός του Αλιβιζάτου ότι μπορεί οι προϋποθέσεις για μια τέτοιου εί­



Διευρύνοντας· την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 133

δους εμπλοκή να ήταν παρούσες πολύ πριν από την εμφάνιση του Χριστό­
δουλου, όμως επί των ημερών του τελευταίου ‘η εκκλησία αναμείχθηκε πο­
λύ περισσότερο στις κοσμικές υποθέσεις’ (Alivizatos 1999: 23). Με άλλα 
λόγια, δεν ήταν ο αρχιεπίσκοπος Χριστόδουλος που ‘αποϊδιαπικοποίησε’ 
την εκκλησία μετατρέποντάς τη σε μία ‘κρατική’ και ‘δημόσια εκκλησία’, 
αλλά επί των ημερών του τόσο ο ίδιος όσο και η εκκλησία προσέλκυσαν 
την προσοχή των μέσων ενημέρωσης·7 απέκτησαν, δηλαδή, δημοσιότητα.

Το ότι η Ορθόδοξη Εκκλησία, εκτός από ‘κρατική’ και ‘δημόσια’ που 
ήταν ήδη, έγινε και μια εκκλησία της δημοσιότητας, δεν αποτελεί ιδιαιτε­
ρότητα της ελληνικής εκκλησίας. Η ολοένα και αυξανόμενη παρουσία των 
θρησκεκόν στα MME και η προσαρμογή τους στις φόρμες και την τεχνολο­
γία των μίντια είναι φαινόμενα που έχουν επισημανθεί στη διεθνή βιβλιο­
γραφία.8 Σύμφωνα με τον Casanova (1994: 3-4), μάλιστα, ανήκει στα γνω­
ρίσματα των ‘δημόσιων θρησκειών’/εκκλησιών να προσελκύουν το ενδια­
φέρον της δημοσιότητας, ενίοτε μάλιστα και της ‘παγκόσμιας δημοσιότη­
τας’, όπως συνέβη με τα κατ’ εξοχήν παραδείγματα ‘δημόσιων θρησκειών’ 
(Καθολική Εκκλησία Πολωνίας και Λατινικής Αμερικής, Νέα Χριστιανική 
Δεξιά στις ΗΠΑ και Ισλαμική Επανάσταση στο Ιράν) που αναλύονται στο 
έργο του. Οι ‘δημόσιες θρησκείες’/εκκλησίες αποκτούν δημοσιότητα αφ’ ης 
στιγμής τα MME, οι πολιτικοί και η επιστημονική έρευνα ‘αρχίζουν να εν- 
διαφέρονται γι’ αυτές’ (στο ίδιο). Αποκτούν, όμως, δημοσιότητα διότι και 
οι ίδιες την επιδιώκουν. Στην περίπτωση της ελληνικής εκκλησίας επί αρχι­
επισκόπου Χριστόδουλου, η επιδίωξη αυτή υπήρξε εξ αρχής εμφανής: αμέ­
σως μετά την εκλογή του, ο Χριστόδουλος έκανε ένα πλήθος δηλώσεων και 
παραχιόρησε πολλές συνεντεύξεις στα MME. ‘Υπερίσχυσε η ανάγκη να α­
κουστεί, έπειτα από πολλά χρόνια, το “παρών” της εκκλησίας’, σχολίαζαν 
πρόσωπα φίλα προσκείμενα στον Αρχιεπίσκοπο (βλ. Επενδυτής 09- 
10.05.1998), σε μια προσπάθεια να δικαιολογήσουν τη διαρκή και πρωτό­
γνωρη για τα δεδομένα της Ορθόδοξης Εκκλησίας παρουσία του στα μέσα 
ενημέρωσης. Η άποψη που οι ίδιοι εξέφραζαν, ότι δηλαδή ο νεοεκλεγείς 
Αρχιεπίσκοπος ‘έπεσε “θύμα” του ανταγωνισμού των MME’ και ότι δεν 
ήταν στις προθέσεις του να υπερεκτεθεί σε αυτά, αλλά κάτι τέτοιο προέ- 
κυψε στην πορεία από την αγωνία του ‘να μην στενοχωρήσει κανέναν εκ­
πρόσωπό τους’ (ό.π.), διαψεύστηκε από τον ίδιο τον αρχιεπίσκοπο Χρι­
στόδουλο, για τον οποίο τα μέσα ενημέρωσης αποτελούσαν τον δίαυλο για



134 Βασιλική Γεωργιάδον

την καθημερινή επαφή του με την πραγματικότητα και την κοινωνία: ‘Κα- 
ταρχήν διαβάζω όλο τον Τύπο και τα περιοδικά...’, απάντησε σε ερώτηση 
σχετικά με το ‘ποια είναι η καθημερινή επαφή (του) με την πραγματικότη­
τα’ (Το Βήμα, 03.05.1998), ταυτίζοντας κατ’ αυτόν τον τρόπο την κοινωνι­
κή πραγματικότητα με την πρόσληψή της από τα MME και συναρτώντας, 
αν όχι την οπτική της εκκλησίας γενικά, οπωσδήποτε όμως τη δική του ο­
πτική ως Αρχιεπισκόπου για την κοινωνική πραγματικότητα με την ‘οθόνη 
αντιλήψεων’ που καλλιεργούν τα MME.

Η ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία, σχεδόν από την αρχή της Μεταπολί­
τευσης, είχε χρησιμοποιήσει τα MME και ‘είχε πρόσβαση στις δημοσιογρα­
φικέ^ θεματολογίες’, επισημαίνει ο Δεμερτζής (2002: 156). Το γεγονός ότι η 
εκκλησία διαθέτει την ικανότητα να επηρεάζει την ατζέντα των μίντια εί­
ναι το αποτέλεσμα της ‘ιδιότυπης συναίρεσης ιδιωτικού και δημόσιου’ που 
υπάρχει στην ελληνική κοινωνία, συνιστά όμως και μια διεθνή πρακτική 
που συνδέεται με την πολιτικοποίηση των θρησκειών στην ύστερη νεωτε- 
ρικότητα (ό.π.: 15? βλ. και Casanova 1994: 6). Αν, ωστόσο, κατά την πραπη 
περίοδο της Μεταπολίτευσης, η Ορθόδοξη Εκκλησία χρησιμοποίησε τα 
MME κυρίως για να προβάλλει τις θέσεις της στις συγκρούσεις που ανέκυ­
πταν με την πολιτική εξουσία και να επηρεάσει τη δημοσιότητα υπέρ των 
αυτών, κατά την ύστερη Μεταπολίτευση τα μέσα ενημέρωσης χρησιμοποι­
ήθηκαν προκειμένου η εκκλησία ‘να αυξήσει την ορατότητά της (και πέραν 
των πιστών πολιτών-τηλεθεατών)’ (Δεμερτζής 2002: 157). Ο αρχιεπίσκοπος 
Χριστόδουλος έθεσε ακριβώς ως στόχο να αποκτήσει επί των ημερών του η 
εκκλησία μεγαλύτερη ορατότητα, να ‘είναι μέσα στην εποχή’ και ‘από τα 
“μέσα” να κάνει τον δικό της αγιόνα’, όπως χαρακτηριστικά απάντησε κα- 
ταφάσκοντας σε ερώτηση που του υποβλήθηκε σχετικά με το αν θα πήγαι­
νε στη συναυλία των Rolling Stones, που θα δινόταν λίγους μήνες μετά την 
εκλογή του (Το Βήμα 03.05.1998). Οι φράσεις του ‘σας πάω’ ή ‘το να είσαι 
χριστιανός είναι in’, όπως και η έκκληση ‘ελάτε στην εκκλησία όπως είστε’, 
που απηύθυνε προς τους νέους λίγο καιρό μετά την εκλογή του, περιγρά­
φουν ακριβώς το εγχείρημα διεύρυνσης της ορατότητας της εκκλησίας σε 
εκείνες ιδίως τις ηλικιακές ομάδες που η διείσδυσή της παρουσιαζόταν χα­
μηλή και η επιρροή της ήταν περιορισμένη.^ Το εγχείρημα αυτό έγινε προ­
πάντων με όρους της τηλεοπτικής δημοσιότητας: ο λόγος που χρησιμοποιή­
θηκε από τον Αρχιεπίσκοπο ήταν καταρχάς συνθηματικός, απλουστευτι-



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 135

κός, διχοτομικός και εν γένει λόγος προσαρμοσμένος στους κώδικες των 
ηλεκτρονικών MME· επιπλέον, ήταν λόγος οικείος στα ακροατήρια που 
στόχευε να προσεγγίσει, αν και ανοίκειος στα ευρύτερα περιβάλλοντα από 
τα οποία προερχόταν ο χρήστης του. Η μετάδοση ενός τέτοιου λόγου από 
τα μέσα ενημέρωσης χάρισε αναμφίβολα προβολή στις απόψεις του Αρχιε­
πισκόπου. Το γεγονός ότι επρόκειτο για έναν λόγο που δεν ταίριαζε στο 
γλωσσικό ιδίωμα της εκκλησίας βοήθησε τον φορέα της να φανεί πειστικό­
τερος στις προθέσεις του όσον αφορά την τομή που επιχειρούσε να επιφέ­
ρει στην εκκλησία και, κυρίως, όσον αφορά την επιδίωξή του για άνοιγμά 
της στους νέους. Συγχρόνως, όμως, ένας τέτοιος λόγος έφθειρε και ‘καθημε- 
ρινοποιοΰσε’ τα πνευματικά περιεχόμενα του εκκλησιαστικού λόγου (Δε- 
μερτζής 2001: 95), αποστερώντας του τη δυνατότητα να εστιάζει σε ό,τι 
απασχολούσε τους πιστούς και όχι σε ό,τι μπορούσε να είχε απήχηση στα 
μίντια.

Χωρίς ωστόσο να αποτελεί τη μοναδική ή και την κύρια αιτία, η ευρεία 
προβολή του αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου από τα MME συνέβαλε στην 
εκτόξευση της δημοτικότητάς του (73,3% τον Ιούνιο 1998, στοιχεία MRB), 
καθιστώντας τον την περίοδο εκείνη τον πλέον δημοφιλή Έλληνα. Βέβαια, 
η πορεία αυτού του μεγέθους, συν τω χρόνω, γνώρισε τη φθορά φθάνοντας 
στη χαμηλότερη τιμή του (43% θετικές και 47% αρνητικές γνώμες, στοιχεία 
VPRC) την περίοδο της εκκλησιαστικής κρίσης του 2005.10 Αν η εξέλιξη της 
προσωπικής δημοτικότητας του Αρχιεπισκόπου υπέστη τις συνέπειες της 
κρίσης της εκκλησίας, με άλλα λόγια, αν η ‘δημοσιοποιημένη’ εικόνα του 
Αρχιεπισκόπου11 κάμφθηκε εξαιτίας προβλημάτων της εκκλησίας, πόσο 
αποτελεσματικό μπορεί να θεωρηθεί ένα εγχείρημα διεύρυνσης της ορατό­
τητας της δια του μέσου της επικοινωνίας; Το γεγονός ότι η εκκλησία και ο 
επικεφαλής της απέκτησαν δημοσιότητα σε ευρύτερα ακροατήρια από ε­
κείνα στα οποία έχουν συνήθως προσβάσεις τέτοιοι θεσμοί και οι λειτουρ­
γοί τους αρκεί για τη δημιουργία ανάλογων προσβάσεων στα νέα ακροα­
τήρια με τα οποία εκκλησία και Αρχιεπίσκοπος ήρθαν σε ‘μιντιοποιημένη’ 
προπάντων επαφή;

Ο Δεμερτζής (2001: 159-64) εξηγεί γιατί η ‘τηλεοπτικοποίηση της θρη­
σκείας’ συνοδεύεται από ‘απο-ιεροποίηση’ και γιατί, συνεπιός, η έκθεση του 
αρχιεπισκόπου Χριστοδούλου στα μίντια οδήγησε στην ‘επικοινωνιακή 
εκκοσμίκευση’ της εκκλησίας και όχι στη θρησκευτική αναγέννησή της.



136 Βασιλική Γεωργιάδον

Καταρχάς, κάθε ‘κρατική εκκλησία’, άρα και η ελληνική Ορθόδοξη Εκκλη­
σία, είναι ευάλωτη στην εκκοσμίκευση, όπως σημειώσαμε παραπάνω (βλ. 
Casanova 1994a: 24). Ο Casanova εξηγεί γιατί εκκλησίες που δεν αποδέχο­
νται τον χωρισμό τους από το κράτος χάνουν σε απήχηση μέσα στην εκκο- 
σμικευμένη κοινωνία ενώ, αντιθέτως, οι αποσυνδεδεμένες από το κράτος 
εκκλησίες είναι καλύτερα σε θέση να επιβιώσουν των διεργασιών κοινωνι­
κής αποδιαφοροποίησης, π.χ. προσλαμβάνοντας τη μορφή ‘κινημάτων α­
φύπνισης’ που συμπληρώνουν τα νοηματικά κενά του συγχρόνου κόσμου 
(στο ίδιο). Πέραν, ωστόσο, της πραγματικότητας της ‘κρατικής εκκλησίας’ 
που δημιουργεί προϋποθέσεις υποχώρησης της πνευματικής της απήχησης 
στην κοινωνία, η υποχώρηση της πίστης γίνεται εντονότερη στην περίπτω­
ση της Ορθόδοξης Εκκλησίας επί Χριστόδουλου, καθώς τότε η μετάδοση 
του θρησκευτικού μηνύματος (από τηλεοράσεως, με τις τηλεοπτικές κάμε­
ρες μέσα στους ναούς κ.λπ.) γινόταν σε ένα πλαίσιο ‘δομικά διαφορετικό’ 
από εκείνο της εκκλησίας (Δεμερτξής 2002: 164). Από το πλαίσιο αυτό α­
φενός μεν έλειπε η απαιτούμενη θρησκευτική ‘ιερότητα’ (στο ίδιο), ενο5 α­
φετέρου αυτό το ‘δομικά διαφορετικό’ πλαίσιο, συγκεράζοντας στοιχεία 
μιας ‘θεσμοποιημένης θρησκείας’ με εκείνα μιας ‘λαϊκής θρησκείας’, στοι­
χεία του θρησκευτικού δόγματος με τη μαγεία (‘θαύματα’) και το new age, 
μετέτρεπε τη θρησκεία σε μια ‘θρησκεία κοινότοπη’ [banal religion] 
(Hjarvard 2008: 12, 14-5). Ο λόγος του αρχιεπισκόπου Χριστοδούλου και η 
στάση του απέναντι στα MME βοηθούσαν ώστε η Ορθόδοξη Εκκλησία να 
αποκτήσει χαρακτηριστικά μιας ‘κοινότοπης’ εκκλησίας. Οι κοινότοπες 
θρησκείες και εκκλησίες δεν είναι ασήμαντες -εδώ η έννοια ‘banal’ δεν ταυ­
τίζεται με κάτι υποδεέστερης σημασίας, όπως επισημαίνει ο Hjarvard-, ό­
μως ‘βρίσκονται σε απόσταση από τα θρησκευτικά κείμενα και τους θρη­
σκευτικούς θεσμούς’ (στο ίδιο, 15). Επομένως, η προσπάθεια του Χριστό­
δουλου να αποκτήσει επιπλέον ορατότητα η εκκλησία εμπεριείχε αφ’ εαυ- 
τής μια αντίφαση: αυτό που έπρεπε να γίνει ορατό (η εκκλησία) μετατρε­
πόταν προηγουμένως σε ‘κοινότοπο’. Με τον τρόπο, όμως, αυτόν η εκκλη­
σία δεν αποκτούσε επιπλέον ορατότητα στην κοινωνία, αλλά μάλλον προ­
σαρμοζόταν η ίδια στις (συγκυριακά μεταβαλλόμενες) προσλαμβάνουσες 
της κοινωνίας.



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 137

II. Κοινωνική αποδοχή και θρησκευτική απήχηση της εκκλησίας: πριν
από τον Χριστόδουλο και επί των ημερών του

Α) Παρατηρήσεις μεθοδολογικού περιεχομένου

Στην περίπτωση της Ορθόδοξης Εκκλησίας, ο βαθμός της κοινωνικής 
αποδοχής της μπορεί να αναξητηθεί σε διάφορα στοιχεία των ερευνών κοι­
νής γνώμης: στην εκφραζόμενη συμπάθεια για την εκκλησία, στην εμπιστο­
σύνη προς τον εκκλησιαστικό θεσμό, στην επιρροή της εκκλησίας όπως και 
στη δημοτικότητα των θρησκευτικιυν ηγετών. Τε'τοιου είδους ερευνητικές 
αναζητήσεις είναι χρήσιμες, καθώς αξιοποιούνται οι ατομικές γνώμες για 
το προς διερεύνηση θέμα -την κοινωνική αποδοχή της εκκλησίας-, με απο­
τέλεσμα η προσέγγισή του να λαμβάνει υπόψη τις υπάρχουσες αντιλήψεις 
στην κοινωνία. Πρόκειται, ωστόσο, για ερευνητικές αναζητήσεις που, βά­
σει και των περιορισμιόν που προκύπτουν από τα διαθέσιμα εμπειρικά 
στοιχεία, οδηγούν μόνον εμμέσως σε συναγωγή συμπερασμάτων όσον α­
φορά τον βαθμό αποδοχής της Ορθόδοξης Εκκλησίας από την ελληνική 
κοινωνία. Το ότι μια τέτοια συναγωγή συμπερασμάτων είναι έμμεση οφεί­
λεται κυρίως στο γεγονός ότι μεγέθη όπως η έκφραση συμπάθειας και ε­
μπιστοσύνης για την εκκλησία, η δημοφιλία των κληρικιόν, ακόμη και η 
ασκούμενη επιρροή της εκκλησίας, διακρίνονται από σχετική ασάφεια ως 
προς το τι και πού αναφέρονται.

Προκειμένου τα προαναφερθέντα μεγέθη να χρησιμοποιηθούν ως δεί­
κτες κοινωνικής αποδοχής θα χρειαζόταν να διερευνηθεί με μεγαλύτερη 
ακρίβεια και να προσδιοριστεί πιο συγκεκριμένα το περιεχόμενό τους. Με 
άλλα λόγια, θα χρειαζόταν να διευκρινιστεί εάν, λόγου χάρη, η γενική έκ­
φραση συμπάθειας προς την εκκλησία συνοδεύεται και από κάποιο ειδικό 
ενδιαφέρον γι’ αυτήν: σε τέτοια περίπτωση η συμπάθεια μπορεί να σημαί­
νει και αποδοχή ενώ, διαφορετικά, μπορεί να υποδηλώνει μια θετική μεν 
αλλά, συγχρόνως, αδιαφοροποίητη στάση των συμπαθούντων προς την 
εκκλησία. Επιπλέον, έχει σημασία να διευκρινιστεί αν, επί παραδείγματι, η 
δημοτικότητα ενός θρησκευτικού αρχηγού αφορά μόνον το συγκεκριμένο 
πρόσωπο ή και τον θεσμό στον οποίο το πρόσωπο προΐσταται, εάν, επομέ­
νως, η δημοτικότητα (ένα μέγεθος ρευστό ούτως ή άλλως) αφορά κυρίως το 
φυσικό πρόσωπο και τα ιδιαίτερα γνωρίσματά του, που δεν είναι απαραι- 
τήτως θρησκευτικού περιεχομένου, ή αναφέρεται προπάντων στο πρόσωπο



138 Βασιλική Γεωργιάδον

ως κληρικό. Εξίσου σημαντικό είναι να διερευνηθεί αν η εμπιστοσύνη προς 
την εκκλησία εκφράζει εμπιστοσύνη προς έναν αυστηρώς θρησκευτικό θε­
σμό ή (και) προς έναν θεσμό συμπλήρωμα του κοινωνικού κράτους ή υπο­
κατάστατο της πολιτικής ή ό,τι άλλο- με την επισήμανση αυτή θέλουμε να 
τονίσουμε ότι τόσο ο βαθμός όσο και το είδος της εμπιστοσύνης προς την 
εκκλησία είναι στοιχεία σημαντικά προκειμένου η έκφραση εμπιστοσύνης 
να συναρτηθεί με την κοινωνική αποδοχή του εκκλησιαστικού θεσμού. Τέ­
λος, σε ό,τι αφορά την επιρροή της εκκλησίας στην κοινωνία, διάγνωση ή 
και προσδοκία επιρροής της δεν σημαίνει απαραιτήτως και κοινωνική α­
ποδοχή- μπορεί να σημαίνει έως και το ακριβώς αντίθετο, στην περίπτωση 
κατά την οποία η θετική στάση για τη θρησκευτική επιρροή της εκκλησίας 
και η αποδοχή μιας τέτοιας επιρροής στην ιδιωτική σφαίρα συνοδεύεται 
από αρνητική στάση για κάθε άλλου είδους επιρροή της ή και από απόρ­
ριψη κάθε παρέμβασής της στη δημόσια ζωή.12

Β) Χωρισμός κράτονς-εκκλησίας ως δείκτης κοινωνικής αποδοχής της εκ­
κλησίας

Όπως αντιλαμβανόμαστε από τις παρατηρήσεις που προηγήθηκαν, ούτε 
ο υψηλός βαθμός συμπάθειας για την ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία (από 
το 1989 έως το 2004 περίπου 2/3 των ερωτηθέντων δήλωναν γι’ αυτήν με­
γάλη συμπάθεια)13 ούτε ο ικανοποιητικός δείκτης εμπιστοσύνης προς αυ­
τή14 ούτε οι γενικές διαπιστώσεις περί μεγάλης επιρροής της15 αλλά ούτε 
και η (κατά καιρούς πολύ) υψηλή δημοτικότητα προκαθημένων της11’ μπο­
ρεί να εκληφθούν ως αδιαμφισβήτητα αποδεικτικά στοιχεία της κοινωνι­
κής της αποδοχής. Καθώς η ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία αποτελεί μια 
μορφή ‘κρατικής εκκλησίας’ (βλ. παραπάνω) -μια μορφή εκκλησίας η οποία 
από τότε που υφίσταται το Αυτοκέφαλο δεν υπάρχει συγκρουόμενη αλλά 
υπαγόμενη στο εθνικό κράτος-, μπορούμε να ισχυριστούμε ότι εκείνο που 
τη χαρακτηρίζει είναι ακριβώς οι στενά διαπλεκόμενες σχέσεις της με το 
ελληνικό κράτος. Το τελευταίο έχει επιμελώς φροντίσει να μη διαταράσσει 
τις σχέσεις αυτές (γι’ αυτό εξάλλου έχουν εξαιρεθεί οι σχετικές συνταγμα­
τικές διατάξεις που ρυθμίζουν την παραπάνω σχέση από όλες τις συνταγ­
ματικές αναθεωρήσεις της Μεταπολίτευσης), ενώ η εκκλησία αντιδρά σε 
κάθε εγχείρημα (ή και μόνο διαφαινόμενη πρόθεση) της πολιτικής εξουσίας 
για μετατροπή της σχέσης αυτής προς μια κατεύθυνση που θα διαχώριζε



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δημόσια σφαίρα 139

επαρκέστερα την κρατική εξουσία από τον θρησκευτικό θεσμό. Οι σχέσεις 
κράτους-εκκλησίας αποτυπώνουν την ειδική θέση της Ορθόδοξης Εκκλη­
σίας στο κράτος καθώς και τα όρια των παρεμβάσεών της στη δημόσια 
σφαίρα. Συνεπώς, οι γνώμες που εκφράζονται στην κοινωνία για τις ισχύ- 
ουσες σχέσεις της εκκλησίας με το κράτος απηχοΰν, κάθε φορά, τον βαθμό 
κοινωνικής αποδοχής των σχέσεων αυτών, κατ’ επέκταση και τον βαθμό 
κοινωνικής αποδοχής της ίδιας της ελληνικής Ορθόδοξης Εκκλησίας.

Αν οι πλειοψηφούσες θετικές γνώμες στην ελληνική κοινωνία όσον α­
φορά το ισχύον καθεστώς των σχέσεων κράτους-εκκλησίας σημαίνουν εν 
τέλει κοινωνική αποδοχή της Ορθόδοξης Εκκλησίας ως εκκλησίας της ‘επι- 
κρατούσας θρησκείας’, τι μπορεί να σημαίνει ο παρατηρούμενος επί των 
ημερών του αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου περιορισμός των παραπάνω θε- 
τικιυν γνωμών; Κατά τη δεκαετία του 2000 σημειιοθηκε σημαντική αύξηση 
των απόψεων που τάσσονται υπέρ του χωρισμού κράτους-εκκλησίας (Πί­
νακας 1). Συγκεκριμένα, μετά το 2000 εμφανίζονται στις έρευνες κοινής 
γνώμες οι απόψεις υπέρ του χωρισμού να πλειοψηφούν εκείνων που ήταν 
εναντίον μιας τέτοιας προοπτικής. Μάλιστα, λίγο αργότερα, στην εκκλησι­
αστική κρίση του 2005, οι σχετικές υπέρ του χωρισμού γνώμες ήταν απολύ­
τως πλειοψηφικές, σχεδόν με το 60% των ερωτηθέντων κατά την κορύφωση 
της κρίσης της εκκλησίας τον Φεβρουάριο του 2005 να εκφράζεται θετικά 
υπέρ του χωρισμού. Έκτοτε και μέχρι το τέλος της θητείας Χριστόδουλου, 
το ήμισυ (σχεδόν) των ερωτηθέντων τοποθετείτο υπέρ του χωρισμού, ενιό 
όσοι ήταν εναντίον του δεν ξεπερνούσαν το ένα τρίτο του δείγματος στις 
σχετικές έρευνες.

Πίνακας 1.
Απόψεις για τον χωρισμό κράτους-εκκλησίας (αποτελέσματα σε %)

Οκτ.

2000

Ιούλ.

2002

Φεβρ.

2005

Απρ.

2005

Ιούν.

2005

Νοε'μ.

2005

Μάρ.

2006

Ιούν.

2006

Μάρ.

2007

Μάρ.

2008

Υπε'ρ 40,0 44,5 59,9 48,8 54,4 49,1 49,9 46,0 50% 48,7

Κατά 50,8 38,4 24,0 33,8 28,1 32,5 32,4 30,5 28% 34,4

Πηγή: Metron Forum, 2000-2008· Metron Analysis (εφ. Έθνος), Απρίλιος 2005. Σχόλια: 
ένα μέρος των ερωτηθέντων στις συγκεκριμένες έρευνες αυθορμήτως απαντά 
ότι ‘ούτε συμφωνεί ούτε διαφωνεί με τον χωρισμό κράτους-εκκλησίας.



140 Βασιλική Γεωργιάδον

Παρατηρώντας τον Πίνακα 1 διαπιστώνουμε ότι οι γνώμες υπέρ του 
χωρισμού γίνονται πλειοψηφικές σε περιόδους κατά τις οποίες η Ορθόδοξη 
Εκκλησία συγκρούεται με το κράτος, όπως αυτό συνέβη μετά το 2000 με 
αφορμή την υπόθεση των ταυτοτήτων (βλ. Molokotos-Liederman 2007). Εκ 
του γεγονότος αυτού μπορούμε να υποθέσουμε ότι η κοινωνική αποδοχή 
της ελληνικής Ορθόδοξης Εκκλησίας συναρτάται με την αποδοχή εκ μέρους 
της τής θέσης τής υπαγωγής της στο κράτος. Όταν η εκκλησία επιχειρεί να 
διαρρήξει το ισχύον αυτό πλαίσιο και να κατακτήσει περισσότερους ρό­
λους από εκείνους που της έχουν αναγνωριστεί, όταν με άλλα λόγια από 
ένας μη διαιρετικός θεσμός που υπάγεται στο κράτος η Ορθόδοξη Εκκλη­
σία μετατραπεί σε διαιρετικό θεσμό που συγκρούεται με το κράτος, τότε 
ακριβώς βρίσκουν ανταπόκριση στην ελληνική κοινωνία οι απόψεις υπέρ 
του χωρισμού. Σε μια τέτοια περίπτωση, δηλαδή, περιορίζεται η κοινωνική 
αποδοχή μιας εκκλησίας όταν αυτή δεν αρκείται στη θέση της ως ‘κρατικής 
εκκλησίας’ και στα προνόμια που απορρέουν από τη αυτή, αλλά επιδιώκει 
ως πολίτική δύναμη να επιβάλλει τις απόψεις της στην κρατική και τη δη­
μόσια σφαίρα. Αυτό το νόημα, της μετατροπής της δηλαδή σε πολιτική δύ­
ναμη, είχαν τόσο οι μαζικές κινητοποιήσεις που προκάλεσε η εκκλησία τον 
Ιούνιο του 2000 με πρωτοβουλία του τότε Αρχιεπισκόπου -‘λαοσυνάξεις’ 
αποκλήθηκαν από την ίδια και τον Χριστόδουλο-, όσο και η μαζική συλ­
λογή υπογραφών επίσης με πρωτοβουλία της εκκλησίας και του επικεφα­
λής της -γνωστή και ως ‘δημοψήφισμα της εκκλησίας’- που είχε ως στόχο 
να προκαλέσει τη διενέργεια δημοψηφίσματος με ευθύνη της ελληνικής δη­
μοκρατίας για την αναγραφή ή μη του θρησκεύματος στα νέα έντυπα των 
αστυνομικών ταυτοτήτων.

Το γεγονός ότι οι απόψεις υπέρ του χωρισμού γίνονται απολύτως πλει­
οψηφικές κατά την περίοδο της εκκλησιαστικής κρίσης του 2005 (βλ. Πίνα­
κα 1) καταδεικνύει πόσο ρευστή και γι’ αυτό υποκείμενη σε καταστάσεις 
της συγκυρίας είναι η αξιολόγηση της ελληνικής κοινωνίας όσον αφορά 
την Ορθόδοξη Εκκλησία. Παρότι η τελευταία αυτοπροσδιορίζεται ως 
‘συνδετικός κρίκος της ενότητας’ του ‘λαού’, προδιαγράφοντας την ύπαρξη 
ενός αδιάσπαστου και αναλλοίωτου δεσμού μαζί του, στα επιμέρους δια­
φοροποιημένα περιβάλλοντα της ελληνικής κοινωνίας η εκκλησία υπόκει- 
ται σε αξιολόγηση και κριτική. Παραδειγματικά αναφέρουμε ότι κατά την 
εκκλησιαστική κρίση του 2005 δεν έγιναν πλειοψηφικές μόνον οι απόψεις



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δημόσια σφαίρα 141

υπέρ του χωρισμού- επιπλέον, η πλειοψηφία των ερωτηθέντων δεν εμπι­
στευόταν την εκκλησία (49%, έναντι 40% που την εμπιστευόταν), εκτιμού­
σε ότι υπάρχει διαφθορά στους κόλπους της μεγαλύτερη από ό,τι συνέβαι- 
νε στο παρελθόν (53%), ότι ο αρχιεπίσκοπος Χριστόδουλος είχε ευθύνη γι’ 
αυτήν την κατάσταση (68%) κ.λπ.17

Γ) Διχασμένη και διχαστική εκκλησία επί Χριστοδούλου: εξέλιξη της συ­
χνότητας εκκλησιασμού

Παρότι ένας από τους κύριους στόχους του αρχιεπισκόπου Χριστοδού­
λου ήταν η διεύρυνση της απήχησης της Ορθόδοξης Εκκλησίας, επί των η­
μερών του η εκκλησία διχάστηκε αλλά και δίχασε αρκετά. Δεν είναι μόνο η 
δημιουργία ομάδων στο εσωτερικό της, οι ανοιχτές συγκρούσεις των ο­
ποίων έβλεπαν το φως της δημοσιότητας και ενίοτε αποκτούσαν οξύτητα 
ασυνήθιστη για τα δεδομένα ενός θεσμού που γνωρίζει πώς να 
(συγ)καλύπτει τα του οίκου του. Είναι, επιπλέον, ο διχασμός στο εσωτερι­
κό της ελληνικής κοινωνίας, η οποία επί Χριστόδουλου πήρε θέση ευθυ­
γραμμιζόμενη υπέρ και κατά των πρωτοβουλιών του τότε Αρχιεπισκόπου - 
το ότι π.χ. το 49,3% των ερωτηθέντων θεωρούσε ότι η πρωτοβουλία της 
συλλογής υπογραφοίν για τη διεξαγωγή δημοψηφίσματος με αφορμή το 
θέμα των ταυτοτήτων ‘είχε και χαρακτήρα πολιτικό’, ενώ το 41,8% θεω­
ρούσε ότι επρόκειτο για μια αμιγώς θρησκευτική πράξη (Ρ/Σ Flash 961, 
στοιχεία Metron Analysis, 2001), προδίδει τον διχασμό που προκάλεσε η 
συγκεκριμένη πρωτοβουλία.

Επιδιώκοντας ευθέως ή εμμέσως ο τότε Αρχιεπίσκοπος να καταστήσει 
την εκκλησία μια δύναμη πολιτική, οδήγησε στην περαιτέρω ‘αποϊδιωτικο- 
ποίηση’ [deprivatization] μιας ‘κρατικής’ και ‘δημόσιας’ εκκλησίας. Η τάση 
της ‘αποϊδιωτικοποίησης’ είναι παγκόσμια, εξηγεί ο Casanova (1994: 5-6), 
με τις θρησκείες ολοένα και συχνότερα να αρνούνται τον περιορισμό τους 
σε έναν ρόλο ποιμαντικό και σε μια παρουσία μόνο στην ιδιωτική σφαίρα. 
Η ‘αποϊδιωτικοποίηση’ συνοδεύεται από (επανα)πολιτικοποίηση των θρη­
σκειών (στο ίδιο) και στην περίπτωση της ελληνικής Ορθόδοξης Εκκλησίας 
επί Χριστοδούλου κάτι τέτοιο ήταν εμφανές. Το ότι πολιτικοποιούμενη 
αλλά και ‘μιντιοποιούμενη’ (βλ. παραπάνω) η εκκλησία επί αρχιεπισκόπου 
Χριστοδούλου κατόρθωσε να εγκατασταθεί στη δημόσια σφαίρα, αποτελεί 
τη μία όψη του νομίσματος- την άλλη όψη αποτελεί το γεγονός ότι το επί­



142 Βασιλική Γεωργιάδον

μονο εγχείρημά της να επιβάλλει στη δημόσια σφαίρα και το κράτος την 
‘“ιδιαίτερη” θεοίρηση του κόσμου που η ίδια εγκολπώνεται [...], δεν ενισχύει 
ούτε αναζωογονεί το ηθικό περιεχόμενο ή την ηθική απήχηση του ορθόδο­
ξου θεολογικου λόγου’ (Μανιτάκης 2000: 125) και, επιπλέον, αποδυναμώ­
νει την κοινωνική της αποδοχή. Επί Χριστόδουλου, η Ορθόδοξη Εκκλησία 
έγινε σαφώς πιο συγκρουσιακή και διαιρετική. Το γεγονός αυτό περιόρισε 
το εύρος της διεισδυσιμότητάς της στην κοινωνία εφόσον, ένα μέρος εκεί­
νων στους οποίους θα μπορούσε να απευθυνθεί, στέκονται κριτικά ή και 
αρνητικά απέναντι στις επιλογές της. Επί Χριστόδουλου περιορίστηκε ο 
δυνητικός ‘λαός της Εκκλησίας’ (Γεωργιάδου & Νικολακόπουλος 2000)· την 
ίδια περίοδο, όμως, ποιες ήταν οι αντίστοιχες διεργασίες στον πραγματικό 
της ‘λαό’; Για να διατυπώσουμε τα παραπάνω διαφορετικά: η διαιρετική 
και συγκρουσιακή εκκλησία του Χριστόδουλου είχε απώλειες στο εν δυ­
νάμει ποίμνιό της- ποιο ήταν, όμως, το αποτέλεσμα της επιρροής της στους 
ορθόδοξους μεταξύ των οποίων ο λόγος της και η παρεμβατικότητα του 
προκαθημένου της έβρισκαν θετική ανταπόκριση;

Για να απαντήσουμε στο παραπάνω ερώτημα θα εξετάσουμε την εξέλι­
ξη της συχνότητας εκκλησιασμού επί των ημερών του αρχιεπισκόπου Χρι­
στόδουλου. Εκκινώντας από παλαιότερα δεδομένα που έχουμε επεξεργα­
στεί (Γεωργιάδου & Νικολακόπουλος 2001), διαπιστώνουμε ότι ο δείκτης 
του εβδομαδιαίου εκκλησιασμού από τα μέσα της δεκαετίας του 1980 κυ­
μαίνεται σε χαμηλά ποσοστά, με τάσεις ενίσχυσής του την πρώτη περίοδο 
του Χριστόδουλου ως προκαθημένου της εκκλησίας. Συνολικά εξεταζόμε­
νος ο δείκτης του τακτικοί) εκκλησιασμού, δηλαδή το άθροισμα των ‘κάθε 
εβδομάδα’ και ‘2-3 φορές το μήνα’ εκκλησιαζόμενων, εμφανίζει τάση ενί­
σχυσης κατά το διάστημα 1999-2000 (Πίνακας 2). Μετά το 2000, ωστόσο, 
και αφού είχε προηγηθεί η υπόθεση των ταυτοτήτων, παρατηρείται κάμψη 
στη συχνότητα του εκκλησιασμού (μείον τρεις μονάδες περίπου), τόσο ό­
σον αφορά τον εβδομαδιαίο όσο και τον συχνό (2-3 φορές το μήνα) εκκλη­
σιασμό. Οι σχετικοί δείκτες ανακάμπτουν ελαφρώς, χωρίς πάντως έκτοτε ο 
εκκλησιασμός να επανέλθει στα δεδομένα της ‘χρυσής’ περιόδου 1999-2000. 
Αλλά και η ανάκαμψη αυτή αποδεικνύεται προσωρινή, καθώς η εκκλησι­
αστική κρίση του 2005 αφήνει το αποτύπωμά της στην εκκλησία, με τον 
αριθμό των εκκλησιαζόμενων (κάθε εβδομάδα και συχνά) να συρρικνώνε­
ται εκ νέου και πλέον να μην ανακάμπτει ούτε με το τέλος αυτής της κρίσης



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 143

ούτε με το τέλος της αρχιεπισκοπείας Χριστόδουλου (27,3% εκκλησιαζόταν 
τακτικά τον Ιούνιο του 2006, έναντι 28,1% τον Μάρτιο του 2008).

ΙΙίνακας 2:
Συχνότητα εκκλησιασμού, 1985-2008 (αποτελέσματα σε %)

1985

ΕΚΚΕ

1993

Media
Plan

1995

MRB

1996

ΕΚΚΕ

1999

MRB

2000

VPRC

2002

Metron

Forum

2004

VPRC

2006

Metron

2008

Metron

Forum

Κάθε
Κυριακή 12,0 13,1 11,7 12,9 11,6 15,5 12,1 13,8 8,5 11,3

2-3 φορε'ς 
το μήνα 20,9 22,5 21,3 22,9 27,9 23,5 20,8 21,4 18,8 16,8

Σποραδικά 50,9 51,1 54,5 55,2 54,2 54,0 59,4 54,9 62,0 61,6

Πάτε' 16,1 13.2 12,3 8,8 5,8 5,0 6,9 8.3 9,2 8,6

Όπως προκύπτει από τα παραπάνω, με εξαίρεση την πρώτη διετία του 
αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου ως προκαθημένου της Ορθόδοξης Εκκλησί­
ας, ο αριθμός των τακτικά εκκλησιαζόμενων δεν αυξήθηκε. Η πολιτικοποί­
ηση και ‘μιντιοποίηση’ της εκκλησίας την έφερε στη δημοσιότητα και, συ­
χνά, στο προσκήνιο της πολιτικής αντιπαράθεσης, όμως οι σχετικοί δείκτες 
του εκκλησιασμού στη δεκαετία του 2000 δεν διαφέρουν ποσοτικά από ε­
κείνους των δεκαετιών του 1980 και του 1990. Μετατρεπόμενη σε έναν δι- 
αιρετικό/συγκρουσιακό θεσμό και σε μια εκκλησία της δημοσιότητας τη 
δεκαετία Χριστόδουλου, η Ορθόδοξη Εκκλησία δεν κερδίζει μεν σε εκκλη- 
σιαζόμενους πιστούς, δεν χάνει όμως και σε γενική επιρροή, καθώς εκείνοι 
που απέχουν του εκκλησιασμού είναι σαφώς λιγότεροι από όσους απείχαν 
στις πρόπες δεκαετίες της Μεταπολίτευσης. Αν η σχέση της ελληνικής κοι­
νωνίας με την Ορθόδοξη Εκκλησία ήταν μια σχέση χαλαρή αλλά σταθερή 
καθόλη τη διάρκεια της Μεταπολίτευσης, με την πλειοψηφία των ορθοδό­
ξων να εκκλησιάζονται σποραδικά μεν, χωρίς όμως να αποεκκλησιαστικο- 
ποιούνται και να αποξενιυνονται από την Ορθόδοξη Εκκλησία (Γεωργιά-



144 Βασιλική Γεωργιάδον

δου & Νικολακόπουλος 2001: 52), η σχέση αυτή διατηρείται ανέπαφη επί 
των ημερών του αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου. Όπως μέχρι την ανάληψη 
της ηγεσίας της εκκλησίας από τον Χριστόδουλο, το ίδιο και επί των ημε­
ρών του ως προκαθημένου, εντυπωσιακό είναι το γνώρισμα του σποραδι­
κού εκκλησιασμού ως κεντρικό χαρακτηριστικό της εκκλησιαστικής πρα­
κτικής στην Ελλάδα της Μεταπολίτευσης. Έχουμε σημειώσει και άλλου 
(Γεωργιάδου & Νικολακόπουλος 2007: 144) ότι παρά την επί δεκαετίες χα- 
λαρότητα στη σχέση της πλειονότητας της ελληνικής κοινωνίας με την Ορ­
θόδοξη Εκκλησία, ‘η σχέση αυτή δεν εκφυλίζεται’ ούτε όταν περιορίζεται η 
κοινωνική αποδοχή της εκκλησίας. Στο πέρασμα του χρόνου ‘ο σποραδικός 
εκκλησιασμός εμφανίζεται σταθερός και δεν μετατρέπεται σε εκκλησιαστι­
κή αποχή’. Το γεγονός αυτό θεωρήσαμε ότι αποτελεί άλλη μια ένδειξη της 
διάχυτης θρησκευτικότητας που εντοπίζεται στην Ελλάδα κατά τις τελευ­
ταίες δεκαετίες (στο ίδιο).18 Η ανοικτά πολιτικοποιημένη και ισχυρά ‘μι- 
ντιοποιημένη’ εκκλησία επί αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου δεν μπόρεσε να 
αμυνθεί απέναντι στις συνέπειες της ‘αποϊδιωτικοποίηοής’ της, στην οποία 
και η ίδια συνέβαλε, με αποτέλεσμα να συρρικνωθεί κι άλλο ο χοίρος των 
εκκλησιαζόμενων πιστών της. Το νέο στυλ διοίκησης μιας εκκλησίας και οι 
προσπάθειες άσκησης πολιτικής επιρροής δεν μετέβαλαν το φαινόμενο της 
διάχυτης χαλαρής θρησκευτικότητας που διακρίνει την ελληνική κοινιυνία. 
Η ύπαρξη αυτου του φαινομένου δεν συνιστά, πάντως, αντίφαση: η χαμη­
λή ‘ατομική θρησκευτικότητα’ μπορεί να συνυπάρχει με ισχυρή ‘θρησκευ­
τική αυθεντία’, όπως εξηγεί γενικότερα ο Chaves (1994: 76Θ-61) αναλύο­
ντας τις ιστορικές διαστάσεις του φαινομένου της εκκοσμίκευσης και, ειδι­
κότερα, ο Πατρίκιος (2009 στο ανά χείρας τεύχος), ο οποίος εξετάζει τη 
θρησκευτικότητα στην Ελλάδα ως μια περίπτωση χαμηλής ατομικής θρη­
σκευτικότητας αλλά υψηλής θρησκευτικής αυθεντίας της Ορθόδοξης Εκ­
κλησίας.

Δ) ‘Ελάτε όπως είστε’ -μία έκκληση χωρίς ανταπόκρισή Η ηλικιακή σύν­
θεση των εκκλησιαζόμενων

Όπως καταδεικνύουν τα εμπειρικά στοιχεία του Πίνακα 2, η Ορθόδοξη 
Εκκλησία επί Χριστόδουλου δεν κέρδισε επιπλέον πιστούς που εκκλησιά­
ζονται από όσους ήδη διέθετε. Επίσης, όπως παραπάνω είδαμε (Πίνακας 
1), έχασε σε δυνητική εκκλησιαστική επιρροή, καθώς επί των ημεροόν του



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 145

περιορίστηκε η αποδοχή της ιος μιας εκκλησίας που επιδιώκει να μην υπά­
γεται στο κράτος και αγωνίζεται για τη διεύρυνση της πολιτικής της επιρ­
ροής. Μήπως, όμως, επί Χριστόδουλου η εκκλησία κέρδισε σε ειδικές κατη­
γορίες εκκλησιαστικού κοινού, προπάντων σε εκείνες που ο Αρχιεπίσκο­
πός της εξ αρχής στόχευσε -δηλαδή στους νέους- ανανεώνοντας ηλικιακά 
τον ‘λαό της εκκλησίας’ και επιτυγχάνοντας κατ’ αυτόν τον τρόπο την ποι­
οτική της μεταβολή; Εν τέλει, το εγχείρημα του Χριστόδουλου να φέρει 
τους νέους στην εκκλησία, εκτός από συνθηματικό λόγο και τηλεοπτικά 
ενσταντανέ, είχε και κάποιο άμεσο πρακτικό αντίκρισμα στην ίδια την εκ­
κλησία; Προκειμένου να απαντήσουμε στα ερωτήματα που προηγήθηκαν 
θα επικεντρωθούμε στην ανάλυση στοιχείων για την ηλικιακή σύνθεση των 
εκκλησιαξομένων προ και επί των ημερών του αρχιεπισκόπου Χριστόδου­
λου, όπως και στοιχείων για την πρώτη περίοδο της Ορθόδοξης Εκκλησίας 
μετά από αυτόν.

Όπως δείχνουν τα δεδομένα του Πίνακα 3, επί αρχιεπισκόπου Χριστό­
δουλου δεν ήρθαν περισσότεροι νέοι στην Εκκλησία, έφυγαν όμως και λι- 
γότεροι νέοι από αυτήν: ο τακτικός εκκλησιασμός στην ηλικιακή κατηγο­
ρία 18-24 ετιόν περιορίστηκε κατά πέντε ποσοστιαίες μονάδες μεταξύ 1995 
και 2002, περιορίστηκε όμως σχεδόν στο ίδιο ποσοστό (4,5 μονάδες) το 
2002 ο αριθμός των νέων 18-24 ετών που δεν πηγαίνουν στην Εκκλησία. 
Περίπου η ίδια τάση παρατηρείται στην ηλικιακή κατηγορία 25-34 ετών: 
μεταξύ αυτιόν πηγαίνουν τακτικά στην εκκλησία ακριβώς τόσοι όσοι και 
εφτά χρόνια πριν ( 17,6%), αλλά απέχουν του εκκλησιασμού σαφώς λιγότε- 
ροι το 2002 συγκριτικά με το 1995 (9% έναντι 16,9%). Στις μεσαίες ηλικια- 
κές κατηγορίες 25-34 και 35-44 ετών, η εκκλησία επί Χριστόδουλου έχει 
μεγαλύτερες απώλειες από ό,τι κέρδη σε επίπεδο τακτικού εκκλησιασμού: 
αυξάνεται λίγο το ποσοστό των τακτικά εκκλησιαξόμενων στους 35-44 ε­
τών, μειώνεται όμως περισσότερο στους 45-54 ετών. Επιπλέον, σε αυτές τις 
ηλικιακές κατηγορίες περιορίζεται το 2002 η εκκλησιαστική αποχή κατά το 
ήμισυ και πλέον σε σχέση με τις αντίστοιχες τιμές του 1995. Πάντως, σε ό­
λες τις ηλικιακές ομάδες (με εξαίρεση εκείνη των 65 ετοόν και άνω) ως κυ- 
ριότερες τάσεις στη συχνότητα του εκκλησιασμού επί των ημερών του Χρι­
στόδουλου εμφανίζονται η αύξηση του σποραδικού εκκλησιασμού και η 
μείωση της αποχής.



146 Βασιλική Γεωργιάδου

Πίνακας 3:
Εκκλησιασμός κατά ηλικία, 1995, 2002, 2008 (αποτελέσματα σε % )

Ηλικία Έτος Τακτικός
εκκλησιασμός

Σποραδικός
εκκλησιασμός Αποχή**

18-24

1995 20,5 65,0 14,0
2002 15,6 72,9 10,5
2008 12,1 71,8 15,6

25-34

1995 17,6 65,2 16,9
2002 17,6 72,4 9,0
2008 17,9 69,6 9,1

35-44

1995 24,5 61,0 14,5
2002 26,3 66,2 6,7
2008 18,1 71,1 8,9

45-54

1995 37,8 48,2 14,1
2002 31,8 58,3 7,2
2008 20,9 64,5 11,4

55-64

1995 46,7 45,1 8,2
2002 39,5 55,4 6,0
2008 30,9 57,5 5,9

65+

1995 56,2 39,0 4,3
2002 57,3 36,7 3,5
2008 54,3 41,4 3,6

Πηγή: MRB (1995), Metron Forum (2002, 2008), Γεωργιάδου & Νικολακόπουλος 
(2000:161). Σχόλια: *Τα ποσοστά του τακτικού εκκλησιασμού, του σποραδικού 
εκκλησιασμού και της αποχής δεν αθροίζουν πάντοτε στο 100, επειδή ένα μικρό 
μέρος των ερωτηθέντων δεν απάντησε στις σχετικές ερωτήσεις. "Εξαιρούνται οι 
επισκέψεις στην εκκλησία για γόμους, βαφτίσια και κηδείες.

Εξετάζοντας συνολικά τα στοιχεία του Πίνακα 3 διαπιστιόνουμε ότι: 
επί αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου μειώνεται (ή ενίοτε μένει σταθερός) ο 
τακτικός εκκλησιασμός, αλλά αυξάνεται ο σποραδικός εκκλησιασμός και 
περιορίζεται η αποχή σε όλες ανεξαιρέτως τις ηλικιακές κατηγορίες. Οι τά­



/Διεί'ρΐ'νοντας· την ορατότητα της εκκλησίας στη δημόσια σφαίρα 147

σεις αυτές μεταβάλλονται ελαφρώς στην πρώτη μετά τον Χριστόδουλο πε­
ρίοδο, καθώς, σε γενικές γραμμές, εξακολουθεί να περιορίζεται ο τακτικός 
εκκλησιασμός, όχι όμως και η εκκλησιαστική αποχή η οποία είτε παραμένει 
το 2008 στα επίπεδα του 2002 είτε αυξάνεται από λίγο (35-44 ετών) έως 
αρκετά σε ορισμένες ηλικιακές κατηγορίες (18-24 και 45-54 ετών). Εάν εξε­
τάσουμε συνολικά τη χρονική περίοδο 1995-2008 σε σχέση με την εκκλησι­
αστική πρακτική, μπορούμε να ισχυριστούμε ότι βρισκόμαστε ενώπιον του 
εξής φαινομένου: την περίοδο αυτή περιορίζεται η συχνότητα του εκκλησι­
ασμού (και υπ’ αυτήν την έννοια αυξάνεται η εκκοσμίκευση), χωρίς όμως 
να αποξενώνεται η κοινωνία από την εκκλησία (η αυξανόμενη εκκοσμί­
κευση δεν συνοδεύεται από εκκλησιαστική παρακμή).19

Σε σχέση με τη συχνότητα του εκκλησιασμού των διαφόρων ηλικιακών 
κατηγοριών, στη σχετική διεθνή βιβλιογραφία έχουν διατυπωθεί δύο βασι­
κές υποθέσεις εργασίας: η υπόθεση του ‘κύκλου ζωής’, σύμφωνα με την ο­
ποία η συχνότητα του εκκλησιασμού βρίσκεται σε συνάρτηση με την ηλι­
κία των ατόμων [‘life cycle effect’] και η υπόθεση των ‘γενεών’, σύμφωνα με 
την οποία η συχνότητα του εκκλησιασμού είναι αποτέλεσμα των διαφορε­
τικών εμπειριών των διαφόρων γενεών [‘generational effect’] (Jagodzinski & 
Dobbelaere 1993: 82, Γεωργιάδου & Νικολακόπουλος 2000: 143-44). Μιλώ­
ντας γενικά, τα άτομα μεγάλιον ηλικιών εκκλησιάζονται περισσότερο και 
πιο τακτικά από εκείνα των μεσαίων και μικρών ηλικιών. Ωστόσο, οι πε­
ρισσότερο εκκοσμικευμένες μεταπολεμικές γενιές δεν παρουσιάζουν μεγα­
λώνοντας συχνότητα εκκλησιασμού συγκρίσιμη με εκείνη παλιότερων και 
πιο θρησκευόμενων γενεών. Στις καθολικές χώρες της Ευρώπης, η υπόθεση 
της ‘διαφοράς των γενεών’ εξηγεί καλύτερα την εκκλησιαστική συμπεριφο­
ρά του πληθυσμού από τη δεκαετία του 1960/1970 και μετά, ενώ εκείνη του 
‘κύκλου ζωής’ δείχνει να έχει μικρότερη εξηγητική εμβέλεια. Αν αναλύσου­
με τα στοιχεία του Πίνακα 3 με φόντο τις δύο παραπάνω υποθέσεις, η φά­
ση του ‘κύκλου ζωής’ αποτυπώνεται στη συχνότητα εκκλησιασμού των α­
τόμων, παρότι υπάρχουν ενδείξεις κάποιας ισχύος της υπόθεσης για τη ‘δι­
αφορά των γενεών’: και η πρώτη μεταπολεμική γενιά (όσοι/-ες γεννήθηκαν 
μεταξύ 1944/4 και 1959/60) και η πρώτη μεταπολιτευτική γενιά (δηλαδή 
όσοι/-ες γεννήθηκαν μετά το 1959/60 και ενηλικιώθηκαν στην πρώτη περί­
οδο της Μεταπολίτευσης) εκκλησιάζονται λιγότερο από προηγούμενες γε­
νιές σε αντίστοιχες ηλικίες. Χρειάζεται, βεβαίως, να αναλυθεί η εκκλησία-



148 Βασιλική Γεωργιάδον

στική πρακτική τους περαιτέρω με τη βοήθεια περισσότερων δεδομένων. 
Με τα στοιχεία του Πίνακα 3 φαίνεται, πάντως, ότι επί αρχιεπισκόπου 
Χριστόδουλου κινητοποιήθηκαν τα κοσμικά αντανακλαστικά των προα- 
ναφερθεισών γενεών.

III. Καταληκτικές σκέψεις και συμπεράσματα

Ο Χριστόδουλος έγινε προκαθήμενος της Ορθόδοξης Εκκλησίας (Απρί­
λιος 1998) σε μια περίοδο κατά την οποία το αίτημα του εκσυγχρονισμού 
και εξευρωπαϊσμοΰ ήταν πλέον κυρίαρχο μεταξύ τιον κομμάτων του ελλη­
νικού κοινοβουλίου (πλην του ΚΚΕ), ενός σημαντικού μέρους της πολιτι­
κής ελίτ και των πολιτικών δυνάμεων της χώρας. Το ίδιο αίτημα συμμερι­
ζόταν ένα μεγάλο τμήμα της ελληνικής κοινωνίας, παρότι ήταν εμφανής η 
ύπαρξη δυο τάσεων στο εσωτερικό της. Μάλιστα, τότε γινόταν λόγος για 
τις ‘δυο Ελλάδες’ (Μαυρής 2000) και για μια σχάση που διαπερνούσε ε­
γκάρσια την κοινωνία: όπως εμπειρικά έχει διαπιστωθεί, η εκλογική βάση 
των δυο μεγαλύτερων κομμάτων αποτελείτο, αφενός, μεν από (νέα) μεσαία 
στρώματα που αντιμετώπιζαν θετικά την προοπτική του εκσυγχρονισμού 
και εξευρωπαϊσμοΰ της χώρας και, αφετέρου, από κοινωνικά και οικονο­
μικά ευάλωτες ομάδες του πληθυσμού που έβλεπαν με φόβο και ανέπτυσ­
σαν αμυντικά αντανακλαστικά απέναντι στην ευρωπαϊκή προοπτική της 
(στο ίδιο: 22-24).

Ο αρχιεπίσκοπος Χριστόδουλος -και αυτό ήταν το ατού του έναντι των 
συνδιεκδικητών για τη θέση του προκαθημένου της εκκλησίας- έδειχνε 
στην αρχή να μπορεί να ανταποκριθεί σε προσδοκίες και αγωνίες και από 
τις ‘δύο Ελλάδες’: ο ίδιος εξέφραζε ένα αίτημα εκσυγχρονισμού της εκκλη­
σίας, ταυτοχρόνως όμως δικαίωνε τους φόβους εκείνης της Ελλάδας που 
αμυνόταν κατά του εκσυγχρονισμού και του εξευρωπαϊσμοΰ. Το αίτημα 
του εκσυγχρονισμού της εκκλησίας που εξέφρασε ο Χριστόδουλος περιο­
ρίστηκε γρήγορα σε επικοινωνιακά εφέ, σε λεκτικά σχήματα, σε μόδα και 
σε (ένα ‘εθνο-θρησκευτικό’) life-style (Δεμερτζής 2001: 90). Ο Αρχιεπίσκο­
πος ταύτισε τον εκσυγχρονισμό με μια εργαλειακή εκδοχή του και τον εκ­
συγχρονισμό της εκκλησίας με τον εκμοντερνισμό της εικόνας της, αλλά και 
των μέσων για την προβολή της εικόνας αυτής. Δεν ήταν, πάντως, αυτός ο 
μοναδικός ούτε και ο κύριος λόγος που η εκκλησία επί των ημερών του δεν



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 149

αποκατέστησε δίαυλους πνευματικής επικοινωνίας με την κοινωνία και ει­
δικά με τους νέους, τους οποίους στόχευε να προσεγγίσει.

Ο αρχιεπίσκοπος Χριστόδουλος ανέλαβε τα ηνία της εκκλησίας σε μια 
παγκόσμια συγκυρία αναβίωσης του θρησκευτικού φαινομένου αλλά και 
κρίσης των παραδοσιακών θρησκειών. Ακόμη και όταν οι θρησκείες γίνο­
νται ‘δημόσιες’, διεκδικούν ρόλους και ασκούν επιρροή στη δημόσια σφαί­
ρα, τα πνευματικά τους νοήματα βρίσκονται συχνά σε παρακμή. Στην πε­
ρίπτωση της ελληνικής Ορθόδοξης Εκκλησίας θα αποτελούσε υπερβολική 
αξίωση να αναμέναμε ο προκαθήμενός της να αντιστρέφει ένα φαινόμενο 
πνευματικής παρακμής και θα ήταν άδικο το φαινόμενο αυτό να του χρεω­
θεί. Είναι, πάντως, σωστό να σημειωθεί, ότι η Ορθόδοξη Εκκλησία με τον 
Χριστόδουλο επικεφαλής έχασε σε κοινωνική αποδοχή και σε τακτικά εκ- 
κλησιαζόμενους πιστούς και επί των ημερών του δεν ανακόπηκε η φθορά 
της μεταξύ των νέων, όπως και των μεσαίων ηλικιιόν, αλλά και των περισ­
σότερο μορφωμένων, εκείνιον που βρίσκονται σε παραγωγική φάση στον 
κύκλο της εργασιακής τους ζωής κ.λπ. Ο αρχιεπίσκοπος Χριστόδουλος 
γνώριζε πώς να προσδώσει ορατότητα και δημοσιότητα στην εκκλησία, 
αλλά η μεγαλύτερη ορατότητα και δημοσιότητα που της προσέδωσε (και 
στον εαυτό του πρώτα απ’ όλα) κάθε άλλο παρά συνέβαλαν στη διεύρυνση 
της πνευματικής και εκκλησιαστικής της επιρροής. Στο σημείο αυτό αξίζει 
να αναστοχαστούμε τα τολμηρά λόγια του ΊΓοκβίλ (200 Ε: 556) για τις πι­
θανές συνέπειες από τη διεύρυνση της ορατότητας της εκκλησίας:

Νιώθω να με διαπερνούν τόσο πολύ οι σχεδόν αναπόφευκτοι κίνδυνοι που 
διατρέχουν οι πίστεις όταν οι ερμηνευτές τους αναμειγνύονται με τα κοινά 
και είμαι όσο πεπεισμένος ότι πρέπει πάση θυσία να διατηρηθεί ο χριστιανι­
σμός..., ιόστε θα προτιμούσα να αλυσοδέσω τους παπάδες πάνω στο θυσια­
στήριο παρά να τους αφήσω να βγουν από αυτό.

Σημειώσεις

1. Οι σχετικές αναφορές είναι από συνέντευξη που παραχώρησε ο Χριστόδουλος, μερικές 
ημέρες μετά την εκλογή του ως προκαθημένου της ελληνικής Ορθόδοξης Εκκλησίας, στην ε­
φημερίδα Το Βψα (03.05.1998). Το επίμαχο απόσπασμα, στο οποίο ταύτιζε την εκκλησία με 
τον λαό και το έθνος, έχει ως εξής: ‘Πιστεύω ότι αυτό είναι το μεγαλύτερο προνόμιο το οποίο



150 Βασιλική Γεωργιάδου

έχουμε: να είμαστε Έλληνες και εν ταυτώ να έχουμε την Εκκλησία μας, η οποία εξασφαλίζει 
την οντότητα μας πλέον ως έθνους και ως λαού. Εγώ πιστευ'ω ότι η Ορθοδοξία είναι όρος ε- 
πιβιώσεως του Ελληνισμού, αν θέλουμε ο Ελληνισμός να ζήσει και να μπορέσει να έχει διάρ­
κεια’.

2. Το ζήτημα αυτό αναλύει ο Μανιτάκης, ο οποίος εξηγεί τη διαφορά μεταξύ του δικαιώ­
ματος του Χριστόδουλου να ομιλεί ως πολίτης και του δικαιώματος του να ομιλεί ως προκα­
θήμενος της εκκλησίας. Στη δεύτερη περίπτωση υπάρχουν όρια στον δημόσιο λόγο του, τα 
οποία προκύπτουν από τη δημόσια εξουσία και αποστολή που επιτελεί ένας Αρχιεπίσκοπος 
(Μανιτάκης 2000: 185-87).

3. Η έννοια της ‘ορατότητας’ [visibility] είναι κεντρική στη θεωρία της εκκοσμίκευσης και 
στην ανάλυση του ρόλου των θρησκειών στη νεωτερικότητα. Όσο πιο εκκοσμικευμένες είναι 
οι κοινωνίες τόσο πιο ‘αφανείς’/'αθέατες’ [invisible] γίνονται οι θρησκείες, ισχυρίζεται ο 
Luckmann (1967). Ωστόσο, η διεύρυνση της ορατότητας των θρησκειών δεν έχει να κάνει μό­
νο με τη μετατόπιση της θέσης τους από την ιδιωτική στη δημόσια σφαίρα, όπως αυτό συμ­
βαίνει στη διάρκεια της ύστερης νεωτερικότητας, αλλά και με τον ‘μετασχηματισμό στη φύση 
της ορατότητας και στη μεταβαλλόμενη σχέση ανάμεσα στην ορατότητα και την εξουσία’ 
(Thompson 1998: 202). Τα MME έχουν κεντρικό ρόλο σε αυτές τις αλλαγές (στο ίδιο: 210-47).

4. Σχετικά με τη συνθέτη αυτή υπόθεση της άρσης του ‘απαραδέκτου’ για τα ‘όργανα της 
διοίκησης’, μεταξύ αυτών και των μητροπολιτών οι οποίοι είχαν κηρυχθεί έκπτωτοι του α­
ξιώματος τους με Συντακτικές Πράξεις ψηφισμένες από το καθεστώς των συνταγματαρχών, 
βλ. αναλυτικά Κονιδάρης (1994: 118-31, 141-64, 172-83). Η υπόθεση αυτή καταδεικνύει τα 
προβλήματα που δημιούργησε η αποκατάσταση της κανονικότητας στην Ορθόδοξη Εκκλη­
σία με την εκλογή του Σεραφείμ ως Αρχιεπισκόπου, πριν από την πτώση της χούντας των 
συνταγματαρχών, από ένα σώμα κανονικώς εκλεγμένων μητροπολιτών, που όμως δεν περι­
λάμβανε όλους τους εν ενεργεία μητροπολίτες. Επίσης, η υπόθεση αυτή φανερώνει τις συνέ­
πειες που προκαλεί η έλλειψη μιας ολοκληρωμένης Μεταπολίτευσης στην ελληνική εκκλησία 
και η άρνησή της να αντιμετωπίσει κριτικά το παρελθόν και τη δράση της στη διάρκεια της 
στρατιωτικής δικτατορίας.

5. Έτσι περιγράφεται η διακονία του αρχιεπισκόπου Σεραφείμ στον Τύπο. Βλ. Κ. 
Τσαούσης, ‘Ένας ιεράρχης κοινής αποδοχής’, Το Βήμα, 12.04.1998.

6. Οι ‘κρατικές εκκλησίες’ συνιστοΰν έναν αναχρονισμό και είναι ‘ασύμβατες’ με το κο­
σμικό κράτος. Μόνο με τον χωρισμό τους από το κράτος οι εκκλησίες από ‘κρατικοί κατανα- 
γκαστικοί θεσμοί μπορεί να μετατραποΰν σε ‘ελεύθερους θρησκευτικούς θεσμούς’ και ‘ιδρύ­
ματα της κοινωνίας πολιτών’, (Casanova 1994a: 28 και 1994: 213). Για το θέμα αυτό, βλ. και 
Weber (19787: 162), ο οποίος διέκρινε την αυστηρή πειθαρχία που επιβάλλουν στους πιστούς 
τους οι κρατικές εκκλησίες από την εκούσια υποταγή στην οποία στηρίζονται οι αιρέσεις. Η 
μετάβαση από τις παραδοσιακές κρατικές εκκλησίες σε καταστάσεις θρησκευτικού πλουρα­
λισμού και ‘ομολογιοποίησης’ των θρησκειών/ εκκλησιών λαμβάνει χώρα κατά τη Μεταρρύθ­
μιση. Βλ., σχετικά, Λίποβατς (2009 στο ανά χείρας τεύχος).



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 151

7. Για τη σχέση της θρησκείας (από τους τηλε-ευαγγελιστές και το new age μέχρι τις πα­
ραδοσιακές θρησκείες) με τα MME, βλ. Hoover (2006).

8. Στην ύστερη νεωτερικότητα οι θρησκείες ‘υπάγονται’ ολοένα και περισσότερο στη ‘λο­
γική των μέσων ενημέρωσης’ και ως προς τον τρόπο που είναι οργανωμένες θεσμικά και σε 
συμβολικό επίπεδο, όπως και σε επίπεδο ατομικού ‘θρησκευτικού φρονήματος’. Πρόκειται 
για τη διεργασία της ‘μεσοποίησης της θρησκείας1 [mediatization of religion], σύμφωνα με 
την οποία ο πνευματικός και κοινωνικός ρόλος της θρησκείας μεταβάλλεται λόγω ακριβιός 
της αυξανόμενης σημασίας των μίντια στην κοινωνία. Η ‘μεσοποίηση’ δεν αφορά μόνο τη 
θρησκεία, αλλά αποτελεί μια διεργασία κοινωνικής αλλαγής από την οποία επηρεάζονται 
όλοι οι κοινωνικοί θεσμοί -τα παραπάνω στο Hjarvard (2008a). Για το ίδιο, βλ. και Δεμερ- 
τζής 2002: 160. Ο Hjarvard (στο ίδιο: 114 και 2008: 13-4) διακρίνει, πάντως, τη ‘μεσοποίηση’ 
από τη ‘μιντιοποίηση της θρησκείας’ [mediation of religion], ‘Μιντιοποίηση’ υπάρχει όταν η 
θρησκεία προσλαμβάνει ‘μιντιακή μορφή’, με αποτέλεσμα οι θρησκευτικές (γλωσσικές, συμ­
βολικές κ.ά.) φόρμες να προσαρμόζονται σε εκείνες των MME.

9. Οι ομιλίες, απ’ όπου προέρχονται οι σχετικές φράσεις που απηΰθυνε ο αρχιεπίσκοπος 
Χριστόδουλος σε νέους και σε μαθητές, καθώς και το σχετικό οπτικό υλικό, είναι διαθέσιμα 
στο youtube, http://www.youtube.com/watch?v=_8EkEPmzilE&feature=related (πρόσβαση 
02.02.2009).

10. Αναφερόμαστε στην εμπλοκή της εκκλησίας στο παραδικαστικό σκάνδαλο, με πρό­
σωπα του περιβάλλοντος του τότε Αρχιεπισκόπου και της εκκλησίας να κατηγορουνται για 
προσωπική ανάμειξη στο συγκεκριμένο κύκλωμα. Βλ. δημοσιεύματα στον ημερήσιο Τΰπο. 
από 01.02.2005. Μια θαρραλέα πραγμάτευση του θέματος υπάρχει στο Π. Καλαϊτζίδης, Ο 
Θεός και ο Καίσαρ. Επίκαιρο σχόλιο στην εκκλησιαστική κρίση και στο ζήτημα τον χωρι­
σμού κράτους και Εκκλησίας, στο http://www.theologika.gr/keimena/kalkaisar.htm (πρόσβαση 
23.12.2008).

11. Μια εικόνα υπάρχει μέσα από τις αναπαραστάσεις της. Η αναπαράσταση της εικόνας 
του Αρχιεπισκόπου από τα MME επικράτησε, ωστόσο, έναντι άλλων αναπαραστάσειον της 
(π.χ. από την εκκλησία). Επειδή, όμως, η ‘δημοσιοποιημένη’ εικόνα του Αρχιεπισκόπου διέθε­
τε μια ‘ασθενή βάση’ κατασκευής, αποδυναμώθηκε γρήγορα και κατέρρευσε στη διάρκεια της 
εκκλησιαστικής κρίσης του 2005. Για την έννοια της ‘δημοσιοποιημένης κοινής γνώμης’ και 
την κατανόηση των μηχανισμών που περιγράφονται παραπάνω, βλ. Κατσοΰλης 1999.

12. Σχετικά με το ποια εμπειρικά δεδομένα χρησιμοποιούνται στις έρευνες για τη θρη­
σκεία/ εκκλησία και τι υποδηλιόνουν ως προς τον δείκτη της θρησκευτικότητας, βλ. Σταθο- 
ποΰλου 2007.

13. Βλ., σχετικά, στοιχεία από το Socialdatanet, Κέντρο Πολιτικών Ερευνών, ΓΙάντειο 
Πανεπιστήμιο, http://socialdatanet-kpe-panteion.blogspot.com (πρόσβαση 26.06.2008).

14. Στοιχεία σχετικά με τον δείκτη εμπιστοσύνης για την εκκλησία, βλ. στην έρευνα Ε­
μπιστοσύνη στους Θεσμούς, 2007-2008 που διεξήγαγε η Public Issue. Τα στοιχεία είναι δια­
θέσιμα ηλεκτρονικά στο http://www.publicissue.gr/1028/institutions-2 (πρόσβαση 29,12.2008),



152 Βασιλική Γεωργιάδου

όπου υπάρχουν και επεξηγήσεις ως προς τον τρόπο υπολογισμού του δείκτη εμπιστοσύνης, 
καθώς και πληροφορίες για ένα σύνολο πολιτικιάν, κοινωνικιον, οικονομικών κ.ά. θεσμών. 
Από τους συνολικά 48 θεσμούς που εξετάζονται, η εκκλησία είναι 22η στην κατάταξη βάσει 
της τιμής του δείκτη εμπιστοσύνης, με θετική τιμή στον δείκτη.

15. Στην συγκριτική έρευνα Πολιτικής Κουλτούρας στις χώρες της Νότιας Ευρώπης, 
που εκ μέρους της Ελλάδας διεξήγαγε το Εθνικό Κέντρο Κοινιυνικιόν Ερευνών (ΕΚΚΕ), η 
δύναμη και επιρροή της εκκλησίας εκτιμάται ως πολύ υψηλή από το 32,8% των ερωτηθέντων. 
Στη συγκεκριμένη έρευνα, μόνο η κυβέρνηση εμφανιζόταν να έχει υψηλότερη δύναμη και ε­
πιρροή από την εκκλησία, συγκεντρώνοντας το 57,6% των σχετικών απαντήσεων. Βλ. Επι­
θεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, ειδικό τεύχος (69Α), 1988, σελ. 148. Είκοσι χρόνια μετά, σε 
έρευνα για τη θρησκεία που διεξήγαγε η Public issue, 66% των ερωτηθέντων εκτιμούσε ως 
‘πολύ’ και ‘αρκετά σημαντική’ την επιρροή της θρησκείας στην ελληνική κοινωνία, αν και το 
60% εκτιμούσε μικρότερη την επιρροή αυτή σε σύγκριση με 10 έως 15 χρόνια πριν. Στην ίδια 
έρευνα 46% των ερωτηθέντων θεωρούσε ‘πολύ’ και ‘αρκετά σημαντική’ την επιρροή της θρη­
σκείας στην πολιτική, αν και το 52% εκτιμούσε ότι η πολιτική επιρροή της θρησκείας ήταν 
‘μεγαλύτερη από ό,τι θα έπρεπε’. Τέλος, σχετικά με το σε ποια θέματα θα έπρεπε να εκφέρουν 
γνώμη οι επικεφαλής της εκκλησίας, 39% απάντησε ‘σε όλα τα θέματα’, 32% ‘σε θέματα παι­
δείας’ και 18% ‘ σε θέματα κοινωνικής πολιτικής’. Όλες οι υπόλοιπες απαντήσεις απέσπασαν 
πολύ μικρά ποσοστά. Η έρευνα είναι διαθέσιμη ηλεκτρονικά, στο http://www.publicissue.gr/ 
96/religion (πρόσβαση 31.01.2008).

16. Όπως αναφέρθηκε, στο 73,3% (θετικές γνώμες) μετρήθηκε η δημοτικότητα του αρχιε­
πισκόπου Χριστόδουλου, λίγο μετά την εκλογή του (Ιούνιος 1998, στοιχεία MRB). Η δημοτι- 
κότητά του αυξήθηκε κι άλλο και έφθασε στην υψηλότερη τιμή της ένα χρόνο μετά, όταν με­
τρήθηκε στο 85% (Φεβρουάριος 1999, στοιχεία VPRC). Από την υπόθεση των ταυτοτήτων ξε­
κινά μια αργή πτώση της δημοτικότητας του Χριστόδουλου, αν και ποτέ μέχρι την εκκλησι­
αστική κρίση του 2005 οι αρνητικές γνώμες δεν είχαν ξεπεράσει το 30%. Η δημοτικότητά του 
έφθασε στο χαμηλότερο σημείο της ακριβώς την περίοδο της εκκλησιαστικής κρίσης, όταν για 
πρώτη φορά οι αρνητικές γνώμες γι’ αυτόν ξεπέρασαν τις θετικές (43% έναντι 47%, Φε­
βρουάριος 2005, στοιχεία VPRC). Έκτοτε διατηρήθηκε σε ποσοστά γύρω στο ± 50% (θετικές 
γνώμες) και εκτοξεύθηκε στο 76% την περίοδο της ασθένειάς του. Βλ. σχετικές αναφορές στην 
Ελευθεροτυπία, 11.02.2005 και ανάλυση του Γ. Μαυρή στην ιστοσελίδα της Public Issue 
(http://www.publicissue.gr/93/christodoulos, πρόσβαση 29.12.2008). Η δημοτικότητα του σημε­
ρινού αρχιεπισκόπου Ιερώνυμου μετρήθηκε στο 78% (Φεβρουάριος 2009, στοιχεία MARC).

17. Τα ενδιαφέροντα αυτά στοιχεία προέρχονται από έρευνα της εταιρείας VPRC, που 
αναφερόταν στην κρίση της εκκλησίας και δημοσιεύθηκε στην Κυριακάτικη Ελευθεροτυπία 
(10.02.2005). Στην ίδια έρευνα το ποσοστό του χωρισμού εμφανίζεται αρκετά μικρότερο από 
το αναφερόμενο στον Πίνακα 1 (βλ. παραπάνω), αλλά πάντως και στα στοιχεία της VPRC οι 
υποστηρικτές του χωρισμού είναι περισσότεροι από τους αρνητές του (48% έναντι 35%).



Διευρύνοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δημόσια σφαίρα 153

18. Παρότι στην ύστερη νεωτερικότητα έχει παρατηρηθεί ότι το να ανήκεις σε μια εκ­
κλησία [belonging], δεν συνεπάγεται πάντοτε και πίστη στις αρχε'ς του θρησκευτικού δόγμα­
τος που η εκκλησία αυτή πρεσβεύει [believing] και παρά το ότι, επίσης, το να ανήκεις σε μια 
εκκλησία δεν σημαίνει ότι εκκλησιάζεσαι συστηματικά, ωστόσο ο τακτικός εκκλησιασμός 
συνοδεύεται από θρησκευτική πίστη για το μεγαλύτερο μέρος των εκκλησιαζόμενων. Για τη 
σχέση θρησκευτικής πίστης και εκκλησιασμού, βλ. Liichau (2007). Για τις διάφορες εκδοχές 
του πιστεύειν, βλ. Kotler-Berkowitz (2001), Davie (1994), Willaime (2004: 138-47) και Γεωρ­
γιάδου & Νικολακόπουλος (2007). Όσον αφορά την ελληνική περίπτωση, αυτή η διάχυτη 
θρησκευτικότητα αποτυπώνεται στα υψηλά ποσοστά των κατά δήλωσή τους ‘θρήσκων’ με­
ταξύ των ερωτηθέντων στο Ιο και το 2ο κύμα της Ευρωπαϊκής Κοινωνικής Έρευνας. Τα σχε­
τικά στοιχεία είναι διαθέσιμα στο Socialdatanet, Κέντρο Πολιτικών Ερευνών, Πάντειο Πα­
νεπιστήμιο, http://socialdatanet-kpe-panteion.blogspot.com (πρόσβαση 26.06.2008).

19. Αποτελεί, πάντως ένδειξη ‘θρησκευτικής αλλαγής’ [religious change], οι κοινωνίες ‘να 
εκκοσμικεύονται περισσότερο χωρίς, συγχρόνως, να γίνονται λιγότερο θρησκευόμενες’, όπως 
παρατηρεί ο Gorski (2000) ότι συνέβη στην Ευρώπη στην αυγή της νεωτερικότητας. Η εκκο- 
σμίκευση δηλαδή δεν ταυτίζεται με την απουσία ούτε με το λεγόμενο ‘τέλος της θρησκείας’ 
στις σύγχρονες κοινωνίες.

Βιβλιογραφικές αναφορε'ς

(Ακριβείς αναφορές για το εμπειρικό υλικό και το υλικό από τον Τόπο που έχει 
χρησιμοποιηθεί για τη συγγραφή αυτου του κειμένου, υπάρχουν εντός του 
κειμένου και στις Σημειώσεις.)
Alivizatos, Ν. ( 1999). ‘A new role for the Greek Church?’, Journal of Modern Greek 

Studies, 17.
Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world, Chicago: University of 

Chicago Press.
Casanova, J. (1994a). ‘Religion und Öffentlichkeit. Ein Ost-/Westvergleich’, Transit, 8. 
Γεωργιάδου, B. (1996). ‘Κοσμικό κράτος και Ορθόδοξη Εκκλησία: Σχέσεις 

θρησκείας, κοινωνίας και πολιτικής στη Μεταπολίτευση’, στο Λυριντζής, Χρ., 
Νικολακόπουλος, Ηλ. & Σωτηρόπουλος, Δ., επιμ., Κοινωνία και πολιτική. 
Όψεις της Γ Ελληνικής Δψοκρατίας 1974-1994, Αθήνα: Θεμέλιο. 

Γεωργιάδου, Β. & Νικολακόπουλος, Η. (2000). Ό Λαός της Εκκλησίας. Όψεις της 
εκκλησιαστικής θρησκευτικότητας στην Ελλάδα’, στο Βερναρδάκης, Χρ., 
επιμ., Η κοινή γνώμη στην Ελλάδα. Έρευνες-Δψοσκοπήσεις 2001, Αθήνα: 
Νέα Συνορα-Α.Α. Λιβάνη.



154 Βασιλική Γεωργιάδου

Γεωργιάδου, Β. & Νικολακόπουλος, Ηλ. (2001). Εμπειρική ανάλυση του 
εκκλησιασμού στην Ελλάδα’, Κοινωνία Πολιτών, 7.

Γεωργιάδου, Β. & Νικολακόπουλος, Ηλ. (2007). Εκκλησιασμός, θρησκευτικότητα, 
προσευχή. Μια ασύμπτωτη σχέση’, στο Καφετζής, Τ., Μαλούτας, Γ. & 
Τσίγκανου, I., επιμ., Πολιτική, κοινωνία, πολίτες, Αθήνα: Εθνικό Κέντρο 
Κοινωνικών Ερευνών.

Chaves, Μ. (1994). ‘Secularization as declining religious authority’, Social Forces, 72(3).
Davie, G. (1994). Religion in Britain since 1945, Oxford: Blackwell.
Δεμερτζής, N. (2001). Ή εθνο-θρησκευτική και επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της 

Ορθοδοξίας’, Επιστήμη και Κοινωνία, 5-6.
Δεμερτζής, Ν. (2002). ‘Πολιτική και επικοινωνία. Όψεις εκκοσμίκευσης της 

Ορθοδοξίας’, στο Λίποβατς, Θ., Δεμερτζής, Ν. & Γεωργιάδου, Β„ επιμ., 
Θρησκείες και πολιτική στη νεωτερικότητα, Αθήνα: Κριτική.

Gorski, Ph. (2000). ‘Historicizing the secularization debate: Church, state, and soci­
ety in late medieval and early modern Europe, ca. 1300 to 1700’, American So­
ciological Review, 65(1).

Hjarvard, S. (2008). ‘The mediatization of religion. A theory of the media as agents 
of religious change’, Northern Lights, 6.

Hjarvard, S. (2008a). ‘The mediatization of society. A theory of the media as agents 
of social and cultural change’, Nordicom Review, 29(2).

Hoover, S. M. (2006). Religion in the media age, London & New York: Routledge.
Jagodzinski, W. & Dobbelaere, K. (1993). ‘Der Wandel kirchlicher Religiosität in 

Westeuropa’, στο Hahn, A„ Bergmann, J. & Luckmann, Τ., επιμ., Religion und 
Kultur, Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, ειδικό τεύχος.

Κατσούλης, Η. (1999). ‘Μεταξύ απόρριψης και ανοχής: η τρομοκρατική δράση 
στην Ελλάδα’, στο Αναφορά στον Πάυλο Μπακογιάννη, Αθήνα: Κέντρο 
Πολιτικής Έρευνας και Επικοινωνίας.

Κονιδάρης, Γ. (1994). Η διαπάλη νομιμότητας και κανονικότητας και η 
θεμελίωση της εναρμονίσεώς τους, Αθήνα: Αντ. Ν. Σάκκουλα.

Kotler-Berkowitz, L (2001). ‘Religion and voting in Great Britain: A Reassess­
ment’, British Journal of Political Science, 31.



Aieνρννοντας την ορατότητα της εκκλησίας στη δψόσια σφαίρα 155

Λίποβατς, Θ. (2009). Ό πολυθεϊσμός των αξιών: Max Weber’, Επιστήμη και 
Κοινωνία, 21.

Liichau, Ρ. (2007). ‘By faith alone? Church attendance and Christian faith in three 
European countries’, Journal of Contemporary Religion, 22(1).

Luckmann, Th. (1967). The invisible religion, New York: The Macmillan Company.
Makrides, V. (1991). ‘Orthodoxy as a conditio sine qua non: Religion and 

state/politics in modern Greece from a socio-historical perspective’, Ost- 
kirchliche Studien, 40(4).

Μανιτάκης, A. (2000). Οι σχέσεις της Εκκλησίας με το κράτος-έθνος. Στη σκιά 
των ταυτοτήτων, Αθήνα: Νεφέλη.

Μαύρης, Γ. (2000). Όι «δυο Ελλάδες». Κοινωνιολογία της ψήφου στις εκλογές της 
9ης Απριλίου 2000’, στο Βερναρδάκης, Χρ., επιμ., Η κοινή γνώμη στην 
Ελλάδα,Έρευνες- Δημοσκοπήσεις 2001, Αθήνα: Νέα Σύνορα-A.A. Λιβάνη.

Molokotos-Liederman, L (2007). ‘The Greek ID card controversy: A case study of 
religion and national identity in a changing European Union’, Journal of Con­
temporary Religion, 22(1).

Ντε Τοκβίλ, A. (20012). Η δψοκρατία στην Αμερική, μτφρ. Μπ. Λυκοΰδης, 
Αθήνα: Στοχαστής.

Πατρίκιος, Σ. (2009). Ή εμπειρική μελέτη της θρησκευτικής αυθεντίας’, Επιστήμη 
και Κοινωνία, 21.

Σταθοπούλου, Θ. (2007). ‘Θρησκευτικότητα και εμπιστοσύνη στους θεσμούς. 
Διαφαινόμενες τάσεις στην Ελλάδα και την Ευρώπη’, στο Ζορμπάς, Κ., επιμ., 
Πολιτική και θρησκείες, Αθήνα: Παπαζήση.

Thompson, J. Β. (1998). Νεωτερικότητα και μέσα επικοινωνίας, μτφρ. Γ. 
Καραμπίνη & Ν. Σώκου, εισαγωγή-επιμέλεια Ν. Δεμερτζής, Αθήνα: Παπαζήση.

Φουντεδάκη, Π. (2000). ‘Σχέσεις κράτους και εκκλησίας στον ευρωπαϊκό χώρο’, 
Το Σύνταγμα, 26(4-5).

Φουντεδάκη, Π. (2002). ‘Θρησκεία και κράτος στην Ευρώπη: Εκκοσμίκευση και 
λειτουργική διαφοροποίηση’, στο Λίποβατς, Θ, Δεμερτζής, Ν. & Γεωργιάδου, 
Β., επιμ., Θρησκείες και πολιτική στη νεωτερικότητα, Αθήνα: Κριτική.

Weber, Μ. (19787). Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, 1. τόμος, Tübin­
gen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).



156 Βασιλική Γεωργιάδον

Willaime, J.-P. (2004). Κοινωνιολογΐα των Θρησκειών, μτφρ. Α. Καραστάθη, επιμ. 
Θ. Ψυχογιός, Αθήνα: Ινστιτούτο του Βιβλίου Α. Καρδαμίτσα.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

