
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 21 (2009)

   Θρησκεία και Κοινωνία

  

 

  

  Δημόσια εκπαίδευση και δημοκρατία στη γαλλική
διαφωτιστική σκέψη 

  Αλφρέδος Σταϊνχάουερ   

  doi: 10.12681/sas.457 

 

  

  Copyright © 2015, Αλφρέδος Σταϊνχάουερ 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Σταϊνχάουερ Α. (2015). Δημόσια εκπαίδευση και δημοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη. Επιστήμη και
Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 21, 183–210. https://doi.org/10.12681/sas.457

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/01/2026 23:56:15



Δημόσια εκπαίδευση και δημοκρατία 
στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη

Αλφρέδος Σταϊνχάουερ*

Το άρθρο προτείνει μια ανάγνωση που αναδεικνύει ορισμένα κομβικά στοιχεία 
της εξέλιξης της διαφωτιστικής σκέψης για τη δημόσια παιδεία και ιδίως της σύν­
δεσής της με την έννοια της δημοσιότητας. Αρχίζοντας με μια σύντομη αναφορά 
στον John Locke, η παρουσίαση επικεντρώνεται στη συζήτηση που διεξήχθη στη 
Γαλλία, ιδίως μετά την κυκλοφορία του Πνεύματος των Νόμων του Montesquieu 
το 1748, το οποίο θέτει για πρώτη φορά το ζήτημα της σχέσης παιδείας-πολιτείας 
με νεωτερικούς όρους. Παρουσιάζοντας διαφωτιστές που ασχολήθηκαν με το ζή­
τημα αυτό στην περίοδο μέχρι τη Γαλλική Επανάσταση, όπως ο Helvétius, ο La 
Chalotais, ο Rousseau, ο Diderot και οι φυσιοκράτες, δείχνουμε την εξέλιξη ενός 
προβληματισμού ο οποίος ανέδειξε ορισμένες βασικές πτυχές της σημασίας μιας 
καθολικής και δημόσιας παιδείας για την έλλογη κοινωνία, καθώς και τα διλήμ­
ματα που έθεσε ο ενδεχόμενος εκδημοκρατισμός της. Τέλος, επικεντρωνόμαστε 
στο έργο του Condorcet ο οποίος, ως διαφωτιστής και μέλος της Συντακτικής Συ­
νέλευσης, παρουσίασε το ιδρυτικό πρόγραμμα της δημόσιας παιδείας. Αναφερό­
μαστε επιπλέον επιγραμματικά στις αντίπαλες προτάσεις που διατυπώθηκαν και 
στους Ιδεολόγους ενώ, τέλος, προσπαθοτίμε να εξαγάγουμε κάποια συμπεράσμα­
τα χρήσιμα στον σύγχρονο αναγνώστη.

Πρόλογος

Τα τελευταία χρόνια τα εκπαιδευτικά ζητήματα ελκύουν όλο και πε­
ρισσότερο την προσοχή της δημοσιότητας στην Ελλάδα. Πολλοί λόγοι 
συνδράμουν σε αυτό: η κοινωνική αξία που αποδίδεται στη μόρφωση των 
νε'ων, οι αλλαγές στον χώρο της εκπαίδευσης που επιτάσσουν οι νέες ευ­
ρωπαϊκές συνθήκες κ.ά. Οι περισσότερες όμως από τις σχετικές συζητήσεις

* Διδάκτωρ Πανεπιστημίου Σορβόννης (Paris I, Panthéon-Sorbonne) στις νομικές και πο­
λιτικές επιστήμες <alfjsteinhauer@yahoo.com>. Ο συγγραφέας ευχαριστεί τους ανώνυμους 
κριτές για την κριτική και τις υποδείξεις τους

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 21/2009



184 Αλψρεδος Σταϊνχάονερ

αφορούν κυρίως θεσμικά ζητήματα, όπως ο χαρακτήρας της εκπαίδευσης, η 
ίδρυση ή μη ιδιωτικών πανεπιστημίων κ.λπ. Αντίθετα ο δημόσιος διάλογος 
είναι γενικά περιορισμένος ως προς τους στόχους της παιδείας. Στα πλαί­
σια αυτά, η περίφημη συζήτηση για το σχολικό εγχειρίδιο της ΣΤ" Δημοτι­
κού, η οποία τροφοδότησε πλήθος έντονων αντιπαραθέσεων κατά ένα με­
γάλο μέρος του 2007 παρουσιάζει, κατά την άποψή μας, ιδιαίτερο ενδια­
φέρον. Παρότι αφορά ένα θέμα σχετικά ελάσσον, τον ‘εκσυγχρονισμό’ ενός 
εγχειριδίου, έχει το πλεονέκτημα πως ανακινεί μια σειρά από ζητήματα με­
γάλης επιστημονικής όσο και πολιτικής σημασίας.

Η υπόθεση είναι λίγο πολΰ γνωστή: το υπουργείο Παιδείας, στα πλαί­
σια της προσπάθειας εκσυγχρονισμού των σχολικών βιβλίων, προχωρά 
στην έκδοση ενός προεγκεκριμένου εγχειριδίου ιστορίας για το Δημοτικό, 
στο οποίο έχουν ενσωματωθεί μια σειρά από ‘καινοτομίες’ τόσο επιστημο­
νικής όσο και -πρέπει εδώ να το πούμε- πολιτικής φύσης. Ωστόσο, ένα μέ­
ρος της κοινής γνώμης, μετά την εισαγωγή του εγχειριδίου στα σχολεία, 
ανακαλύπτει πως το βιβλίο υστερεί σε ‘εθνικό’ περιεχόμενο.

Από τη μία, η ηγεσία του υπουργείου και μια μερίδα ιστορικών ισχυρί­
ζονται πως η συγγραφή του ακολούθησε αυστηρώς επιστημονικά κριτήρια 
μακριά από εμπάθειες, προκαταλήψεις και συναισθηματικές φορτίσεις. Θα 
μπορούσε, βέβαια, κανείς πίσω από αυτή την πρωτοβουλία να ανιχνεύσει 
το ακόλουθο σκεπτικό που άλλοτε υπονοείται και άλλοτε δηλώνεται ρητά 
από τους υποστηρικτές του βιβλίου: οι αυριανοί έλληνες πολίτες, ως μέλη 
μιας ευρύτερης πολιτικής(;) οντότητας, της Ευρωπαϊκής Ένωσης, στο πλαί­
σιο ενός παγκοσμιοποιημένου κόσμου, πρέπει από νωρίς να μάθουν να 
σχετικοποιούν την ιστορία τους, να την εντάσσουν σε ένα πλαίσιο συνύ­
παρξης μιας πολλαπλότητας αφηγήσεων. Από την άλλη, οι πολέμιοι του 
εγχειριδίου προβάλλουν το ‘εθνικιστικό’ επιχείρημα: οι Έλληνες είναι ένα 
μικρό αλλά πανάρχαιο έθνος, με μια μοναδική γλώσσα και ένα ξεχωριστό 
πολιτισμό που κινδυνεύει να αλωθεί από την ίδια κατάσταση πραγμάτων 
που προαναφέρθηκε. Ισοδυναμεί, λοιπόν, με εθνική μειοδοσία μια ιστορία 
η οποία, ακολουθώντας το ‘πνεύμα συναίνεσης’ που επιβάλλει η παγκοσμι­
οποίηση, εξομαλύνει τις συγκρούσεις, απαλείφει τις εθνικές τραγωδίες και 
αποκλείει το ηρωικό στοιχείο από την αφήγηση.

Τα δύο επιχειρήματα, έρχονται έτσι σε μετωπική αντιπαράθεση, καθώς 
προβάλλουν αξίες που φαντάζουν διαμετρικά αντίθετες. Εάν οι απόψεις



Αψόσια εκπαίδευση και δημοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 185

της πρώτης ομάδας προτάσσουν την ανάγκη λειτουργικότητας των αυρια­
νών ελλήνων πολιτών στον σύνθετο διεθνοποιημένο κόσμο και την ανάγκη 
συμμετοχής τους στην υπό διαμόρφωση παγκοσμιοποιημένη συνείδηση, ε­
κείνες της δεύτερης υπενθυμίζουν την αξία του σεβασμού της ιστορικής 
μνήμης και της διατήρησης της εθνικής συλλογικότητας. Πρέπει εδώ να 
ποίίμε πως η συζήτηση αυτή δεν διεξάγεται αποκλειστικά στην Ελλάδα, 
αλλά αποτελεί μέρος ενός γενικότερου προβληματισμού που έχει ξεκινήσει 
εδώ και καιρό σε πολλές άλλες χοσρες της Ευρώπης και έχει εν μέρει μετα­
φερθεί και στη χώρα μας (Ferry 1996: 52-3).1

Ας διευκρινίσουμε ότι καταρχάς η συζήτηση είναι εφικτή διότι, παρόλο 
που για έναν εκπρόσωπο των θετικών κλάδων η τήρηση της επιστημονικής 
δεοντολογίας φαίνεται μία εκ των ων ουκ άνευ προϋπόθεση της έρευνας, 
για τον φιλόσοφο η ίδια η επιστήμη είναι μια προβληματική κατηγορία, 
πόσο μάλλον η επιστήμη της ιστορίας η οποία, σίίμφωνα με τους συγχρό­
νους επιστημολόγους της, προϋποθέτει και δεν έπεται μιας βασικής συναί­
νεσης (Iggers 1999: 190). Στο πολιτικό επίπεδο, βεβαίως, δεν μιλάμε για α­
πλή ιστορία, αλλά για την ιστορία του έθνους όπως διδάσκεται στους νέ­
ους, ένα βασικό μέρος δηλαδή της αγωγής του πολίτη -και αυτή είναι η 
διάσταση που, κατά την άποψή μας, απούσιασε από τη συζήτηση, και από 
τις δυο πλευρές.

Η απουσία αναφορών στην πολιτική, στο ζήτημα της εκπαίδευσης του 
πολίτη, απορρέει από τη σχετική ασάφεια που υπάρχει στις μέρες μας τόσο 
για τον παιδαγωγικό ρόλο του κράτους όσο και για την αντίστοιχη σημα­
σία της πολιτικής αγωγής. Το κράτος θεωρείται πως είτε εκφράζει τα επι- 
μέρους συμφέροντα των γραφειοκρατιών του είτε ότι αποτελεί τον διαμε­
σολαβητή της ταξικής κυριαρχίας. Σε καμία περίπτωση πάντως δεν κομίζε­
ται ως εκφραστής της ορθολογικότητας, πράγμα για το οποίο είχε τόσο υ­
μνηθεί τον 19ο και μέρος του 20ου αιώνα. Έτσι, το ζήτημα της αγωγής των 
πολιτών φαντάζει σήμερα ευθϋς εξαρχής ύποπτο (Canivez 2000: 15-6). Μια 
τέτοια τοποθέτηση όμως μπορεί να νοηθεί αναγκαστικά μόνο στα ευρύτε­
ρα πλαίσια μιας ‘κρίσης της νεωτερικότητας’ εντός της οποίας τοποθετείται 
και η ‘κρίση του κράτους’. Αυτές οι εννοιολογήσεις πάλι, εντάσσονται σε 
μια συγκεκριμένη ιστορική και θεωρητική διαδοχή, την κρίση της διαφω- 
τιστικής και ορθολογικής παράδοσης, όπως εξελίχθηκε από τον 18° αιώνα 
μέχρι τη διαμόρφωση των μεγάλων συστημάτων του 19ον αιώνα.



186 Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

Θα ήταν, λοιπόν, χρήσιμο ενδεχομένως να ανατρέξουμε στις ρίζες των 
προβλημάτων αυτών, ώστε να μπορέσουμε να τα τοποθετήσουμε σε ορθό­
τερες βάσεις, προσδίδοντάς τους τη διάσταση ενός δημόσιου αναστοχα- 
σμοΰ του λόγου. Θα δείξουμε μάλιστα πως η ιδέα της δημοσιότητας είναι 
αυτή που συνδέει τη δημόσια παιδεία με τη δημοκρατία στον ώριμο Δια­
φωτισμό.

Η παρουσίαση που ακολουθεί φιλοδοξεί κυρίως να διατρέξει σε αδρές 
γραμμές την ιστορία της διαμόρφωσης του ιδεώδους της δημόσιας δωρεάν 
παιδείας στην Ευρόίπη. Αρχίζοντας με μια ανασκόπηση του βασικού πλαι­
σίου της νεωτερικής παιδαγωγικής όπως την παρουσίασε ο John Locke, το 
κείμενο θα εστιάσει κατά κύριο λόγο στις συζητήσεις που εξελίχθηκαν κα­
τά το δεύτερο μισό του γαλλικού 18ου αιώνα, από την περίοδο της εντονό­
τερης αμφισβήτησης του Παλαιού Καθεστιυτος ως την Επανάσταση. Καλύ­
πτει έτσι το διάστημα μιας έντονης ζύμωσης στον γαλλικό Διαφωτισμό, 
από την έκδοση του Πνεύματος των Νόμων του Montesquieu ως τα πρώτα 
επαναστατικά σκαριφήματα που αποπειράθηκαν να υλοποιήσουν το δη­
μοκρατικό ιδεώδες. Παράλληλα, στην περίοδο αυτή, το αρχέτυπο του ‘νέου 
ανθριυπου’ της νεωτερικότητας, το υποκείμενο δηλαδή του Descartes και 
του Locke, ωριμάζει και αποκτά κοινωνική υπόσταση σε ένα μεγάλο έθνος. 
Κατά τον 18° αιώνα, οι προβληματισμοί των διαφόρων διαφωτιστών ό­
ντως συγκλίνουν σε ένα σχετικά συνεκτικό παιδαγωγικό και εκπαιδευτικό 
ιδεώδες. Σε αυτό, το πνεύμα της ωφέλειας, το πνεύμα του αισθήματος και 
το πνεύμα της ισότητας συνδράμουν στη διαμόρφωση της ιδέας μιας κοι­
νής, δημόσιας και εθνικής παιδείας 6)στε ο νέος άνθρωπος να γίνει καλύτε­
ρος από τον παλαιό, και οι άνθρωποι να ‘καταστούν πολίτες και όχι φα­
τριαστές, πατριώτες και όχι φανατικοί ούτε μεροληπτικοί’ (Compayré 1970: 
190).

Στην εξέλιξη αυτή, μπορούμε να διακρίνουμε τρεις κύριες περιόδους δι­
αμόρφωσης του συγκεκριμένου παιδαγωγικού εγχειρήματος: πρώτη είναι 
εκείνη του ‘λοκιανού’ Διαφωτισμού, που ξεκινά από τη δημοσίευση των 
παιδαγωγικών ιδεών του Locke το 1693 και φτάνει περίπου ως το 1760, 
και στην οποία το ζήτημα της δημόσιας παιδείας δεν αναδεικνύεται παρά 
μόνο περιστασιακά- η δεύτερη περίοδος χαρακτηρίζεται από τα έργα των 
μεταρρυθμιστών της δεκαετίας του 1760-1770 με κύρια εκείνα των 
Rousseau, Diderot, Turgot, La Chalotais και των φυσιοκρατών, όπου το ζή­



Δψόσια εκπαίδευση και δημοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 187

τημα της δημόσιας εκπαίδευσης βρίσκεται στο επίκεντρο του ενδιαφέρο­
ντος- η τρίτη, τέλος, με την Επανάσταση, ολοκληριονει το πνεύμα του ριζο­
σπαστικού Διαφωτισμού.2 Η παρουσίαση θα ολοκληριοθεί στο σημείο αυ­

τά, που αποτελεί και την κορύφωση του συγκεκριμένου πνεύματος, καθώς 
κατόπιν, μετά τους Ιακωβίνους και μέσα στα πλαίσια της ναπολεόντειας 
σταθεροποίησης, οι ιδέες του Διαφωτισμού καταλήγουν στην παραγωγή 
της ‘Ιδεολογίας’, της πριυτης και μόνης που διεκδίκησε το όνομα αυτό, θέ­
τοντας τα πολιτικά και κοινωνικά όρια που η σκέψη των διαφωτιστών του 
18ου αιιονα δεν μπόρεσε τελικά να υπερβεί.

Μια σύντομη, όσο είναι εφικτό, επισκόπηση των ιδεών που βρίσκονται 
στις ρίζες του εγχειρήματος της δημόσιας παιδείας προσφέρει, καθώς πι­
στεύουμε, μια σειρά από ενδιαφέροντα στοιχεία:

α) καταδεικνύει, καταρχάς, πως ο Διαφωτισμός δεν διέθετε ένα ‘δόγμα’ 
για την παιδεία, όπως μπορεί να πιστεύουν ορισμένοι σύγχρονοι ε­
πικριτές του, οι τοποθετήσεις του, όμως, για αυτήν υπόκεινται στις 
εξελίξεις ενός ανθρωπολογικού υποδείγματος- 

β) αναδεικνύει αντιθέτως μια σύνθετη διαδικασία διαλόγου και κριτι­
κής που διατρέχει αρκετά στάδια μέχρι να αποκρυσταλλώσει μια 
θέση για τη δημόσια παιδεία η οποία, στη Γαλλία, από ένα σημείο 
και μετά, συνδέεται άρρηκτα με το πολιτειακό -ή ‘συνταγματικό’- 
ζήτημα-

γ) εδραιώνει τη θέση της δημόσιας σφαίρας (ή δημοσιότητας) ως ανα­
γκαίο μέσο για την περαιτέρω εξέλιξη μιας κοινωνίας ελεύθεροί και 
ισότιμων πολιτών, καθιστά δε τη δημιουργία της τον κύριο στόχο 
της παιδείας. Ένα αξιοσημείωτο μάλιστα στοιχείο της σύλληψης αυ­
τής είναι ότι λειτουργεί πότε ανταγωνιστικά και πότε συμπληρωμα­
τικά ως προς την αρχή της αντιπροσώπευσης.

Απέναντι, τόσο σε όσους πιστεύουν ότι η ‘λειτουργικότητα’ και η ‘προ­
σαρμοστικότητα’ αποτελούν απόλυτες αξίες περισσότερο από την ορθή 
σκέψη και κρίση, όσο και σε εκείνους που υποστηρίξουν πως το ‘έθνος’ α­
ποτελεί μάλλον μια ‘ουσία’ ή ένα ‘ον’ και λιγότερο ένα ευφυές και λειτουρ­
γικό κοινωνικό και πολιτικό σύνολο, θα θέλαμε να προτάξουμε τελικά ο­
ρισμένα στοιχεία και πορίσματα μιας τόσο περιθωριοποιημένης σήμερα 
πολιτικής αντίληψης των κοινωνικών πραγμάτων.



188 Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

Εκπαίδευση και αγωγή οτον Διαφωτισμό από τον Locke ως τον Αιμίλιο 
του Rousseau

Η διαφωτιστική αντίληψη για την παιδεία τόσο στη Γαλλία όσο και 
στην υπόλοιπη Ευροίπη του 18ου αιώνα έχει σαφή αφετηρία: πρόκειται για 
το Μερικές σκέψεις σχετικά με την εκπαίδευση [Some Thoughts concerning 
Education] του άγγλου John Locke. Εκεί, ο φιλόσοφος της αισθησιοκρατίας 
και πρόμαχος της συνταγματικής μοναρχίας διατυπώνει τις κατευθυντήριες 
γραμμές στις οποίες θα κινηθεί η γαλλική παιδαγωγική σκέψη. Το έργο, 
που εκδίδεται στα αγγλικά το 1693, μεταφράζεται στα γαλλικά μόλις δυο 
χρόνια αργότερα, το 1695 (Hager 1997: 371).

Πράγματι, οι γάλλοι διαφωτιστές ως τη δεκαετία του 1760 παραμένουν, 
ως προς την κοινωνική διάσταση της εκπαίδευσης, εντός του πλαισίου του 
λοκιανού στοχασμού. Οι ιδέες περί παιδείας κυριαρχούν σε όλο το φάσμα 
της φιλοσοφικής παράταξης, επηρεάζοντας τον Diderot, τον Helvétius και 
πολλούς άλλους, ως τη δημοσίευση του Αιμιλίον του Rousseau ο οποίος με­
ταθέτει τους όρους της συζήτησης. Ο Locke είναι εκείνος που διατυπώνει 
την αρχή πως η μοίρα του ανθριυπου εξαρτάται κατά κύριο λόγο από την 
εκπαίδευσή του:

[...] και πιστεύω, μπορώ να πω, πως απ’ όλους τους ανθρώπους που συ­
ναντούμε οι εννιά στους δέκα είναι αυτό που είναι, καλοί ή κακοί, χρήσιμοι ή 
όχι, από την εκπαίδευσή τους. Τούτο είναι αυτό που κάνει τη μεγάλη διαφορά 
στην ανθρωπότητα (Locke 1997: 6-7).3

Η παιδεία στο αισθησιοκρατικό και ατομοκεντρικό υπόδειγμα του 
Locke αποτελεί την πρώτη αιτία της κοινωνικής διαφοροποίησης των αν­
θρώπων, καθώς φαίνεται να πιστεύει πως η ευτυχία του καθενός οφείλει να 
είναι δική του μέριμνα:

Αυτός που δεν κατευθύνεται σωστά από το μυαλό του δεν θα οδηγηθεί ποτέ 
στον σωστό δρόμο και εκείνος του οποίου το σώμα είναι άτακτο και αδύναμο 
δεν θα μπορέσει ποτέ να προχωρήσει μαζί του (Locke 1997: 6).

Το παιδαγωγικό ιδεοίδες του Locke προάγει τέσσερις βασικές αρετές: 
την αρετή [virtue], την (πρακτική) σοφία [wisdom], τη διαγωγή [good 
breeding] και τη μόρφωση [learning]·4 το όλο δε σχήμα διέπεται από το 
γνωσιοθεωρητικό υπόδειγμα που κυριαρχεί και στο Δοκίμιο περί της αν­



Δψόσια εκπαίδευση και δψοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 189

θρώπινης κατανόησης, δηλαδή τη συνάφεια των ιδεών και τον δυνητικό 
έλεγχο των συνειρμικών μηχανισμών (Thierry 1990:112-3).

Evo) όμως το περιεχόμενο και το ύφος της εκπαίδευσης που προτείνει ο 
Locke ενσωματώνουν τα στοιχεία της κριτικής στον σχολαστικισμό (Locke 
1997: §86), την ωφελιμιστική και την ‘ψυχολογική’ κατεύθυνση της παιδεί­
ας καθώς προτάσσει την εκπαίδευση μέσω του παραδείγματος (ό.π.: §66), 
το ιδεώδες που προβάλλει δεν αφορά κατά κύριο λόγο τη δημόσια εκπαί­
δευση. Στην §70 (ό.π.) δεν είναι καθόλου φειδωλός στην κριτική που ασκεί 
στα παιδαγωγικά ιδρύματα της εποχής του, τα αγγλικά κολέγια:

Εάν θεωρήσουμε πόσο η τέχνη του βίου και της καλής διαχείρισης των 
υποθέσεων μας στον κόσμο, όπως οφείλουμε, διαφέρει ριζικά από τις 
συνήθειες της αναίδειας, της κακοπιστίας και της βίας που αποκτώνται στο 
κολέγιο, θα πειστούμε πως τα ελαττοίματα μιας κατ’ οίκον παιδείας είναι 
απείρως ανώτερα από τα χαρίσματα του τύπου αυτού, και δεν θα διστάσουμε 
να κρατήσουμε το παιδί στο σπίτι, για να διαφυλάξουμε την αθωότητα και τη 
μετριοφροσύνη του, ως αρετές πλησιέστερες σε εκείνες ενός ωφέλιμου και 
ικανού ανθρώπου, για τις οποίες το προετοιμάζουν και καλύτερα (Locke 1997: 
58).

Στο υπόδειγμά του, το κύριο βάρος καλείται να αναλάβει ο παιδαγω­
γός, ο οποίος έχει καθήκον να εφαρμόσει στον μαθητή του τις αρχές της 
νέας παιδείας που είναι: να κερδίσει την εμπιστοσύνη του μαθητή και να 
τον μάθει ότι η εκπαίδευση είναι κάτι το απαραίτητο και το αναγκαίο που 
του εξασφαλίζει ένα συγκριτικό πλεονέκτημα έναντι όλων εκείνων που δεν 
το διαθέτουν (στο ίδιο: 158).

Στη Δεύτερη πραγματεία πάλι, ο άγγλος φιλόσοφος διαμορφώνει ένα 
παιδαγωγικό ιδεώδες πλήρως συμβατό με τις αρχές της νέας αστικής κοι­
νωνίας: οι σχέσεις παιδαγωγού και παιδιού υπακούουν στους ίδιους κανό­
νες με εκείνους στους οποίους υπόκεινται και οι σχέσεις μεταξύ παιδιού και 
γονέα, καθώς διέπονται αμφότερες από τις αρχές του ορθολογισμού (Λοκ 
1990: 124-125, ιδίως § 55, 58-59, 63-65, 69). Παρότι δε το υπόδειγμα του 
Locke και η παιδεία που προτείνει αφορούν κυρίως μια ‘αριστοκρατία’ της 
εποχής του, η ίδια η κοινωνική απροσδιοριστία της έννοιας αυτής της ‘αρι­
στοκρατίας’ αφενός και αφετέρου η δυναμική της έννοιας μιας εξισωτικής 
ωφελιμότητας η οποία δεν μπορεί να περιχαρακωθεί από κοινωνικούς 
φραγμούς, καθιστούν το συγκεκριμένο υπόδειγμα φύσει επεκτάσιμο, δη­



190 Αλφρεδος Στ αϊνχάονερ

λαδή ανοικτό σε όλες τις κοινωνικές τάξεις (Thierry 1990: 115). Κατ’ αυτόν 
τον τρόπο, το έργο ανοίγει τον δρόμο για την επεξεργασία μιας γενικής 
παιδείας που απευθύνεται καθολικά στον άνθρωπο, πέρα από την αυστη­
ρά νομοκατεστημένη διάρθρωση των κοινωνικών τάξεων της εποχής του. 
Μπορεί, λοιπόν, η παιδεία που προτείνει να μην είναι ακόμη δημόσια, πε­
ριέχει όμως τους όρους ενός καθολικά εφαρμόσιμου συστήματος εκπαίδευ­
σης, όρους τους οποίους υποδέχεται θερμά ένα ευρύ μορφωμένο κοινό σε 
όλη την Ευρώπη (Ezeel 1991: 237, 243).5

Ο γαλλικός Διαφωτισμός, παραλαμβάνοντας και επεκτείνοντας τις δια­
τυπώσεις αυτές, βρίσκεται αντιμέτωπος με ένα δίλημμα: αφενός, οι αρχές 
του Λόγου φαίνεται να απαιτούν την ανάπτυξη των ικανοτήτων των επι- 
μέρους ατόμων, άρα κρίνεται και αναγκαία η παίδευσή τους. Αφετέρου, η 
πολιτική και κοινωνική δομή από την οποία προέρχονται και στην οποία 
απευθύνονται είναι εντελώς διαφορετική από εκείνη της Γαλλίας (Koselleck 
1979: 50 κ.έ.). Άρα η παιδεία επωμίζεται ένα δυσβάσταχτο καθήκον: πρέπει 
να οριστεί βάσει όχι ενός υφιστάμενου κοινωνικά τύπου ανθρώπου, όπως 
του άγγλου gentleman, αλλά ενός ‘νέου ανθρώπου’ -μεταξύ υπηκόου και 
πολίτη- για τον οποίο δεν υπάρχει κοινωνικό ή ιστορικό προηγούμενο. Η 
προσπάθεια οικοδόμησης μιας νέας κοινωνίας μέσω της παιδείας είναι ένα 
από τα βασικά στοιχεία που συνδέουν τη διαφωτιστική προσπάθεια με τον 
μαρξισμό (Μπαγιονάς 1990: 37). Το ζητούμενο λοιπόν είναι μια νέα διατύ­
πωση της ‘αρετής’ που θα προσαρμόζεται σε μια διαφορετική πολιτικοκοι­
νωνική κατάσταση (Palmer 1985: 7).

Έτσι, οι πρώτες μελέτες των γάλλων διαφωτιστών παραμένουν μάλλον 
συντηρητικές: στα άρθρα των πρώτων τόμων της Εγκυκλοπαίδειας των 
Diderot και d’Alembert είναι εμφανής η επίδραση του Locke. Σε αυτούς 
τους πρώτους τόμους που περιλαμβάνουν τα μεγάλα άρθρα που αφορούν 
την παιδεία -όπως Κολε'για [Collèges], Παιδεία [Éducation] και Σπονδές 
[Études]- οι φιλόσοφοι όχι μόνο δείχνουν την προτίμησή τους για την κατ’ 
οίκον παιδεία έναντι της δημόσιας, αλλά και υποβαθμίζουν ή και μπορεί 
να θεωρηθεί ότι αδιαφορούν για τις παιδαγωγικές ανάγκες των κατώτερων 
τάξεων (Perol 1985: 343, 349, Mortier 1968). Επομένως, η Εγκυκλοπαίδεια, 
παρότι έχει ως γενικό στόχο την προαγωγή της γνώσης στην κοινωνία, θε­
ωρεί σωστά ότι το εργαλείο του Διαφωτισμού δεν μπορεί να είναι το σχο­
λείο της εποχής. Ο Διαφωτισμός διαδίδεται στη δημοσιότητα, καθιστώντας



Δημόσια εκπαίδευση και δψοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 191

κάθε άτομο υπεύθυνο για την έκβαση της προσπάθειας αυτής. Το εγχείρη­
μα όμως συνολικά δεν περιέχει, στο σημείο αυτό, μια καθαρά εκπαιδευτική 
προβληματική (Dolle 1973: 53).

Παρόλα αυτά, το ζήτημα παραμένει αναπόδραστο για τον Διαφωτισμό. 
Ο Helvétius το 1758, στο περίφημο υλιστικό μανιφέστο Περί Πνεύματος 
[De l’esprit], προεκτείνοντας τη λοκιανή αισθησιοκρατία, προσδίδει έναν 
κοινωνικό χαρακτήρα στην εκπαίδευση, θέτοντας το ζήτημα του κοινωνι­
κού περιβάλλοντος στην πνευματική ανάπτυξη.

Θα συμπεράνω, από τις αρχές που θεμελίωσα στο κεφάλαιο τούτο, πως αυτό 
που αποκαλώ πνεύμα είναι για εμάς το προϊόν αντικειμένων που έχουν 
τοποθετηθεί στη θύμησή μας, ενώ τα ίδια αυτά αντικείμενα πλάθονται από τη 
φιλοδοξία. Δεν μπορούμε, όπως έχω ήδη πει, να γνιυρίσουμε τη δύναμη και το 
είδος του πνεύματός μας παρά συνδυάζοντας το είδος αυτό των αντικειμένων 
που η τύχη και η ανατροφή στοίβαξαν στη μνήμη μας, με τον βαθμό του 
πάθους μας για τη δόξα (Helvétius [1758]: κεφ. 16, 40ζ λόγος, 628-9).

Όντως, εάν δεχτούμε πως ο νους του ανθρώπου κατά τη γέννησή του εί­
ναι σαν ‘λευκό χαρτί [tabula rasa], όπου εντυπώνονται τα εξωτερικά ερε­
θίσματα, τότε οι διαφορές στις κοινωνικές παραστάσεις δημιουργούν αγε­
φύρωτες διαφορές στην πρόσληψη, καθώς ο καθένας διαμορφώνεται από 
το περιβάλλον στο οποίο γεννιέται και μεγαλώνει: Ό μεγαλοφυής άνθρω­
πος δεν συνιστά, λοιπόν, παρά το προϊόν των περιστάσεων στις οποίες 
βρίσκεται’ (Helvétius [1758]: 3ος λόγος, κεφ. 30, 473).

Με τον τρόπο αυτό, ο Helvétius μεταθέτει το επίκεντρο του ζητήματος 
από την ατομική στην κοινωνική διάσταση της εκπαιδευτικής διαδικασίας. 
Το δίδαγμά του θα θυμηθούν, σε διαφορετικό κάθε φορά πλαίσιο συμφρα- 
ζομένων, τόσο ο Rousseau, που θα προσπαθήσει να αναπτύξει τον ‘νέο άν­
θρωπο’ του Διαφωτισμού έξω από το περιβάλλον της διαφθοράς που εντο­
πίζει στον αιώνα του, όσο και οι πολιτικοί μεταρρυθμιστές του δεύτερου 
μισού της δεκαετίας του 1760.

Στο τέλος του έργου, όμως, ο Helvétius διατυπώνει το δύσκολο δίλημμα 
που θα αντιμετωπίσει ο ‘εκσυγχρονιστικός’ μοναρχισμός του Διαφωτισμού. 
Σύμφωνα με τον Montesquieu, όπως θα δούμε παρακάτω, η αρετή, το ηθικό 
έρεισμα της βελτίωσης του ανθρώπου, είναι το ίδιον της δημοκρατικής πολι­
τείας: σύμφωνα με τις ‘ωφελιμιστικές’ αρχές του Διαφωτισμού πρέπει κάθε 
υπήκοος-πολίτης να δύναται να βελτιώνεται ώστε να επιτευχθεί η μέγιστη



192 Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

δυνατή ευμάρεια. Έτσι το Περί Πνεύματος τελειώνει με τη διατύπωση ενός 
διπλού στόχου για τη διαφωτιστική παιδεία, στόχου εν μέρει αντιφατικού, 
που μόνο η αθεράπευτη αισιοδοξία του Διαφωτισμού μπορεί να θεωρεί 
πως θα επιλυθεί με σχετική ευκολία. Πρώτον, τον καθορισμό μιας κοινωνι­
κά προσήκουσας γνώσης για όλους τους πολίτες, και δεύτερον την υποκί­
νηση της ατομικής φιλοδοξίας οτους ίδιους πολίτες ιοστε να υπερβούν την 
κατάσταση αυτή:

Μόλις τα δύο αυτά προβλήματα επιλυθούν [...] αφήνοντας λιγότερα πράγματα 
στην τύχη, μια εξαιρετική παιδεία θα μπορούσε, στις μεγάλες επικράτειες, να 
πολλαπλασιάσει επ’ άπειρον τα χαρίσματα και τις αρετε'ς (Helvétius [1758]: 4°5 
λόγος, κεφ.17, 643).

Μια τέτοια σύλληψη περιλαμβάνει λοιπόν μια αντίφαση και ένα πρό­
βλημα. Η αντίφαση έγκειται στον καθορισμό μιας κοινωνικά στατικής και 
προσδιορισμένης γνώσης για μια δυναμική κοινωνία, το δε πρόβλημα στην 
υπόθεση πως τα ίδια κίνητρα θα επιφέρουν τις ίδιες αλλαγές σε διαφορετι­
κούς ανθρώπους. Ως προς το δεύτερο σημείο, η μηχανιστική σύλληψη της 
ανθρώπινης φύσης από τον Helvétius επικρίθηκε αμέσως από τους συγκαι­
ρινούς του. Πρώτος ο Diderot, συγγραφέας δύο ‘Αρνήσεων του Ελβέτιου’ - 
η πρώτη περιλαμβάνεται το 1758 στις σελίδες της Φιλολογικής Αλληλο­
γραφίας [Correspondance Littéraire] του F.M. Grimm και η δεύτερη δημο­
σιεύτηκε ύστερα από τη μεταθανάτια έκδοση του συγγράμματος του 
Helvétius Περί ανθρώπου, το 1773 ως αυτοτελές σύγγραμμα-, καταδικάζει 
τη συρρίκνωση της ανθρώπινης ποικιλομορφίας σε ένα μοναδικό μοντέλο 
ανθρώπου (Versitii 1994, Μπαγιονάς 1990: 9 κ.έ.). Ο Diderot, όμως, σ’ αυτό 
το έργο, όπως και με τη στάση του απέναντι στον Rousseau, δείχνει έναν 
‘συντηρητισμό’, με την έννοια πως αρνείται να αντιμετωπίσει το πρώτο ση­
μείο που σημειώσαμε, τα κοινωνικά προβλήματα που θέτει η διάδοση της 
ηθικής του ωφελιμισμού στην κοινωνία της εποχής του (Versini 1994: 775, 
Gay 1969: 2, 516). Η στάση του αυτή θα φανεί καλύτερα στα μεταρρυθμι- 
στικά του σχέδια που θα εξετάσουμε παρακάτω.

Το 1773, όμως, όταν ο Diderot δημοσιεύει τη δεύτερη Άρνηση, έχει υ­
πόψη του το υπόδειγμα του Rousseau. Διότι, εάν τα παιδαγωγικά σχέδια 
του πρώτου έχουν βυθιστεί στη λήθη της ιστορίας των ιδεών, ο Αιμίλιος 
αρθρώνει ένα διαφορετικό πρότυπο αγωγής το οποίο διαμορφώνει απο­



Δημόσια εκπαίδευση και δημοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 193

φασιστικά τη συνέχιση του διαφωτιστικού εγχειρήματος (Compayré 1970: 
40 κ.έ., Gay 1969: 2, 552).

Ο Rousseau, πράγματι, ανοίγει τον δρόμο για μια εντελώς διαφορετική 
θεώρηση του ζητήματος της παιδείας, καθώς μεταπλάθει το ανθρωπολογι- 
κό πρότυπο της αισθησιοκρατίας. Βάσει αυτής της σύλληψης αρνείται να 
κατασκευάσει ένα παιδαγωγικό υπόδειγμα προσαρμοσμένο στην κοινωνία 
των νομοκατεστημένων τάξεων της εποχής του, στις οποίες αναφέρεται ο 
Helvétius:

Πρέπει, λοιπόν, να γενικεύσουμε τις απόψεις μας και να θεωρήσουμε μαθητή 
μας τον αφηρημένο άνθρωπο, τον εκτεθειμένο σε όλα τα απρόοπτα της 
ανθρώπινης ζωής. Αν οι άνθρωποι γεννιούνταν προσκολλημένοι στο έδαφος 
μιας χώρας, αν η ίδια εποχή διαρκοΰσε ολόκληρο τον χρόνο, αν όλοι ήταν 
δεμένοι με την κοινωνική τους θέση έτσι που να μην μπορεί να αλλάξει ποτέ, η 
θεσπισμένη πρακτική θα ήταν κατά κάποιο τρόπο καλή. (...) Ωστόσο, 
δεδομένης της κινητικότητας των ανθρώπινων πραγμάτων, δεδομένου του 
ανήσυχου και ερευνητικού πνεύματος του αιώνα μας, που αναστατώνει τα 
πάντα σε κάθε καινούρια γενιά, είναι δυνατόν να συλλάβουμε μέθοδο πιο 
ανόητη από το να αναθρέψουμε ένα παιδί σαν να μην χρειάζεται να βγει ποτέ 
από το δωμάτιό του, σαν να πρέπει να περιβάλλεται αδιάκοπα από τους 
δικούς του ανθρώπους; (Rousseau 2002: 1, 44-5).

Οι παραπάνω θέσεις δεν σημαίνουν πως ο Rousseau συμμερίζεται το α­
ξίωμα των αισθησιοκρατίαν που θεωρούν πως τα πάντα στον άνθρωπο 
προέρχονται από τα εξωτερικά ερεθίσματα. Ο φιλόσοφος προσθέτει όμως 
και μια εσωτερική αρχή κίνησης του πνεύματος των ανθρώπων, που είναι 
το συναίσθημα: Ό άνθρωπος που έζησε περισσότερο δεν είναι εκείνος που 
μέτρησε τα περισσότερα χρόνια, αλλά εκείνος που ένιωσε περισσότερο τη 
ζωή’ (Rousseau 2002: 1, 45).

Οι δύο αυτές αρχές, ο αφηρημένος άνθρωπος και το πρωτείο του συναι­
σθήματος, δίνουν στον Rousseau το έρεισμα για την κατασκευή μιας αγω­
γής ενός νέου τύπου. Ο Αιμίλιος, βέβαια, το θεωρούμενο ως κατεξοχήν 
παιδαγωγικό έργο του φιλόσοφου της Γενεύης, αποτελεί περισσότερο ένα 
σύγγραμμα ιδιωτικής παιδαγωγικής τέχνης, παρά ένα πρόγραμμα δημόσιας 
εκπαίδευσης· ακολουθεί έτσι πιστά το λοκιανό υπόδειγμα. Όμως, από την 
άλλη πλευρά, όπως παρατηρεί ο Peter Gay, η τριάδα έργων Η νέα Ελοϊζα, 
το Κοινωνικό συμβόλαιο και ο Αιμίλιος αποτελούν τις τρεις πτυχές -την



194 Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

οικογένεια, το άτομο και την κοινωνία- που επιτρέπουν την ανάδυση του 
ιδεώδους του ελεύθερου και υπεύθυνου πολίτη (Gay 1967: 2, 551).6

Ακολουθώντας το αισθησιοκρατικό παράδειγμα πιστότερα από τους 
προκατόχους του, ο Rousseau θεωρεί πως η νέα παιδαγωγική θα πρέπει να 
λάβει υπόψη τη βαθμιαία προσαρμογή του παιδιού στον υλικό κόσμο, άρα 
να ξεκινά λαμβάνοντας υπόψη το πρώτο έρεισμά της γνώσης του ατόμου, 
τις αισθητηριακές προσλήψεις:

Εφόσον οι αισθήσεις του είναι τα πρώτα υλικά των γνώσεων του, όταν τις 
προσφέρουμε σε κατάλληλη σειρά σημαίνει ότι προετοιμάζουμε τη μνήμη του 
να τις προσφέρει κάποια μέρα με την ίδια σειρά στη νόησή του. Αλλά, καθώς 
δεν είναι προσεκτικό παρά μονάχα στις αισθήσεις του, αρκεί πρώτα να του 
δείξουμε ευδιάκριτα τον σύνδεσμο των ίδιων αυτών αισθήσεων με τα 
αντικείμενα που τις προκαλούν (Rousseau 2002:1, 75).

Όμως δεν θα έπρεπε να δούμε εδώ μια άκρατη εργαλειακότητα, καθώς 
στο τέταρτο βιβλίου του Αιμίλιον, στην ‘Ομολογία πίστεως του σαβοϊανού 
Βικάριου’, εισάγεται το στοιχείο της συνείδησης, που αποτελεί και την 
προσφορά του Ρουσσώ στον Διαφωτισμό: ‘Πολύ συχνά η λογική μας εξα­
πατά... Η συνείδηση δεν εξαπατά ποτέ. Είναι ο αληθινός οδηγός του αν­
θρώπου. Είναι για την ψυχή ό,τι είναι το ένστικτο για το σώμα’ (Rousseau 
2002:2, 116).

Στο τέλος του έργου, όταν ο φανταστικός μαθητής του φιλόσοφου της 
Γενεύης πλησιάζει στην ολοκλήρωση των σπουδών του, έρχεται η στιγμή 
όπου πρέπει πλέον να δράσει ως πολίτης. Το μεμονωμένο άτομο της νέας 
παιδείας έρχεται αντιμέτωπο με την υπόλοιπη κοινωνία, σε μια κατάσταση 
που μοιάζει πολύ με την ‘πρωταρχική κατάσταση’, πριν από τη σύναψη του 
κοινωνικού συμβολαίου:

Γι’ αυτό χρειάζεται να αρχίσει να μελετά τη φύση της διακυβέρνησης γενικά, 
τις διάφορες μορφές κυβερνήσεων και, τέλος, τον ιδιαίτερο τρόπο 
διακυβέρνησης στον τόπο όπου γεννήθηκε, για να ξέρει αν του ταιριάζει να 
ζήσει σε αυτόν. Διότι κάθε άνθρωπος, με ένα δικαίωμα που τίποτε δεν μπορεί 
να καταργήσει, όταν ενηλικιωθεί και γίνει κύριος του εαυτού του, μπορεί 
επίσης να απορρίψει το συμβόλαιο με το οποίο συνδέεται με την κοινότητα, 
εγκαταλείποντας τη χώρα όπου αυτό ισχύει (Rousseau 2002: 2, 357).

Στο σημείο αυτό, η παιδαγωγική του Rousseau συνδέεται εσωτερικά για 
πρώτη φορά με τη θεωρία του κοινωνικού συμβολαίου, αν και μια οργανι­



Δημόσια εκπαίδευση και δημοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 195

κή σύνδεση μεταξύ του νέου ανθρώπου και του νέου πολιτεύματος απου­
σιάζει από το έργο του. Όμως αυτές δεν θα είναι οι τελευταίες του λέξεις 
για το θέμα. Θα επανέλθει, όχι πλέον στον ρόλο του φιλόσοφου αλλά του 
πολίτικου και κοινωνικού μεταρρυθμιστή που θα μελετήσουμε στη συνέ­

χεια.
Στο σημείο αυτό έχουμε παρακολουθήσει την εξέλιξη της διαφωτιστικής 

αγωγής σε ό,τι αφορά το κτίριο αντικείμενο της εκπαιδευτικής μεταρρύθμι­
σης που προτείνει ο γαλλικός Διαφωτισμός. Και πράγματι με τον Αιμίλιο 
το μοντέλο του νέου ανθρώπου έχει ολοκληρωθεί' όχι όμως εκείνο και του 
νέου πολίτη. Τούτο είναι το αντικείμενο της δεύτερης περιόδου της συζή­
τησης για την παιδεία, που ξεκινά από τη στιγμή που ο Διαφωτισμός ξε­
περνά το στάδιο της εικοτολογίας και της αφηρημένης γενίκευσης και ει­
σέρχεται στο στάδιο της πολιτικής μεταρρύθμισης, την οποία δεν θα κατα­
φέρει να ολοκληρώσει πριν από την επανάσταση του 1789. Ανάμεσα, ό­
μως, στα δύο αυτά ορόσημα της εξέλιξης του Διαφωτισμού, η ιδέα της δη­
μόσιας παιδείας ωριμάζει μέσα από τα γραπτά μιας άλλης ομάδας μεταρ­
ρυθμιστών, τα οποία θα επηρεάσουν και την ίδια την αρχική ομάδα των 
‘φιλοσόφων’, και θα ανοίξουν τον δρόμο για την επίτευξη της σύνθεσης 
που θα επιτύχει η Επανάσταση.

Εκπαίδευση και πολιτική από τον Montesquieu ως τον Turgot

Το έργο που διαμορφώνει την ιδιάζουσα πολιτική συνείδηση της Γαλ­
λίας στο δεύτερο μισό του 18ου αιώνα εκδίδεται το 1748. Ως τη στιγμή εκεί­
νη, η πολιτική σκέψη του γαλλικού Διαφωτισμού βρίσκεται υπό την από­
λυτη κυριαρχία των αγγλικών ιδεών. Το Πνεύμα των νόμων του 
Montesquieu, όμως, αλλάζει εντελώς τα δεδομένα της συζήτησης, καθώς 
τοποθετεί στο επίπεδο της ημερήσιας διάταξης το ζήτημα της συνταγματι­
κής μεταρρύθμισης της χώρας και εντέλει της μορφής του διαφωτισμένου 
πολιτεύματος. Έτσι, με τη δημοσίευση του έργου αυτού, ξεκινά στη Γαλλία 
ένας έντονος διάλογος γύρω από το πολιτειακό ζήτημα (Carcasonne 1970).

Το ενδιαφέρον που έχει για το θέμα μας το έργο τούτο είναι πως θέτει, 
για πρώτη φορά μετά την αρχαιότητα, καθαρά το ζήτημα της πολιτικής 
σημασίας της παιδείας. Πράγματι, στο Δ' βιβλίο του Πνεύματος των νόμων, 
με τίτλο Όι νόμοι της αγωγής πρέπει να είναι σχετικοί με τις αρχές του πο­
λιτεύματος’, ο Montesquieu συναρτά άμεσα τη φύση του πολιτεύματος με



1% Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

τη φΰση της παιδείας που πρσσήκει σε αυτό. Σύμφωνα με τον φιλόσοφο, ο 
κύριος σκοπός της μοναρχικής εκπαίδευσης είναι η καλλιε'ργεια της τιμής, 
ενώ στην εκπαίδευση του δεσποτισμού κυριαρχεί ο τρόμος. Στην δημοκρα­
τική δε εκπαίδευση καίριο ρόλο παίζει η αρετή, και εκεί ακριβώς είναι που 
η σημασία της κορυφώνεται:

Στο [αβασίλευτο] δημοκρατικό πολίτευμα χρειάζεται όλη η δύναμη της 
αγωγής. Ο φόβος των δεσποτικών πολιτευμάτων γεννιε'ται από μόνος του 
μέσα σε απειλές και τιμωρίες· η τιμή των μοναρχιών ευνοείται από τα πάθη 
και τα ευνοεί με τη σειρά της· αλλά η πολιτική αρετή είναι αυταπάρνηση, κι 
αυτή είναι πάντα κάτι πολύ επώδυνο (Montesquieu 2006: 135).

Το θεωρητικό ζήτημα που θέτει ο Montesquieu αποκτά και πρακτική 
επικαιρότητα δεκατέσσσερα χρόνια μετά την έκδοση του έργου του. Η 
αιφνιδιαστική εκδίωξη των Ιησουιτών από το βασίλειο της Γαλλίας το 
1762, αποτέλεσμα μιας παλιάς διαμάχης μεταξύ του γαλλικανικού και του 
ρωμαϊκού κλήρου, δίνει το έναυσμα για μια γενικότερη τοποθέτηση των 
‘φιλοσόφων’ στα θέματα της δημόσιας παιδείας. Η εκδίωξη αυτή δημιουρ­
γεί μια κατάσταση επείγουσας ανάγκης για το γαλλικό βασίλειο διότι περί 
το 1/3 των κολεγίων της χιόρας βρίσκονταν υπό τον έλεγχό τους (Palmer 
1985: 47).

Καθώς το πολιτικό σύστημα της Γαλλίας καλείται να αντιμετωπίσει την 
κρίση, οι ‘κοινοβουλευτικοΓ καλούνται να αποστείλουν παρατηρήσεις και 
προτάσεις για το ζήτημα της αναμόρφωσης της δευτεροβάθμιας παιδείας 
στον γενικό εισαγγελέα του ‘κοινοβουλίου της Βρετάνης -και κυρίου αντι­
πάλου των Ιησουιτιόν- Caradeuc de La Chalotais. Ο τελευταίος θα συνθέσει 
τα κυριότερα πορίσματα και θα εκδώσει το Δοκίμιο περί της εθνικής παι­
δείας το 1762.

Πρόκειται για κείμενο που παρουσιάζει μεγάλο ιστορικό ενδιαφέρον, 
καθώς είναι το πρώτο διαφωτιστικό γραπτό που παίρνει δημόσια θέση υ­
πέρ μιας μεταρρύθμισης του γενικότερου εκπαιδευτικού συστήματος της 
Γαλλίας επικαλούμενο όρους εθνικού συμφέροντος:

Διαθέταμε μια παιδεία που δεν μπορούσε παρά να διαμορφώσει υποχείρια 
του σχολείου. Το κοινό καλό και η τιμή του έθνους ζητούν να την 
αντικαταστήσουμε με μια πολιτική εκπαίδευση [éducation civile] που να 
προετοιμάζει τις επερχόμενες γενεές για την επιτυχή εκπλήρωση των δια­
φόρων λειτουργημάτων του κράτους (La Chalotais [1763]: 2).



Δψόσια εκπαι'δευση και δημοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 197

Κατ’ αυτόν τον τρόπο ο La Chalotais εντάσσεται πλήρως στην ωφελιμι­
στική λογική του Διαφωτισμού της εποχής του -σκοπός της παιδείας είναι 
να διαμορφώσει ανθρώπους που θα είναι χρήσιμοι στο κράτος:

Οι επιστήμες είναι αναγκαίες για τον άνθρωπο. Εάν έχει καθήκοντα να 
εκπληρώσει, είναι σημαντικό να τις γνωρίζει- η γνώση τους ισοδυναμεί με την 
κατοχή της χρησιμότερης απ’ όλες τις επιστήμες- τούτο ισοδυναμεί με μια 
μεγάλη προώθηση του έργου της διαμόρφωσης χρήσιμων πολιτών (La Chalo­
tais [1763]: 2).

Στο σημείο αυτό, λοιπόν, ο Διαφωτισμός, στο όνομα του οποίου μιλά ο 
συγγραφέας, πλαισιώνεται ακόμη από τα σχήματα του παλαιού καθεστώ­
τος. Όντως το σύγγραμμα αντιμετωπίζεται με ευμενή σχόλια από τους ‘φι­
λοσόφους’. Τόσο ο Grimm, όσο και ο Voltaire εξυμνούν το έργο του 
(Mortier 1968: 70). Ο πολίτης του La Chalotais παραμένει ακόμη ένας υπή­
κοος, στο μέτρο που η ατομική ωφελιμότητα δεν αναφέρεται στην πολιτική 
διοίκηση του κράτους. Όμως η μεγάλη τομή που επιφέρει το σχέδιο αυτό 
είναι η σαφής απαίτηση για ένα συνολικό και λαϊκό (μη θρησκευτικό) δη­
μόσιο σύστημα εκπαίδευσης:

Θεωρώ πως διεκδικώ για το έθνος μια παιδεία που να απορρέει μόνο από το 
κράτος, καθώς τούτη ουσιαστικά του ανήκει, διότι κάθε έθνος έχει το 
αναφαίρετο και απαράβατο δικαίωμα να διαπαιδαγωγεί τα μέλη του, διότι 
εντέλει τα παιδιά του έθνους πρέπει να διαπαιδαγωγούνται από μέλη του 
κράτους (La Chalotais [1763]: 22).

Και σ’ αυτή την περίπτωση όμως, η εθνική εκπαίδευση περιορίζεται σε 
έναν στατικό και όχι δυναμικό ρόλο απέναντι στο κοινωνικό σύνολο. Α­
κόμη, σε αυτή τη φάση του μεταρρυθμιστικού σχεδίου, ο ορίζοντας του ρε­
αλισμού των ‘φιλοσόφων’ παραμένει περιορισμένος. ‘Το έργο της κυβέρνη­
σης είναι να καταστήσει κάθε πολίτη αρκετά ευτυχή με την κατάστασή 
του, ώστε να μην τον αναγκάσει να εξέλθει από αυτήν’ (ό.π.: 40).

Το σύγγραμμα του La Chalotais μπορεί να περιορίζει την παιδεία στην 
αστική τάξη και να αποκλείει το μεγαλύτερο μέρος του πληθυσμού από 
αυτήν, όμως θέτει σπερματικά τις κατευθύνσεις για την περαιτέρω εξέλιξη 
της εκπαιδευτικής πολιτικής: ανοίγει τον δρόμο για μια δημόσια και συ­
γκεντρωτικά οργανωμένη παιδεία.



198 Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

Εκείνοι που θα επεξεργαστούν συστηματικότερα ένα σύστημα δημόσι­
ας παιδείας στα πλαίσια μιας ταξικά δομημένης κοινωνίας, στην οποία 
συμφωνούν την εποχή αυτή οι περισσότεροι διαφωτιστές, είναι οι φυσιο­
κράτες. Αυτοί, στα πλαίσια της μεταρρύθμισης που ευαγγελίζονται, σχε­
διάζουν το πρώτο ολοκληρωμένο σύστημα παιδαγωγικής για τις ανάγκες 
της κοινωνίας του Παλαιού Καθεστώτος.

Σύμφωνα με τη θεωρία του Francois Quesnay για τη θεμελιώδη παρα­
γωγική δόμηση της κοινωνίας σε τρεις τάξεις -ιδιοκτήτες, τεχνίτες και α­
γρότες-, ο κύριος συνεργάτης του, μαρκήσιος Mirabeau αναπτύσσει μια 
νέα άποψη περί παιδείας στις Επιστολές περί νομοθεσίας’ που δημοσιεύο­
νται στο περιοδικό της ομάδας, Εφημερίδες του πολίτη [Ephémérides du Ci­
toyen]:

Θα αναγνωρίσουμε τότε πως η δημόσια και συνεχής διδασκαλία των φυσικών 
νόμων της κοινωνικής τάξης και της τάξης της κατ’ ουσίαν δικαιοσύνης, είναι 
ο βασικότερος θεσμός της θεμελιώδους θε'σμισης της κοινωνίας (Mirabeau 
1969a: 18).

Η οικονομική προοπτική της ομάδας των φυσιοκρατών, πράγματι, είναι 
σε θέση να μετατρέψει το νόημα του αξιώματος του Montesquieu, που α­
ναφέραμε παραπάνω, για τη σύνδεση των πολιτευμάτων με την παιδεία σε 
ένα ουδέτερο αξίωμα λειτουργικότητας για την αναδυόμενη εμπορευματι- 
κή κοινωνία:

[...] είναι, λέω, αυτοί που θεωρούνται αμόρφωτοι και ακατέργαστοι που 
βρίσκονται πλησιέστερα στην αληθινή επιστήμη, ενώ οι μορφωμένοι, οι 
πολιτικοί και τα μέλη της υψηλής κοινωνίας είναι αυτοί που πρέπει να τους 
αποσπάσουμε από τη βαθύτερη και πλέον αγιάτρευτη άγνοια και από τις 
λιγότερο βάσιμες προκαταλήψεις. Πρέπει να μάθουν πως είναι επίγεια ζώα 
και πως σαν τέτοια υπόκεινται λόγω της φυσικής τάξης σε ανάγκες που 
πρέπει αναγκαστικά να ικανοποιούν [...], πως ο συνεταιρισμός με τους 
ομοίους τους είναι απαραίτητος, πως δεν δύνανται να επεκτείνουν και να 
πολλαπλασιάσουν τις ηδονές τους παρά εκτείνοντας και πολλαπλασιάζοντας 
τους δεσμούς του συνεταιρισμού αυτού [...] (Mirabeau 1969a: 23-4)

Βάσει αυτών των αξιωμάτων, ο μαρκήσιος παρουσιάζει μια σειρά εγ­
χειριδίων βασικής εκπαίδευσης που απευθύνονται σε κάθε κοινωνική τάξη 
Έτσι, ξεκινά με το εγχειρίδιο για την ‘παραγωγική’ τάξη, που στο φυσιο- 
κρατικό σύστημα είναι κυρίως οι αγρότες:



Αψόσια εκπαίδευση και δψοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 199

Αυτός ο πολλαπλασιασμός του [ανθρώπινου] γένους θα σταματούσε 
οποιαδήποτε ημέρα, εάν η εργασία δεν διαρκουσε όσο και η ζωή· από τούτο 
έπεται πως κανένας δεν γεννιέται στον κόσμο αυτό δίχως την υποχρέωση να 
εργάζεται (Mirabeau 1969b, 94-5).

Αν το κύριο καθήκον των αγροτών είναι η εργασία, εκείνο των ιδιο­
κτητών είναι η δίκαια κατανομή του κοινωνικού πλεονάσματος:

Οι ιδιοκτήτες, που φαίνονται καταρχάς να είναι διαπιστευμένοι, από την 
κοινωνική τάξη που συμφωνεί περισσότερο με τη φυσική τάξη, με μια 
ιδιαίτερα προνομιούχα κατάσταση στη διανομή των αναγκαίων προς το ζην, 
δεν διαθέτουν πράγματι παρά το μερίδιό τους, όπως όλοι, και δεν είναι παρά 
οι θεματοφύλακες του πλεονάσματος που αφιεριόνεται σε έργα απαραίτητα 
για τη διατήρηση του συνόλου (Mirabeau 1969c: 16-7).

Η σημασία της παρέμβασης των φυσιοκρατών έγκειται ακριβώς στο ότι 
τοποθετούν τη λειτουργία της παιδείας στο επίκεντρο της κοινωνικής ορ­
γάνωσης. Η θέση αυτή τους ωθεί, λοιπόν, να εξατομικεύσουν με την παι­
δεία τα ‘νεότερα [μοντέρνα] εργαλεία της διαμόρφωσης της συναίνεσης’ 
(Albertone 1979: 11). Στο έργο του Mirabeau λοιπόν, τα στοιχεία του νέου 
ανθρώπου της ρουσσωικής αγωγής συνδυάζονται με το ωφελιμιστικό 
πνεύμα του Διαφωτισμού υπό την αιγίδα της φυσιοκρατικής επιστήμης και 
προϊδεάζουν το νέο καθεστώς, όπως πολύ ορθά διέκρινε ο Tocqueville 
(2006: 276).7 Έτσι, οι φυσιοκράτες, ευελπιστούν πως μπορούν να επιλύ­

σουν το πρόβλημα της ενάρετης παιδείας σε ένα απολυταρχικό καθεστώς. 
Η πολιτική οικονομία, η νέα αυτή επιστήμη που προάγουν, υποκαθιστά 
την αντιπροσώπευση των συμφερόντων με τη δημοσιότητα, ένα στοιχείο 
που μπορούμε να συναντήσουμε και στον -επίσης διαφωτιστή- A. Smith 
(Γράβαρης 1994: 36-45). Η παιδεία καθίσταται κατ’ αυτόν τον τρόπο το 
υποκατάστατο της διάκρισης των εξουσιών και της δημοκρατίας 
(Tocqueville 2006: 278).

Η έντονη ανακίνηση του ζητήματος και τα ολοκληρωμένα σχέδια δια­
μόρφωσης ενός συνεκτικού συστήματος δημόσιας παιδείας στη Γαλλία 
προκάλεσαν το ενδιαφέρον της υπόλοιπης Ευρώπης καθώς και τη μετεξέλι­
ξη του συνόλου της διαφωτιστικής σκέψης. Δύο από τους εξέχοντες διαφω­
τιστές, ο Diderot και ο Rousseau, αναθεωρώντας εν μέρει τις παλαιότερες 
απόψεις τους, επιδίδονται στη συγγραφή σχεδίων για την ίδρυση συστη­
μάτων δημόσιας παιδείας σε άλλες χώρες της Ευρώπης.



200 Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

Ο Rousseau, στον ρόλο του ως πολίτικου σύμβουλου του πολωνοΰ πρέ­
σβη, μας προσφέρει μια εντελώς διαφορετική εικόνα της παιδαγωγικής του. 
Στο Στοχασμοί για τη Διακυβέρνηση της Πολωνίας και τη Σχεδιαζόμενη 
Μεταρρύθμισή της (1771), μπορούμε ίσως να δούμε καλύτερα τον Ρουσσώ 
ως τον πατέρα του εθνικισμού:

Πρόκειται για την εκπαίδευση που οφείλει να δίνει στις ψυχές μια εθνική 
έκφραση και να κατευθύνει κατά τέτοιο τρόπο τις γνώμες και τις προτιμήσεις 
τους, οιστε να γίνονται πατριώτες από ροπή, πάθος και αναγκαιότητα. Ένα 
παιδί, ανοίγοντας τα μάτια του, θα πρέπει να αντικρίζει την πατρίδα και 
πρέπει μέχρι τον θάνατο να μη βλέπει τίποτε άλλο πέρα από αυτήν (Rousseau 
2006: 166)

Η δημόσια εκπαίδευση έχει εδώ ως κύριο αντικείμενο την πατριδογνω­
σία και ως κύριο στόχο τη σφυρηλάτηση του εθνικού συναισθήματος. Ο 
Rousseau είναι τόσο απόλυτος στο σημείο αυτό που απαιτεί μια παιδεία 
αμιγώς εθνικά πολωνική: οι δάσκαλοι έτσι πρέπει να είναι όλοι Πολωνοί, 
παντρεμένοι κ.λπ. (Rousseau 2006:168).

Η προοπτική στο σύγγραμμα αυτό είναι εντελώς αντίθετη από εκείνη 
που είδαμε να προάγεται στον Αιμίλιο. Παρότι η κατ’ οίκον παιδεία δεν 
απαγορεύεται, οι μαθητές της πρέπει να συμμετέχουν σε ‘εθνικές αθλοπαι­
διές’, ώστε να μην λείπουν από τη σφυρηλάτηση του εθνικού πνεύματος, 
ενώ τα παιδιά διαμορφιόνουν το κοινό τους ήθος άμεσα υπό το βλέμμα του 
κοινωνικού ελέγχου και επιδοκιμασίας.

Μπορεί η εκπαίδευσή τους να γίνεται κατ’ οίκον και να είναι ιδιαίτερη, τα 
παιχνίδια τους, όμως, θα πρέπει να είναι δημόσια και κοινά για όλους, αφού 
δεν πρόκειται μόνο για την ενασχόλησή τους με αυτά, για τη διαμόρφωση 
μιας ρωμαλέας κατασκευής ή για το πώς θα γίνουν πιο ευκίνητα και 
καλοφτιαγμένα, αλλά και για την αδελφοσύνη, τους ανταγωνισμούς με τη 
ζωή υπό το βλέμμα των συμπολιτών τους και την επιθυμία για δημόσια 
επιδοκιμασία (Rousseau 2006: 170).

Στο σημείο αυτό, όμως, ο Rousseau δεν συνδέει το πνεύμα αυτό με εκεί­
νο της νεωτερικής δημοκρατίας. Όπως όλη η εποχή του, πιστεύει πως είναι 
ακόμα πρόωρο η εθνική συνείδηση να μετατραπεί σε δημοκρατική συνεί­
δηση, ενώ το μέγεθος της Πολωνίας εμποδίζει κατά τον Rousseau την ανά­
πτυξη της δημοκρατίας. Σε ένα αρκετά πικρόχολο σχόλιο, ο φιλόσοφος της 
Γενεύης συμβουλεύει τους Πολωνούς να περιορίσουν το μέγεθος της επι-



Δψόσια εκπαίδευση καί δψοκρατία στη γαλλική διαφωτισπχή σκέψη 201

κράτειάς τους, εάν επιθυμούν μια πιο δημοκρατική διακυβέρνηση! Έτσι, 
στον πρακτικά ορίζοντα του Rousseau, η δημοκρατία και η δημόσια παι­
δεία παραμένουν ακόμη διαχωρισμένες.

Ο Diderot, πάλι, ασχολείται με την υπόθεση της δημόσιας εκπαίδευσης 
στα πλαίσια της σχέσης του με την υψηλή του φίλη και ευεργέτιδα, Αικα­
τερίνη Β', σε δυο κυρίως κείμενα, στις Παρατηρήσεις στο Νακάζ, και στο 
Σχέδιο για την ίδρυση ενός Πανεπιστψίον στη Ρωσία. Στο δεύτερο κείμε­
νο, ο Diderot συνοψίζει τις μέχρι τότε προσπάθειες για μια δημόσια παι­
δεία ως άκαρπες:

Όλοι γνώριζαν αρκετά καλά τα ελαττώματα της δημόσιας παιδείας μας· 
κανένας όμως δεν μας υποδεικνύει τα αληθινά μέσα για να τη διορθώσουμε. 
Καμία διάκριση ανάμεσα σε αυτό που είναι σημαντικό να ξέρουν όλοι κι 
εκείνο που είναι σημαντικό να διδάξουμε σε μερικούς. Κανένα σέβας ούτε για 
τη γενικότερη ή μη χρησιμότητα τιον γνώσεων, ούτε για την τάξη των 
σπουδών που πρέπει να αποτελεί το συμπλήρωμά τους. Παντού οι ουσιώδεις 
σχέσεις μεταξύ των επιστημών αγνοούνται ή παραγνωρίζονται (Diderot 
1995a: 416).

Ο Diderot στο κείμενο αυτό εντέλει δεν προτείνει παρά ένα καθόλα δη­
μόσιο και δημοκρατικό σύστημα ανοπερης παιδείας, στο οποίο θα συμμε­
τέχουν ισότιμα όλες οι τάξεις, φτωχοί και πλούσιοι, με το εντυπωσιακό για 
την εποχή του αιτιολογικό ότι: ‘τα χαρίσματα και η αρετή θα βγουν μάλλον 
από ένα χαμόσπιτο παρά από ένα παλάτι’ (Diderot 1995a: 418).

Το επιστημονικό πρόγραμμα αποτελεί έτσι απλώς τη μία όψη της γενι­
κότερης ηθικοποίησης της κοινωνίας από το κράτος, πράγμα που συνιστά 
τον τελικό στόχο της παιδείας:

Η εκπαίδευση εξευγενίζει τους χαρακτήρες, μας εξηγεί τα καθήκοντά μας, 
ελαττώνει τα πάθη, είτε τα σβήνει είτε τα καλύπτει, εμπνέει την αγάπη για την 
τάξη, τη δικαιοσύνη και τις αρετές και επιταχύνει την γέννηση του καλού 
γούστου για όλα τα πράγματα της ζωής (Diderot 1995a: 415).

Όμως παρόλα αυτά, ο Diderot διαχωρίζει την παιδεία σε δύο τμήματα 
άνισης αξίας: δημόσια σχολεία για τον λαό, όπου η παιδεία είναι γενική 
και δωρεάν, και ιδιωτικά κολέγια όπου καλύτερα να υπάρχουν λιγότεροι 
μαθητές που να πληρώνουν τους καθηγητές τους, παρά περισσότεροι που 
να πληρώνονται από το κράτος (Diderot 1995b: 559).



202 Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

Η ανάληψη της θέσης του υπουργού Γενικού Ελέγχου από τον Turgot 
το 1774, ισοδυναμεί με νίκη του φιλοσοφικού κινήματος όσο και τι»ν ‘οι­
κονομολόγων’. Έχοντας συνεισφέρει τόσο στην Εγκυκλοπαίδεια όσο και 
στις Εφημερίδες του πολίτη, ο υπουργός-φιλόσοφος Turgot αποτελεί τη 
σημαντικότερη πολιτική νίκη του διαφωτιστικού κινήματος ενάντια στο 
Παλαιό Καθεστώς. Στους 18 μήνες που παραμένει στην εξουσία, αποπειρά­
ται να θέσει σε κίνηση μια σειρά από μεταρρυθμίσεις διοικητικού' και φο­
ρολογικού χαρακτήρα, σε μια ύστατη προσπάθεια να διασώσει τη μοναρ­
χία των Βουρβόνων. Κύριο έργο της προσπάθειας αυτής αποτελεί και το 
‘Μνημόνιο περί των δημοτικών αρχών’, μια πρόταση αναμόρφωσης της 
διοίκησης της Γαλλίας με την εγκαθίδρυση ενός εθνικού συστήματος αντι­
προσώπευσης. Παράλληλα, το καίριο σημείο, σημείο με το οποίο εκκινεί το 
‘Μνημόνιο’ και στο οποίο καταλήγει, είναι η πρόταση ίδρυσης ενός Συμ­
βουλίου εθνικής παιδείας:

Ο πριότος και ίσως ο σημαντικότερος θεσμός από όσους θα πίστευα 
αναγκαίους, αυτός που θα μου φαινόταν ο πλέον πρόσφορος για να 
αποθανατίσει την βασιλεία της Μεγαλειότητας σας και που θα ασκούσε την 
μεγαλύτερη επιρροή στο βασίλειο θα ήταν, Κύριε, η σύσταση ενός Συμβουλίου 
εθνικής παιδείας, υπό τη διεύθυνση του οποίου θα βρίσκονταν οι ακαδημίες, 
τα πανεπιστήμια, τα κολέγια και τα δημοτικά (Turgot 1972: 578).

Ο Turgot πιστεύει σε μια εκκοσμικευμένη παιδεία η οποία θα σεβόταν 
τις αρχές της αξιοκρατίας και της ωφελιμότητας που προάγει το διαφωτι- 
στικό πνεύμα: στόχος της θα ήταν να διαμορφώσει σε όλες τις κοινωνικές 
τάξεις ανθρώπους ενάρετους και χρήσιμους, δίκαιες ψυχές, αγνές καρδιές 
και ένθερμους πολίτες (Turgot 1972: 579).

Με τον Turgot, ο πολιτικός Διαφωτισμός στη Γαλλία φτάνει στη μεγα- 
λύτερή του ωρίμανση πριν από την Επανάσταση. Όμως, στο στάδιο αυτό η 
αρχή της δημοσιότητας επικαλύπτει την πολιτική αρχή της ελευθερίας, 
πράγμα που επισύρει τις οξείες παρατηρήσεις του Tocqueville (2006: 279). 
Έτσι, όταν τελικά το έργο της σύνθεσης του εκπαιδευτικού ιδεώδους του 
Διαφωτισμού θα επιτελεστεί υπό τις νέες, ριζικά διαφορετικές συνθήκες 
που θα δημιουργήσει η Γαλλική Επανάσταση, θα προσκρούσει στα καινο­
φανή προβλήματα που θέτει για πρώτη φορά ο αναδυόμενος πολιτισμός 
της μαζικής Δημοκρατίας.



Αψόσια εκπαίδευση και δφοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 203

Εκπαίδευση και δημοκρατία στην Επανάσταση: Condorcet

Ο Nicolas de Caritat, μαρκήσιος de Condorcet, μαθηματικός, φιλόσοφος 
και σημαίνον στέλεχος της διανοητικής και διοικητικής ελίτ του Παλαιού 
Καθεστώτος, είναι αυτός που θα συνεχίσει το έργο του Διαφωτισμού στην 
παιδαγωγία σε εντελώς άλλα πλαίσια από τους προκατόχους του. Αποποι­
ούμενος το προηγούμενο πολίτευμα, ο μαρκήσιος θα αναλάβει να εκπονή­
σει, ως βουλευτής της Συντακτικής συνέλευσης του 1790, μια σειρά από 
σχέδια για την ανάπτυξη ενός συστήματος δημόσιας παιδείας.

Για αυτόν, δεν υφίστανται πλέον διλήμματα σαν και αυτά που είχαν 
απασχολήσει τον Helvétius το 1758, καθώς δεν υπηρετεί πλέον ένα μοναρ­
χικό αλλά ένα δημοκρατικό καθεστώς. Το πρόβλημα που τον απασχολεί 
είναι εκείνο που είχε διατυπώσει πρώτος ο Descartes στην αυγή του ορθο­
λογισμού, και στο οποίο απάντησε αργότερα ο Rousseau, οδηγώντας στην 
πληρέστερη έκφραση του αστικού ρεπουμπλικανισμού, το πρόβλημα της 
έλλογης απόφασης από ένα πλήθος (Kinzler 1989: 21 κ.έ). Ενώ ο Rousseau, 
λοιπόν, έλυσε το πρόβλημα της ευθύτητας της απόφασης των γενικών συ­
νελεύσεων με την προσφυγή στο συναίσθημα, ο Condorcet προσφεύγει στα 
μαθηματικά. Έχοντας συντάξει ένα πριότο Δοκίμιο περί της εφαρμογής της 
ανάλυσης των πιθανοτήτων στη λήψη αποφάσεων κατά πλειοψηφία [1785], 
συνδέει οργανικά τη δημόσια παιδεία τόσο με τη δημοκρατία όσο και με 
τον Διαφωτισμό σε μια συνεκτική θεωρία της προόδου:

Όσο περισσότερο οι άνθρωποι είναι πρόθυμοι χάρη στην παιδεία τους να 
συλλογίζονται ορθά, να συλλαμβάνουν τις αλήθειες που τους 
παρουσιάζονται, να απορρίπτουν τα σφάλματα στα οποία κάποιοι θέλουν να 
τους εμπλέξουν, τόσο περισσότερο ένα έθνος που θα έβλεπε έτσι τα φώτα να 
αυξάνονται ολοένα και περισσότερο και να εξαπλώνονται σε ένα μεγαλύτερο 
αριθμό ατόμων, θα πρέπει να ελπίζει ότι θα αποκτήσει και θα διατηρήσει 
καλούς νόμους, μια σοφιή διοίκηση και ένα πραγματικά ελεύθερο σύνταγμα 
(Condorcet 1989: 38-9).

Έτσι, το κομβικό σημείο για να αντιληφθούμε στις ορθές του διαστά­
σεις το έργο του Condorcet είναι να το θεωρήσουμε υπό το πρίσμα του 
πρωτείου του ορθού Λόγου. Το πρωτείο αυτό καθίσταται τόσο απόλυτο 
όσο και εντελώς αυτόνομο και εύλογο. Η επιστήμη, ο θεωρητικός και πρα­
κτικός Λόγος αποτελεί στη σκέψη αυτή τόσο ένα ολοκληρωμένο, όσο και 
συνεχώς κριτικά αυτοελεγχόμενο και αυτορυθμιζόμενο σύστημα. Το κρά­



204 Αλφρέδος Στ αϊνχάονερ

τος, σύμφωνα με τον διαφωτιστή συγγραφέα, οφείλει να τροφοδοτεί μεν, 
να μην ελέγχει δε τη δημόσια παιδεία, καθώς η γνώση θεωρείται δυνητικός 
εχθρός κάθε εξουσίας.

Γενικά κάθε εξουσία, οποιοσδήποτε φύσης, σε οποιαδήποτε χέρια και αν 
βρίσκεται, με οποιοδήποτε τρόπο και αν έχει ανατεθεί, είναι φυσικός εχθρός 
του Διαφωτισμού (Condorcet 1989: 227).

Υπ’ αυτό το πρίσμα μπορούμε να αντιληφθουμε σωστά την αποδοχή 
μιας παράλληλης ιδιωτικής παιδείας της οποίας ο ρόλος είναι, αφενός, να 
παρέχει στους πολίτες τη δυνατότητα μιας εναλλακτικής λύσης, αφετέρου, 
να παροτρύνει στην άμιλλα το δημόσιο σύστημα. Κατ’ αυτόν τον τρόπο 
απομακρύνεται τόσο ο κίνδυνος ενός ‘ολοκληρωτισμού’, μιας απόλυτης 
καθυποταγής της δημόσιας παιδείας στα κρατικά συμφέροντα, όσο και ε­
κείνος της στασιμότητας της επιστήμης, λόγω της ενδεχόμενης διαπλοκής 
της με την εξουσία (Hoffer 1998: 33).

Από την άλλη, η αυτονομία του αποδέκτη της μάθησης, του ανθρώπι­
νου υποκειμένου, αποτελεί τόσο όρο όσο και συνθήκη της τήρησης του ορ­
θού Λόγου. Η μάχη κατά του ‘σκοταδισμού’, όπως αναφέρει και η 
Catherine Kinzler, με τη συνεχή καταπολέμηση της άγνοιας αποτελεί βασι­
κό πυλώνα της θεωρίας της δημόσιας παιδείας του φιλοσόφου. Διότι η ά­
γνοια είναι εκείνη που εδραιώνει και συντηρεί τις άλογες σχέσεις εξάρτη­
σης μεταξύ των ανθρώπων, που παρατείνει την κατάσταση υποτέλειας α­
κόμη και σε μια πολιτεία η οποία καταργεί τυπικά τον φεουδαλισμό 
(Kinzler 1989: 70-71). Έτσι, στο προοδευτικό κράτος που οραματίζεται ο 
Condorcet, το εκπαιδευτικό σύστημα ελέγχεται από την ‘επιστημονική κοι­
νότητα’, ως υποκείμενο και νόμιμο φορέα του ορθού Λόγου. Και ο στόχος 
της δεν είναι απλά η υπηρεσία του Λόγου, διότι ο Λόγος, από τη μεριά του, 
υπηρετεί τη δημόσια ελευθερία, δηλαδή τη δημοκρατία, με την οποία βρί­
σκεται άρρηκτα συνδεδεμένος.

Εάν, στο μέτρο που μορφώνονται οι ανώτερες τάξεις, οι άλλες παραμείνουν 
[βυθισμένες] στην άγνοια και στην ανοησία, θα προκόψει μια διάκριση σε 
κάθε έθνος1 θα υπάρχει ένας λαός αφεντικών και ένας λαός σκλάβων, και 
κατά συνέπεια μια πραγματική αριστοκρατία, της οποίας η σοφία των νόμων 
ούτε τον κίνδυνο θα μπορέσει να αποτρέψει ούτε τα ζοφερά αποτελέσματα να 
σταματήσει (Condorcet: Essai sur la constitution et les fonctions des assem­
blées provinciales, στο Kinzler 1989: 182-3).



Αψόσια εκπαίδευση και δψοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 205

Ο λόγος και η ελευθερία ενώνονται σε ένα ενιαίο και αδιαίρετο κοινό 
αγαθό, το εθνικό κράτος, την καλύτερη δυνατή κατάσταση για τον άν­
θρωπο που μπορεί να φανταστεί ο 180ζ αιιυνας. Έτσι, η παιδαγωγική του 
Διαφωτισμού βρίσκει στο έργο του Condorcet το αποκορύφωμά της. Στην 
‘Αναφορά και σχέδιο για την γενική οργάνωση της δημόσιας παιδείας’ που 
εκφωνεί στις 20 Απριλίου 1792 στην Εθνοσυνέλευση, ο φιλόσοφος του Δι­
αφωτισμού διατυπώνει τους όρους της κοινωνικής λειτουργίας της παιδεί­
ας στη δημοκρατία:

Δεν θέλουμε πλέον ούτε ένας άνθρωπος στην επικράτεια μας να μπορεί να 
λέει: ο νόμος μού εγγυάται μια πλήρη ισότητα δικαιωμάτων κι όμως μου 
αρνούνται τα μέσα να τα γνωρίσω. Δεν πρέπει να εξαρτώμαι παρά από τον 
νόμο- η άγνοιά μου όμως με καθιστά εξαρτώμενο από όσα βρίσκονται γύρω 
μου (Condorcet 1968: 452).

Το σχέδιό του όμως έμελλε να μην πραγματωθεί ποτέ. Ήδη μέσα στην 
Επανάσταση, οι προτάσεις του για τη δημόσια παιδεία συνάντησαν μεγά­
λη αντίσταση από τους συγγραφείς του εξισωτισμοΰ, όπως τον La Pelletier 
ή ακόμα τον Boudin, οι οποίοι είναι έτοιμοι να θυσιάσουν τον ορθό Λόγο 
στο όνομα της ισότητας. Ο Rabault de Saint-Etienne συνοψίζει περίφημα το 
πνεύμα αυτό:

Η δημόσια παιδεία απαιτεί λύκεια, κολέγια, ακαδημίες, όργανα μετρήσεως, 
μεθόδους και περιορίζεται μέσα στους τοίχους. Η δημόσια εκπαίδευση απαιτεί 
στάδια, γυμνάσια, όπλα, δημόσια θεάματα, εθνικές εορτές, την αδερφική 
συμμετοχή κάθε ηλικίας και κάθε φύλου, το επιβλητικό και γλυκό 
συναίσθημα της ανθρώπινης αδερφοσύνης (Rabault de Saint-Etienne: Projet 
d'éducation nationale στο Kinzler 1989, 245).

Οι τραγικές εμπειρίες της Τρομοκρατίας (1792-1794), θύμα της οποίας 
υπήρξε και ο ίδιος ο Condorcet, κατέδειξαν τους κινδύνους χειραγώγησης 
της μάζας των πολιτών. Η απότομη απελευθέρωση των υπηκόων του γάλ- 
λου βασιλέα από τα δεσμά της υποτέλειας συνοδεύτηκε από μια φοβική 
έκρηξη χιλιασμού και μεσσιανισμού, που κορυφώθηκε σε μια ‘λατρεία της 
ελευθερίας’, εν ονόματι της οποίας διαπράχθηκαν τα πλείστα όσα εκλήμα- 
τα εναντίον των εκάστοτε ‘εχθρών’ της (Harten 1993: 143). Οι επιζήσαντες 
του Διαφωτισμού, μεταξύ των οποίων και ο πατέρας της Ιδεολογίας 
Destutt de Tracy, θα υιοθετήσουν ακολούθως έναν πολύ πιο ουδέτερο λό­



206 Αλφρέδος Σταϊνχάονερ

γο, προσπαθώντας να θεμελιώσουν την επιστήμη της παιδαγωγικής του 
Λόγου σε μια στερεή βάση:

Νεαροί μου φίλοι, μόλις μιλήσαμε επί μακράν για τα σημεία των ιδεών μας 
και την επίδρασή τους στην άσκηση και την ανάπτυξη της ικανότητάς μας να 
σκεφτόμαστε. Εκεί τελειώνουμε όσα είχαμε να πούμε για τη διαμόρφωση των 
ιδεών μας, θε'μα που αποτελεί ειδικά εκείνο το μέρος της φυσικής ιστορίας του 
ανθρώπου που ονομάζεται ιδεολογία... (De Tracy [1801]: 319).

Έτσι ο Tracy, επιστρέφοντας στον Locke, εκκαθαρίζει τον Λόγο από τα 
μαχητά περιεχόμενά του και αποσπά από τη δημοκρατική δημοσιότητα το 
δικαίωμα της κρίσης επί του περιεχομένου των ιδεών. Ο εξορθολογισμός 
του ανθρώπου γίνεται εφεξής εφικτός χάρη στην απάρνηση της εξωτερικής 
κριτικής στον Λόγο ενώ, ταυτόχρονα, ο πολίτης καθίσταται αντικείμενο 
της κοινωνιολογικής ανάλυσης, η οποία και κληρονομεί το όραμα της αρ­
μονικής κοινωνίας του Διαφωτισμού (Harten 1993:152).

Είναι πιθανόν σήμερα να έχουμε αγγίξει τα όρια μιας τέτοιας προσέγ­
γισης. Καθώς η τεχνολογική πρόοδος μεταμορφώνει ριζικά και ακατάπαυ- 
στα την καθημερινότητα των ανθρώπων και θέτει συνεχώς καινούργια δι­
λήμματα σε μια δημοσιότητα που δεν διαθέτει συχνά τα εφόδια για να τα 
αντιμετωπίσει, τα διδάγματα του Condorcet γίνονται όλο και πιο επίκαιρα. 
Πώς θα αντιμετωπίσουμε ζητήματα όλο και πιο σύνθετα στις τεχνικές και 
ηθικές τους διαστάσεις, π.χ. τη γενετική τεχνολογία; Πώς το άτομο, που ε­
κτίθεται σε όλο και μεγαλύτερα ερεθίσματα και προκλήσεις στα πλαίσια 
του παγκοσμιοποιημένου κόσμου, θα μπορέσει να αντιδράσει επιλέγοντας 
μια ορθή, δηλαδή ορθολογική, πολιτική στάση; Πώς οι πολίτες θα διατη­
ρήσουν την ικανότητα της κρίσης απέναντι στην κυριαρχία των μέσων μα­
ζικής ενημέρωσης επί της καθημερινότητας; Αυτά είναι μόνο κάποια από 
τα κύρια ζητήματα που καλείται να αντιμετωπίσει εφεξής το άτομο και ο 
πολίτης. Είναι ανόητο να παραμένουμε περιορισμένοι στην έρευνα επί των 
τρόπων μετάδοσης της γνώσης δίχως να προβληματιζόμαστε περαιτέρω ως 
προς τα περιεχόμενά της, και τούτα πρέπει σαφώς να μην θεωρούνται α­
πλώς με ποσοτικά κριτήρια αλλά να προσδιορίζονται και ποιοτικά. Υπό το 
φως μιας μακράς ιστορικής προοπτικής, η καλλιέργεια ενός κριτικού πνεύ­
ματος, προετοιμασμένου να αντιμετωπίσει τα μεγάλα διλήμματα του μέλ­
λοντος διαφαίνεται ως κατεπείγουσα ανάγκη.



Αψόαια εκπαίδευση και δημοκρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 207

Σε ένα τέτοιο πλαίσιο, μιας ανοικτής κυρίως ιστορικής προοπτικής, εί­
ναι λοιπόν σαφές πως δεν μπορούμε να διαπαιδαγωγούμε τους πολίτες του 
2101' όπως το κάναμε κατά τον 20° αιώνα. Αν επιμένουμε στη διαπίστωση 
του Διαφωτισμού πως μια καθολική και έλλογη παιδεία αποτελεί τη μονα­
δική ορθολογική λύση απέναντι στη -συνεχή από τότε- διαδικασία βελτί­
ωσης του ανθρώπου, θελήσαμε εδώ να υπενθυμίσουμε πως η καλλιέργεια 
δογμάτων δεν ανήκε ποτέ στα περιεχόμενα αυτής της παιδείας, όπως τα εί­
χαν φανταστεί οι μακρινοί πλέον προπάτορές της.

Σημειώσεις

1. Σε μια πρόσφατη εξέλιξη, στη Μεγάλη Βρετανία, το Εκπαιδευτικό Ινστιτούτο του Πα­
νεπιστημίου του Λονδίνου διαφώνησε με την κυβέρνηση στο θέμα της προώθησης του αισθή­
ματος του ‘πατριωτισμού’ στα σχολεία, καθώς θεωρεί την ιστορία της χώρας ‘ηθικά διφορού­
μενη’, Ελευθεροτυπία, 2.02.2008: 17.

2. Η διαίρεση αυτή είναι σχεδόν παράλληλη αλλά όχι ταυτόσημη με εκείνη του κάνει ο 
Peter Gay στην -κλασική πλε'ον- ερμηνεία του Διαφωτισμού, μεταξύ των τριών γενεών που 
χωρίζουν τον Voltaire από τον Turgot (βλ. Gay 1969,1:17).

3. Σε αυτό, όπως και σε όλα τα άλλα παραθε'ματα όπου δεν αναφε'ρεται μεταφραστής, η 
μετάφραση, μαζί με όσα λάθη μπορεί να περιέχει, είναι του γράφοντος.

4. Σχετικά με τις αρετές αυτές, βλ. Locke 1997: §134 κ.έ. για την αρετή, §140 για τη σοφία, 
§141 κ.έ. για τη διαγωγή και §147 κ.έ. για τη μόρφωση.

5. Τη γαλλική μετάφραση του 1695 που αναφέραμε, ακολουθούν άλλες 11 εκδόσεις μέχρι 
τα μέσα του 18°” αιώνα. Στο διάστημα αυτό το έργο μεταφράζεται επίσης στα γερμανικά, 
στα ιταλικά και στα σουηδικά.

6. Για μια αντίθετη άποψη, που θεωρεί πως ο Rousseau δεν δύναται λόγω του ατομικι­
σμού του να διαμορφώσει ένα συνεκτικό παράδειγμα πολιτικής παιδείας, βλ. Kahn 1990: 208.

7. Όπως σημειώνει; Όι φιλόσοφοι κινούνται πρωτίστως στον χώρο των ιδεών και των 
οραμάτων, ενώ οι “οικονομολόγοι” συχνά υποδείκνυαν τι μπορούσε να γίνει. [...] ό,τι πιο ου­
σιαστικό θεσμοθέτησε η επανάσταση βρίσκεται ήδη εν σπέρματι στα κείμενά τους’.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Albertone, Μ. (1979). Fisiocrati, istruzione e cultura, Τορίνο: Fondazione Luigi Ei­
naudi.

Canivez, P. (2000). Ποια αγωγή για τον πολίτη; Αθήνα: Scripta.



208 Αλφρεδος Σταϊνχάουερ

Carcasonne, El. (1970/ 1927). Montesquieu et le problème de la constitution fran­
çaise au XVIIIe siècle, Γενεύη: Slatkine.

Compeyre, G. (1970/ 1879). Histoire critique des doctrines de l'éducation en France 
depuis le seizième siècle, Παρίσι, ανατύπωση Γενεύη: Slatkine Reprints.

Condorcet, J.-L. (1989). Cinq mémoires sur l’instruction publique, παρουσ., σημ. και 
σχόλια: Ch. Coutel & C. Kinzler, Παρίσι: Edilig.

Condorcet, J.-L. (1968/ 1847). ‘Rapport et projet de décret sur l’instruction pub­
lique’, στο Oeuvres, x. VIII, Παρίσι: Didot, επανε'κδοση Stuttgart-Bad Cann­
statt: F. Frommann.

Γράβαρης, Δ. (1994). Εκπαίδευση και πολιτική οικονομία. Αρχές εκπαιδευτικής 
πολιτικής στους A. Smith, J.St. Mill και A. Marshall, Αθήνα: Ίδρυμα Σάκη 
Καράγιωργα.

Destutt De Tracy (1801-ετος IX). Projet d’éléments d’idéologie, Παρίσι: Didot και 
www.bnf.gallica.fr.

Diderot, D. (1995a). ‘Plan d’une Université’, στο Oeuvres τ.ΙΙΙ Politique, επιμ. L 
Vers ini, Παρίσι: Laffont.

Diderot, D. (1995b). Observations sur le Nakaz’, στο Oeuvres τ.ΙΙΙ Politique, επιμ. 
L. Versini, Παρίσι: Laffont.

Dolle, J.M. (1973). Diderot, politique et éducation, Παρίσι: Vrin.
Ezeel, J.M. (1991). ‘John Locke, Images of Childhood’, στο R. Ashcraft, John Locke: 

Critical Assessments, τ. 2, Λονδίνο και Νε'α Υόρκη: Routledge.
Ferry, L. (1996). ‘Τι διδάσκει το σχολείο;’, Κυριακάτικη Ελευθεροτυπία, 16 Ο­

κτωβρίου.
Gay, Ρ. (1969). The Enlightenment: An Interpretation, Νε'α Υόρκη: W.W. Norton & 

Company.
Hager, F.-P. (1997). ‘Éducation, instruction et pédagogie’, στο M. Delon, επιμ., Dic­

tionnaire européen des Lumières, Παρίσι: P.U.F.
Harten, H.-C. (1993). ‘Aufklärung, Öffentlichkeit und Terreur in der Französischen 

Revolution’, στο J. Öelkers, επιμ., Aufkläning, Bildung und Öffentlichkeit. Pä­
dagogische Beitrage zur Moderne, Weinheim και Βασιλεία: Beltiz

Hélvetius, Cl. A. [1758], De l’esprit.



Δψόσια εκπαίδευση και δφοχρατία στη γαλλική διαφωτιστική σκέψη 209

Hoffer, U. (1998). ‘“Instruction publique" im französischen Modernisierungsdiscurs 
des 18. Jahrhunderts’, Zeitschrift für Pädagogik 38, Beiheft.

Ίγκερς, Γκ. (1999). Η ιστοριογραφία στον 200 αιώνα, Αθήνα: Νεφέλη
Kahn, Ρ. (1990). ‘Emile et les Lumières’, στο P. Kahn, A. Ouzoulias, P. Thierry 

(επιμ.), L’éducation: approches philosophiques, Παρίσι: P.U.F.
Kintzler, C. (1989). Condorcet, l’instruction civique et la naissance du citoyen, Πα­

ρίσι: Gallimard.
Koselleck, R. (1979). Le règne de la critique, Παρίσι: Minuit.
La Chalotais, L. R. (χ.χ. [1763]). Essai d’Éducation nationale ou Plan d’études pour 

la jeunesse, χ.ε.
Locke, J. (1997/ 1794). Some thoughts concerning education, στο Works of John 

Locke, τόμος 8, ανατύπωση, Λονδίνο: Routledge-Thoemmus Press.
Λοκ, Τζ. (1990). Λεύτερη πραγματεία περί διακυβέρνησης, εισ., μτφ. και σχόλια 

Π. Κιτρομηλίδης. Αθήνα: Γνώση.
Mirabeau, V. R. (1969a/ 1768). ‘XIII Lettre sur la législation’, Ephémérides du Ci­

toyen X/1768, Μιλάνο: Feltrinelli.
Mirabeau, V. R. (1969b/ 1768). ‘XIV Lettre sur la législation’, Ephémérides du Ci­

toyen XI/1768, Μιλάνο: Feltrinelli.
Mirabeau, V. R. (1969c/ 1768). ‘XV Lettre sur la législation’, Ephémérides du Ci­

toyen XII/1768, Μιλάνο: Feltrinelli
Montesquieu, Ch.-L (2006). Το πνεύμα των νόμων, εισαγ. Π. Κονδύλης, μτφ. Π. 

Κονδύλης & Κ. Παπαγιώργης, Αθήνα: Γνώση.
Mortier, R. (1968). ‘The ‘Philosophes’ and public education’, Yale French Studies 

40.
Μπαγιονάς, A. (1990). Υλιστικές απόψεις για την παιδεία στον γαλλικό 

Διαφωτισμό’, Θεωρία και Κοινωνία 2.
Palmer, R.R. (1985). The improvement of Humanity. Education and the French 

Revolution, Princeton, N.J.: Princeton University Press.
Perol, L. (1985). ‘Plan d’éducation et modèle politique dans l’Encyclopédie’, Dix- 

Huitième Siècle 17.
Rousseau, J.J. (2002). Αιμίλιος ή περί αγωγής, επιμ. Γ. Σπανός, μτφρ. Π. Γκέκα, 

Αθήνα: Πλέθρον.



210 Αλφρέδο; Σταϊνχάονερ

Rousseau, J.-J. (2006). Σχέδιο Συντάγματος για την Κορσική, Στοχασμοί για τη 
Διακυβέρνηση της Πολωνίας και τη Σχεδιαζόμενη Μεταρρύθμισή της, εισ.- 
επιμ. A. Α. Χρυσής, μτφρ. Κ. Κέη, Αθήνα: Πολύτροπον.

Thierry, Ρ. (1990). ‘Locke et la raisonnabilité de l’éducation’, στο P. Kahn, A. Ou- 
zoulias, P. Thierry, (επιμ.), L’éducation: approches philosophiques, Παρίσι: 
P.U.F.

Tocqueville, A. de (2006). Το παλαιό καθεστώς και η επανάσταση, προλ. Π. 
Κιτρομηλίδης, μτφρ. Α. Παππάς, Αθήνα: Πόλις.

Turgot, Α.-Μ. J. (1972/ 1913). ‘Mémoire sur les municipalités’, στο Oeuvres de Tur­
got, T.4, επιμ. G. Schelle, Παρίσι: Alcan, επανε'κδοση: Weinheim: Detlev- 
Aurermann Verlag.

Versini, L. (1994). Εισαγωγή στο Réfutation de Helvétius’, στο D. Diderot, Oeu­
vres, T. I Philosophie, Παρίσι: Laffont.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

