
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 21 (2009)

   Θρησκεία και Κοινωνία

  

 

  

  Η θρησκεία ως δώρο: ερμηνευτικές προσεγγίσεις
στο έργο του Marcel Mauss 

  Νίκη Παπαγεωργίου   

  doi: 10.12681/sas.460 

 

  

  Copyright © 2015, Νίκη Παπαγεωργίου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Παπαγεωργίου Ν. (2015). Η θρησκεία ως δώρο: ερμηνευτικές προσεγγίσεις στο έργο του Marcel Mauss. Επιστήμη
και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 21, 247–262. https://doi.org/10.12681/sas.460

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 09:07:55



ΞΑΝΑΔΙΑΒΑΖΟΝΤΑΣ ΤΟΥΣ ΚΛΑΣΙΚΟΥΣ

Η θρησκεία ως δώρο: ερμηνευτικές προσεγγίσεις στο έργο του 
Marcel Mauss

Νίκη ΙΙαπαγεωργίου*

1. Από to ιερό στο συμβολικό

Ο Marcel Mauss (1872-1950), ο ‘πιο διάσημος άγνωστος’, κατά τη ρήση 
του Camille Tarot (1996α), αποτελεί μια ενδιαφέρουσα περίπτωση δασκά­
λου, ερευνητή και επιστήμονα.1 Πολύπλευρη προσωπικότητα, άνθρωπος 
της σκέψης αλλά και της δράσης, θεωρούνταν για πολλά χρόνια συνεπής 
μαθητής του Émile Durkheim.2 Νεότερες όμιος μελέτες αναδεικνΰουν, πέρα 

από ομοιότητες, και αρκετές διαφοροποιήσεις σε σχέση με το έργο του θεί­
ου και δασκάλου του.'1 Πιστός στην επιστημονική κατεύθυνση της κοινω­

νιολογικής σχολής του Durkheim, με το ερευνητικό και κριτικό του βλέμμα 
προώθησε όσο κανείς άλλος τις θεωρητικές και μεθοδολογικές αρχές της. 
Διαφοροποιήθηκε όμως δημιουργικά εκεί όπου η σκέψη του δασκάλου του 
κάλυπτε τα πάντα κάτω από έναν αυστηρό κοινωνιολογισμό (Martelli 
1993).

Το έργο του Mauss είναι σύνθετο, ανομοιογενές και πολύμορφο, πλού­
σιο σε διαισθητικές προσεγγίσεις. Γι’ αυτό και προσφέρεται σε πολλαπλές 
αναγνώσεις αποτελώντας ‘περιστρεφόμενη πλατφόρμα’ των μεγάλων ρευ­
μάτων του 20°'' αιώνα (Tarot 2008: 312). Χωρίς ο ίδιος να έχει ποτέ συ­
γκροτήσει κάποια μεγάλη θεωρία ούτε κάποια σχολή σκέψης, χωρίς καν να 
έχει συγγράψει κάποια συνθετική μελέτη παρά μόνο άρθρα και δοκίμια,

Επίκουρη Καθηγήτρια Κοινωνιολογίας της Θρησκείας, Τμήμα Θεολογίας, Α.Π.Θ.

Επιστήμη καί Κοινωνία Τεύχος 21/2009



248 Νίκη Παπαγεωργίον

λειτούργησε θετικά στη διαμόρφωση δύο τουλάχιστον κατευθύνσεων στη 
νεότερη γαλλική κοινωνική σκέψη: την πλουραλιστική του George Gurvitch 
και τη στρουκτουραλιστική του Claude Lévi-Strauss. Συνεχίζει δε ακόμη να 
εμπνέει δημιουργικά τη σύγχρονη κοινιυνική σκέψη και να ανοίγει νέες 
προοπτικές έρευνας. Η σημασία του έργου του αναγνωρίζεται ιδιαίτερα τα 
τελευταία χρόνια όπου μια νέα γενιά γάλλων -ιδιαίτερα- κοινωνικών ε­
ρευνητών επιδίδεται στη γόνιμη ‘εκμετάλλευση’ της πλούσιας και πρωτό­
τυπης σκέψης του.4

Θα μπορούσαμε να διακρίνουμε ιδιαίτερα δύο φάσεις που εκφράζουν 
δύο διαφορετικές αλλά και συμπληρωματικές όψεις του πολύπλευρου έρ­
γου του. Κατά την πρώτη φάση, η οποία συμπίπτει με την εποχή της νεότη­
τας και της μαθητείας στον Durkheim, ο Mauss με τις μελέτες του πάνω στη 
θυσία και τη μαγεία συμβάλλει στη διαμόρφωση της κοινωνιολογίας του 
ιερού που συνδέεται με τον μεγάλο κλασικό (Isambert 1982). Αν και απο­
στασιοποιείται σιωπηρά από τη σκέψη του Durkheim (Martelli 1993), ε­
ντούτοις δεν συγκροτεί κάποια ιδιαίτερη θεωρία για το ιερό αφήνοντας το 
έργο αυτό στον δάσκαλό του. Η δεύτερη, εξίσου σημαντική, όψη του έργου 
του συνίσταται στην επεξεργασία μιας θεωρίας για το συμβολικό η οποία 
ανήκει στο δεύτερο και πιο ώριμο στάδιο της σκέψης του. Όπως επισημαί­
νει ο Victor Karady, ο εκδότης των έργων του, ο Mauss, κατά την περίοδο 
της ωριμότητάς του, αφήνει τα προβλήματα του ιερού για να κατακτήσει 
νέους τομείς, όπως η γλώσσα, το δώρο, οι τεχνικές του σώματος, το εγώ και 
το πρόσωπο (Mauss 1968: XVII). Εμβαθύνει, την περίοδο αυτή, στην ανά­
λυση των συμβολικών συστημάτων που είχε αρχίσει να μελετά, παράλληλα 
με το ιερό, στο Σχεδίασμα για τη μαγεία (1902-1903). Έτσι προχωρά στην 
επινόηση του συμβολικού ως σημαντικού ερμηνευτικού πλαισίου που αφο­
ρά τα κοινωνικά γεγονότα εν γένει (Tarot 1998). Πολύ περισσότερο από 
μια κοινωνιολογία του ιερού, ο Mauss θέτει τις βάσεις για μια ανθρωπολο­
γία του συμβολικού διευρύνοντας έτσι το πεδίο έρευνας που αφορά τα 
κοινωνικά αλλά και τα θρησκευτικά γεγονότα (Duclos 1998). Το ιερό και 
το συμβολικό συνιστούν λοιπόν το δίπολο του ερευνητικού και επιστημο­
νικού έργου του Mauss (Παπαγεωργίου 2005).

Η ανθρωπολογία του συμβολικού προσδιορίζεται από την ιδέα του ο­
λικού κοινωνικού γεγονότος. Σύμφωνα με την ιδέα αυτή, τα κοινωνικά γε­
γονότα είναι σύνθετα και επιδέχονται ανάγνωση σε διάφορα επίπεδα, ό­



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 249

που οι διαφορετικές λειτουργίες του κοινωνικού (οικονομική, πολιτική, 
θρησκευτική κ.λπ.) επικαλύπτουν η μία την άλλη και συμβολίζονται αμοι­
βαία, αν και άνισα, ανάλογα με τις κοινωνίες. Κατεξοχήν ε'κφραση του ο­
λικού κοινωνικού γεγονότος αποτελεί για τον Mauss το δώρο μέσα από το 
οποίο διακινείται η λειτουργία της ανταλλαγής. Το Δοκίμιο για το Λώρο 
συνιστά το ωριμότερο έργο του. Σε αυτό συνοψίζεται η θεωρητική και με­
θοδολογική του συγκρότηση, η έρευνα των νόμων που διέπουν τις ‘πρωτό­
γονες’ μορφές της κοινωνίας και τα συστήματα σημασιών, που εκφράζο­
νται μέσα από αυτές τις μορφές, κωδικοποιημένα σε θεσμούς. Σε αυτό το 
έργο ολοκληρώνεται επίσης η κοινωνιολογία της θρησκείας μέσα από την 
προοπτική μιας κοινωνιολογίας αλλά και μιας ανθρωπολογίας του συμβο­
λικού. ‘Θα μπορούσαμε να πούμε ότι η κοινωνιολογία του Mauss καταλή­
γει σ’ αυτό το δοκίμιο ή προέρχεται από αυτό’, επισημαίνει ο Jean Ca­
zeneuve (1968: 95).

Εκ πρώτης όψεως οι δύο χώροι του ιερού και του συμβολικού φαίνο­
νται ασύμβατοι μεταξύ τους, γιατί έχουν συνδεθεί με διαφορετικές σχολές 
σκέψης και έχουν εμπλακεί σήμερα πια με εξειδικευμένες αναλύσεις. Για 
τον Mauss όμως, ο ένας χώρος προϋποθέτει τον άλλο, ο δεύτερος θεωρείται 
συνέχεια του πρώτου, μιας και, όπως υποστηρίζει, ‘η ιδέα του συμβόλου 
προέρχεται εξ ολοκλήρου από τον δικό μας χώρο, από τη θρησκεία και το 
δίκαιο’ (2004: 82). Η μελέτη της θρησκείας (όπως και του νόμου) τον οδή­
γησαν, κατά τα φαινόμενα, στην ‘ανακάλυψη’ του ρόλου που παίζει το 
σύμβολο στις ανθρώπινες κοινωνίες και από εκεί στην επινόηση μιας γενι­
κότερης θεώρησης του συμβολικού (Tarot 1999: 59).

Ο ίδιος ο Mauss δεν προώθησε ιδιαίτερα τη διερεύνηση της σχέσης ανά­
μεσα στα δύο πεδία, το ιερό και το συμβολικό. Στο Δοκίμιο για το Δώρο 
συνδέει και συσχετίζει τη θυσία με το δώρο και επισημαίνει τη συγγένεια 
που έχουν, παρόλο που περνάει βιαστικά το θέμα της θυσίας. Όμως το δώ­
ρο μπορεί να αποτελέσει τη βάση για μια ενδιαφέρουσα προοπτική ερμη­
νείας του θρησκευτικού. Η μελέτη του συστήματος του δόίρου ως συστατι­
κού του κοινωνικού δεσμού και του τρόπου με τον οποίο δομεί κοινωνικές 
σχέσεις, μπορεί να αποβεί δημιουργική αφετηρία για τη διερεύνηση της 
θρησκείας. Η ανάδυση του συμβολικού στην κοινωνιολογία του Mauss - 
πέρα από την καθεαυτή σημασία της- μας επιτρέπει να ανανεώσουμε τον



250 Νίκη Παπαγεωργίον

ορισμό του θρησκευτικού φαινομένου και να εμπλουτίσουμε την ερμηνεία 

του.

2. Η ανθρωπολογία του δώρου

Στο Δοκίμιο για το Δώρο ο Mauss διερευνά το φαινόμενο της ανταλλα­
γής με τη μορφή των ολικών παροχιύν και του δώρου.5 Παρατηρεί ότι 

στους αρχαϊκούς και τους αρχαίους πολιτισμούς

παρόλο που οι παροχές και αντιπαροχές γίνονται δήθεν εκούσια με τη μορφή 
δώρων, στην ουσία είναι ολότελα υποχρεωτικε'ς με κίνδυνο τη διεξαγωγή ενός 
ιδιωτικού ή γενικού πολε'μου (Mauss 1999: 71).

Το δώρο τίθεται έτσι εξαρχής ως κοινωνικό γεγονός, εφόσον φέρει βα­
σικά χαρακτηριστικά, όπως την υποχρέωση ή την αμοιβαιότητα, και πρέ­
πει να μελετηθεί ως τέτοιο, διότι δεν μπορεί να ερμηνευτεί ούτε με τους κα­
νόνες του αντιπραγματισμού ούτε με τους κανόνες της εμπορικής συναλλα­
γής, όπως το ερμήνευαν οι οικονομολόγοι της εποχής του. Αντίθετα, διαθέ­
τει τα χαρακτηριστικά ενός θεσμού, γιατί κινητοποιεί ολόκληρες κοινωνίες 
που ανταλλάσσουν δώρα σύμφωνα με θεσμοποιημένες τελετουργικά δια­
δικασίες. Υλικά αγαθά, τιμή, κύρος, κατάκτηση και νομιμοποίηση εξουσί­
ας, κατοχή και εδραίωση θεσμικών θέσεων, όλα δημιουργούνται και ανα­
δημιουργούνται με τις γιορτές, τα δώρα, την κατανάλωση γευμάτων που 
τροφοδοτούν το σύστημα του δώρου.

Τα εθνογραφικά δεδομένα αποκαλύπτουν στον Mauss τους ‘κανόνες’ 
λειτουργίας του δώρου καθώς και τις κοινωνικές σχέσεις που αυτό δομεί. 
Τα kula που ανέδειξε ο Malinowski, είναι τα δώρα που ανταλλάσσουν οι 
κάτοικοι των Τροβριανιον νησιών κάνοντας τακτικούς κύκλους ανταλλα­
γής που εκφράξουν γενναιοδωρία αλλά και υποχρεωτικότητα. To potlatch 
είναι η ανταλλαγή δώρων μεταξύ των νησιών της Μελανησίας η οποία δεν 
περιλαμβάνει μόνο πολύτιμα αντικείμενα, αγαθά και πλούτο, αλλά και φι­
λοφρονήσεις, συμπόσια, τελετουργίες, γυναίκες και παιδιά, γιορτές και 
πανηγύρια. Αυτά τα γεγονότα που επαναλαμβάνονται με μια περιοδική, 
επίσημη και δημόσια μορφή αποκαλύπτουν τη λανθάνουσα πραγματικό­
τητα του συστήματος του δώρου που τα παράγει και τα αναπαράγει με 
τρόπο ελεύθερο αλλά και αναγκαστικό, εθελούσιο αλλά και υποχρεωτικό.



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 251

Έτσι το δώρο παρουσιάζει ξεκάθαρα το παράδοξο μιας υποχρεωτικής ε­
λευθερίας ή μιας ελεύθερης υποχρέωσης (Karsenti 1998: 40).

Ο κύκλος όμως της ανταλλαγής δεν κλείνει οριστικά με την προσφορά 
και ανταπόδοση του δώρου. ‘Για να κατανοήσουμε πλήρως τον θεσμό της 
ολικής παροχής και του potlatch’, τονίζει ο Mauss, ‘πρέπει να εξηγήσουμε 
δύο άλλους συμπληρωματικούς παράγοντες. Η ολική παροχή δεν συνεπά­
γεται την υποχρέωση της ανταπόδοσης μονάχα, αλλά και δύο άλλες εξίσου 
σημαντικές: την υποχρέωση να προσφέρεις δώρα και την υποχρέωση να 
δέχεσαι δώρα’ (1999: 80). Δηλαδή το δώρο λειτουργεί στη βάση μιας τρι­
πλής διαδικασίας που στηρίζεται στη συνοχή των τριών διαφορετικών της 
διαστάσεων: δίνω, δέχομαι, ανταποδίδω (Karsenti 1998: 56). Η διατύπωση 
της τριπλής υποχρέωσης αποτελεί τον βασικό πυρήνα της ανάλυσης του 
Mauss (Tarot 1999: 602). Το διυρο δεν εμφανίζεται πλέον ως μια διακοπτό­
μενη συνέχεια ατομικών πράξεων, τυχαίων ή αυθόρμητων, που αφήνονται 
στα συναισθήματα καλής θέλησης ή στο τυχαίο των συνθηκών, αλλά γίνε­
ται αντιληπτό στο πλαίσιο ενός συστήματος όπου κάθε χειρονομία του 
δώρου αντιμετωπίζεται σύμφωνα με τον νόμο της τριπλής υποχρέωσης, 
πραγματικό κατηγορικό πρόταγμα των αρχαϊκών κοινωνιών: της προσφο­
ράς, της αποδοχής, της ανταπόδοσης. Το δώρο επιβάλλεται στους ανθρώ­
πους, καθορίζει τους ρόλους του δωρητή και του δωρολήπτη και μεταμορ- 
φώνοντάς τους εναλλακτικά δημιουργεί τον κοινωνικό δεσμό. Το δώρο δεν 
αποτελεί μόνο επιλογή, αλλά και υποχρέωση, δεν είναι μόνον γεγονός, αλ­
λά και καθήκον, δεν είναι μόνο μια χειρονομία, αλλά μια δομή που οργα­
νώνει τα γεγονότα, δεν είναι ένα μέρος αλλά ένα όλο που εδραιώνει τους 
ανθρώπους όπως τα πράγματα (Tarot 1999: 603-604).

Η λογική του δώρου καλείται να απορροφήσει τα πάντα. Είτε με τον 
ειρηνικό χαρακτήρα που διαθέτει το kula είτε με τον βίαιο και ανταγωνι­
στικό χαρακτήρα που έχει το potlatch, διακινούνται τα πάντα: η τροφή, τα 
κινητά και ακίνητα αγαθά, οι γυναίκες ή οι απόγονοι, οι τελετουργίες, οι 
θεοί, οι πρόγονοι, τα πνεύματα των νεκριυν, αληθινοί ιδιοκτήτες των 
πραγμάτων και των αγαθών του κόσμου.

Το σύστημα της ανταλλαγής διέπει ολόκληρη την οικονομική και ηθική ζωή 
των Τροβριανών... ολόκληρη η κοινωνική ζωή βρίσκεται ‘εμποτισμένη’ στο 
σύστημα της ανταλλαγής, αποτελεί ένα αδιάκοπο πάρε-δώσε, σαν να τη 
διαπερνά ένα συνεχές ρεύμα από δώρα που προσφέρονται, γίνονται δεκτά



252 Νίκη Παπαγεωργίου

και ανταποδίδονται από υποχρέωση, συμφέρον ή μεγαλοφροσΰνη, σαν
ανταπόδοση υπηρεσιών, πρόκληση ή εχέγγυο (Mauss 1999: 103).

Γι’ αυτόν τον λόγο, το δώρο συνιστά -σύμφωνα με τον Mauss (1999: 
171)- ‘ολικό κοινωνικό φαινόμενο. Είναι, δηλαδή, φαινόμενο ταυτόχρονα 
νομικό, οικονομικό, θρησκευτικό, αισθητικό, μορφολογικό κ.λπ.’. Αυτό 
σημαίνει ότι κινητοποιεί ολόκληρη την κοινωνία και τους θεσμούς της ή 
τουλάχιστον έναν μεγάλο αριθμό θεσμών. Έτσι το δώρο περιλαμβάνει 
πνευματικούς σχεδόν μαγικούς μηχανισμούς με τους οποίους μεταμορφώνει 
τις ομάδες σε κοινωνία, τα πράγματα σε αγαθά, ακόμη και τους ανθρώ­
πους σε υπερφυσικά όντα, διότι σε αυτές τις κοινωνίες δεν ανταλλάσσουμε 
ποτέ απλά πράγματα, προϊόντα κατά τη διάρκεια μιας αγοράς, ανάμεσα 
στα άτομα. Η ίδια τους η φύση επιβάλλει την ανταλλαγή ‘γιατί το ίδιο το 
δώρο δεν είναι αδρανές’ (Mauss 1999: 78-79).

Η λειτουργία του δώρου ‘φιλοδοξεί’ να ερμηνεύσει το σύνολο της κοι­
νωνικής ζωής και καταλήγει σε μια συστατική ερμηνεία του κοινωνικού 
(Karsenti 1998: 10). Το δώρο, συμπεριλαμβάνοντας πρόσωπα και πράγμα­
τα, οδηγώντας τα σε έναν χορό αλληλεξάρτησης και συνοχής, συμπλέκο- 
ντας διαφορετικούς θεσμούς και λειτουργίες (όπως οικονομία και θρησκεί­
α, ηθική και δίκαιο), δίνει ‘σώμα στον κοινωνικό δεσμό’ (Karsenti 1998: 
59). Μέσα από αυτήν την προοπτική, γίνεται αντιληπτό ως ένα φαινόμενο 
που ξεπερνά την οικονομική σχέση και αγγίξει μια σειρά δεσμών και σχέ­
σεων ‘πνευματικής’ φύσης. Η υπόσταση που προσδίδεται στο ανταλλασσό­
μενο δώρο είναι πρώτιστος συμβολική, λέει ο Mauss. Δηλαδή μια ουσία 
που δεν παραπέμπει απλώς από τον δωρητή στον δωρολήπτη, αλλά συνε­
πάγεται μια πολλαπλότητα σχέσεων η οποία ανασυνθέτει επί του συγκε­
κριμένου σημείου την ολότητα της κοινωνικής δομής. Υλοποιώντας μια 
στενά δι-υποκειμενική σχέση, το δωρούμενο πράγμα συμπυκνώνει σε αυτή 
μια συνολική κοινωνική σημασία. Μπορεί πια να μην γνωρίζει κανείς τι εί­
ναι το potlatch ή το kula, ο Mauss όμως εντόπισε μέσω του δώρου τις θεμε­
λιώδεις αρχές πάνω στις οποίες οικοδομήθηκαν οι κοινωνίες του παρελθό­
ντος και οι οποίες εξακολουθούν να στηρίζουν με λανθάνοντα τρόπο τις 
κοινωνίες του παρόντος.

Ο Mauss παρατηρεί ότι το δώρο είναι συμβολικό γιατί συμβάλλει στη 
δημιουργία και στην αναδημιουργία των κοινωνικών δεσμών. Οι άνθρω­
ποι πρέπει να επικοινωνούν και συνδέονται μεταξύ τους. Όμως τίποτε δεν



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 253

είναι αυτονόητο, γιατί η δημιουργία σχέσεων και δεσμών ενέχει τον κίνδυ­
νο της αποτυχίας. Το δώρο σημασιοδοτεί την ανάγκη για εγκαθίδρυση δε­
σμών αλλά και εμπιστοσύνη σε αυτούς. Γι’ αυτό αναμειγνύει γενναιοδωρία 
και επιθετικότητα, επιθυμία για ένωση αλλά και φόβο, ανταγωνισμό και 
άμιλλα. Το δώρο θεωρείται ένα ‘ελατήριο της βίας’ που συμβάλλει ταυτό­
χρονα στην ειρήνευση, τη σταθεροποίηση, τον εκτοπισμό ή την αποτροπή. 
Με αυτές τις προϋποθέσεις, όχι μόνο συμβολίζει τον κοινωνικό δεσμό αλλά 
τον διαχειρίζεται κιόλας και αντικειμενοποιεί την πραγματικότητα που δι­
αφορετικά είναι αόρατη. Επομένως η λέξη σύμβολο, με την ετυμολογική 
έννοια, ταιριάζει απόλυτα για να εκφράσει το διόρο και να μην το περιο­
ρίσει στη φιλανθρωπία ή την απλή προσφορά (Tarot 2008: 311-312)/’

3. Το δώρο ως τρίτο παράδειγμα

Πριν από λίγα χρόνια -εδώ και μια εικοσιπενταετία περίπου- το έργο 
του Mauss ενέπνευσε στη Γαλλία μια ομάδα ερευνητών από τον χώρο των 
κοινωνικο-οικονομικών και ανθρωπιστικών επιστημιυν η οποία, χρησιμο­
ποιώντας ως ακροστιχίδα το όνομά του, δημιούργησε ένα κίνημα με τον 
τίτλο M.A.U.S.S., ήτοι Mouvement Anti-Utilitariste en Sciences Sociales [A- 
ντι-ωφελιμιστική Κίνηση στις Κοινωνικές Επιστήμες]. Ο σκοπός της κίνη­
σης αυτής εκτός των άλλων είναι να αναδείξει το έργο του Mauss ο οποίος, 
ιδιαίτερα με τη μελέτη του για το Δώρο, υποστηρίζει τη συμβολική διάστα­
ση της κοινωνικής δράσης, αρνούμενος τον ωφελιμιστικό της χαρακτήρα 
(Caillé 2003). Ιδιαίτερα ο Alain Caillé, από τους πρωτοπόρους της κίνησης, 
ανοίγοντας τη συζήτηση στο ομώνυμο περιοδικό -M.A.U.S.S.- προσπαθεί 
να αντλήσει θεωρητικές και πρακτικές συνέπειες από την ανακάλυψη του 
Mauss για το συμβολικό (Caillé 1994). Ξεκινά από τη διαπίστωση ότι η 
κοινωνιολογία σήμερα είναι χωρισμένη σε δύο ερμηνευτικές τάσεις, δύο 
διαφορετικά παραδείγματα. Ο ολισμός, έχοντας ως αφετηρία την κοινωνί­
α, θεωρεί ότι αυτή προηγείται του ατόμου και θα συνεχίζει να υπάρχει και 
μετά από αυτό. Το άτομο υπάρχει μέσα από τους κοινωνικούς θεσμούς: τη 
γλώσσα, την οικογένεια, το σχολείο, την εργασία, τη θρησκεία κ.λπ. Ο α­
τομικισμός, αντίθετα, έχει ως αφετηρία τα άτομα τα οποία ενεργούν και 
αντιδρούν μεταξύ τους, με αποτέλεσμα η κοινωνία να εμφανίζεται ως το 
σύνολο των επιμέρους ατομικιόν πράξεων.



254 Νίκη Παπαγεωργίον

Απέναντι σε αυτές τις δυο ερμηνευτικές τάσεις, ο Caillé προτείνει το 
δώρο ως τρίτο δρόμο, τρίτο παράδειγμα ερμηνείας της κοιναινικής πραγ­
ματικότητας. Ένα παράδειγμα που εμφανίζεται ανάμεσα στο ατομικιστικό 
μοντέλο, που τείνει να ερμηνεύσει την κοινωνική πραγματικότητα από την 
οπτική γωνία του ατόμου, και το ολιστικό που κατατείνει στο αντίθετο. Η 
περίπτωση του δώρου -παρότι φαινομενικά ανήκει στον δεύτερο τύπο- 
συνιστά ένα τρίτο παράδειγμα γιατί δεν επιδιώκει την αφετηρία της δημι­
ουργίας του κοινιυνικού δεσμού ούτε από τα κάτω -από τα μεμονωμένα 
άτομα- ούτε από τα άνω -από το κοινωνικό σύνολο- αλλά κατά κάποιο 
τρόπο από τη μέση, οριζόντια, σε λειτουργία με το σύνολο των σχέσεων 
που συνδέουν τα άτομα και τα μετασχηματίζουν σε κοινωνικούς δρώντες. 
‘Το στοίχημα του παραδείγματος του δώρου είναι ότι το διόρο αποτελεί 
κατεξοχήν τον κινητήριο μοχλό των συμμαχιών’ (Caillé 2000: 19).

Το δώρο ως τρίτο παράδειγμα συμβάλλει -συμβολίζει- στη γένεση και 
τη σύσταση του κοινωνικού δεσμού. Συνδέει πρόσωπα και πράγματα, 
πρόσωπα μεταξύ τους, πρόσωπα και κοινωνίες, κοινωνίες μεταξύ τους. Ο­
ρίζει τους όρους της κοινωνικής δράσης. Διαμορφώνει κοινωνικές σχέσεις. 
Δομεί κοινωνία. Συστήνει εν τέλει πολιτική με την ευρεία έννοια του όρου, 
την τέχνη των ανθρώπων να ζουν από κοινού μαζί. Από ποιες αρχές διέπε- 
ται αυτή η σύσταση: Τι μας αποκαλύπτει το δώρο; Αν δεν συστήσουμε 
κοινωνία με τη δύναμη και την επιβολή θα τη συστήσουμε με συμμαχία. Ο 
Caillé (1998: 139) επισημαίνει ότι η έννοια της συμμαχίας εκφράζει με τον 
καλύτερο τρόπο τον κοινωνικό δεσμό. Η εθνολογία και η ιστορία αφθο- 
νούν σε σχετικά παραδείγματα. Συμμαχία ανάμεσα στους άνδρες, συμμα­
χία ανάμεσα στους άνδρες δια μέσου των γυναικών, συμμαχία ανάμεσα 
στους ανθρώπους και τους θεούς δια μέσου των προσφορών και των θυμά­
των. Συμμαχία που έχει οριζόντια αλλά και κάθετη διάοταση, που αφορά 
τη σχέση ανάμεσα στους ανθρώπους αλλά διαρθρώνεται στη σχέση με τους 
θεούς, τη θρησκεία. Η περίφημη ‘συμβολική λειτουργία’ είναι αρχικά η λει­
τουργία της συμμαχίας με την οποία κτίζονται οι κοινωνίες με βάση τον 
ανταγωνισμό και όχι τη λειτουργικότητα.

Μόνο το διόρο δημιουργεί συμμαχία και πραγματώνει με αυτόν τον 
τρόπο τον κοινωνικό δεσμό, αποκαλύπτοντας ότι οι άνθροιποι εμπλέκο­
νται στα κοινωνικά πράγματα υπερβαίνοντας τα ατομικά τους συμφέρο­
ντα. Ο κοινωνικός δεσμός δεν μπορεί να στηρίζεται ούτε μόνο στον αυθορ­



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 255

μητισμό ή τη συμπάθεια (στο ένστικτο ή τη φΰση) ούτε μόνο στο συμφέρον, 
στο ατομικιστικό και ωφελιμιστικό ον που θα ήταν ο άνθρωπος σ’ αυτήν 
την περίπτωση. Αναδεικνύοντας την υπευθυνότητα του ανθρώπου, το πα­
ράδειγμα του διόρου δείχνει αυτό που δεν βλεπει ο ατομικισμός, ότι δηλα­
δή η λογική του συμφέροντος μόνη δεν μπορεί να συστήσει κοινωνικό δε­
σμό. Έτσι το παράδειγμα του δώρου που προτείνει ο Caillé δεν είναι αντι- 
οικονομικό, αλλά αντι-ωφελιμιοτικό, αρνείται δηλαδή ότι το ατομικό 
συμφέρον είναι πάνω απ’ όλα. Ο αντι-ωφελιμισμός επιμένει

στο γεγονός ότι η απαραίτητη αλληλεγγύη για κάθε κοινωνική τάξη δεν 
μπορεί να προκόψει παρά από την υποταγή των υλικών συμφερόντων σε ένα 
συμβολικό κανόνα που τα υπερβαίνει [καθώς] καμία ανθρώπινη κοινωνία δεν 
θα μπορούσε να οικοδομηθεί πάνω στη ρυθμιστική βάση μόνο του 
συμβολαίου και του χρήσιμου (Caillé 2000: 41).

Η μοναδικότητα του δώρου έγκειται στην ανάμιξη όλων των αρχών, 
της ελευθερίας και της υποχρέωσης, της ανιδιοτέλειας και του συμφέροντος 
που μετριάζει την κυριαρχία της αγοράς και του κράτους. Από τη σωστή 
δόση αυτών των υλικών προκύπτει μια θεώρηση του κοινωνικού, της κοι­
νωνικής δράσης, πολυδιάστατη και πολύμορφη, που επιτρέπει στον άν­
θρωπο να δρα σε αλληλεπίδραση με το κοινωνικό περιβάλλον. Οι ηθικές 
και πολιτικές συνέπειες αυτής της δράσης είναι αξιοσημείωτες: ούτε ατομι­
κισμός που οδηγεί στον ωφελιμισμό, περνά από την φιλελευθερισμό και 
οδηγεί στην εκμετάλλευση του ανθρώπου, ούτε ολισμός που οδηγεί στον 
ολοκληρωτισμό με καταπίεση και στέρηση της ελευθερίας του ανθριόπου.

Καθένα από τα παραπάνω παραδείγματα στηρίζεται σε μια μονοδιά­
στατη και απλουστευτική θεωρία της κοινωνικής δράσης. Ο ατομικισμός 
ανάγει τα πάντα στο συμφέρον. Ο ολισμός ανάγει τα πάντα σε μια μορφή 
υποχρέωσης. Το παράδειγμα του δώρου αναγνωρίζει πλήρως τη δύναμη 
του συμφέροντος και την αποτελεσματικότητα της υποχρέωσης, αλλά τις 
κάνει να διαλέγονται υποδεικνύοντας πιός πρέπει να γίνουν αντιληπτές 
στο πλαίσιο μιας πολυδιάστατης θεωρίας της πράξης, που παρουσιάζεται 
ήδη με σαφήνεια στον Mauss. Η τριπλή υποχρέωση του διόρου είναι τελικά 
υποχρέωση εν ελευθερία (Caillé 2000: 126). Και σ’ αυτό το πλαίσιο, η δρά­
ση είναι ταυτόχρονα και στις κατάλληλες αναλογίες ‘συμφεροντολογική’ 
και ‘ανιδιοτελής’.



256 Νίκη Παπαγεωργίου

4. Η θρησκεία ως δώρο

Το ζήτημα του ορισμού της θρησκείας ή του θρησκευτικού πεδίου πα­
ραμένει ως σήμερα σταθερό σημείο συζητήσεων και αντεγκλήσεων στον 
χώρο των επιστημιόν της θρησκείας. Μετά από έναν και πλέον αιώνα επι­
στημονικών ερευνών, ο δρόμος παραμένει πάντοτε ανοιχτός για έναν γόνι­
μο προβληματισμό. Το Δοκίμιο για το Δώρο αναδεικνύοντας το ολικό κοι­
νωνικό γεγονός ως γεγονός πλήρες σημασιών μπορεί να συμβάλλει στον 
εμπλουτισμό των σημασιολογικών προσδιορισμών του θρησκευτικού φαι­
νομένου. Έτσι το σύστημα του δώρου, γεγονός που νοηματοδοτεί και συμ­
βολίζει το σύνολο των δομών της κοινωνικής ζωής, μπορεί να λειτουργήσει 
ως παράδειγμα και για την ερμηνεία ενός τόσο σύνθετου φαινομένου, όπως 
είναι το θρησκευτικό.

Αν το σύστημα του δώρου συστήνει πολιτική θα μπορούσαμε να πούμε 
ότι συστήνει και θρησκεία. Η ανάλυση του δώρου ως τρίτου παραδείγμα­
τος -ανάλυση που επιμένει στο γεγονός ότι οι κοινωνίες συστήνονται με 
βάση τη συμμαχία και τη συναδέλφωση- μας επιτρέπει να προσεγγίσουμε 
τη θρησκεία μέσα από το παράδειγμα του δώρου. Η θρησκεία ως ένας ι­
διαίτερος τύπος κοινωνίας και συνύπαρξης φαίνεται να ταιριάζει καλύτε­
ρα με την αντι-ωφελιμιστική προοπτική του δώρου. Δια μέσου του συμβο­
λικού, η θρησκεία αντιμετωπίζεται ως σύνθετο πολιτισμικό φαινόμενο που 
εμφανίζει ατέλειωτες διαφοροποιήσεις, αν και δεν πρέπει να αποποιηθούμε 
εντελώς την κατανόηση μέσω του ιερού, ακόμη και αν αυτό το τελευταίο 
φαίνεται να έχει εκλείψει ή να έχει αντικατασταθεί.

Ο Mauss δεν ασχολήθηκε διεξοδικά με τη σχέση θρησκείας και δώρου. 
Στο Δοκίμιο για το Δώρο αντιπαραβάλλει εν συντομία την αγωνιστική 
μορφή του δώρου με τη θυσία και εντοπίζει κοινούς κώδικες προσφοράς 
και ανταλλαγής, ώστε είτε το δώρο ως θυσία είτε η θυσία ως δεύρο δομούν 
κοινωνίες και μέσα από ένα πλέγμα συμβολικών σχέσεων δημιουργούν και 
αναπαράγουν κάθετη και οριζόντια (επι)κοινωνία -συμμαχία θα λέγαμε, 
χρησιμοποιώντας τη λογική του δώρου. Στο Δοκίμιο για τη θυσία είχε διε- 
ρευνήσει μαζί με τον Henri Hubert τη σχέση κοινωνικού και θρησκευτικού, 
όπως εκφράζονταν μέσω της θυσίας -γεγονότος κατεξοχήν εκφραστικού 
του κοινωνικού δεσμού και της κοινωνικής αλληλεγγύης. Στο τέλος μάλι­
στα του δοκιμίου αυτού -σε ανύποπτο χρόνο μιας και γράφεται 25 χρόνια



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 257

πριν από το Δοκίμιο για το Δώρο- οι δυο συγγραφείς εντοπίζουν ότι η θυ­
σία, όπως και το δώρο, παρουσιάζει διπλή και αντιφατική όψη:

Η θυσία είναι μια πράξη χρήσιμη και συνιστά μια υποχρέωση. Η αφι­
λοκέρδεια αναμειγνύεται με το συμφέρον. Γό αυτό και γίνεται αντιληπτή 
πολλές φορές με τη μορφή ενός συμβολαίου. Στο βάθος, δεν υπάρχει ίσως 
θυσία που να μην έχει κάτι αντιφατικό (Mauss 1968: 304).

Όμως οι σχεδόν υπαινικτικές αναφορές του Mauss για τη σχέση διόρου 
και θυσίας έδωσαν την ευκαιρία στους ερευνητές της κίνησης M.A.U.S.S. να 
ανοίξουν μια μεγάλη συζήτηση για τη σχέση των δυο φαινομένων. Για μια 
ομάδα ερευνητών η θυσία περιλαμβάνει το δώρο (Scuòla 1998), ενώ μια 
άλλη ομάδα, αντίθετα, θεωρεί το διόρο ευρύτερο της θυσίας (Anspach 
1995). Ο Caillé μάλιστα προτείνει να μελετήσουμε το Δοκίμιο για τη θυσία 
υπό το φως του Δοκιμίου για το Διόρο (2000: 155). Στη συζήτηση αυτή ε­
μπλέκονται και ερευνητές όπως ο Maurice Godelier (2003), που προέρχεται 
από τη μαρξιστική παράδοση, ή ο Camille Tarot, ο διαπρεπής ειδικός του 
Mauss που συμβάλλει με εξαιρετικό τρόπο στην ανάδειξη του έργου του. 
Παρακάμπτουμε όμως τη συζήτηση αυτή για να προσεγγίσουμε τη θρη­
σκεία ιδωμένη μέσα από την οπτική του διόρου.

Για τον Alain Caillé, η πολιτική δραστηριότητα δεν είναι η μόνη κοινω­
νική δραστηριότητα που ενεργοποιεί τη λογική του διόρου. Η θρησκευτική 
δραστηριότητα ενεργοποιεί εξίσου αυτή τη λογική. Όπως τονίζει:

Η πραγματική συνεισφορά του Mauss στο Δοκίμιο για το Αωρο έγκειται στο 
ότι εντοπίζοντας την αγωνιστική του διάσταση προσφέρει στέρεες βάσεις για 
μια αντίληψη του δώρου που, χωρίς να αρνείται την αποτελεσματικότητά 
του, δεν την περιορίζει ούτε στον υπολογισμό των υλικών εγωιστικών 
συμφερόντων ούτε στη Ουσιαστική κατάργηση του εγώ. Ούτε πάνω από το 
συμφέρον ούτε πάνω από την ανιδιοτέλεια... Με μια τέτοια αντίληψη του 
δώρου μπορούμε να κατανοήσουμε τη θυσία και, ακόμη πάρα πέρα, τη 
θρησκεία (Caillé 2000: 145).

Ο Tarot προχωρεί ένα βήμα ακόμη και κάνει μια δυναμική ανάγνωση 
της θρησκείας ως διόρου. Αν και το πρόβλημα γι’ αυτόν είναι η σχέση του 
διόρου με αυτό που αποκαλεί ‘θρησκεία εκ των κάτω’7 η οποία συνδέεται 

με συμβολικές τελετουργικές πρακτικές γύρω από το ιερό, θεωρεί εντούτοις 
ότι το σύστημα του δώρου μπορεί να ερμηνεύσει λίγο ή πολύ όλα τα θρη­
σκευτικά συστήματα. Το δώρο είναι, και γι’ αυτόν,



258 Νίκη Παπαγεωργίον

εργαλείο αμφίσημο, ριψοκίνδυνο, αλλά απαραίτητο, ακόμη και υποχρεωτικό, 
για το πέρασμα από τον διαχωρισμό στη συμμαχία, από το συμφέρον στην 
ανιδιοτέλεια, από την έλλειψη στη γενναιοδωρία, από τη δυσπιστία στην 
εμπιστοσύνη, από τη μοναξιά στην κοινωνία, από τον φόβο στη χαρά (Tarot 
2008: 791).

Γι’ αυτό, παρόλες τις διαφορές τους, οι θρησκείες επιστρατεύουν τη δω- 
ρολογική λειτουργία: να πουν σε ποιον δωρίζουν και σε ποιον δεν δωρί­
ζουν (ό.π.).8

Έτσι ερμηνεύει τα θρησκευτικά συστήματα μέσα από την προοπτική 
του συστήματος του δώρου. Παρατηρεί (Tarot 2000: 148) ότι

όλα τα μεγάλα θρησκευτικά συστήματα, όλες οι θρησκείες, φαίνεται να 
συνδέονται, λίγο ή πολύ στενά, με τρία συστήματα δώρου. Ένα σύστημα 
δώρου κάθετο, ανάμεσα στον άλλο ή έτερο κόσμο και σ’ αυτόν εδώ που 
κινείται από την υπερβατική ετερότητα στην ενδοκοσμικότητα. Ένα σύστημα 
δώρου οριζόντιο, ανάμεσα σε ζεύγη, αδελφούς ή ομόθρησκους κινούμενο από 
τη φυλή στην ανθρωπότητα, καθώς το θρησκευτικό συμμετέχει στη 
δημιουργία της ταυτότητας της ομάδας. Τέλος -ή αρχικά-, ένα σύστημα 
δώρου επίμιμες σύμφωνα με την αρχή της μεταβίβασης της ομάδας ή της 
πίστης στους απογόνους ή του χρέους στους προγόνους, δηλαδή των 
ανταλλαγών, με λίγα λόγια, ανάμεσα στους ζωντανούς και τους νεκρούς. Οι 
θρησκείες διακρίνονται μεταξύ τους ανάλογα με τον τρόπο με τον οποίο κάθε 
μία αναπτύσσει ή περιορίζει κάποιο σύστημα και κυρίως ανάλογα με τη 
σημασία που δίνει σε αυτό

Ο Tarot (στο ίδιο) θεωρεί ότι με το διόρο

μπορούμε να στηρίξουμε κάποια δυναμική κίνηση της δράσης των θρη­
σκευτικών συστημάτων, που παραμένει συχνά στο περιθώριο των μελετών της 
ιστορίας ή της κοινωνιολογίας της θρησκείας.

Στην περίπτωση αυτή λοιπόν η θρησκεία αποτελεί ένα σύστημα δώρου 
με τρεις διαστάσεις: κάθετη, οριζόντια και επιμήκη. Οι τρεις διαστάσεις βέ­
βαια είναι ήδη γνωστές και έχουν επισημανθεί σε προηγούμενες προσπά­
θειες προσδιορισμού της θρησκείας (Willaime 2003: 263). Η κάθετη διάστα­
ση προσδιορίζεται με την αναφορά στην ίδρυση χαρισματικής εξουσίας, η 
οριζόντια με τη δημιουργία θρησκευτικής κοινωνικότητας, η επιμήκης με 
την αναφορά στη μεταβίβαση των θρησκευτικών αξιών. Ο Tarot όμως τις



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 259

συνδέει με το σύστημα του δο)ρου αναδεικνΰοντας την πολυπλοκότητα και 
τη σύνθεση των θρησκευτικών συστημάτων.

Στην προσέγγισή του αυτή, ο Tarot συναντά τον Caillé και το παρά­
δειγμα του δώρου ως τρίτο παράδειγμα, ως παράδειγμα συμμαχίας και συ­
ναδέλφωσης. Γιατί η θρησκεία, από οποιαδήποτε πλευρά και αν την δούμε, 
όποιες και αν είναι οι λειτουργίες που επιτελεί, δείχνει να έχει περισσότερο 
σχέση με το αντι-ωφελιμιστικό παράδειγμα του δώρου.

Στη θρησκευτική δραστηριότητα όπως και στις άλλες κοινωνικές δρα­
στηριότητες, το άτομο υπερβαίνει το συλλογικό, όπως και το συλλογικό 
υπερβαίνει τα άτομα, με τη διπλή άρνηση των ατομικιστικών και ολιστικών 
παραδειγμάτων προς όφελος του παραδείγματος του δώρου (Willaime 2003: 
264).

Αυτή η ερμηνεία της θρησκείας μέσα από την προοπτική του δώρου, 
μας επιτρέπει να κατανοήσουμε καλύτερα τη δυναμική των θρησκευτικών 
συστημάτων και τη διάρκειά τους στον χρόνο. Οι πραγματικά σύνθετες και 
πολύπλοκες κοινωνίες με θρησκευτική βάση μπορεί να υπάρχουν και να 
λειτουργούν για το καλύτερο ή το χειρότερο, να παράγουν μαρτύριο και 
αλτρουισμό, από τη μια πλευρά, ή φανατισμό και βία, από την άλλη. Όπως 
σε κάθε άλλο κοινωνικό σύστημα συναντάμε εκεί όλα τα θετικά και αρνη­
τικά των ανθρωπίνων σχέσεων. Εάν το δώρο είναι ‘ο κινητήριος μοχλός 
των συμμαχιών’, μπορούμε επίσης να κατανοήσουμε καλύτερα την αγριό­
τητα των θρησκευτικών συγκρούσεων ή τη συσπειριυτική αλληλεγγύη που 
συνεπάγεται η ένταξη σε μια θρησκεία πέρα από κάθε ωφελιμιστική αιτία. 
Το παράδειγμα του δώρου δεν εξιδανικεύει τη θρησκεία ούτε την υποβιβά­
ζει σε έναν συμφεροντολογικό δεσμό, αντίθετα βλέπει όλη την πολυπλοκό­
τητα το)ν κοινωνικών σχέσεων που τη διέπουν. Με αυτούς του όρους ο 
Jean-Paul Willaime (2003: 266) προτείνει να θεωρήσουμε τη θρησκεία ως 
έναν κοινωνικό δεσμό διαρθρωμένο στο διόρο.

Σημειώσεις

1. Η πλήρης βιογραφία του Μ. Mauss έχει συνταχθεί από τον Marcel Fournier ο οποίος, 
σε ένα ογκώδες πόνημα, ανατρέχει σε πηγές και γεγονότα και μας δίνει τις ποικίλες διαστά­
σεις του έργου του (Fournier 1994).



260 Νίκη Παπαγεωργίον

2. Η αλληλογραφία μεταξύ Durkheim και Mauss προσφέρει ενδιαφέρουσες πληροφορίες 
για τη σχέση των δυο ανδρών και φωτίζει διάφορες πτυχές της προσωπικότητας και του έρ­
γου τους (Durkheim 1998).

3. Στη διαφοροποίηση από τον Durkheim επιμένουν οι νεότεροι ερευνητές του έργου του. 
Βλ. Karsenti (1997, 1998a. 1998b), Tarot (1996h, 1999), Berthoud (1997).

4. Ένα διεθνές συνέδριο με τίτλο Mauss vivant που θα πραγματοποιηθεί στο Cerisy-La- 
Salle (Γαλλία) τον προσεχή Ιούνιο (13-20 Ιουνίου 2009) υπό τη διεύθυνση των Alain Caillé 
και Keith Hart συγκεντρώνει ένα πλήθος ερευνητών από διαφορετικά επιστημονικά πεδία 
που εμπνέονται από τη γόνιμη σκέψη του Mauss. ‘Αυτό το συνέδριο’ -σύμφωνα με την πρό­
ταση των οργανωτών- ‘σκοπό έχει να επιβεβαιώσει τον αποφασιστικό ρόλο του έργου του 
Mauss στο σύνολο των κοινωνικών επιστημών (συμπεριλαμβανομένης της κοινωνικής και 
πολιτικής φιλοσοφίας) συγκεντρώνοντας όλους αυτούς που, είτε στην κοινωνιολογία είτε 
στην ανθρωπολογία είτε στη φιλοσοφία ή ακόμη και σε άλλους τομείς, εμπνέονται από αυτό 
με ενεργό τρόπο. Εν συντομία, όλους εκείνους για τους οποίους ο Mauss είναι ακόμη ζωντα­
νός’ [Πηγή: http://www.ccic-cerisy.asso.fr/mauss09.html (22/01/2009)].

5. Το Δοκίμιο για το Δώρο με υπότιτλο Μορφές και λειτουργίες ανταλλαγής στις αρχα­
ϊκές κοινωνίες δημοσιεύεται για πρώτη φορά το 1925, στη δεύτερη περίοδο έκδοσης του πε­
ριοδικού L’Année Sociologique (1923-1924). Οι παραπομπές προέρχονται από την ελληνική 
έκδοση σε μετάφραση Α. Σταματοπούλου-Παραδέλλη και προλεγόμενα Σ. Δημητρίου, εκδό­
σεις Καστανιώτη, Αθήνα 1999.

6. Η αρχική σημασία θεωρεί το σύμβολο ως ‘αντικείμενο κομμένο στα δύο, τα κομμάτια 
του οποίου διατηρούσαν οι ξενιστές που τα μεταβίβαζαν στα παιδιά τους προκειμένου να 
αναγνωρίζουν τους φέροντες και να αποδεικνύουν τις σχέσεις φιλοξενίας (ή συμμαχίας;) με 
τις οποίες είχαν συμβληθεί παλιότερα’. Τα λεξικά προσθέτουν μεταξύ άλλων τις ακόλουθες 
έννοιες σημείο αναγνώρισης για ανθρώπους χωρισμένους από καιρό, σημείο παρουσίας για 
αυτούς που συμμετείχαν στη σύναξη του δήμου στην Αθήνα, συμβόλαιο, σύμβαση. Όσον α­
φορά το ρήμα συμβάλλω, περιλαμβάνει τις ακόλουθες σημασίες: περπατώ μαζί, ενώνομαι, 
συνέρχομαι, πέφτω μαζί, συμφιλιώνομαι, συναντώμαι με κάποιον.

7. Γι’ αυτόν η θρησκεία είναι μια σύνθετη πραγματικότητα που μπορεί να προσεγγιστεί 
σε τρία επίπεδα. Το πιο γνωστό είναι αυτό που τη συνδέει με τον Θεό, τους θεούς, το θείο ή 
τα πνεύματα και το ονομάζει το θρησκευτικό εκ των άνω. Το δεύτερο επίπεδο τη συνδέει με 
τη θρησκευτική οργάνωση (εκκλησίες κ.λπ.) και τον ανθρώπινο παράγοντα που τις χειρίζεται 
(κληρικοί, λαϊκοί) και το ονομάζει οριζόντιο θρησκευτικό ή τον μέσου. Τέλος, το τρίτο επί­
πεδο το οποίο τη συνδέει με πρακτικές λίγο ή πολύ μηχανικές, ασυνείδητες αναπαραστάσεις 
που εντούτοις αποτελούν συχνά την ουσία των δοξασιών, της συλλογικής μνήμης, των εθί­
μων και των προκαταλήψεων τις οποίες αποκαλύπτουν και το συμβολικό εκεί όπου αγγίζει 
το ασυνείδητο και το ιερό εκεί όπου το κοινωνικό αναμειγνύεται με αυτές τις σκοτεινές κα­
ταστάσεις και σχηματίζουν το θρησκευτικό εκ των κάτω (Tarot 2008: 49-50).

8. Ο Tarot δημιουργεί ένα νεολογισμό από τη λέξη δώρο.



Ξαναδιαβάζοντας τους κλασικούς 261

Βιβλιογραφικές αναφορές

Anspach, Μ. (1995). ‘Le sacrifice qui engendre le don qui l’englobe’, La Revue de 
M.A.U.S.S., 5: 224-247.

Berthoud, G. (1997). ‘“Recomposer le tout”: Le pluralisme méthodologique de 
Mauss’, La Revue de M.A.U.S.S., 10: 221-240.

Caillé, Al. (1994). Don, intérêt et désintéressement. Bourdieu, Mauss, Platon et 
quelques autres, Paris: La Découverte/M.A.U.S.S.

Caille, Al. (1998). ‘Don et symbolisme’, La Revue de M.A.U.S.S., 12: 122-147.
Caillé, Al. (2000). Anthropologie du don. Le tiers paradigme, Paris: Desclée de 

Brouwer.
Caillé, Al. (2003). Critique de la raison utilitaire. Manifeste du Mauss, Paris: La 

Découverte.
Cazeneuve, J. (1968). La sociologie de Marcel Mauss, Paris: P.U.F.
Duclos, D. (1998). ‘Les sciences sociales et la place du symbolique’, La Revue 

M.A.U.S.S., 12: 82-102.
Durkheim, Ém. (1998). Lettres à Mauss, présentées par P. Besnard et M. Fournier, 

Paris: P.U.F.
Fournier, M. (1994). Marcel Mauss, Paris: Fayard.
Godelier, M. (2003). Το αίνιγμα τον δώρου, μτφρ. Αλ. Αγγελίδου, επιμ. Ζ. Δεμα- 

Οάς, Αθήνα: Gutenberg.
Isambert, F-An. (1982). Le sens du sacré. Fête et religion populaire, Paris: Minuit.
Karsenti, B. (1997). L' homme total: sociologie, anthropologie et philosophie chez 

Marcel Mauss, Paris: P.U.F.
Karsenti, B. (1998a). Μαρσελ Μως, Το ολικό κοινωνικό φαινόμενο, μτφρ. Δ. Κο- 

σμίδης, επιμ. Γ. Βώκος, Αθήνα: Πατάκη.
Karsenti, Β. (1998b). ‘The Maussian shift: a second foundation for sociology in 

France?’, στο W. James and N.J. Allen (επιμ.), Marcel Mauss. A centenary trib­
ute, New York-Oxford: Berghahn Books.

Mauss, M. ( 1968). Œuvres I. Les fonctions sociales du sacré, επιμ. V. Karandy, Pa­
ris: Minuit.



262 Νίκη Παπαγεωργίου

Mauss, Μ. (1999). Το Δώρο. Μορφές και λειτουργίες ανταλλαγής στις αρχαϊκές 
κοινωνίες, μτφρ. Α. Σταματοπούλου-Παραδέλλη, προλεγ. Σ. Δημητρΐου, 
Αθήνα: Καστανκότη.

Mauss, Μ. (2004). Κοινιονιολογία και Ανθρωπολογία, εισαγ. Cl. Lévi-Strauss, 
μτφρ.-επιμ. Θ. Παραδέλλης, Αθήνα: Εκδόσεις του Εικοστού Πρώτου.

Martelli, S. (1993). ‘Mauss et Durkheim. Un désaccord sur la question du sacré et 
une perspective relationnelle sur Simmel et la société post-moderne’, Social 
Compass 40(3): 375-387.

Παπαγεωργίου, N. (2005). Μεταμορφώσεις του ιερού. Κοινωνιολογία και Θρη­
σκεία στο έργο του Marcel Mauss, Θεσσαλονίκη: Π. Πουρναράς.

Scuòla, L. (1998), ‘Fonction symbolique et fondement sacrificiel’, La Revue de 
M.A.U.S.S., 12:41-65.

Tarot, C. (1996a). ‘Un inconnu célébrissime: Marcel Mauss’, La Revue de 
M.A. U.S.S., 8:9-11.

Tarot, C. (1996b). ‘Du fait social de Durkheim au fait social de Mauss: un change­
ment de paradigme?’, Revue européenne des sciences sociales 34: 113-144.

Tarot, C. (1998). ‘Marcel Mauss et l’invention du symbolique’, La Revue de 
M.A.U.S.S., 12: 25-40.

Tarot, C. (1999). De Durkheim à Mauss. L’invention du symbolique. Sociologie et 
science des religions, Paris 1999: La Découverte/M.A.U.S.S.

Tarot C. (2000). ‘Gift and grace. A family to be recomposed?’, στο A. Vandevelde 
(επιμ.), Gifts and Interests, Louvain: Peeters.

Tarot, C. (2008). Le symbolique et le sacré. Théories de la religion, Paris: La Décou­
verte/M.A.U.S.S.

Willaime, J.-P. (2003), ‘La religion: un lien social articulé au don’, La Revue de 
M.A.U.S.S., 22: 247-268.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

