
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 5 (2001)

   Τόμ. 5-6 (2001): Εθνικισμός

  

 

  

  Richard Heffernan, New Labour and Thatcherism:
Political Change in Britain 

  Ντόρα Γιαννάκη   

  doi: 10.12681/sas.464 

 

  

  Copyright © 2015, Ντόρα Γιαννάκη 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Γιαννάκη Ν. (2015). Richard Heffernan, New Labour and Thatcherism: Political Change in Britain. Επιστήμη και
Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 5, 298–303. https://doi.org/10.12681/sas.464

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 11:35:17



290 Βιβλιοκριτικές

Weber, Μ. (1984): Η προτεσταντική ηθική και το πνεύμα τον καπιταλισμού, Α­
θήνα: Gutenberg.

Moataz Abdel Fattah, Democratic Values in the Muslim World [Δημοκρα­
τικές αξίες στον μουσουλμανικό κόσμο], The American University in 
Cairo Press, Cairo, 2006, 209 σελ.

Η 11η Σεπτεμβρίου, οι πολεμικές συγκρούσεις και οι νέες επιθέσεις που 
ακολούθησαν έκτοτε έθεσαν τη συζήτηση περί συμβατότητας ή μη Ισλάμ 
και δημοκρατίας στο επίκεντρο των συζητήσεων πολιτικών επιστημόνων, 
αναλυτιόν και ελίτ. Αναπόφευκτα, η συγκεκριμένη συζήτηση περιστρέφε­
ται γύρω από τον γνωστό νοηματικό άξονα της ‘σύγκρουσης των πολιτι- 
σμών’ (S. Huntington), ο οποίος τοποθετεί το Ισλάμ στη σφαίρα της απόλυ­
της ετερότητας σε σχέση με τη Δύση, άρα και σε σχέση με μία από τις βασι­
κές συνιστώσες της τελευταίας, τη δημοκρατία. Το επιχείρημα συμπληρώ­
νεται από την αναμφισβήτητη εμπειρική παρατήρηση ότι σήμερα καμία 
χιήρα όπου κυριαρχεί το μουσουλμανικό στοιχείο δεν μπορεί να χαρακτη­
ριστεί ως ολοκληρωμένη δημοκρατία, ενώ το 55% των χωρών του κόσμου 
με αυταρχικά καθεστιότα είναι μουσουλμανικές, ποσοστό που το 1975 βρι­
σκόταν στο 25%. Με βάση τα παραπάνω, είναι σήμερα εφικτό να αμφισβη­
τήσει κανείς την πολλαπλώς καταγραφόμενη ασυμβατότητα μεταξύ Ισλάμ 
και δημοκρατίας;

Είναι, απαντά το βιβλίο του Moataz Abdel Fattah, αναπληρωτή καθη­
γητή πολιτικής επιστήμης στο πανεπιστήμιο του Κάιρου και το Central 
Michigan University. Βασισμένος σε μια ευρεία έρευνα, ο συγγραφέας επι­
χειρεί να απαντήσει με νηφαλιότητα στα βασικά ερωτήματα που αφορούν 
στη σχέση Ισλάμ και δημοκρατίας, καθώς και να υποβάλει τις μέχρι τώρα 
κυρίαρχες απαντήσεις σε σοβαρούς ελέγχους αντοχής. Το πράττει δε αυτό 
επικεντρωνόμενος στο επιμέρους και στις ιδιαιτερότητες που αναδεικνύουν 
τη συνθετότητα του θέματος.

Γιατί λοιπόν οι μουσουλμανικές χώρες δεν έχουν δημοκρατία; Γιατί οι 
μουσουλμάνοι δεν απαιτούν δημοκρατία ενάντια στα αυταρχικά καθεστώ­
τα τους; Ή μήπως απαιτούν; Μήπως οι αξίες και οι κοινωνικές συμπεριφο­
ρές των μουσουλμάνων όντως εμποδίζουν ή επιβραδύνουν τις όποιες προ­
θέσεις, προσπάθειες ή διαδικασίες εκδημοκρατισμού; Αν ναι, γιατί; Και αν



Βιβλιοκριτικές 291

όχι, ποιοι είναι οι πιθανοί παράγοντες εκδημοκρατισμού για τον μουσουλ­
μανικό κόσμο;

Με σκοπό την απάντηση στα παραπάνω ερυπήματα αναλύονται τα 
στοιχεία μιας ερευνάς που κάλυψε 31.380 μουσουλμάνους σε 32 πλειοψη­
φικά μουσουλμανικές χοόρες στη Μ. Ανατολή, τη Βόρεια Αφρική και την 
Κεντρική και Νοτιοανατολική Ασία, καθιυς και μουσουλμανικές μειονότη­
τες στις ΗΠΑ, την Ευρωπαϊκή Ένωση και την Ινδία. Οι ερωτήσεις σχεδιά­
στηκαν ειδικά για μουσουλμάνους ερωτιυμενους, λαμβάνοντας δηλαδή υ­
πόψη ιδιαίτερα κοινωνικά και πολιτισμικά χαρακτηριστικά. Η έρευνα 
πραγματοποιήθηκε εν μέρει με προσωπικές συνεντεύξεις και εν μέρει με τη 
μέθοδο της αυτοσυμπλήρωσης, ενο) ο συγγραφέας ολοκληραϊνει την ανά­
λυσή του με συνδυαστικά στοιχεία από ποιοτικές έρευνες με τη μορφή των 
ομάδων εστίασης [focus groups] ανατρέχοντας επιπλέον και σε παλσιότερες 
έρευνες κοινής γνοψιης σχετικές με το θέμα.

Το βιβλίο δομείται πάνω σε τρεις κύριους άξονες: πρώτον, αναλύεται ο 
τρόπος με τον οποίο οι διαμορφωτές γνοψιης στις μουσουλμανικές κοινωνί­
ες κατανοούν και παρουσιάζουν τη δημοκρατία στους πιστούς- δεύτερον, 
διερευνώνται οι ατομικές στάσεις των μουσουλμάνων έναντι της δημοκρα­
τίας- και τρίτον, οι διάφορες μουσουλμανικές κοινωνίες δεν αντιμετωπίζο­
νται en bloc, αλλά εντοπίζονται και αξιοποιούνται οι ομοιότητες και δια­
φορές μεταξύ τους, με σκοπό την εξαγωγή στοχευμένων συμπερασμάτων.

Ένα από τα προπα σημαντικά συμπεράσματα που συναντά κανείς στην 
ανάλυση αφορά στη σημασία των διαμορφωτών γνώμης για τις μουσουλ­
μανικές κοινωνίες. Με τον όρο διαμορφωτές γνοψιης εννοούνται οι θρη­
σκευτικοί ηγέτες [ulama], οι οποίοι επηρεάζουν τους μουσουλμάνους σε 
καθημερινή βάση και, μέσω στενών διαπροσωπικοί σχέσεων, εκτός από 
την παραδοσιακή διαπαιδαγώγηση, τους προσφέρουν και ‘έτοιμα ιδεολο­
γικοπολιτικά γεύματα’, όπο)ς σημειοϊνει χαρακτηριστικά ο συγγραφέας. Οι 
ulama διαχωρίζονται σε δύο μεγάλες κατηγορίες: προϊτον τους Ισλαμιστές 
που, με τη σειρά τους, διαχωρίζονται σε παραδοσιακούς, για τους οποίους 
η δημοκρατία είναι καθαρά αντι-ισλαμική και η πολιτισμική ανταλλαγή 
δεν αποτελεί παρά μίμηση το)ν απίστο)ν, και σε μοντερνιστές, για τους ο­
ποίους η δημοκρατία μπορεί να είναι ισλαμική, ενώ οι πολιτισμικές ανταλ­
λαγές εντάσσονται στο πλαίσιο της αναζήτησης σοφίας- η δεύτερη μεγάλη 
κατηγορία των ulama είναι οι Κοσμικοί, για τους οποίους η δημοκρατία



292 Βιβλιοκριτικές

είναι απαραίτητη και η πολιτισμική ανταλλαγή συγκριτικά καλύτερη από 
την τυφλή μίμηση των προγόνιυν. Οι κοσμικοί χωρίζονται με τη σειρά τους 
σε δυο υποομάδες, στους πλουραλιστές που επιδιώκουν ενεργά τον εκδη­
μοκρατισμό και στους στατικούς που υιοθετούν κοσμική στάση κυρίως 
φοβικά, περισσότερο ως άμυνα έναντι των ακραιφνών ισλαμιστών, παρά 
ως αυθεντική υποστήριξη των δημοκρατικών αρχών. Η κατηγορία στην 
οποία ανήκει ο ulama επηρεάζει λοιπόν σε σημαντικό βαθμό τη στάση των 
πιστών απέναντι στη δημοκρατία. Σύμφωνα με τα ερευνητικά δεδομένα, 
στις χώρες που διερευνήθηκαν πλειοψηφούν συνολικά οι μοντερνιοτές ισ- 
λαμιστές, ακολουθούμενοι από τους κοσμικούς πλουραλιστές.

Αναφορικά με τους δυνητικούς παράγοντες εκδημοκρατισμού ή, με ε­
ρευνητικούς όρους, τις ερμηνευτικές μεταβλητές των στάσεων απέναντι στη 
δημοκρατία, το ερευνητικό πρόγραμμα εξέτασε τους εξής: εισόδημα, εκ­
παιδευτικό επίπεδο, ηλικία, φύλο, βαθμός πολιτικής συμμετοχής, παραμονή 
σε δημοκρατικό καθεστώς, βαθμός θρησκευτικότητας, αντίληψη για το Ισ- 
λάμ.

Ελάχιστες είναι οι μεταβλητές που μπορούν να καταταγούν συνολικά, 
ως μόνο θετικά ή μόνο αρνητικά συσχετιζόμενες με τις στάσεις και συμπε­
ριφορές απέναντι στον εκδημοκρατισμό. Πρόκειται για το φύλο, με τις γυ­
ναίκες να είναι θετικότερα διακείμενες έναντι στη δημοκρατία από ό,τι οι 
άνδρες σε όλες ανεξαιρέτως τις υπό διερεύνηση χώρες, και το εκπαιδευτικό 
επίπεδο, όπου, όσο υψηλότερο, τόσο θετικότερες οι απόψεις απέναντι στον 
εκδημοκρατισμό.

Στο ίδιο πλαίσιο εντάσσεται και ένα από τα πιο ενδιαφέροντα ερευνη­
τικά ευρήματα του βιβλίου, το οποίο αφορά στη σημασία που έχει η εμπει­
ρία δημοκρατικού καθεστώτος και εκλογών στη χώρα κατά το παρελθόν 
καθώς και η παραμονή σε κάποια άλλη δημοκρατική χώρα πλέον του ενός 
έτους. Σύμφωνα με τα ερευνητικά αποτελέσματα, μουσουλμάνοι που έχουν 
‘εκτεθεί5 στις δύο αυτές επιρροές έχουν σαφώς θετικότερη προδιάθεση απέ­
ναντι στις δημοκρατικές αξίες και τους δημοκρατικούς θεσμούς από όσους 
δεν έχουν εκτεθεί. Συνεπώς, τα δεδομένα καταδεικνύουν ότι η δημοκρατική 
εμπειρία ‘γεννά’ θετική δημοκρατική προδιάθεση.

Αναφορικά με τις υπόλοιπες μεταβλητές, δεν μπορούν να εξαχθούν α­
σφαλή και μονοκατευθυντήρια συμπεράσματα, αφού μουσουλμάνοι που 
έχουν τις ίδιες απόψεις μεταξύ τους, υπέρ ή κατά της δημοκρατίας, μπορεί



Βιβλιοκριτικές 293

να το κάνουν για διαφορετικούς λόγους ο καθένας. Παράγοντες όπως το 
εισόδημα, η ηλικία και ο βαθμός θρησκευτικότητας μπορεί να συσχετίζο­
νται με δημοκρατικές απόψεις σε μια κοινωνία και με αντιδημοκρατικές σε 
κάποια άλλη. Όπως εύστοχα παρατηρεί ο συγγραφέας λοιπόν, είναι σοφό­
τερο να αποφεύγονται οι συνολικές, ενιαίες και αδιαφοροποίητες ερμηνείες 
των πολιτικών αξιών των μουσουλμάνων, οι οποίες αποτελούν κοινό τόπο 
στις δυτικές προσεγγίσεις και διακατέχονται από την οπτική του μοναδι­
κού και ομοιογενούς ‘μουσουλμανικού σύμπαντος’.

Στη συνέχεια το βιβλίο πραγματεύεται τη στάση των μουσουλμάνων 
απέναντι στα τρέχοντα καθεστώτα των χωρών τους και την πιθανότητα 
εκδημοκρατισμού τους. Η απόλυτη πλειοψηφία των ερευνώμενιον επιθυμεί 
αλλαγή του τρέχοντος καθεστώτος σε όλες τις πλειοψηφικά μουσουλμανι­
κές χιόρες, με τις εξαιρέσεις των Ηνωμένων Αραβικών Εμιράτων και του 
Ομάν. Το συγκεκριμένο εύρημα υπογραμμίζει την απόσταση μεταξύ ηγεσί­
ας και κοινού και αναδεικνύει μια υφέρπουσα κρίση νομιμοποίησης σε 
πολλά μουσουλμανικά κράτη.

Οι μουσουλμάνοι, λοιπόν, επιθυμούν τη δημοκρατία, αλλά αυτό δεν 
σημαίνει ότι επιθυμούν αναγκαστικά μια δυτικού τύπου δημοκρατία ούτε 
ότι επιδιώκουν την απομάκρυνση από τη θρησκεία τους. Το αντίθετο. Το 
βιβλίο του Fattah καθιστά σαφές ότι η δημοκρατία στις μουσουλμανικές 
χώρες μπορεί να έρθει μόνο παρουσία της θρησκείας και όχι απουσία της. 
Ενεργοί παράγοντες εκδημοκρατισμού μπορούν να είναι οι ulama, οι κα­
θημερινοί διαμορφωτές γνώμης, και όχι η Δύση, η οποία είναι απαξιωμένη 
στη συνείδηση των μουσουλμάνων. Η απαξίωση της Δύσης, σύμφωνα με τις 
απαντήσεις των ερωτώμενων, δεν οφείλεται στα δημοκρατικά της πολιτεύ­
ματα, αλλά κυρίως στο γεγονός ότι είτε υποστηρίζει τα αυταρχικά καθε- 
στοπα προς τα οποία εκείνοι εναντκυνονται είτε τα εχθρεύεται πρόσκαιρα 
για ‘υποκριτικούς’ και ιδιοτελείς λόγους. Η πλειοψηφία τιον μουσουλμά­
νων δηλώνει, λοιπόν, ενάντια στα τωρινά αυταρχικά καθεστώτα και υπέρ 
της δημοκρατίας. Όχι όμως υπέρ της ‘εισαγόμενης’, έξωθεν επιβεβλημένης, 
δυτικού τύπου δημοκρατίας, αλλά μιας δημοκρατίας προσαρμοσμένης στις 
ισλαμικές αρχές.

Η τελευταία δέσμη συμπερασμάτων αφορά την ‘ελαστικότητα’ της ζή­
τησης για δημοκρατική αλλαγή στις υπό διερεύνηση κοινωνίες. Δανεισμένη 
από τη μικροοικονομία, η έννοια της ελαστικότητας που χρησιμοποιεί ο



294 Βιβλιοκριτικές

συγγραφεας, αναφέρεται στο πόσα και τι είναι διατεθειμένοι να ‘πληρώ­
σουν’ (σε αλλαγή τρόπου ζωής, ακτιβισμό κ.λπ.) όσοι επιζητούν τη δημο­
κρατική αλλαγή. Τα αποτελέσματα φανερώνουν υψηλό βαθμό ελαστικότη­
τας σε μια σειρά από χώρες, με προεξάρχουσες το Ιράν και την Τουρκία, 
όπου οι μουσουλμάνοι είναι όντως διατεθειμένοι να προβούν σε θυσίες - 
όπως βίαιη αντιπαράθεση με το καθεστιός ή φυλάκιση- προκειμένου να ε­
πιτευχθεί η δημοκρατική αλλαγή που επιθυμούν. Στο αντίθετο άκρο, επι­
δεικνύοντας τον μικρότερο βαθμό ελαστικότητας στη ζήτηση για δημοκρα­
τική αλλαγή, βρίσκονται οι μουσουλμάνοι των Ηνωμένων Αραβικών Εμι­
ράτων και της Σαουδικής Αραβίας.

Συνοψίζοντας, τα ερευνητικά δεδομένα και η εμπεριστατωμένη ανάλυ­
σή τους στο βιβλίο του Fattah καταρρίπτουν δύο ευρέως διαδεδομένους 
μύθους που επικρατούν στον δυτικό δημόσιο διάλογο σχετικά με τη σχέση 
Ισλάμ και δημοκρατίας: εν πριυτοις, πρόκειται για τον μύθο της ‘φυσικής’ 
ροπής του Ισλάμ προς την, εξ ορισμού αντιδημοκρατική, αυταρχικότητα. 
Οι ίδιοι οι μουσουλμάνοι διαβλέπουν συμβατότητα μεταξύ ισλαμικών και 
δημοκρατικών αρχοόν και τοποθετούνται σαφώς υπέρ του εκδημοκρατι­
σμού και κατά των αυταρχικών τους καθεστώτων, χωρίς όμως ταυτόχρονα 
να διαβλέπουν ανάγκη απόρριψης των αρχών της πίστης τους- ο δεύτερος 
μύθος, η κατάρριψη του οποίου έχει ακόμη μεγαλύτερη σημασία, αφορά 
στην έννοια του ‘μουσουλμανικού κόσμου’. Καθίσταται σαφές από τα ε­
ρευνητικά αποτελέσματα και τις καταγραφείσες διαφοροποιήσεις τόσο ε­
ντός όσο και μεταξύ των διαφόρων μουσουλμανικοί χωρών ότι υπάρχουν 
πολλοί και ετερογενείς μουσουλμανικοί ‘κόσμοι’ και ότι, τόσο σε ακαδημα­
ϊκό όσο και σε πολιτικό επίπεδο, η προσπάθεια συνολικής ερμηνείας της 
πολιτικής συμπεριφοράς των μουσουλμάνων με βάση ιερά κείμενα και πα­
ραδόσεις, ως μιας μονολιθικής ομάδας που κινείται πρωτίστως από το πά­
θος, το παρελθόν και το συναίσθημα, είναι τουλάχιστον προβληματική.

Είναι ακριβώς στην εμπειρική κατάρριψη των ανωτέρω μύθων που συ­
μπυκνώνεται η αξία του βιβλίου του Fattah για τον μελετητή της δημοκρα­
τικής μετάβασης αλλά και των σχέσεων θρησκείας και πολιτικής.

Γιάννης Τσίρμπας

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

