
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 20 (2008)

   Νέα ηγεμονία

  

 

  

  Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο 

  Μαρία Μητροσύλη   

  doi: 10.12681/sas.524 

 

  

  Copyright © 2015 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Μητροσύλη Μ. (2015). Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής
και Ηθικής Θεωρίας, 20, 171–197. https://doi.org/10.12681/sas.524

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/01/2026 21:54:18



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο
Μαρία Μητροσυλη*

Τα αποτελέσματα των εφαρμογών της βιοϊατρικής και της βιοτεχνολογίας επη­
ρεάζουν τις κοινωνικές σχέσεις και επιδρούν στη διαμόρφωση νέων κοινωνικών 
θεσμών, μεταβάλλοντας τις αναπαραστάσεις και τις κοινωνικές σημασίες για το 
άτομο και τη συγγένεια, την αρρώστια και τη θεραπεία, τη ζωή και τον θάνατο. 
Η αναπαραγωγή της κοινωνικής ομάδας -και όχι μόνο του ατόμου- απασχολού­
σε ανέκαθεν τις κοινωνίες οι οποίες επινόησαν τρόπους για την εξασφάλιση της 
βιολογικής και κοινωνικής τους συνέχειας και υιοθέτησαν όλες, κατά την αντιμε­
τώπιση των προβλημάτων ‘βιολογικής δυστυχίας’ του ανθρώπου, την πρωτοκαθε­
δρία του κοινωνικού και της νομικής ρύθμισης επί του βιολογικού δίνοντας πο­
λυάριθμες λύσεις με μοναδική εξαίρεση την αναπαραγωγική κλωνοποίηση. Η 
κοινωνία τροποποιεί και μεταβάλλει τους κοινωνικούς θεσμούς. Η διαμόρφωση 
όμως νέων θεσμών, ηθικών επιταγών και νομικών κανόνων δεν είναι απόλυτα 
προϊόν συμμετοχής των πολιτών σε επιλογές και αποφάσεις για θεμελιώδη ζητή­
ματα, όπως η ανθρώπινη αναπαραγωγή και η κλωνοποίηση. Οι Ανεξάρτητες Επι­
τροπές και Αρχές δεν μπορούν να αναπληρώσουν τη συμμετοχή των πολιτών στις 
διαδικασίες μιας δημοκρατικής κοινωνίας. Η δημόσια συζήτηση ως προς τα βιοη- 
θικά ερωτήματα που θέτουν οι εφαρμογές της βιοϊατρικής και της βιοτεχνολογίας 
άνοιξε υπό την πίεση των γεγονότων και των νέων πρακτικών με αποτέλεσμα να 
διατυπωθούν αντικρουόμενες απόψεις μεταξύ ‘τεχνοφίλων’ και ‘τεχνοφόβων’ που 
οδήγησαν στην αναζήτηση πλαισίου αναφοράς, αρχικά κανόνων ηθικής και στη 
συνέχεια κανόνων δικαίου. Τα προβλήματα από τις παραπάνω εφαρμογές που 
συσσωρεύονται σταδιακά απαιτούν μια συνολική και ανοικτή αντιμετώπιση. Η 
δεκαετία του 1990 αποτελεί κρίσιμο χρονικό διάστημα. Με σημείο εκκίνησης το 
ζήτημα του επιτρεπτού η όχι της κλωνοποίησης, φαίνεται να γίνεται το πέρασμα 
από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο, καθώς και από διατάξεις ελαστικού σε διατάξεις 
αυστηρού δικαίου τόσο στις εθνικές όσο και στη διεθνή έννομη τάξη. Αποτέλε­
σμα είναι η απαγόρευση της αναπαραγωγικής κλωνοποίησης από το σύνολο των 
νομοθεσιών.

Διδάκτωρ Νομικής, Δικηγόρος, Κοινωνιολόγος του Δικαίου. 

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 20/2008



172 Μαρία Μητροσνλη

Καθένας γνωρίζει και αποδέχεται σήμερα ότι οι βιοτεχνολογίες και οι 
νανοτεχνολογίες έφεραν επαναστατικές μεταβολές στην ιατρική, στη γεωρ­
γία, στην κτηνοτροφία καθώς και στην παραγωγή τροφής και ενέργειας. 
Αυτά τα αναμφισβήτητα επιτεύγματα των θετικών επιστημών, αποτέλεσμα 
σωρευτικής γνώσης και συστηματικής έρευνας, δεν ήταν άμοιρα επιπτώσε­
ων στην καθημερινή ζωή και στις κοινωνικές σχέσεις των ανθρώπων. Δη­
μιούργησαν νέα προβλήματα προς επίλυση σε διεθνές και εθνικό επίπεδο, 
τα οποία με τη σειρά τους έθεσαν -μεταξύ άλλων- ηθικά και νομικά ερω­
τήματα, ενώ συν τω χρόνω γεννήθηκαν από τον ίδιο τον κοινωνικό κόσμο 
καινούργιες φαντασιακές σημασίες1 για το άτομο, τη συγγένεια, την οικο­
γένεια, την αναπαραγωγή, τη θεραπεία, τη ζωή και τον θάνατο οι οποίες 
επέφεραν αξιοσημείωτες μεταρρυθμίσεις στους κοινωνικούς θεσμούς. Οι 
παραπάνω σημασίες άρχισαν να επιδρούν σταδιακά στην κοινωνία με την 
εμφάνιση των νέων τεχνικών, να επηρεάζουν τις αλλαγές ή τις σταθερότη­
τες των κοινωνικών σχέσεων και να καθορίζουν τις ανατροπές ή και τις 
επαναλήψεις στη διαμόρφωση των θεσμών.

Η κοινωνική σημασία της συγγε'νειας και της αναπαραγωγής

Είναι γνωστό ότι η συγγένεια θεωρείται από τον κοινωνικό κόσμο ως 
θεμελιώδης τρόπος κοινωνικής οργάνωσης και γι’ αυτόν τον λόγο προστα­
τεύεται.

Η σημασία της αναπαραγωγής της κοινωνικής ομάδας -και όχι μόνον 
του ατόμου- εκλαμβάνεται σαν βιολογική και κοινωνική συνέχεια και επι­
δρά στην υιοθέτηση κανόνων συγγένειας, στους τρόπους τεκνοποίησης, 
στη θεμελίωση της ταυτότητας του προσώπου και στην ένταξή του σε μια 
οικογένεια. Σε περίπτωση που η υπ’ αυτήν την έννοια βιολογική και κοι­
νωνική συνέχεια δεν είναι δυνατόν να πραγματοποιηθεί ή παύει να υπάρ­
χει για διάφορους λόγους (στειρότητα, ανικανότητα, αρρώστια, θάνατος), 
τότε προτείνονται συγκεκριμένες κοινωνικές λύσεις ή, ιδίως σήμερα, ιατρι­
κές μέθοδοι θεραπείας τους.

Οι κοινωνίες ανέκαθεν ήρθαν αντιμέτωπες με τη στειρότητα των γυναι­
κών, την ανικανότητα των ανδρών, τη νηπιακή θνησιμότητα και τον πρό­
ωρο θάνατο των ενηλίκων. Γι’ αυτά τα προβλήματα ‘βιολογικής δυστυχίας’ 
έλαβαν μέτρα και δημιούργησαν θεσμούς για να αμβλύνουν την ανθρώπινη 
κακοδαιμονία. Επινόησαν μη τεχνικές, κοινωνικές λύσεις, φαινόμενο που



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίχαιο 173

μας φαίνεται αδιανόητο σήμερα, αφού φανταζόμαστε και ταυτίζουμε την 
εντυπωσιακή πρόοδο της επιστημονικής γνώσης και της τεχνολογίας με τη 
-για πρώτη φορά- έξοδο του ατόμου από τα παραπάνω προβλήματα και 
την καλλιέργεια ενός κοινωνικού φαντασιακού για την απελευθέρωσή του 
από την ανθριόπινη κατάσταση.

Τα ερωτήματα ένταξης στην έννομη τάξη και στην κοινωνική πρακτική 
των νέων μεθόδων υποβοηθούμενης αναπαραγωγής και γενετικής, οι ο­
ποίες συνδέθηκαν τις τελευταίες δεκαετίες με τη σημασία της ανάπτυξης 
της επιστημονικής γνώσης και της τεχνικής, κατανοοΰνται και ρυθμίζονται 
καλύτερα όταν γνωρίζουμε ότι θέματα που μας προβληματίζουν σήμερα, 
απασχόλησαν με παραλλαγές όλες τις κοινωνίες. Μορφές αναπαραγωγής 
και συγγένειας, τις οποίες θεωρούμε νέες, είναι δυνατές κοινωνικά και έ­
χουν εφαρμοστεί σε άλλες κοινωνίες. Χωρίς να υπάρχει κανενός τύπου υ­
παινιγμός για οπισθοδρόμηση στην παράδοση ή για μεταφορά ‘παρωχημέ­
νων’ μοντέλων ή ακόμη για θέση εμποδίων στην εφαρμογή των νέων τεχνι­
κών, οι αναλύσεις της κοινωνικής ανθρωπολογίας μπορούν να φωτίσουν 
την πολλαπλότητα των τρόπων αντιμετώπισης της στειρότητας και των 
άλλων μορφών ‘βιολογικής δυστυχίας’ στις ιστορικές ή ‘πρωτόγονες’ κοι­
νωνίες με στόχο να βοηθήσουν τον διάλογο, να συνεισφέρουν στην απομυ­
θοποίηση και στη συνειδητοποίηση των ανθρώπων, αλλά και στην προ­
βληματική μιας δημόσιας πολιτικής κατά τη διαμόρφωση νομοθετικών 
ρυθμίσεων. Επίσης, μπορούν να διόσουν τη διάσταση της πραγματικότητας 
στο αίσθημα ανθρώπινης παντοδυναμίας επιστημόνων, εμπειρογνωμόνων 
και πολιτών που παραγνωρίζουν εντελώς το κοινωνικό, όπως επίσης και 
αντίθετα μπορούν να επαναπροσδιορίσουν τη σχέση κοινωνικού, πραγμα­
τικότητας και βιοτεχνολογικών εργαλείων χωρίς δογματισμούς και προκα­
ταλήψεις.

Αυτό αποδεικνύεται και από τη στάση του κοινωνικού κόσμου απένα­
ντι στη φυσική αναπαραγωγή που στηρίζεται στη διαφορά των δύο φύλων 
και στη σεξουαλική επαφή, καθώς και απέναντι σε θεσμούς καθορισμένους 
με κοινωνικά κριτήρια, όπως η εξ αίματος και εξ αγχιστείας συγγένεια, οι 
διάφορες παραδοσιακές ή σύγχρονες μορφές οικογένειας (πχ. έγγαμος οι­
κογένεια, μόνη άγαμη μητέρα, οικογένεια ομοφυλόφιλων), τα συγγενικά 
συστήματα ένωσης προσώπων και περιουσίας και τα ποικίλα μέτρα επίλυ­
σης της στειρότητας.



174 Μαρία Μητροσύλη

Η διάχυτη άποψη ότι το κοινωνικό τοποθετείται από την πλευρά της 
τεχνητής και αυθαίρετης κατασκευής και το βιολογικό από την πλευρά της 
φύσης δεν έχει ιδιαίτερη σημασία στην προβληματική μας, καθώς δεν υ­
πάρχει ανθρώπινη κοινωνία που λαμβάνει υπόψη της μόνο τη βιολογική 
γέννηση ή δεν αναγνωρίζει σε αυτήν την τελευταία την ίδια εμβέλεια με 
την κοινωνικά ορισμένη κατ’ ευθεία γραμμή συγγενική σχέση. Όλες δίνουν 
την επί του βιολογικού πρωτοκαθεδρία του κοινωνικού και της νομικής 
ρύθμισης. Η κατ’ ευθεία γραμμή συγγενική σχέση δεν είναι ποτέ μια απλή 
απόκλιση της γέννησης. Φυσικά, η παραπάνω διαπίστωση δεν σημαίνει ότι 
η διάκριση μεταξύ' γέννησης και συγγενικής σχέσης κατ’ ευθεία γραμμή2 
αγνοεί ή υποτιμά τον ρόλο της σεξουαλικής πράξης στην αναπαραγωγή 
(Héritier-Augé 1985: 240-241). Όμως λαμβάνει περισσότερο υπόψη τις φα- 
ντασιακές σημασίες και τις αναπαραστάσεις για τη θέση του παιδιού σε 
κάθε κοινωνία, την κοινωνική του ταυτότητα μέσα από το όνομα, τα δι- 
καιώματά του κ.ά.

Οι Samo, όπως αναφέρει η ανθρωπολόγος Héritier-Augé, λένε επί λέξει: 
‘ο λόγος είναι που ιδρύει την κατ’ ευθεία γραμμή συγγενική σχέση με τον 
πατέρα [filiation], ο λόγος είναι που την αποσύρει’. Άλλωστε και στη δική 
μας κοινωνία, όταν δεν γνωρίζαμε επιστημονικά τι συμβαίνει με την ένωση 
των γαμετών, νομίζαμε ότι ‘το σπέρμα φέρει το αίμα’ και οι άνδρες μπο­
ρούσαν νομικά να διεκδικούν την πατρότητα των ‘εξ αίματος’ παιδιών 
τους. Είχαν πειστεί ότι τα αγαπούσαν περισσότερο, καθώς πρόβαλλαν μια 
ναρκισσιστική ταύτιση: Είναι αίμα μου, είμαι εγώ (Derrida 2001: 79, Freud 
1914: 234-235 ). Το παιδί, His Majesty the Baby, υπάρχει σε σχέση με τους 
κοινωνικούς του γονείς που, στην πλειοψηφία των περιπτώσεων, συμβαίνει 
να είναι και οι βιολογικοί του γονείς.

Οι ανθρώπινες κοινωνίες είχαν επινοήσει θεσμούς κατά της στειρότη- 
τας, σύμφωνα με τους οποίους η θεσμική της αντιμετώπιση είχε σχέση πά­
ντοτε με τη ‘δωρεά’ παιδιών. Η υιοθεσία στη ρωμαϊκή και στη δυτική κοι­
νωνία αποτελεί ένα παράδειγμα. Η προγαμιαία γονιμοποίηση, εγκυμοσύνη 
και τεκνοποίηση της γυναίκας στους Samo από άνδρα υποχρεωτικά άλλον 
από τον σύζυγό της και κοινωνικό πατέρα του παιδιού, θυμίζει σήμερα τη 
γονιμοποίηση με δότη σπέρματος. Επίσης στους Chagga, η γέννηση παιδιού 
το οποίο προέρχεται από τη μετά από γάμο γονιμοποίηση της χήρας από 
τον πατέρα ή τον μεγάλο αδελφό του άτεκνου αποθανόντα, μας παραπέ­



Η μετάβαση από τη βιοηθιχή στο βιοδίκαιο 175

μπει στην post mortem υποβοηθοΰμενη αναπαραγωγή. Ακόμη και η περί­
πτωση φέρουσας μητέρας επ’ αμοιβή στους Haya έχει τα στοιχεία παρένθε­
της μητρότητας. Υπάρχουν πολλές θεσμικές παραλλαγές ως προς την εγκα­
θίδρυση της συγγένειας και την τεκνοποίηση. Δεν συναντούμε, βεβαίως, τη 
δωρεά ωαρίων ή εμβρύων, επειδή αυτή έχει άμεση σχέση με την ανάπτυξη 
της βιοϊατρικής τεχνολογίας (Héritier-Augé 1985: 242-249).

Από τα παραπάνω συνάγεται ότι το κοινωνικό δεν περιορίζεται στο 
βιολογικό και κατά μείζονα λόγο στο γενετικό, εξ ου και η κοινωνία μπο­
ρεί να τροποποιήσει τις ισχύουσες μορφές αναπαραγωγής, συγγένειας και 
τεκνοποίησης, υπό την προϋπόθεση μεταβολής των φαντασιακών σημα- 
σιών που μέχρι τότε την καθόριζαν. Η μοναδική εξαίρεση των πολυάριθ­
μων κοινωνικών λύσεων τις οποίες φαντάστηκαν και σηματοδότησαν θε­
σμικά οι ‘πρωτόγονες’, οι ιστορικές κοινωνίες, καθώς και μέχρι σήμερα οι 
ανεπτυγμένες τεχνολογικά κοινωνίες αφορά αποκλειστικά την αναπαρα­
γωγική κλωνοποίηση. Στην υποθετική καθαρά περίπτωση αναπαραγωγι­
κής κλωνοποίησης, όπου πολυάριθμα παιδιά-κλώνοι μεγαλώνουν σε ιδρύ­
ματα, παιδιά κάποιας σέκτας ή εξουσίας, στα οποία απαγορεύουν τις λέ­
ξεις πατέρας και μητέρα, την ταυτότητα του ατόμου, τη χρήση ονόματος, 
την ανάπτυξη συναισθηματικών δεσμών και σχέσεων με υποκατάστατα 
των γονιών πρόσωπα, εγκυμονεί ο κίνδυνος της αποδόμησης των κοινωνι­
κών σημασιών πατέρας και μητέρα, της γενεαλογικής τάξης και του υπο­
κειμένου με συνέπειες που δεν μπορούμε να συλλάβουμε σήμερα.

Ο P. Legendre, στο βιβλίο του Το ανεκτίμητο αντικείμενο της μετάδοσης. 
Μελέτη της γενεαλογικής αρχής στη Δύση, γράφει ότι η ζωή δεν μπορεί να 
μην είναι ‘θεσμισμένη’, αν ενδιαφέρει την κοινωνία μας η γέννηση ενός υ­
ποκειμένου. Η θέσμιση της ζωής αφορά τη θέση ορίων στην εξουσία του 
ανθρώπου να αυτοκαθορίζεται απόλυτος άρχων του κόσμου, τόσο στο ε­
πίπεδο του πραγματικού όσο και του συμβολικού. Η γενεαλογική τάξη και 
οι θεμελκϋδεις απαγορεύσεις αποτελούν συστατικά στοιχεία της δόμησης 
της ταυτότητας του υποκειμένου τα οποία εύκολα εκμηδενίζονται από την 
επιθυμία χωρίς όρια και την εξιδανίκευση της αρχής της αγαθοεργίας (Leg­
endre 1985: 10, 74-75, 123). Το υποκείμενο έχει ασφαλώς ένα σώμα, αλλά 
ένα ‘σιυμα μιλημένο’ το οποίο περιέχεται μέσα στις γλώσσες και στα λόγια 
αυτών που το βοηθούν να γεννηθεί και που σταδιακά το εισάγουν στη ση­
μασία του νοήματος, της γλώσσας και του πολιτισμού για να μπορέσει να



176 Μαρία Μητροσνλη

κατοικήσει την ‘άβυσσο της ανθρώπινης ύπαρξης’ (Legendre 1996: 11-13). 
Τα παραπάνω επιχειρήματα νοηματοδοτοΰνται, κατά τη γνώμη μας, εφό­
σον λάβουν υπόψη τους το πρόταγμα μιας ανοικτής δημοκρατικής κοινω­
νίας, όπου το επιτρεπτό ή η απαγόρευση αφορούν περισσότερο την πλευρά 
της κοινωνικής παρά της βιολογικής τάξης.

Δημοκρατικές διαδικασίες και συμμετοχή των πολιτών

Η θεσμίζουσα κοινωνία παρενε'βη στον δυτικό κόσμο για να τροπο­
ποιήσει τις ήδη θεσμισμε'νες κοινωνικές σχέσεις με σκοπό τον έλεγχο των 
κοινωνικών και πολιτιστικών αντιφάσεων και συγκρούσεων και την οριο- 
θέτηση του τεχνολογικού ‘ηδονισμού’. Ωστόσο παραμένει ανοικτό προς συ­
ζήτηση το ζήτημα αν ή σε ποιον βαθμό η διαμόρφωση των νέων θεσμών, 
των ηθικών επιταγών και των κανόνων δικαίου ήταν προϊόν ετερόνομων ή 
άμεσων δημοκρατικών διαδικασιών (δημοκρατικών forum, διαβουλεύσεων 
και δημοψηφισμάτων) υπό την έννοια της συνειδητής ή μη συμμετοχής και 
απόφασης των πολιτών.

Το παραπάνω ερώτημα αποκτά μεγαλύτερη σημασία υπό την επίδραση 
απόψεων που θεωρούν ότι τα προβλήματα που ανακύπτουν από την ανά­
πτυξη της βιοτεχνολογίας είναι πρωτίστως βιοπολιτικά και δευτερευόντως 
ηθικά και νομικά (Castoriadis 1993: 210, Τσουκαλάς 2000).3

Οι πολίτες μένουν σε μεγάλο βαθμό απαθείς και εναποθέτουν την κριτι­
κή τους λειτουργία στους επιστήμονες και στους εμπειρογνώμονες. Τα δη­
μόσια, όμως, θέματα και κοινωνικά ζητήματα δεν αφορούν μόνο τους ε- 
παγγελματίες και τους εμπειρογνώμονες, αλλά και τους ίδιους τους πολίτες 
(Arendt 1958: 251-259). Η ιδιότητα του πολίτη αποκτά νόημα όταν οι πο­
λίτες μπορούν ενεργά να δώσουν την άποψή τους σε επιλογές και αποφά­
σεις για θεμελιώδη κοινωνικά θέματα, όπως η ανθρώπινη αναπαραγωγή 
και η κλωνοποίηση. Μάλιστα αυτή η ιδιότητα είναι περισσότερο αυθεντι­
κή, αν είναι ικανή να ανανεώνει το κοινωνικό φαντασιακό και αν δεν δια­
χωρίζεται από την υπευθυνότητα ως προς τις συνέπειες της επιλογής των 
πολιτών τόσο για τον εαυτό τους όσο και για την κοινωνική ομάδα (Cas­
toriadis 1999: 42).

Οι οργανώσεις της κοινωνίας των πολιτών έδειξαν έντονη κινητικότητα 
για το θέμα της άμβλωσης που έφερε αντιμέτωπες τις οργανώσεις ‘pro-life’ 
και ‘pro-choice’, καθώς το θέμα συνδέθηκε άμεσα με το πολιτικό ζήτημα της



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο 177

ισότητας ανδροόν και γυναικών και παλαιού τύπου διεκδικήσεις. Αντίθετα, 
οι σύγχρονες έννοιες της ιατρικής αναπαραγωγής και της τυχόν γενετικής 
‘χειραγώγησης’ δεν κινητοποίησαν πολύ τους πολίτες και δεν τους έκαναν 
συμμέτοχους στον βιοηθικό διάλογο. Στην Ιταλία, για παράδειγμα, η οποία 
αποτελεί χώρα όπου αναπτύχθηκαν προωθημένες πρακτικές αναπαραγω­
γής χωρίς κανένα έλεγχο μέχρι την ψήφιση του σχετικού νόμου για την υ- 
ποβοηθούμενη αναπαραγωγή το 2003 -ενός εκ των αυστηρότερων στην 
Ευρώπη μαζί με εκείνον της Γερμανίας-, οι πολίτες όταν ερωτήθηκαν και 
κλήθηκαν να ψηφίσουν με δημοψήφισμα, απείχαν σε πολύ υψηλό ποσοστό 
(76%) υπό την πίεση της καθολικής εκκλησίας με αποτέλεσμα το δημοψή­
φισμα να θεωρηθεί άκυρο.4 Αυτή η στάση των πολιτιόν αποδεικνύει αφε­
νός απάθεια απέναντι σε σοβαρά κοινωνικά ζητήματα και αφετέρου προ­
σκόλληση στην παράδοση. Η αρνητική πλευρά, όμως, του παραδείγματος 
της Ιταλίας δεν οδηγεί στο συμπέρασμα ότι τα forum και τα δημοψηφίσμα­
τα για πολύ σημαντικά θέματα είναι ανέφικτα. Αντίθετα είναι διαδικασίες 
μιας ανοικτής δημοκρατικής κοινωνίας οι οποίες αναδεικνύουν παράλληλα 
το σοβαρό θέμα της αναγκαιότητας ενημέρωσης και διαφώτισης των πολι­
τών.

Γενικά, οι πολίτες φαίνεται ότι μετατοπίστηκαν σήμερα από την επιθυ­
μία παιδιού στον προγραμματισμό παιδιού με οποιοδήποτε κόστος, προ­
σωπικό ή οικονομικό, χωρίς να πάρουν θέση στη λήψη των αποφάσεων σε 
επίπεδο δημοκρατικής κοινωνίας. Το ενδιαφέρον τους επικεντρώθηκε στη 
βιολογική κληρονομιά. Έτσι, η θεσμοθέτηση επιτροπών κρίθηκε επιβεβλη­
μένη, ως μια αρχή που η μοναδική της εξουσία αντλείται από την ενδεχό­
μενη σοφία [sagesse] των γνωμοδοτήσεών της (Bernard 1990: 263). Τι ση­
μαίνει όμως σοφία και επιτροπές σοφών,; Έχει την αρχαιοελληνική έννοια 
του φρόνιμος ή την έννοια του εμπειρογνώμονα; Κατά τον Ferry, αποστολή 
μιας τέτοιας εθνικής επιτροπής είναι να διαφωτίσει σε βάθος τον λαό και 
τους αντιπροσώπους του σχετικά με τη σκέψη όλων τοιν μοντέλων επιχει­
ρηματολογίας' ώστε να μπορέσουν να επιλέξουν πλήρως ενήμεροι. Ο Ferry 
δεν συμφωνεί με τη λογική των μετρήσεων ούτε και με την προσφυγή σε 
δημοψηφίσματα. Παράλληλα όμως θεωρεί ότι δεν υπάρχουν σοφοί ή ε­
μπειρογνώμονες που γνωρίζουν τι πρέπει να κάνουμε, καθώς το ζήτημα δεν 
είναι τεχνικό και προτείνει οι εθνικές επιτροπές βιοηθικής να αποκαλού­



178 Μαρία Μητροσνλη

νται ‘επιτροπές ηθικής διάσκεψης’ (Ferry 1991: 16-17, 20-21) και να είναι 
διευρυμένες.

Ο ρόλος των εθνικών επιτροπών βιοηθικής -ως έναν βαθμό και των επι­
τροπών ηθικής ή και δεοντολογίας που προηγήθηκαν ιστορικά, αρχικά 
στις ΗΠΑ, καθοίς και της πληθώρας ειδικών επιτροπών στα νοσοκομεία ή 
ερευνητικά κέντρα που θεσπίστηκαν σε εθνικό ή περιφερειακό επίπεδο γε­
νικότερα στον δυτικό κόσμο για θέματα ζωής και υγείας-, είναι να συμβά­
λουν, κατά τη γνώμη μας, στη συνειδητοποίηση των πολιτών για τα πραγ­
ματικά και συμβολικά κοινωνικά διακυβεΰματα, στην προώθηση του δη­
μόσιου διαλόγου και στη μεσολάβηση για την εξεύρεση μιας συναινετικής 
λύσης μέσα από τη δημοσιοποίηση της γνώμης τους. Ωστόσο, κάποιες επι­
τροπές, εκτός από γνωμοδοτικές-συμβουλευτικές, έχουν και ελεγκτικές αρ­
μοδιότητες. Συναντάται ιδεατά η δημοκρατική απαίτηση μιας ηθικής όλων 
των πολιτών και όχι μόνο των επαγγελματιών υγείας, των ερευνητών και 
των εμπειρογνωμόνων. Αναμφισβήτητα, το έργο των επιτροπών είναι πολύ 
σημαντικό και αξιόλογο για τη σύγχρονη κοινωνία, όμως η επινόηση και η 
λειτουργία τους ενέχει πολλά παράδοξα και αντιφάσεις, όπως άλλωστε και 
των ανεξάρτητων αρχοίν, τα οποία αξίζει να μας προβληματίσουν.

Η Εθνική Συμβουλευτική Επιτροπή της Γαλλίας για τις Επιστήμες της 
Ζωής και της Υγείας (CCNE), που είναι η αρχαιότερη σε ευρωπαϊκό του­
λάχιστον επίπεδο (1983) ανέλαβε εξαρχής την αποστολή της μετάδοσης της 
βιοηθικής μέσα από διαδικασίες α) υποστήριξης άλλων επιτροπών, κέ­
ντρων και προγραμμάτων, β) πληροφόρησης με δημοσιεύσεις, καθώς και με 
ημερίδες σε εθνικό και τοπικό επίπεδο και γ) διδασκαλίας στη δευτερο­
βάθμια και τριτοβάθμια εκπαίδευση. Το προεδρικό διάταγμα (83-132/23-2- 
1983) βάσει του οποίου συστάθηκε, πρόβλεπε την υποχρεωτική οργάνωση 
κάθε χρόνο δημόσιων ημερίδων αναστοχασμού των δραστηριοτήτων της 
και των γνωμοδοτήσεών της.

Στην Ελλάδα, με τον νόμο 2667/1998 θεσπίστηκε, παρά τω πρωθυπουρ­
γοί, η Εθνική Επιτροπή Βιοηθικής η οποία έχει ως αποστολή τη διαρκή πα­
ρακολούθηση των θεμάτων που αφορούν τις εφαρμογές των βιολογικών 
επιστημών καθώς και τη διερεΰνηση των ηθικών, κοινωνικών και νομικών 
διαστάσεων και επιπτοίσεών τους. Επίσης, στόχος της είναι τόσο η έγκυρη 
ενημέρωση των πολιτών όσο και η υποστήριξη τοιν κρατικών πολιτικών. 
Αποτελείται από 12 μέλη και η σύνθεσή της είναι επιστήμονες από τις επι­



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοόίκαιο 179

στήμες της ζωής και της υγείας καθώς και από τον χώρο της νομικής, της 
θεολογίας και της κοινωνιολογίας. Πρόσφατα σχετικά, με τον νόμο 
3305/2005 συστάθηκε και η Εθνική Αρχή για την Ιατρικώς Υποβοηθοΰμενη 
Αναπαραγωγή, κατά το πρότυπο της πρώτης σχετικής ανεξάρτητης αρχής, 
της Human Fertility Embryology Authority της Μ. Βρετανίας,6 με αρμοδιό­
τητα τον έλεγχο της εφαρμογής της νομοθεσίας για την ιατρικά και τεχνο­
λογικά υποστηριζόμενη αναπαραγωγή (νόμοι 3089/2002 και 3305/2005). Η 
Εθνική Αρχή για την Ιατρικώς Υποβοηθοΰμενη Αναπαραγωγή στηρίζεται 
ως προς τη σύνθεση των μελών της στους επιστήμονες και εμπειρογνώμο­
νες, ενώ, αντίθετα, η Human Fertility Embryology Authority της Μ. Βρετα­
νίας κρατά μεγαλύτερες αποστάσεις απέναντι στους ειδικούς, εξασφαλίζο­
ντας περισσότερη ουδετερότητα.

Η ρύθμιση των κοινωνικών επιπτώσεων των βιοϊατρικών εφαρμογών

Ο αναστοχασμός της συλλογικότητας και η δημοκρατική έκφρασή της 
σε κρίσιμα θέματα που την αφορούν, είναι βασικό προαπαιτούμενο πριν 
από οιαδήποτε θέσπιση νόμου που μπορεί να προλαμβάνει την αυθαιρεσία 
αλλά και να μην κλείνει την πόρτα στο μέλλον. Αυτή η διαδικασία είναι 
πολύ σημαντική στον βαθμό που η ιατριχοποίηση της σύγχρονης κοινωνί­
ας έχει εγκαθιδρυθεί με τη γέννηση της κλινικής και τη διάχυση μηχανι­
σμών μιχρο-εξουσίας με στόχο τη διαχείριση των ανθρωπίνων σωμάτων 
αλλά και των πτωμάτων, και έχει γίνει αποδεκτή από τους πολίτες ήδη από 
τον 19° αιώνα.

Η βιοεξουσία ήρθε σε ρήξη με τις παλαιότερες πειθαρχικές τεχνολογίες 
του 17ου αιώνα και με την εξουσία στον 18° αιώνα κατασκευής σωμάτων 
τιθασευμένων και υποταγμένων (βλ. Foucault 1975, 1976). Η θέληση του 
ελέγχου των σωμάτων τα οποία θεωρούνται ως βίος, με βασική αιχμή την 
ενασχόληση της καλής λειτουργίας των οργάνων αποτελεί ουσιαστικό 
στοιχείο της δημόσιας πολιτικής για την υγεία και τη ζωή. Η έννοια της βι­
οεξουσίας πον ανέπτυξε ο Μ. Foucault στο βιβλίο του Η θέληση της γνώσης 
(1976: 177-191) προσδιορίζεται ως μια εξουσία που ασκείται θετικά πάνω 
στη ζωή την οποία αναλαμβάνει να διαχειριστεί, να υπερτιμήσει, να πολ­
λαπλασιάσει, να της ασκήσει συγκεκριμένους ελέγχους και κανονικότητες 
του συνόλου. Ο Foucault αποδίδει τελικά σ’ αυτόν τον όρο διπλή σημασία. 
Μια ανατομο-πολιτική που μεταχειρίζεται τα ανθρώπινα σώματα σαν μη­



180 Μαρία Μητροσύλη

χανή, καθώς και μια βιοπολιτική του πληθυσμού που ενδιαφέρεται για το 
σώμα του ανθριόπου ως είδος: ‘έλεγχος του ατόμου και του είδους απαραί­
τητα στοιχεία για την ανάπτυξη του καπιταλισμού’. Στην εποχή μας ‘η υ­
γεία αντικατέστησε τη σωτηρία’ και η βιοϊατρική τεχνολογία και η γενετι­
κή αύξησαν τις δυνατότητες διαχείρισης του βίου, διεισδύοντας στην προ­
σωπική και οικογενειακή ιδιωτική ζωή.

Στα πρώτα στάδια εφαρμογής των νέων τεχνικών, ζευγάρια που συνα­
ντούσαν πρόβλημα τεκνοποίησης επισκέπτονταν τον γιατρό τους, ο οποίος 
συχνά τους πρότεινε μια θεραπεία κατά της στειρότητας με τη μέθοδο της 
υποβοηθούμενης αναπαραγωγής. Δεν υπήρχε κανένας συνειδητός προβλη­
ματισμός για τη σημασία αυτή της πράξης σε πολιτικό, ηθικό ή νομικό επί­
πεδο. Δεν προϋπήρχε καμία συζήτηση για το επιτρεπτό ή μη και τις συνέ- 
πειές της. Η συζήτηση μεταξύ γιατρού και ζευγαριού επικεντρωνόταν στη 
νέα ανατρεπτική και αποτελεσματική θεραπεία που θα έδινε λύση στο 
πρόβλήμά τους.

Όμως, το βίωμά τους απόκτησε νόημα περισσότερο εκ των υστέρων μέ­
σα από τη σημασία που δόθηκε δημόσια στα επιτεύγματα των θετικών ε­
πιστημών και των εφαρμογών τους στην ιατρική. Έτσι, εγκαταστάθηκε 
σταδιακά μια κοινοτυπία των ιατρικών επεμβάσεων που διέφεραν από τις 
μέχρι τότε παραδοσιακά εφαρμοζόμενες πρακτικές. Οι εμπειρίες υποβοη­
θούμενης αναπαραγωγής πολλαπλασιάστηκαν και η κρυοσυντήρηση πλε- 
οναζόντων γαμετιόν και εμβρύων ήταν γεγονός που έθετε πρόσθετα κανο­
νιστικά ζητήματα και ούτο) καθεξής.

Η σημασία της πρακτικής της υποκατάστατης ή παρένθετης μητέρας, 
για παράδειγμα στη Γαλλία, ανακοινώθηκε δημόσια και συγκίνησε το κοι­
νό, δημιουργώντας παραστάσεις και κρίσεις για την υποδοχή της νέας 
πρακτικής. Αλλοι εξέτασαν σφαιρικά το ζήτημα από ηθική άποψη για τις 
εφαρμογές της τεχνικής στην ανθρώπινη αναπαραγωγή, άλλοι είχαν ευνοϊ­
κή στάση, άλλοι επιχειρηματολόγησαν για τα ρίσκα του εγχειρήματος και 
άλλοι πρότειναν τη νομική του ρύθμιση. Ωστόσο, το κοινό ευαισθητοποιή­
θηκε μόνο σε σχέση με την έντονη επιθυμία απόκτησης παιδιού και το δρά­
μα της στέρησης απογόνων. Δύο διαδοχικές μετρήσεις της κοινής γνοψιης 
την εμφάνισαν διχασμένη. Η καθολική εκκλησία ήταν εχθρική, τα κόμματα 
μετριοπαθή, ο επιστημονικός κόσμος διατακτικός και η Εθνική Επιτροπή 
Ηθικής τοποθετήθηκε προσεκτικά, έχοντας όμως ανοικτό προσανατολισμό.



Ημετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο 181

Η πρακτική έλαβε χώρα και η κριτική περιστράφηκε στην καθυστέρηση 
αντιμετώπισής της από την ηθική και το δίκαιο καθώς και στη μη έγκαιρη 
λήψη μέτρων για αποτροπή μιας αλά ΗΠA πραγματικής ‘βιομηχανίας’ πα­
ραγωγής παιδιών από υποκατάστατες μητέρες: σύμφωνα με το ‘εμπορικό’ 
πρότυπο, ως πρακτική συμφωνία μεταξύ ιδιωτών [gentleman’s agreement] η 
οποία περιλαμβάνει πολλά στοιχεία, όπως ανωνυμία, ενδιάμεσο, χρηματι­
κή ικανοποίηση κ.ά. (Isambert 1985: 302). Σε τελευταία ανάλυση, η κοινή 
γνώμη χειραγωγήθηκε και κατέληξε να είναι μάλλον συναινετική.

Τα προβλήματα και τα ερωτήματα που ανέκυψαν από την πρόοδο της 
βιοϊατρικής τεχνολογίας ανέδειξαν τα αδιέξοδα της επιστήμης, της ηθικής 
και του δικαίου, αλλά επίσης, του πολιτικο-οικονομικοΰ συστήματος και 
του πολιτισμού. Για αυτόν τον λόγο η διεθνής κοινότητα, τα κράτη, οι μη 
κυβερνητικές οργανώσεις και τα άτομα προσπάθησαν να αναστοχαστούν 
πάνω στις παγκόσμιες αξίες της ανθρωπότητας και του ανθρώπου. Ασφα­
λούς, οι Διεθνείς Διακηρύξεις, κυρίως του Συμβουλίου της Ευρώπης, αποτέ- 
λεσαν αφετηριακό σημείο γιατί περιείχαν σημαντικές ηθικές αρχές, όπως 
είναι ο σεβασμός της αξιοπρέπειας του ανθρώπου, ο σεβασμός της ελευθε­
ρίας, το δικαίωμα στη ζωή κ.ά. Η διαδικασία αναστοχασμού που ακολου­
θήθηκε από τη διεθνή κοινότητα ή που θα πρέπει να υιοθετείται κατά τη 
συγκρότηση και λειτουργία κάθε δημοκρατικής κοινωνίας συνετέλεσε στη 
δημόσια συζήτηση που, ούτως ή άλλως, άνοιξε υπό την πίεση των γεγονό­
των.

Εξαρχής όμως φάνηκαν να ξεχωρίζουν διαφορετικές δημοκρατικές πα­
ραδόσεις και λειτουργίες του κράτους δικαίου. Για την αγγλοσαξονική 
παράδοση όπου οι διαφορές επιλύονται χάρη στη διαπλαστική ικανότητα 
της νομολογίας ή για χοόρες που είναι πιο κοντά σε ένα ‘δεοντολογικής φύ­
σης’ δίκαιο, τα ηθικά και νομικά κενά δεν προξένησαν ανησυχία. Για τα 
κράτη, μεταξύ των οποίων και η Ελλάδα, του γραπτού δικαίου όπου ο νό­
μος έχει όχι μόνο συμβολική αλλά και πραγματική σημασία, γιατί με τη θέ­
σπισή του εξασφαλίζονται έννομες συνέπειες, τα νομικά κενά και η απου­
σία νομοθετικής ρύθμισης δημιουργούν ίσως μεγαλύτερη ανασφάλεια 
στους πολίτες, ειδικά για τόσο σοβαρά ζητήματα επέμβασης σε θέματα εξέ­
λιξης του ανθρώπου και των άλλων έμβιων όντων.

Όμως, παρά τον σεβασμό στην κουλτούρα κάθε δημοκρατικής κοινωνί­
ας, η ηθική δεν μπορεί να περιορίζεται στο εσωτερικό των εθνικών κρα-



182 Μαρία Μητροσνλΐΐ

των, αλλά έχει οικουμενικό χαρακτήρα σχετικά με θέματα που αφορούν τη 
ζωή και τον θάνατο του ανθρώπου, για να αποφευχθεί το ενδεχόμενο η 
αγορά να καθορίζει τους ηθικούς κανόνες στην εποχή της παγκοσμιοποίη­
σης και η επιστροφή στην παράδοση ‘νεο-συντηρητικών απόψεων’ στο ε­
σωτερικό των εθνικών κρατών να θέτει όρια στη δημοκρατική κοινωνία.

Σ’ αυτή τη διεργασία αναδείχθηκαν αμφιλεγόμενα διακυβεύματα και 
διατυπώθηκαν αντικρουόμενες απόψεις καθώς και αντίθετα επιχειρήματα 
μεταξύ ‘τεχνοφίλων’ και ‘τεχνοφόβων’ ως προς τις σταθμίσεις αγαθών και 
αξιών, που οδήγησαν τον κοινωνικό κόσμο στην αναζήτηση κανόνων, ι­
κανών να ‘συν-κρατουν’ την κοινωνία. Εκεί που υπήρχε η παλιά νόρμα 
πρέπει να τεθεί η καινούργια. Ωστόσο το σημαντικό δίλημμα που απασχό­
λησε εξαρχής ήταν αν η θεσμίζονσα κοινωνία θα παράγει κανόνες ηθικής ή 
κανόνες δικαίου για να επιλύσει τα νέα κοινωνικά προβλήματα. Επίσης, 
αναδύθηκαν τα ερωτήματα κατά πόσο η Βουλή μπορεί να επεξεργαστεί 
νόρμες βάσει ηθικής τάξης, αφού θεσμικά έχει κατά βάση αρμοδιότητα να 
νομοθετεί κανόνες θετικού δικαίου, και κατά πόσο η προοπτική ότι όλα 
επιλύονται με τη νομοθετική οδό δεν έχει δείξει πλέον τα όριά της (μη ε­
φαρμογή των νόμων, νομικός πληθωρισμός κ.ά.). Ποιος δύναται και νομι­
μοποιείται να αποφασίσει και πώς; Με ποιον τρόπο μπορεί να εναρμονι­
στεί το συλλογικό συμφέρον με τις ατομικές επιθυμίες;

Η απάντηση προήλθε καταρχάς από τον επιστημονικό και ερευνητικό 
κόσμο που αναζήτησε τη λύση μέσα από την ιστορία και εμπειρία του 
κλάδου: την ιατρική ηθική. Τόσο σε διεθνές όσο και εθνικό επίπεδο, η ια­
τρική πρακτική από τον Ιπποκράτη και ύστερα ήταν τα αναφυόμενα δι­
λήμματα να επιλύονται με τους επαγγελματικούς κώδικες δεοντολογίας 
που εξασφάλιζαν πρωτογενώς τη συνοχή του επαγγέλματος και δευτερογε­
νώς το δημόσιο συμφέρον. Οι συγκεκριμένοι κώδικες περιλάμβαναν κανό­
νες αυτοπεριορισμού της συμπεριφοράς των γιατρών και ερευνητών που 
επιβάλλονταν από τους ίδιους τους επαγγελματίες προς εξυπηρέτηση ουσι­
αστικά του σκοπού της έρευνας και της θεραπείας.

Βασική ρωγμή στο σύστημα αυτοπεριορισμού αποτελεί η καταδικαστι- 
κή απόφαση του δικαστηρίου της Νυρεμβέργης (1947) των γιατρών ναζί, 
επειδή μεταχειρίστηκαν ως πειραματόζωα τους έγκλειστους σε στρατόπεδα 
συγκέντρωσης. Η απόφαση αυτή έθεσε για πρώτη φορά την αρχή της ενή­



Η μετάβαση από τη βιοηΟική στο βιοδίκαιο 183

μερης συναίνεσης που είναι βασική για τη συμμετοχή των προσώπων σε 
οποιαδήποτε έρευνα.

Μετά το 1970, το ζήτημα της εξουσίας επέμβασης στη ζωή απασχόλησε 
βιολόγους και γενετιστές. Για λόγους ασφαλείας μια ομάδα γνωστών επι­
στημόνων δημιούργησε ένα μορατόριουμ (Καλιφόρνια, 1974), υστέρα από 
αίτημα της Εθνικής Ακαδημίας Επιστημών των ΗΠΑ [National Academy of 
Sciences] με στόχο την προσωρινή τουλάχιστον αναστολή πειραματικά γε­
νετικών χειραγωγήσεων. Το μορατόριουμ κατέληξε στη Σύσκεψη του Asi- 
lomar, όπου συμφωνήθηκε η άρση του και η εγκαθίδρυση κανόνων ασφα­
λείας. Σ’ αυτή τη διαδικασία έκανε την εμφάνισή της η αρχή της προφύλα­
ξης η οποία διακρίνει μεταξύ της ανάπτυξης της έρευνας και των εν δυνά­
μει κινδύνων από την εφαρμογή της, ιδίως όταν είναι ακόμη πρόωρο να 
εκτιμηθούν οι συνέπειές της. Υπάρχει μια εξέλιξη, θα λέγαμε, των αρχών 
της φρόνησης και της πρόληψης. Έτσι, η επίκληση της αρχής της προφύλα­
ξης που στηρίζεται στη λογική της εκ των προτέρων προστασίας της συλ- 
λογικότητας απέναντι σε έναν σοβαρό κίνδυνο από συμβάν προβλεπόμενο 
ή πιθανολογούμενο και το οποίο μπορεί να επιφέρει μη αναστρέψιμη βλά­
βη στην υγεία ή στην ασφάλεια των σύγχρονων ή μελλοντικών γενεών, α­
ποτελεί μια τεχνική διαχείρισης των ‘ρίσκων’ απέναντι στην αβεβαιότητα 
της επιστήμης. Η αναλογικότητα παίζει ρόλο μέτρησης και ισοζυγίου των 
κινδύνων, εφόσον η επιστημονική αβεβαιότητα δεν δύναται να εμποδίσει 
την πράξη. Πολλοί επιστήμονες θα συμφωνήσουν για την αναγκαιότητα 
της αρχής της προφύλαξης σχετικά με το περιβάλλον, ενώ άλλοι θα προ­
βληματιστούν σοβαρά για την εφαρμογή της στο δίκαιο της υγείας.

Η ανάπτυξη της βιοηθικής

Το 1970 επινοήθηκε από τον αμερικανό υγκολόγο Van Potter ο όρος βι- 
οηθική [bioethics] με στόχο τη δημιουργία ενός τομέα που θα συνδύαζε τις 
βιολογικές γνώσεις με τις ανθρωπιστικές επιστήμες (Αλαχιώτης 2004: 68), 
δηλαδή τον καθορισμό μιας κοινής βάσης προβληματισμού ως προς τα δι­
λήμματα που γεννιούνται από την εξουσία του ανθρώπου να τροποποιήσει 
τα έμβια όντα. Ο Potter προτείνει μια ευρεία διεπιστημονική προσέγγιση 
της βιοηθικής, ως μιας ηθικής της ζωής και του έμβιου όντος που καλύπτει 
ακόμη και την οικολογία, τη φτώχεια, τα ζητήματα του υπερπληθυσμού 
και την επιβίωση του ανθρώπινου είδους και ολόκληρου του πλανήτη (Pot-



184 Μαρία Μητροσύλη

ter 1970: 127-153, 1972: 200-205). Ουσιαστικά επιχειρεί τον διάλογο της ια­
τρικής ηθικής με τη φιλοσοφική ηθική και θέτει το ζήτημα της κοινωνικής 
ευθύνης των ερευνητών, επιθυμώντας μια συστημική-κυβερνητική προσέγ­
γιση. Καλεί τον επιστημονικό κόσμο να δημιουργήσει την επιστήμη της ε­
πιβίωσης που θα αναπτυχθεί από την ένωση της βιολογικής [bio-] και της 
ηθικής γνώσης [-ethics] των ανθρωπιστικών επιστημών. Ο όρος αυτός υιο­
θετήθηκε άμεσα από πολλούς συγγραφείς στις ΗΠΑ. Ο Α. Hellegers, Ολ­

λανδός γυναικολόγος ο οποίος ίδρυσε το Kennedy Institute of Ethics (1971) 
και συνεργάστηκε άμεσα με τον καθολικό θεολόγο R. McCormick, αποδέ­
χτηκε τον όρο βιοηθική, περιορίζοντας ωστόσο την ευρεία έννοια του ορι­
σμού του Potter στα θέματα του βιοϊατρικού πεδίου (Reich 1994: 319-335) 
και χαρακτηρίζοντάς την εφαρμοσμένη ηθική. Επίσης, ο καθολικός φιλό­
σοφος D. Callahan και ο ψυχίατρος W. Gaylin που σύστησαν το Hastings 
Center Studies (1969) έκαναν χρήση του όρου βιοηθική, κατανοώντας την 
ως κλάδο της ηθικής φιλοσοφίας και συνεισέφεραν στην ενσωμάτωσή του 
στο ταξινομητικό σύστημα της βιβλιοθήκης του Κογκρέσου (1974).

Σε αυτό λοιπόν το στάδιο εξέλιξης, οι Beauchamp και Childress, με το 
βιβλίο τους Principles of Biomedical Ethics -που αποτελεί κλασική αναφο­
ρά-, προτείνουν μια ‘α-θεωρητική’ βιοηθική (Lajeunesse & Sosoe 1996:105). 
Εισήγαγαν την έννοια των principles (αλλά και των rules) και ανέπτυξαν 
το ρεύμα του principlism που στηρίζεται στις αρχές της αυτονομίας, αγα­
θοεργίας και διανεμητικής δικαιοσύνης. Στο βιβλίο τους οριοθετούν το α­
ντικείμενό της βιοηθικής στην εξέταση περιπτώσεων κατά την κλινική 
πρακτική, στην παροχή φροντίδας υγείας, στην έρευνα και στη δημόσια 
πολιτική (‘it is essential to examine a wide variety of cases involving medi­
cal practice, health care delivery, research and public policy’, Beauchamp 
και Childress 1979: ix-x). Η βιοηθική καλύπτει λοιπόν τρεις βασικούς τομείς 
του πεδίου της υγείας: την κλινική, την έρευνα και τις πολιτικές υγείας. 
Υπάρχουν συγγραφείς που υπογραμμίζουν ότι ορισμένες αρχές της παρα­
δοσιακής ιατρικής ηθικής και της ιατρικής δεοντολογίας, όπως η αυτονο­
μία, η αγαθοεργία, η εχεμύθεια, η πληροφόρηση, η συναίνεση, η δικαιοσύ­
νη και άλλες, μερικές γνωστές ήδη από τον όρκο του Ιπποκράτη, εξακο­
λουθούν να παραμένουν σταθερές και εγγράφονται στη βιοηθική 
(Beauchamp 1999: 18-23, Roy 1979: 85 και 95). Άλλοι θεωρούν ότι η βιοη­
θική, παρά τη νέα ορολογία, είναι ο ‘νέος’ αναστοχασμός που διαρκεί πά­



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βίοδίκαιο 185

νω από χίλια χρόνια και είναι ‘αμάγαλμα’ του παλιού και του καινούργιου. 
Άποψη που τεκμηριώνεται και από τον Paul Ricoeur, ο οποίος υποστηρίζει 
ότι αυτός ο τομέας διαρθρώνεται γύρω από το δίπολο παράδοση- 
ανανέωση που βρίσκει έρεισμα στην ηθική (Ricoeur 1996: 20 υποσ. 8, 10).

Εκτός από τον παραπάνω ορισμό διατυπώθηκαν και άλλοι. Έτσι η βιο­
ηθική ορίζεται ως ‘η επιστήμη που ασχολείται με την αξιολόγηση της συ­
μπεριφοράς και των πράξεων του ανθρώπου προς την κατεύθυνση να μην 
εμποδίζονται οι ευεργετικές εφαρμογές της νέας γνώσης και να περιορίζο­
νται οι κίνδυνοι από τις βλαβερές συνέπειές της’ (Αλαχιώτης 2004: 68). Υπ’ 
αυτήν την έννοια οι όροι βιοηθική και ηθική τείνουν να θεωρούνται σχε­
δόν συνώνυμοι.

Όμως το λανθάνον ερώτημα -αν η βιοηθική είναι εφαρμοσμένη ηθική ή 
νέα ηθική, επιστημονική πειθαρχία ή διεπιστημονική προσέγγιση, επιστήμη 
ή (ανα)στοχασμός ή ακόμη και δημοκρατικός πολιτικός τόπος ή διαδικα­
σία κοινωνικής ρύθμισης- δεν έχει πλήρως απαντηθεί, κατά τη γνώμη μας, 
μέχρι σήμερα, όπως φαίνεται και από την αντιπαράθεση των διαφόρων ο­
ρισμών. Ο Hottois υποστηρίζει ότι η βιοηθική δεν είναι μια νέα επιστήμη ή 
μια νέα ηθική, αλλά ότι η αναγκαιότητα της βιοηθικής προκύπτει από το 
πάντρεμα και την αντιπαράθεση των βιοϊατρικών τεχνοεπιστημών με τις 
επιστήμες του ανθρώπου, όπως είναι η ψυχολογία, η κοινωνιολογία, η πο­
λιτική επιστήμη, η ηθική, το δίκαιο και η θεολογία. Ένα νήμα, ως προς το 
εύρος έκτασης του πεδίου, τον συνδέει με τον Potter, αφού εντάσσει στη 
βιοηθική και το περιβάλλον. Την ορίζει ως σύνολο ερευνών, λόγων και 
πρακτικών, γενικά διεπιστημονικών που έχει ως αντικείμενο να αποσαφη­
νίσει ή και να λύσει ζητήματα που έχουν ηθική σπουδαιότητα και προκύ­
πτουν από την πρόοδο και την εφαρμογή των βιοϊατρικών τεχνοεπιστη- 
μών. Με τις έρευνες αναφέρεται σε ιστορικές, κοινωνιολογικές έρευνες, με 
τους λόγους σε συζητήσεις και δημοσιεύσεις με στόχο τη διαμόρφωση ‘μιας 
βιοηθικής γνώσης’ και τέλος με τις πρακτικές στις δραστηριότητες των ατό­
μων, των διαφόρων δημόσιων επιτροπών, των υπηρεσιών υγείας και των 
κέντρων έρευνας (Hottois 2001: 124, 1993: 49-54, 1990: 182-183). Ο Hottois 
ανήκει στο ρεύμα του πραγματισμόν που αναπτύχθηκε ιδιαίτερα στις 
ΗΠΑ και δίνει έμφαση στην πρακτική ρύθμιση. Ο ίδιος χαρακτηρίζει την 
προβληματική του ως μεθοδολογικό υλισμό. Ασκεί κριτική σε κάθε οντο­
λογία, μεταφυσική και τελολογία, υποστηρίζοντας τη φρόνιμη και πρό­



186 Μαρία Μητροσνλη

σκαιρη πρακτική επίλυση των βιοηθικών ζητημάτων. Θεωρεί τελικά ότι δεν 
υπάρχουν λέξεις και σύμβολα που έχουν ακόμη επαρκή βαρύτητα για να 
αποτελέσουν αντίβαρα και να εμποδίσουν την εξέλιξη της τεχνοεπιστήμης. 
Επίσης υπογραμμίζει ότι καμία Οεμελίωση -μεταφυσική, ανθρωπιστική, 
φυσική, επιστημονική- δεν είναι αρκετή για να απαντήσει στο ερώτημα τι 
οφείλουμε να κάνουμε σε σχέση με τον άνθρωπο. Τόσο η θρησκεία όσο και 
η μεταφυσική είναι κατ’ αυτόν φονταμενταλισμοί με τους οποίους η σύγ­
χρονη επιστήμη βρίσκεται σε σύγκρουση και επιδιώκει την κρίση των ερει­
σμάτων της βιοηθικής που αποκαλύπτει την άβυσσο της ελευθερίας (Hot- 
tois 1988: 101-109). Καταλήγει δε στην πρόταση μιας ‘ανοικτής κοινωνίας’ 
επικοινωνίας.

Ωστόσο, τα κείμενα της βιοηθικής δεν έχουν ενιαία καταγωγή, εφόσον 
ανατρέχουν ή και θεμελιώνονται πολύ συχνά στη θεωρητική σκέψη αντιτι- 
θέμενων πολλές φορές ρευμάτων που διακρίνονται grosso modo σε τελολο­
γικά και δεοντολογικά ή ακόμη σε ωφελιμιστικά και δεοντολογικά. Στο 
εσωτερικό τους ασφαλώς υπεισέρχονται πολλές σχολές και θεωρίες. Πιο 
συγκεκριμένα θέσεις φιλοσόφων, όπως του Rousseau, του Kant, αλλά και 
του Heidegger, του Nietzsche, καθώς και θεωρίες συγχρόνων φιλοσόφων, 
όπως των Ricoeur, Apel, Habermas, Rawls, Popper κ.ά. επηρέασαν αναμφι­
σβήτητα την ανάπτυξη της βιοηθικής, προσδίδοντάς της πλουραλιστικό 
χαρακτήρα και καθορίζοντας διαφορετικές παραδόσεις και μοντέλα: βο- 
ρειοαμερικανικά-ευρωπαϊκά, αγγλοσαξονικά-ηπειρωτικά ευρωπαϊκά, αγ- 
γλόφωνα-φραγκόφωνα. Για παράδειγμα το ερώτημα που τίθεται συχνά 
στη Γαλλία στον χώρο της βιοηθικής είναι ‘τι ανθρωπότητα θέλουμε;’, ενώ 
στις ΗΠΑ ‘αυτή ή εκείνη η τεχνολογική ή επιστημονική ανάπτυξη σέβεται 
τα δικαιώματα του ατόμου;’ (Doucet 1998: 43).

Η βιοηθική καταλαμβάνει πλέον ένα ευρύ πεδίο που έχει ως αντικείμενο 
να κατευθύνει ή να απαντήσει σε ερωτήσεις ηθικού ενδιαφέροντος οι ο­
ποίες ανακύπτουν από την πρόοδο και την εφαρμογή της βιοτεχνολογίας 
και της βιοϊατρικής. Συγκροτείται στη βάση κατευθυντήριων αρχών και μη 
δεσμευτικοδν κανόνων. Αναπτύσσεται ως ένας αναστοχασμός με συγκεκρι­
μένο προσανατολισμό. Δεν την ενδιαφέρει άμεσα η έρευνα του καλού και 
του κακού, όπως συμβαίνει με την ηθική [morale]7 αλλά την αφορά τόσο η 
αφηρημένη κριτική θεώρηση για το μέλλον της ανθρωπότητας σε σχέση με 
τις εξελίξεις της επιστήμης και της τεχνολογίας όσο και η ανάπτυξη δημό­



Η μετάβαση από τη βιοηΟική στο βιοδίχαιο 187

σιου διεπιστημονικού διαλόγου για τα συγκεκριμένα θέματα. Στον βαθμό 
που την ενδιαφέρει η ανάπτυξη κριτικής στάσης του πολίτη απέναντι στα 
άλματα της τεχνο-επιστήμης, η βιοηθική μπορεί να συγκροτείται σε άμεση 
σχέση με τη φιλοσοφία των δικαιωμάτων του ανθρώπου, εξου και περιέχει 
τα στοιχεία της οικουμενικότητας και της ατομικότητας (βλ. Δραγώνα- 
Μονάχου 2002:1-26)

Οι αρχές της βιοηθικής που στηρίζεται στα δικαιώματα του ανθρώπου, 
στο σύνολο οικουμενικών δικαιωμάτων που κάθε άτομο μπορεί να επικα­
λεστεί εκ του γεγονότος ότι ανήκει στο ανθρώπινο γένος, θεμελιώνονται 
στις αρχές της ανθρώπινης αξίας/αξιοπρέπειας και της ελευθερίας του ατό­
μου. Η ανθρώπινη αξία/αξιοπρέπεια του ανθρώπου αποτελεί θεμελιώδη 
αξία λόγω ακριβώς της φύσης του. Βασικός της στόχος είναι να εγγυηθεί το 
προβάδισμα του προσώπου. Με βάση αυτή την αρχή ο άνθρωπος δεν νοεί­
ται ως αντικαταστατό μέγεθος. Η σύγχρονη αντίληψη των δικαιωμάτων 
του ανθρώπου αφορά, όχι μόνο στην προστασία της ελευθερίας δια του 
νόμου, αλλά εν ανάγκη και αντίθετα στον νόμο, αφού κατά την Delmas- 
Marty, τα δικαιώματα του ανθρώπου επανεισάγουν ‘το ερώτημα του δι­
καίου στο επίκεντρο του θετικισμού’ στοχεύοντας όχι το περιεχόμενο του 
κανόνα δικαίου, αλλά ‘le droit du droit’ (Delmas-Marty 1988: 315, Ewald 
1986: 39-42). Μέχρι ποιου σημείου όμως ο άνθρωπος είναι ελεύθερος; Είναι 
ελεύθερος μέχρι του σημείου να μην προξενήσει βλάβη στον άλλο. Το όριό 
του είναι ο άλλος. Από την αρχή της ανθρώπινης αξίας/αξιοπρέπειας, επί­
σης, απορρέουν το δικαίωμα στη ζωή, η μη εμπορευσιμότητα του ανθρωπί­
νου σώματος και των προϊόντων του κ.ά., καθώς η ρητή εφαρμογή της στη 
χρήση και στις συνέπειες των βιοϊατρικών δραστηριοτήτων.

Η ανάδυση του βιοδικαίου

Η πρώτη περίοδος της αυτορρύθμισης πυν εφαρμογών της βιοτεχνολο­
γίας και της βιοϊατρικής με εύκαμπτους δεοντολογικούς κανόνες ή της 
συμφωνίας με συμβατικές πρακτικές, καθώς και η εποχή αναμονής του νο- 
μοθέτη, εν όψει των εξελίξεων έχει περάσει οριστικά. Τα προβλήματα που 
συσσωρεύτηκαν κατά καιρούς απαιτούν μια συνολική και ανοικτή αντιμε­
τώπιση.8 Τα υπεράριθμα έμβρυα, η κυοφορούσα γυναίκα, το γεννητικό υ­
λικό νεκρού δότη για αναπαραγωγή μπορεί να εγείρουν ηθικά ερωτήματα 
το 1980 και να διευθετούνται με ηθικές επιταγές από τις επιτροπές βιοηθι-



188 Μαρία Μψροσύλτ\

κής και δεοντολογίας. Όμως από το 1985 και υστέρα απαιτούν την παρέμ­
βαση του νομοθέτη. Έτσι εμφανίζονται μια σειρά από νομοθετικές ρυθμί­
σεις στο εσωτερικό πολλών εθνικών κρατών, καθώς και σε διεθνές επίπεδο, 
που ορίζουν τα όρια του επιτρεπτού και ρυθμίζουν τις νέες οικογενειακές 
και κοινωνικές σχέσεις με βεβαιότητα και ασφάλεια δικαίου. Το χέρι του 
νομοθέτη δεν θα πρέπει να τρέμει όταν νομοθετεί, γράφει ο J. Carbonnier, 
επ’ ευκαιρία της συζήτησης για την καινοφανή πρόβλεψη διάταξης ανα­
θεώρησης ανά πενταετία του πρώτου γαλλικού νόμου βιοηθικής, εν όψει 
των ερευνητικών εξελίξεων. Στην Ελλάδα, στη συνέχεια του νόμου 
3089/2002 που επιλύει ζητήματα οικογενειακού' δικαίου σε σχέση με την 
τεκνοποίηση με μεθόδους υποβοηθούμενης αναπαραγωγής, ο νόμος 
3305/2005, από τους πλέον φιλελεύθερους σε ευρωπαϊκό επίπεδο, ρύθμισε 
θέματα που αφορούν στην εφαρμογή της ιατρικώς υποβοηθούμενης ανα­
παραγωγής, προβλέποντας μάλιστα τη θεσμοθέτηση ανεξάρτητης αρχής 
στο πλαίσιο του διοικητικού ελέγχου, κατά το πρότυπο της Human Fertil­
ity Authority της Μ. Βρετανίας.

Μετά την κλωνοποίηση της Dolly, το 1996, με μεταφορά από κύτταρο 
ενήλικο σε ωάριο (Wilmut et al. 1997: 810-813) και τα προβλήματα υγείας 
που αντιμετώπισε στη συνέχεια, την ανακοίνωση, μολονότι ανεπιβεβαίωτη, 
της γέννησης δύο παιδιών κλώνων, ως αποτέλεσμα των δραστηριοτήτων 
της σέκτας Rael και την πρόταση, το 2001, των Zavos et Antinori να κλω- 
νοποιήσουν ανθρώπους για αναπαραγωγή, παρατηρείται μια γενική κινη­
τοποίηση για παραγωγή κανόνων δικαίου τόσο από τα διεθνή όργανα όσο 
και τις εσωτερικές έννομες τάξεις, ως αντίσταση στον φόβο για το μέλλον 
της ανθρωπότητας και της πολιτιστικής κληρονομιάς, καθώς και ως αντί­
βαρο στην προσβολή της αξίας του ανθρώπου και της ανθρωπότητας γενι­
κότερα. Έτσι ψηφίζονται διεθνή κείμενα με ηθικο-νομικές επιταγές: η Σύμ­
βαση για τη Βιοϊατρική και τα Δικαιώματα του Ανθρώπου του Συμβουλί­
ου της Ευρώπης (Oviedo, 1997), συμπεριλαμβανομένων και των Πρόσθε­
των Πρωτοκόλλων της (για την απαγόρευση της κλωνοποίησης το 1998, 
για τις μεταμοσχεύσεις ιστών και οργάνων το 2002, για τη βιοϊατρική έ­
ρευνα το 2005), καθώς και οι Παγκόσμιες Διακηρύξεις για την Κλωνοποί­
ηση του OHE (2005) και της Ουνέσκο για το Ανθρώπινο Γονιδίωμα και τα 
Δικαιώματα του Ανθρώπου (1997) και για τα Γενετικά Δεδομένα (2003).9 
Παράλληλα ψηφίζονται νόμοι με απαγορευτικές διατάξεις στις περισσότε­



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο 189

ρες χώρες ως προς την ανθρώπινη αναπαραγωγή με κλωνοποίηση ή τη δη­
μιουργία χιμαιρών και υβριδίων -σε ορισμένες δε περιπτώσεις η απαγό­
ρευση φτάνει στο σημείο να περιλαμβάνει και τις έρευνες κλωνοποίησης με 
θεραπευτικό σκοπό (Tardu 2002:154).

Η δεκαετία του 1990 είναι κρίσιμη εποχή, με αφετηριακό σημείο κυρίως 
το ζήτημα του επιτρεπτού η όχι της κλωνοποίησης· τότε γίνεται το πέρασμα 
από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο, καθώς και από διατάξεις ελαστικού δικαί­
ου [soft law] σε διατάξεις αυστηρού δικαίου [hard law] τόσο στην εθνική 
όσο και στη διεθνή έννομη τάξη. Ο προσανατολισμός της διεθνούς πολιτι­
κής αποβλέπει σήμερα στη θέσπιση απαγορευτικών κανόνων δικαίου σε 
διεθνές επίπεδο που θα εφαρμόζονται από τις διεθνείς ποινικές δικαστικές 
αρχές ως έγκλημα κατά της ανθρωπότητας με τό ίδιο σκεπτικό που απαγο­
ρεύεται η ευγονική ή η γενοκτονία. Η απαγόρευση αυτή θα πρέπει να είναι 
κατηγορηματική τουλάχιστον ως προς τη ‘σκόπιμη και ομαδική κλωνοποί­
ηση σύμφωνα με προσχεδιασμένο και συνδυασμένο σχέδιο’ (Μανιτάκης 
2003: 78).

Κατά συνέπεια, διαμορφώνεται σταδιακά ένα νέο δίκαιο με τη θετικο- 
ποίηση των κανόνων της βιοηθικής σε κανόνες δικαίου. Δεν είναι καθόλου 
τυχαίο, άλλωστε, ότι οι νόμοι για την υποβοηθούμενη αναπαραγωγή στη 
Γαλλία ονομάζονται νόμοι βιοηθικής. Μπορεί τα όρια μεταξύ ηθικής και 
δικαίου στο πεδίο της βιοτεχνολογίας να μην είναι πάντοτε ευδιάκριτα, 
όμως η βιοηθική σήμερα θεωρείται η σημαντικότερη πηγή του δικαίου από 
την οποία το βιοδίκαιο αντλεί ηθικοπολιτικές αρχές και αξίες για τη θεμε- 
λίωση και την εφαρμογή του. Συμπληρωματικό ρόλο παίζει και η δεοντο­
λογία που διέπει με συγκεκριμένους κανόνες την πρακτική των επαγγελμα- 
τιών, η νομολογία των δικαστηρίων καθώς και οι γνωμοδοτήσεις, οι συ­
στάσεις και αποφάσεις των επιτροπών και ανεξάρτητων αρχών βιοηθικής 
και δεοντολογίας.

Με τον όρο βιοδίκαιο10 ή βιοϊατρικό δίκαιο [biodroit/biolaw ή droit 
biomedical], υποδηλώνεται η δικαιοπολιτική θεώρηση καθώς και η νομοθε­
τική και νομολογιακή δραστηριότητα σχετικά με ζητήματα που εμπίπτουν 
στο πεδίο της βιοηθικής. Στην Ελλάδα έχουν καταγραφεί επίσης οι όροι βι- 
ονομοθεσία (Βιδάλης 2002) και βιονομία (Καράσης 2003). Ο μεν πρώτος 
αναφέρεται αποκλειστικά στους ειδικούς νόμους για την ιατρικώς υποβοη­
θούμενη αναπαραγωγή, περιλαμβάνοντας stricto sensu το θετικό δίκαιο



190 Μαρία Μψροούλιj

σχετικά με τα ζητήματα τεχνητής γονιμοποίησης. Ο δε δεύτερος φαίνεται 
να ορίζεται ως ένας νέος αυτόνομος κλάδος δικαίου που έχει επίκεντρο ‘το 
πρόσωπο’. Η έννοια του ‘προσώπου’ κατά αυτή τη συγκεκριμένη άποψη 
υπερβαίνει την αντίληψη του συγχρόνου θετικού δικαίου για το υποκείμε­
νο δικαίου καθώς και το περιεχόμενο των κατευθυντήριων αρχών στα διε­
θνή κείμενα και στις συνταγματικές τάξεις εθνικών κρατών σχετικά με την 
αξία του ανθρώπου, την αξιοπρέπεια του προσώπου και την προστασία 
της προσωπικότητας. Αντίθετα θεμελιώνεται στη θεολογική άποψη της ορ­
θόδοξης πατερικής διδασκαλίας. Κατά την άποψη αυτή οποιαδήποτε σχε­
δόν παρέμβαση υποβοηθούμενης αναπαραγωγής καθώς και αναπαραγωγι­
κής και θεραπευτικής κλωνοποίησης είναι καταδικαστέα, εκτός της ομόλο­
γης γονιμοποίησης με γεννητικό υλικό των συζύγων (Καράσης 2003: 122- 
127).

Ένας πλήρης ορισμός του βιοδικαίου είναι εξαιρετικά δυσχερής, ιδιαί­
τερα αν λάβουμε υπόψη μας τη δυσκολία ορισμού του δικαίου κάτω από 
την επίδραση διαφορετικών θεωριών ή και αντιθέτων απόψεων σχολών 
δικαίου. Η δυσχέρεια των ορισμών είναι ασφαλώς ένα ευρύτερο ζήτημα 
που απασχολεί τους επιστήμονες, στον βαθμό που ‘η εύρεση ορίων του α­
ντικειμένου’ προκύπτει από την αναφορά στο αμέσως γενικότερο γένος 
όπου εντάσσεται και στο στοιχείο που τα διαφοροποιεί από τα άλλα αντι­
κείμενα που συναποτελούν το γένος (Σούρλας 1992: 27 κ.ε.). Οι περισσότε­
ροι ορισμοί για το δίκαιο, εφόσον αφαιρεθούν τα ειδικότερα χαρακτηρι­
στικά τους στοιχεία, συμπίπτουν στο ότι το δίκαιο είναι σύνολο κανόνων 
που ρυθμίζουν την ανθρώπινη συμβίωση (Παπαντωνίου 1983: 17), εφόσον 
ήδη από τον Αριστοτέλη γίνεται αποδεκτό ότι η κοινωνική συμβίωση σε 
μεγάλο βαθμό δεν είναι ανεξέλεγκτη, αλλά υπόκειται σε ρύθμιση (Σούρλας 
1992: 20).

Ένας πλήρης ορισμός του δικαίου όμως δεν μπορεί παρά να λάβει υπό­
ψη του τόσο τη σχέση του δικαίου με την πολιτική όσο και τη σχέση του με 
την ηθική. Υπ’ αυτή την οπτική, δίκαιο είναι σύνολο κανόνων στηριζόμε- 
νων σε ηθικοπολιτικές αρχές δικαιοσύνης, οι οποίοι θεσπίζονται ώστε να 
ρυθμίζουν κατά τρόπο εξαναγκαστό τις σχέσεις των ανθρώπων που συμ- 
βιούν σε μια κοινωνία οργανωμένη σε κράτος (Σούρλας 1992: 66 ).

Αν επιχειρήσουμε έναν ατελή ορισμό του βιοδικαίου που να περιλαμ­
βάνει μόνο μερικά ειδικά χαρακτηριστικά, θα μπορούσε να οριστεί ως το



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο 191

σύνολο κανόνων δικαίου που έχουν αντικείμενο τη ρύθμιση κοινωνικών 
σχέσεων που παράγονται από τα αποτελέσματα και τις εφαρμογές της βιο- 
ϊατρικής, βιογενετικής και της βιοτεχνολογίας στον άνθρωπο και κατ’ επέ­
κταση σε κάθε έμβιο ον (ζώα ή φυτά). Τα προστατευόμενα έννομα αγαθά 
κατά το βιοδίκαιο είναι η ζωή,11 αλλά κατά τη γνώμη μας και η υγεία, κα­
θώς το δικαίωμα στην υγεία ταυτίζεται σε πολλές περιπτώσεις και δύσκο­
λα διακρίνεται από το έννομο αγαθό της ζωής. Όμως το βιοδίκαιο δεν α­
ποβλέπει μόνο στη ρύθμιση, αλλά και στην ανάπτυξη νομικής σκέψης για 
τον άνθρωπο και τα έμβια όντα σε σχέση με τη βιοϊατρική, βιογενετική και 
τη βιοτεχνολογία. Τα θέματα που καλείται να ρυθμίσει δεν εντάσσονται 
από άποψη συστηματικής κατάταξης αποκλειστικά σε ένα μόνο κλάδο του 
δικαίου, ενώ ταυτόχρονα η θεωρητική τους ανάπτυξη απαιτεί ενιαία διε- 
ρεύνηση και αντιμετώπιση.

Φαίνεται να εξελίσσεται σε σύνθετο διακλαδικό δίκαιο, όπως συμβαίνει 
και με άλλους σύγχρονους κλάδους του δικαίου -το δίκαιο της πληροφορι­
κής ή το δίκαιο του περιβάλλοντος-, ενώ τα όριά του δεν είναι διακριτά 
από το ιατρικό δίκαιο ή το δίκαιο της υγείας καθώς και από την ιατρική 
δεοντολογία, τουλάχιστον ως προς ορισμένες θεματικές οι οποίες αποτε­
λούν κοινούς τόπους, όπως είναι η συναίνεση στην ιατρική πράξη.

Το βιοδίκαιο διαμορφώνεται κάτω από τις επιδράσεις των δύο μεγάλων 
παραδόσεων του δικαίου, του αγγλοσαξονικού και του ηπειρωτικού ευ­
ρωπαϊκού, που συγκλίνουν εν πολλοίς στα σχετικά ζητήματα, στον βαθμό 
που και τα δύο προέρχονται τρόπον τινά από τη θετικοποίηση των κανό­
νων της βιοηθικής και από τη διάπλαση κανόνων μέσα από τη νομολογία 
των δικαστηρίων και τις αποφάσεις των εθνικών επιτροπών και αρχών βι­
οηθικής και δεοντολογίας. (Lavialle 1994: 17-19, Meulders-Klein 1994: 30, 
43 κ.ε., Touraine-Moulin 2001: 116-117).

Το βιοδίκαιο στην προσπάθειά του να αντιμετωπίσει μια σειρά από πε­
ρίπλοκα και ιδιόμορφα σύγχρονα προβλήματα, όπως το νομικό καθεστώς 
της ζωής, ιδίως του εμβρύου, τα κριτήρια του τέλους της ζωής, την ευθανα­
σία, τις γενετικές εξετάσεις και γονιδιακές θεραπείες, την κλωνοποίηση, τα 
μεταλλαγμένα τρόφιμα κ.λπ., ανέτρεξε στις θεμελιώδεις κατευθυντήριες 
αρχές, του σεβασμού της ανθρώπινης αξίας/αξιοπρέπειας και της αυτονο­
μίας του προσώπου, από τις οποίες πηγάζουν δευτερογενώς ορισμένα δι­
καιώματα του ανθρώπου. Περαιτέρω για την οριοθέτηση του πλαισίου



192 Μαρία Μητροσνλη

ανάπτυξης της βιοϊατρικής και της βιοτεχνολογίας στηρίχτηκε σε παρεπό­
μενες αρχές όπως είναι: α) το απαραβίαστο του ανθρωπίνου σώματος και 
της ακεραιότητάς του1 β) η προηγούμενη συναίνεση του προσώπου σε κάθε 
ιατρική, θεραπευτική και ερευνητική επέμβαση· γ) η μη εμπορευσιμότητα 
του ανθρωπίνου σώματος, η ανωνυμία του δότη και η ‘ακεραιότητα’ του 
ανθρωπίνου είδους.

Ανεξάρτητα από τις αντικρουόμενες θέσεις που έχουν διατυπωθεί σχε­
τικά με το βιοδίκαιο -είτε είναι ένα εργαλείο που μπορεί να αντιμετωπίσει 
και να διαχειριστεί τις κοινωνικές συνέπειες των βιοτεχνολογικών επιτευγ­
μάτων είτε υποστηρίζει την αυτονομία του δικαίου σε σχέση με την τεχνο­
λογική τάξη-, αυτό ενσωματώνοντας τα επιστημονικά επιτεύγματα της βιο- 
ϊατρικής τεχνολογίας, μπορεί να θέσει ταυτόχρονα εμπόδια διατηρώντας 
τις Θεμελιώδεις ηθικές αρχές και κατευθυντήριες αρχές δικαίου. Επίσης 
μπορεί να συμβάλει στη διαμόρφωση νέων κανόνων και δικαιωμάτων ικα­
νών να εξασφαλίσουν την πρωτοκαθεδρία του ανθρώπου, ακρογωνιαίο 
λίθο του νομικού μας πολιτισμού απέναντι σε κάθε μειωτική άποψη που 
οδηγεί στην απώλεια της.

Με αυτή τη σύντομη ανάπτυξη επιχειρήσαμε να δείξουμε ότι τα επανα­
στατικά επιτεύγματα της βιοϊατρικής και της βιοτεχνολογίας είχαν επιπτώ­
σεις στις κοινωνικές σχέσεις των ανθρώπων. Ήγειραν ηθικά και νομικά 
ερωτήματα, θέτοντας υπό αμφισβήτηση καθιερωμένους κοινωνικούς θε­
σμούς σε εθνικό και διεθνές επίπεδο. Όμως, τα προβλήματα που αφορούν 
τη ζωή και τον θάνατο του ανθρώπου και της κοινωνικής ομάδας δεν είναι 
πρωτόγνωρα στις κοινωνίες. Οι επιστήμες του ανθρώπου έχουν πολυάριθ­
μα παραδείγματα να προσκομίσουν σχετικά με την επινόηση θεσμών και 
τη λήψη κοινωνικών και νομικών μέτρων που έλαβαν οι κοινωνίες για να 
βελτιώσουν την ανθρώπινη κατάσταση. Αυτό ίσως που είναι καινούργιο 
είναι η καλλιέργεια ενός κοινωνικού φαντασιακού για την έξοδο του ατό­
μου και την απελευθέρωσή του από τη ‘φύση’ του. Κατεξοχήν παράδειγμα 
αποτελούν οι αντικρουόμενες απόψεις κατά τη συζήτηση για το ζήτημα της 
αναπαραγωγικής κλωνοποίησης. Ο επαναπροσδιορισμός τελικά της σχέσης 
πραγματικότητας, κοινωνικού και βιοτεχνολογικών εφαρμογών χωρίς 
προκαταλήψεις και δογματισμούς θα επιτρέψει την περαιτέρω ανάπτυξη 
του διαλόγου για την εξεύρεση λύσεων κατά τη διαμόρφωση δημόσιας πο­
λιτικής και την επιλογή νομοθετικών ρυθμίσεων, εφόσον δεχτούμε εκ προ­



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίχαιο 193

οιμίου ότι το επιτρεπτό ή η απαγόρευση αφορούν περισσότερο την πλευρά 
της κοινωνικής παρά βιολογικής τάξης. Στη λήψη αποφάσεων, πρωτεύοντα 
και καθοριστικό ρόλο έχει σημασία να διαδραματίσουν οι ίδιοι οι πολίτες, 
οι οποίοι μέσα από δημοκρατικές διαδικασίες θα μπορούν να επιλέγουν 
και να αποφασίζουν ενσυνείδητα για θεμελιώδη κοινωνικά θέματα που 
τους αφορούν. Οι εθνικές επιτροπές βιοηθικής και οι ανεξάρτητες αρχές 
στην Ελλάδα αλλά και σε άλλες χώρες έχουν αναμφισβήτητα σημαντικό 
έργο να επιδείξουν. Δρουν παράλληλα με την κοινωνία των πολιτών, αλλά 
δεν μπορούν να υποκαταστήσουν αυτή καθεαυτή τη συμμετοχή των ίδιων 
των πολιτών.

Με την ανάπτυξη της βιοηθικής συγκροτήθηκε σταδιακά ένα πλαίσιο 
αναφοράς ηθικών αρχών ως απάντηση στα νέα αναφυόμενα διλήμματα 
που προέκυψαν από την εξέλιξη των εφαρμογών της βιοϊατρικής και της 
βιοτεχνολογίας και δόθηκε η δυνατότητα ενός ανοικτού συναινετικού λό­
γου. Όμως, την τελευταία εικοσαετία αναδύεται ένας νέος όρος, το βιοδί- 
καιο, ο οποίος περιλαμβάνει ένα σύνολο κανόνων δικαίου με τη θετικο- 
ποίηση των κανόνων της βιοηθικής υποδηλώνοντας τη δικαιοπολιτική 
θεώρηση, καθώς και τη νομοθετική και νομολογιακή δραστηριότητα σχε­
τικά με ζητήματα που εμπίπτουν στο πεδίο της βιοηθικής. Αφετηρία του 
αποτελούν οι συζητήσεις και οι αντιπαραθέσεις για το επιτρεπτό ή όχι της 
κλωνοποίησης. Από το σημείο αυτό πραγματοποιείται οριστικά μια μετά­
βαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο, καθώς και από διατάξεις ελαστικού 
δικαίου σε διατάξεις αυστηρού δικαίου σε εθνικό και διεθνές επίπεδο.

Σημειώσεις
1. Οι έννοιες ‘φαντασιακές σημασίες’, ‘θεσμίζουσα’ και ‘Θεσμισμενη’ κοινωνία χρησιμο­

ποιούνται με τη σημασία που τις ανέπτυξε συστηματικά στο έργο του ο Κ. Καστοριάδης. Βλ. 
1975/1981, 476 κ.ε.„ 499 κ.ε., 511 κ.ε.

2. Η F. Héritier-Augé χρησιμοποιεί τον όρο filiation που αναφέρεται στην κατ’ ευθεία 
γραμμή συγγενική σχέση με τον πατέρα.

3. Ενδιαφέρον παρουσιάζει επίσης και η θέση του Foucault που, ενώ χρησιμοποιεί τον 
όρο βιοπολιτική, υπό την έννοια, τουλάχιστον στο ύστερο έργο του, της υπέρβασης της πα­
ραδοσιακής διχοτόμησης κράτους/ποινωνιας προς όφελος μιας πολιτικής οικονομίας της ζωής



194 Μαρία Μψροσνλη

στη γενικότητα της, θεωρεί τη βιοπολιτική σαν τη στιγμή του περάσματος από την πολιτική 
στην ηθική· βλ. Foucault 1976,1979 και 1982.

4. Η προσε'λευση ήταν 24% και απαιτείτο ποσοστό τουλάχιστον 50%. Βλ. Γ. Γαβρίδου 
2005: 44 και υποσημ. 44 με παραπομπή στο ‘Poor turnout for Italy’s fertility referendum’, 
13.6.2005, http:www.bionews.org.uk

5. Oi Apel, Habermas, Rawls, Mac Irture ασχολούνται σε κείμενά τους με τη διαδικασία 
της επιχειρηματολογίας στον χώρο της ηθικής.

6. Για παράδειγμα, στις αρχές της δεκαετίας του 1990 καταγράφονται 11 εθνικε'ς επιτρο­
πές βιοηθικής στην Ευρώπη. Στις χώρες αυτές δεν περιλαμβάνεται η Μ. Βρετανία, όπου το ί­
δρυμα NUFFIELD, για να καλύψει το κενό, δημιούργησε το 1988 σε ιδιωτικό επίπεδο ένα 
Συμβούλιο Βιοηθικής.

7. Σχετικά με τους όρους, βλ. Μ. Δραγώνα-Μονάχου 2002: 1-4, Μ. Σαρρής 2001: 355-357, 
Μ. Μητροσύλη 1999: 187 και Downie R .S. & Caiman K. C. 1997: 5-7

8. Ο Βιδάλης υποστηρίζει την άποψη της ρύθμισης ζητημάτων που προέκυψαν από την 
εφαρμογή της βιοΐατρικής τεχνολογίας υπό ορισμένες προϋποθέσεις. Επικαλείται την ‘ελάχι­
στη ηθική’ του δικαίου ως γνώμονα για τη ρύθμιση των ‘επιπτώσεων στους άλλους’, βλ. Βιδά- 
λης 2002:113-116.

9. Ασφαλώς έχουν θεσπιστεί και άλλα σημαντικά διεθνή κείμενα, ιδίως αυτά για τη βιο- 
ποικιλότητα και βιοασφάλεια, καθώς και κανονισμοί και οδηγίες της Ευρωπαϊκής Ένωσης 
που αφορούν θέματα του βιοδικαίου στα οποία δεν αναφερόμαστε διεξοδικά.

10. Γενικά ο όρος βιοδίκαιο είναι σχετικά πρόσφατος και όχι ευρέως διαδεδομένος στην 
Ελλάδα. Γίνεται χρήση ή αναφορά στον όρο από τους: Βιδάλη, Κουμάντο, Μητροσύλη και 
Πέτρου. Διεθνώς το βιοδίκαιο αναφέρεται και ως δίκαιο της βιοηθικής ή βιοΐατρικής ηθικής.

11. Βλ. την άποψη και τα επιχειρήματα του Βιδάλη 2007:6-7.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Αλαχιώτης, Σ. (2004). Βιοηθική. Αναφορά στους γενετικούς και τεχνολογικούς 
νεωτερισμούς. Αθήνα: Ελληνικά Γράμματα.

Arendt, Η. (1958/1994). Condition de l’homme moderne. Paris: Agora.
Bernard, J. (1990). De la biologie à l’éthique. Paris: Buchet/Chastel.
Βιδάλης, T. (2002). ‘Βιοηθική και δίκαιο: Το πρόβλημα της ρύθμισης’, Επιστψιj 

και Κοινωνία, 8-9.
Βιδάλης, Τ. (2007). Βιοδίκαιο, τόμος α': Το πρόσωπο. Αθήνα-Θεσσαλονίκη: 

εκδόσεις Σάκκουλας.
Beauchamp, T. L. (1999). ‘Ethical theory and bioethics’, σε T. L. Beauchamp & L. 

Walters, επμι., Contemporary Issues in Bioethics. Belmont: Wadsworth.



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο 195

Beauchamp, T. L, & Childress, J. F. (1979/1983). Principles of Biomedical Ethics. 
New York: Oxford University Press.

Castoriadis, C. (1993/1996). ‘La cache-misère de l’éthique’, σε C. Castoriadis, La 
montée de l’insignifiance, les carrefours du labyrinthe, iv. Paris: Seuil.

Castoriadis, C. (1999). Dialogue. Paris: Editions de l’Aube.
Γαβρίδου, Γ. (αδημοσίευτη εργασία). H Ιατρικά Υποβοηθονμενη Αναπαραγωγή 

ως πεδίο δψόσιας πολιτικής: Νομοθεσία και Έλεγχος, τελική Εργασία στην 
ΕΣΔΔ.

Delmas-Marty, Μ. (1988). ‘Un nouvel usage des droits de l’homme’, σε C. Am- 
broselli, M. Melot, & A. Spire, Ethique Médicale et Droits de l’Homme. Paris: 
Actes Sud.

Derrida, J. & Roudinesco, E. (2001). De quoi demain...Dialogue. Paris: Fayard- 
Galilee.

Doucet, H. (1998). ‘La bioéthique: sens et limite d’un mouvement socioculturel’, 
Ethica, 10/1.

Downie, R. S., & Caïman, K. C. (1997). Υγιής σεβασμός. H ηθική στη φροντίδα 
υγείας, μτφρ. Γ. Παπαγουνος, Α. Παπαοικονόμου-Αποστολοπούλου. Αθήνα: 
Ιατρικές Εκδόσεις Λίτσας.

Δραγώνα-Μονάχου, Μ. (2002), Ηθική και βιοηθική’, Επιστήμη και Κοινωνία, 8- 
9.

Ewald, F. (1986). L’Etat providence. Paris: Grasset.
Ferry, L. (1991). ‘Tradition ou argumentation? Des comités de ‘sages’ aux comités 

de délibération’, Pouvoirs, 56.
Foucault, M. (1975). Surveiller et punir. Paris: Gallimard.
Foucault, M. (1976). La volonté de savoir. Paris: Gallimard.
Foucault, M. (1979/2001) ‘Naissance de la biopolitique’, σε του ιδίου, Dits et écrits. 

Paris: Gallimard.
Foucault, M. (1982/2001). ‘Le sujet et le pouvoir’, σε του ιδίου, Dits et écrits. Paris: 

Gallimard.
Freud, S. (1914/2005). Oeuvres complètes. Psychanalyse XII, 1913-1914. Paris: 

PUF.



196 Μαρία Μητροσνλη

Héritier-Augé, F. (1985). ‘Don et utilisation de sperme et d’ovocytes mères de sub­
stitution. Un point de vue fondé sur l’anthropologie sociale’, σε Génétique, Pro­
création et Droit. Paris: Actes Sud.

Hottois, G. (1988). ‘Bioéthique: du problème de fondements à la question de la régu­
lation’, σε Bioéthique et libre examen. Bruxelles: Editions de l’Univers.

Hottois, G. (1990). Le paradigme bioéthique. Bruxelles/Montréal: De Boeck/ERPI.
Hottois, G. (1993). ‘Droits de l’homme’, σε G. Hottois & M. H. Parizeau, επιμ., Les 

mots de la bioéthique. Un vocabulaire encyclopédique. Bruxelles/Montréal: De 
Boeck-Wesmael/ERPI.

Hottois, G. (2001). ‘Bioéthique’, σε G. Hottois, & J. N. Missa, Nouvelle encyclopédie 
de la bioéthique. Bruxelles: De Boeck.

Isambert, F. (1985). ‘Nouvelles parentés. Point de vue d’un sociologue’, σε Géné­
tique, Procréaction et Droit. Paris: Actes Sud.

Καράσης, M. (2003), Ή ανθρωπολογική διάσταση του δικαίου της Βιοτεχνολο­
γίας’, σε Ε. Κουνουγε'ρη-Μανωλεδάκη (επιμ.). Τεχνητή Γονιμοποίηση και 
Γενετική Τεχνολογία. Αθήνα-Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις Σάκκουλα. Εταιρεία 
Νομικών Βορείου Ελλάδος, 48.

Καστοριάδης, Κ. (1975/1981) Η Φαντασιακή θεσμιση της κοινωνίας, μτφρ. Σ. 
Χαλικιάς, Γ. Σπαντιδάκη και Κ. Σπαντιδάκης, Αθήνα: Εκδόσεις Ράππα.

Κουμάντος, Γ. (2001), ‘Βιολογία και Δίκαιο’,Ίνδικτος, 14.
Lajeunesse, Y. & Sosoe, L (1996). Bioéthique & culture démocratique. Montréal: 

Harmattan Inc.
Lavialle, C. (1994). ‘Introduction’, σε Neirinck, C., επιμ., De la bioéthique au bio­

droit. Paris: LG.D.J.
Legendre, P. (1985). Leçons IV. L’inestimable objet de la transmission. Etude sur le 

principe généalogique en Occident. Paris: Fayard.
Legendre, P, (1996). La fabrique de l’homme occidental. Paris: Arte Mille et une 

nuits.
Μανιτάκης, A. (2003). Ή νομοθετική απαγόρευση της κλωνοποίησης και το 

δικαίωμα στην αναπαραγωγή’, σε Ε. Κουνουγε'ρη-Μανωλεδάκη, επιμ.,
■ Τεχνητή Γονιμοποίηση και Γενετική Τεχνολογία. Αθήνα-Θεσσαλονίκη: 

Εκδόσεις Σάκκουλα. Εταιρεία Νομικών Βορείου Ελλάδος, 48.



Η μετάβαση από τη βιοηθική στο βιοδίκαιο 197

Meulders-Klein, Μ.-Τ. (1994), ‘La production des normes’, σε Neirinck, G, επιμ., De 
la bioéthique au bio-droit. Paris: LGD.J.

Μητροσύλη, M. (1999), Ηθικές και δεοντολογικε'ς διαστάσεις της υγείας’, σε Δ. 
Αγραφιώτης, επιμ., Υπηρεσίες Υγείας/Νοσοκομείο Ιδιοτυπίες και
Προκλήσεις, τ. Γ. Πάτρα: Εκδόσεις Ελληνικού Ανοικτού Πανεπιστημίου.

Παπαντωνίου, Ν. (1983). Γενικές Αρχές του αστικού δικαίου. Αθήνα- 
Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις Σάκκουλας.

Potter, V. R. (1970). ‘Bioethics, the Science of Survival’, Perspectives in Biology and 
Medicine, 14.

Potter, V. R., (1972). ‘Bioethics for whom?’, Annals of the New York Academy of 
Sciences, 196.

Reich, W. T. (1994). ‘ The Word ‘Bioethics’: its birth and the legacies of those who 
shaped it’, Kennedy Institute of Ethics Journal, 4.

Ricoeur, P. (1996). ‘Les trois niveaux du jugement médical’, Esprit, 28.
Roy, D. J. (1979). ‘La bioéthique et les pouvoirs nouveaux’, La bioéthique (Cahiers 

de bioéthique). Québec, PUL.
Σαρρής, M. (2001). Κοινωνιολογία και ποιότητα ζωής. Αθήνα: Εκδόσεις 

Παπαζήση.
Σούρλας, Π. (1992). Εισαγωγή στην Επιστήμη του δικαίου. Αθήνα: Σ. 

Αθανασόπουλος-Σ. Παπαδάμης & Σία.
Tardu, Μ. (2002). ‘Le droit face au clonage’, σε McLaren A., επιμ., Le clonage, 

Εκδόσεις Συμβουλίου της Ευρώπης.
Touraine-Moulin, F. (2001). ‘De la bioéthique au biodroit dans les biotechnologies 

de la santé, Exemple de la France’, SAS, 5.
Τσουκαλάς, K. (2000), ‘Βιοτεχνολογία και ανθρώπινα δικαιώματα’, Το Βήμα 

07.05.
Wilmut et al. (1997) ‘Viable offspring derived from fetal and adult mammalian 

cells’, Nature, 385.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

