
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 20 (2008)

   Νέα ηγεμονία

  

 

  

  Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 

  Ελένη Γέμτου   

  doi: 10.12681/sas.525 

 

  

  Copyright © 2015 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Γέμτου Ε. (2015). Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής
Θεωρίας, 20, 199–218. https://doi.org/10.12681/sas.525

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 12:22:58



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης

Ελένη Γέμτου*

Σημαντική παράμετρος ορισμού της τέχνης ως πνευματικού-κοινωνικού φαινομέ­
νου είναι ο επικοινωνιακός της χαρακτήρας: ο καλλιτέχνης δημιουργεί με συγκε­
κριμένες προθέσεις, απευθυνόμενος σε ένα κοινό που είναι πρόθυμο και ικανό να 
συγκινηθεί και να κατανοήσει τα μηνύματα του. Τα ερωτήματα που προκύπτουν 
αφορούν τον ρόλο των προθέσεων του δημιουργού αλλά και της ανταπόκρισης 
του κοινού στην αξιολόγηση των καλλιτεχνικών έργων. Ο καλλιτέχνης λειτουργεί 
επηρεασμένος από το κοινωνικό, ιστορικό και πολιτισμικό πλαίσιο μέσα στο ο­
ποίο ζει και εργάζεται, αλλά και το έργο τέχνης έχει τη δυναμική να επηρεάσει 
την κοινωνική ομάδα προτείνοντας τρόπους σκέψης και καλλιεργώντας αξίες. 
Αντικείμενο της εργασίας αυτής είναι οι δυνατότητες επίδρασης της τέχνης στην 
κοινωνία, στον βαθμό που τα έργα τέχνης λειτουργούν ως φορείς θεμελιωδών α­
ξιών. Διερευνώνται οι αισθητικές, γνωστικές και ηθικές αξίες που υπάρχουν στο 
περιεχόμενο και τη μορφή των έργων προκαλώντας αισθητική εμπειρία με ευερ­
γετικές (ή μη) επιπτώσεις για το άτομο και το κοινωνικό σύνολο: η ομορφιά, ως 
αμιγώς αισθητική αξία, συμβάλλει στην επίτευξη εσωτερικής ηρεμίας και ισορρο­
πίας, ενώ η αισθητική γνώση διευρύνει τους πνευματικούς ορίζοντες και ανανεώ­
νει τους τρόπους που βλέπουμε την πραγματικότητα. Αν και η τέχνη δεν προσφέ­
ρει επιστημονική παιδεία, μπορεί να συμβάλει -μέσα από την εύληπτη γλώσσα 
και την εικόνα- στην κατανόηση από το ευρύ κοινό δύσκολων επιστημονικών 
θεωριών. Έμφαση δίδεται στη φιλοσοφική παράδοση που συνδέε τέχνη και ηθι­
κή, ενώ διερευνώνται οι δυνατότητες διαμόρφωσης ή αποδυνάμωσης ηθικών α­
ξιών μέσα από τα έργα τέχνης.

Η τέχνη είναι πνευματικό φαινόμενο που διαμορφώνεται στο πλαίσιο 
κοινωνικών ομάδων ως μέσο έκφρασης και επικοινωνίας ιδεών, σκέψεων 
και αξιών. Υπάρχει από τα προϊστορικά χρόνια, όταν ακόμη δεν λειτουρ-

Λέκτορας στο Τμήμα Μεθοδολογίας, Ιστορίας και Θεωρίας της Επιστήμης του Πανεπι­
στημίου Αθηνών. Ευχαριστώ θερμά τους ανώνυμους κριτές του περιοδικού Επιστήμη και 
Κοινωνία που με τις ουσιαστικές υποδείξεις τους μου έδωσαν τα ερεθίσματα για μια πιο 
σφαιρική προσέγγιση και ανάλυση του θέματος.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 20/2008



200 Ελένη Γέμτου

γούσαν οργανωμένες κοινωνίες με συγκεκριμένες ιεραρχίες και δομές. Οι 
άνθρωποι που σχέδιασαν τα περίφημα σπηλαιογραφήματα στην Αλταμίρα 
και τη Λασκό δεν ήταν ζωγράφοι με τη σημερινή έννοια του όρου, αλλά 
δημιουργοί παρακινημένοι από μια εσωτερική ανάγκη έκφρασης φόβων 
και ελπίδας για την επιβίωση της κοινωνικής τους ομάδας. Η τέχνη, ως δια­
δικασία και αποτέλεσμα της ανάγκης για έκφραση, έχει πανανθρώπινο και 
υπερχρονικό χαρακτήρα, καθώς υπάρχει σε όλες τις εποχές και τις κοινωνί­
ες, ανεξαρτήτως πολιτισμικού επιπέδου. Διαφοροποιήσεις στους κοινωνι­
κούς θεσμούς ωστόσο οδηγούν στη διαμόρφωση διαφορετικών ρόλων της 
στο κοινωνικό γίγνεσθαι: σκοπός της τέχνης στις ανοιχτές και δημοκρατι­
κές κοινωνίες είναι η ελεύθερη επικοινωνία ιδεών και αξιών, ενώ στα απο­
λυταρχικά καθεστώτα καλλιεργούνται μορφές στρατευμένης έκφρασης με 
προπαγανδιστικές προεκτάσεις.

Η σχέση τέχνης και κοινωνίας είναι ιδιαίτερα στενή: σε όλες της τις 
μορφές, η τέχνη εμφανίζεται ως ένα είδος γλώσσας που αποτελεί ζωντανό 
οργανισμό και ακολουθεί αυτόνομους ρυθμούς εξέλιξης, αλλά συγχρόνως 
βρίσκεται σε σχέση αλληλεπίδρασης με όλα τα πνευματικά φαινόμενα και 
την κοινωνική ζωή. Οι καλλιτέχνες ως κοινωνικά μέλη δημιουργούν μέσα 
σε συγκεκριμένο ιστορικό, πολιτικό και πολιτισμικό πλαίσιο που διαμορ­
φώνει ως έναν βαθμό τα αιτήματα και τις επιλογές τους. Με αυτή την έν­
νοια, τα έργα τέχνης πρέπει να εκλαμβάνονται ως έκφραση του ευρύτερου 
κοινωνικού συνόλου στο οποίο ανήκουν, λειτουργώντας ως γέφυρα επι­
κοινωνίας μεταξύ δημιουργού και κοινού. Ο δημιουργός εκφράζεται καλ­
λιτεχνικά με συγκεκριμένα αιτήματα και προθέσεις και ο αποδέκτης απο­
κομίζει αισθητική εμπειρία ανανειόνοντας τους τρόπους σκέψης και αντί­
ληψής του για τον κόσμο. Η απουσία του αποδέκτη θα περιόριζε τη σημα­
σία του έργου. Στην περίπτωση που ο καλλιτέχνης κωδικοποιεί τη σκέψη 
του στο μέσο που χρησιμοποιεί χωρίς να στοχεύει άμεσα στην επικοινωνία 
με το κοινό, η τέχνη μετατρέπεται σε ένα είδος ιδιωτικής πνευματικής έκ­
φρασης που τελικά προκαλεί αισθητική εμπειρία μόνο στον ίδιο τον δημι­
ουργό, περιορίζοντας σε μεγάλο βαθμό το νόημά της. Καθώς οι αισθητικές 
αξίες που ορίζουν την καλλιτεχνική δημιουργία είναι άμεσα εξαρτημένες 
από τα υποκείμενα και δεν αποτελούν εγγενείς ιδιότητες των έργων τέχνης 
(όπως υποστηρίζεται από τους ρεαλιστές), η απουσία αποδεκτών τα καθι­
στά ασήμαντα.



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 201

Στο πρώτο μέρος του άρθρου αναλύεται η θέση ότι η τέχνη είναι επι- 
κοινωνιακός φορέας μεταξύ υποκειμένων, ενώ διερευνάται ο ρόλος δημι­
ουργού και αποδέκτη στην επικοινωνιακή αυτή διαδικασία. Στη συνέχεια 
αναλύεται το αντικείμενο της επικοινωνίας, που είναι οι αξίες: αισθητικές 
(μέρος II), γνωστικές (μέρος VI) και ηθικές (μέρος VI). Έμφαση δίδεται στη 
μελέτη των δυνατοτήτων επίδρασης των καλλιτεχνικών αξιών στις κοινω­
νικές ομάδες (μέρη III, V, VII και VIII)

I. Η τέχνη ως επικοινωνία

Τέχνη είναι η πνευματική δραστηριότητα που επιδιώκει αισθητική ικα­
νοποίηση και διάπλαση νέων τρόπων σκέψης και κατανόησης του κόσμου.1 
Έχει επικοινωνιακό χαρακτήρα: προϋποθέτει δημιουργό με συγκεκριμένες 
προθέσεις και αποδέκτη πρόθυμο και ικανό να συγκινηθεί και να αντι- 
ληφθεί τα μηνύματα που εμπεριέχονται στην καλλιτεχνική δημιουργία. 
Ένα από τα ερωτήματα που προκύπτουν αφορά τον ρόλο των προθέσεων 
του δημιουργού στο ολοκληρωμένο έργο τέχνης. Τα μηνύματα που περνούν 
στον αποδέκτη εντάσσονται στις προθέσεις του δημιουργού ή το έργο α­
ποκτά μετά την ολοκλήρωσή του αυτονομία και η ερμηνεία και αξιολόγη­
σή του εναπόκεινται πλήρως στον αποδέκτη; Αυτό υποστηρίζει η θεωρία 
της αντι-πρόθεσης [intentional fallacy] των William Wimsatt και Monroe 
Beardsley (1946) η οποία τονίζει ότι η σημασία ενός έργου τέχνης δεν πρέ­
πει να συνδέεται με την ψυχολογία του δημιουργού του. Τα καλλιτεχνήμα­
τα εκλαμβάνονται ως δημόσια αγαθά και ο δημιουργός δεν μπορεί να έχει 
περισσότερη εξουσία στην ερμηνεία τους από οποιονδήποτε άλλο. Παρό­
μοια είναι και η λίγο μεταγενέστερη θέση του Roland Barthes που διακή­
ρυξε μεταφορικά τον θάνατο του συγγραφέα ορίζοντας ως αποκλειστικό 
ερμηνευτή του έργου τον αποδέκτη. Η κατανόηση, η ερμηνεία και η αξιο­
λόγηση των έργων τέχνης προκύπτουν μέσα από προσεκτική και συστημα­
τική ανάλυση του περιεχομένου τους, ενώ εκμηδενίζεται ο ρόλος του δημι­
ουργού. Παράλληλα προάγεται ο ρόλος του κριτικού που συμβάλλει στη 
δημιουργία προϋποθέσεων για την κατανόηση των έργων.

Γενικότερα, οι θεωρίες της αντι-πρόθεσης περιορίζουν την ολοκληρωμέ­
νη αξιολόγηση των έργων τέχνης, καθώς αποκλείουν χρήση εξωγενών 
στοιχείων. Ιδιαίτερα σε περιπτώσεις όπως η ειρωνεία στη λογοτεχνία, η 
γνώση της πρόθεσης του συγγραφέα και άλλων εξωγενών στοιχείων είναι



202 Ελένη Γέμιου

πολύ σημαντική. Οι σκέψεις, τα αιτήματα, τα άλλα έργα, το ιστορικό και 
πολιτιστικό πλαίσιο του καλλιτέχνη, ως δημιουργού του αξιολογούμενου 
έργου, δεν μπορεί να μην λαμβάνονται υπόψη καθώς αποτελούν ουσιαστι­
κά στοιχεία για την κατανόησή του. Ακόμη και όταν δεν υπάρχουν άμεσες 
αναφορές στις προθέσεις του δημιουργού, τα ίδια τα έργα τις εμπεριέχουν. 
Η αποκωδικοποίησή τους προϋποθέτει συχνά γνώσεις ιστορίας της τέχνης, 
της υπόλοιπης δουλειάς του καλλιτέχνη αλλά και του ευρύτερου ιστορικού 
και πολιτισμικού πλαισίου.

Οι θεωρίες της αντι-πρόθεσης δεν μπορούν επίσης να εξηγήσουν την 
μειωμένη ή και ανύπαρκτη αξία που προσδίδεται σε αντίγραφα αυθεντι­
κών έργων τέχνης. Ακόμη κι αν εξαιρέσουμε τον ηθικό παράγοντα (που 
ταυτίζει την αντιγραφή με την πλαστογραφία), η απομίμηση ενός μεγάλου 
εικαστικού έργου αποτελεί διαδικασία που υστερεί σε δημιουργικότητα 
και πρωτοτυπία. Το αποτέλεσμα μπορεί να είναι πανομοιότυπο με το αυ­
θεντικό, ωστόσο εκείνο που τελικά αξιολογείται είναι η πρόθεση του δημι­
ουργού που είναι η απλή αντιγραφή. Ισχυρό είναι και το επιχείρημα ότι 
αισθητικά αντικείμενα που διαμορφώθηκαν τυχαία, χωρίς δημιουργό, δεν 
θεωρούνται έργα τέχνης. Έτσι, ένα κομμάτι ξύλο που έχει ωραία όψη μπο­
ρεί να χαρακτηριστεί όμορφο διακοσμητικό αντικείμενο, ποτέ όμως ως έρ­
γο τέχνης, αφού δεν είναι αποτέλεσμα των προθέσεων κάποιου καλλιτέχνη.

Η θεωρία των εννοιολογικών κινημάτων2 βρίσκεται στον αντίποδα της 
θεωρίας της αντι-πρόθεσης: υποστηρίζει ότι ένα τετριμμένο αντικείμενο 
ανάγεται σε έργο τέχνης επειδή επιλέχθηκε από τον καλλιτέχνη. Ο ουρητή­
ρας που χρησιμοποιήθηκε από τον Duchamp για το έργο του Πηγή έχει ει­
καστική αξία λόγω της πρόθεσης του καλλιτέχνη να αφαιρέσει τον χρηστι­
κό · ου χαρακτήρα μετατρέποντας τον σε έργο τέχνης. Προέκταση της πα­
ραπάνω θεωρίας αποτελεί η θεωρία της θεσμοθέτησης του G. Dickie που 
αναγνωρίζει ως δικαίωμα των μελών του καλλιτεχνικού κόσμου (καλλιτέ­
χνες, κριτικοί, ιστορικοί της τέχνης κ.λπ.) την αναγνώριση αισθητικών α­
ντικειμένων ως έργων τέχνης και των δημιουργών τους ως καλλιτεχνών. 
Πρόκειται για θεωρίες που έρχονται σε αντιπαράθεση με τη θεωρία της α- 
ντι-πρόθεσης, χωρίς ωστόσο και αυτές να είναι σε θέση να εξηγήσουν το 
φαινόμενο της τέχνης και να προτείνουν μεθόδους αξιολόγησης των έργων.

Οι αποδέκτες των μηνυμάτων που διακινούνται μέσα από τις καλλιτε­
χνικές δημιουργίες, χωρίς αυτά να ταυτίζονται πάντοτε με τις προθέσεις



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 203

του καλλιτέχνη, αποκτούν αισθητική εμπειρία με Θετικες ή αρνητικές προε­
κτάσεις. Τα σχετικά ζητήματα που απασχολούν τη φιλοσοφική σκέψη α­
φορούν τη φύση και τη λειτουργία της αισθητικής εμπειρίας, το εύρος των 
αισθητικών αξιών που την προκαλούν (αν, δηλαδή, συμπεριλαμβάνουν η­
θικές και γνωστικές αξίες ή περιορίζονται μόνο στις αισθητικές ποιότητες), 
αλλά και τις επιδράσεις τους στο κοινό. Το κύριο βάρος της εργασίας είναι 
στο δεύτερο και το τρίτο ζήτημα που σχετίζονται άμεσα με τον κοινωνικό 
ρόλο της τέχνης.

Ενδιαφέρον επίσης παρουσιάζει το ερώτημα, αν η αισθητική ικανοποί­
ηση του κοινού μπορεί να εκληφθεί ως κριτήριο αξιολόγησης των έργων 
τέχνης. Ο ιμπρεσιονιστικός κριτικισμός πρόβαλε την ιδέα ότι η ανταπόκρι­
ση του αναγνώστη στο ποίημα αποτελεί θεμελιώδη ένδειξη για την αξία 
του. Οι Wimsatt και Beardsley (1946) χρησιμοποίησαν το επιχείρημα του 
συναισθηματικού σφάλματος [affective fallacy] στηρίζοντας τη θεωρία της 
αντι-πρόθεσης: οι πολλαπλές και διαφορετικές ερμηνείες που δίνουν σε ένα 
έργο τέχνης οι αποδέκτες του δεν μπορεί να ταυτίζονται με τις προθέσεις 
του δημιουργού. Πεποίθησή τους ήταν ότι η συναισθηματική αντίδραση 
του αναγνώστη ενός ποιήματος και, γενικότερα, ο άμεσος αντίκτυπος καλ­
λιτεχνικών έργων στο κοινό δεν έπρεπε να συγχέονται με την ερμηνεία του 
περιεχομένου τους και την κριτική τους αξιολόγηση.

Το επιχείρημα του συναισθηματικού σφάλματος (όπως και η θεωρία της 
αντι-πρόθεσης) επιχειρεί να αντικειμενικοποιήσει το υποκειμενικό πνεύμα 
καλλιτέχνη και αποδέκτη. Στην πραγματικότητα, γίνεται προσπάθεια ταύ­
τισης αναλυτικών και ερμηνευτικο-διαλεκτικών φιλοσοφικών παραδόσεων 
που τελικά οδηγεί στην υποβάθμιση του ιδιαίτερου χαρακτήρα της τέχνης. 
Το έργο τέχνης είναι ελεύθερη δημιουργία υποκειμένου, δεν υπόκειται σε 
αυστηρή μεθοδολογία και έλεγχο (τουλάχιστον όχι ως προς το περιεχόμενο 
-η μορφή κατά περιόδους ακολουθεί συγκεκριμένους κανόνες) και εκφρά­
ζει σκέψεις και επιθυμίες του δημιουργού που μετατρέπονται σε αξίες πα­
νανθρώπινου και υπερχρονικού χαρακτήρα. Ο αποδέκτης κατανοεί το πε­
ριεχόμενο του έργου, συγκινείται με τη μορφή του και έτσι αποκτά αισθη­
τική εμπειρία. Η αισθητική εμπειρία έχει διαβαθμίσεις και διάρκεια έως την 
κορύφωσή της και ο βαθμός της εξαρτάται από την ευαισθησία, την παι­
δεία και τις εμπειρίες του υποκειμένου.



204 Ελένη Γέμτον

II. Οι αισθητικές αξίες της τέχνης

Παραδοσιακά οι αισθητικές αξίες συνδέονται με τη μορφή του έργου 
τέχνης, ενώ κυρίαρχη αισθητική ποιότητα είναι η ομορφιά. Στο πλαίσιο της 
κλασικής και κλασικιστικής τέχνης το ωραίο μορφοποιήθηκε μέσα από τις 
αρχές της συμμετρίας, του μέτρου, της ισορροπίας και της αρμονίας των 
μερών σε σχέση με το σύνολο. Επηρεασμένοι από την πλατωνική παράδο­
ση, καλλιτέχνες και θεωρητικοί αυτής της κατεύθυνσης συνέλαβαν την ο­
μορφιά ως ανεξάρτητη από χώρο και χρόνο ιδέα που γίνεται αντιληπτή 
μόνο με υπερβατικό τρόπο (αντίθετα προς ρεαλιστικές προσεγγίσεις που τη 
συλλαμβάνουν ως ποιότητα των αισθητικών αντικειμένων που γίνεται α­
ντιληπτή με τις αισθήσεις) (Beardsley 1981: 501κ.ε.).

Κοινή πεποίθηση είναι ότι οι αισθητικές αξίες αποτελούν βασική παρά­
μετρο της διαμόρφωσης αισθητικής εμπειρίας. Το ερώτημα είναι αν αυτές 
πηγάζουν από τη μορφή των έργων τέχνης ή αν ταυτίζονται με τις γνωστι­
κές και ηθικές αξίες του περιεχομένου τους. Στο πλαίσιο της φορμαλιστικής 
θεώρησης της τέχνης, εκτός από την ομορφιά, γίνεται αναφορά και στη ‘ση- 
μαίνουσα μορφή’ (Bell 1914), ως πιο συγκεκριμένη έννοια που ορίζει μόνο 
τα έργα τέχνης. Από την άλλη πλευρά, η εννοιολογική τέχνη λειτουργεί αι­
σθητικά λόγω της γνωστικής της αξίας που πηγάζει αποκλειστικά και μόνο 
από το περιεχόμενο των έργων. Τα εννοιολογικά έργα είναι καθημερινά, 
τετριμμένα αντικείμενα, τα οποία όμως αποκτούν αισθητική αξία λόγω της 
δηλωτικής τους ιδιότητας. Ο θεατής αποκτά αισθητική εμπειρία μέσα από 
πνευματική διαδικασία που προϋποθέτει υπομονή και θεωρητική γνώση 
(Danto 2004).

III. Επιδράσεις των αισθητικών αξιών στο κοινωνικό σύνολο

Οι παραδοσιακές αισθητικές ποιότητες, που αφορούν κατά κανόνα τη 
μορφή και δεν επιδέχονται ιδιαίτερη ερμηνευτική, αποτελούν βασική προ­
ϋπόθεση για την επίτευξη αισθητικής εμπειρίας με άμεσες και ευεργετικές 
συνέπειες για τον άνθρωπο. Η έννοια της αισθητικής ικανοποίησης καθιε­
ρώθηκε με τον Kant, ο οποίος τοποθέτησε τη σκέψη για το ωραίο στην 
πλευρά της συναισθηματικής κατάστασης του υποκειμένου. Το έργο τέχνης 
λειτουργεί ως μέσο για τη δημιουργία αισθητικής εμπειρίας, καθώς η αι­
σθητική κρίση δεν ενδιαφέρεται για αυτό καθεαυτό αλλά για την αίσθηση 
ευχαρίστησης που της παρέχει. Ο Kant στην Κριτική της ικανότητας προς



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 205

κρίσιν ορίζει το ωραίο ως ένα είδος αυταρέσκειας του υποκειμένου, το ο­
ποίο αξιώνει την παρουσία αισθητικών αντικειμένων αλλά δεν ενδιαφέρε- 
ται να γνωρίσει την αντικειμενική τους υπόσταση. Η αισθητική κρίση δεν 
προσδιορίζει τα αντικείμενα, ούτε διευρύνει τις γνώσεις μας αλλά λειτουρ­
γεί ως ανακλαστική σχέση μεταξύ αισθητικών αντικειμένων και ικανοποί­
ησης. Ο Kant πίστευε ότι μόνο η ομορφιά της φύσης μπορεί να προκαλέσει 
απόλυτη αισθητική ικανοποίηση γιατί, σε αντίθεση με την τέχνη, στη σχέ­
ση της με την αισθητική κρίση του υποκειμένου δεν υπηρετεί καμία πρόθε­
ση: είναι «άνευ σημασίας» (στερείται λειτουργικότητας ή χρηστικότητας, 
δεν προσφέρει θεωρητικό η πρακτικό πλεονέκτημα, δεν αποδίδει κανένα 
υλικό ή ηθικό καλό), είναι «άνευ έννοιας» (δεν συνάγεται από καμιά έν­
νοια του ωραίου) και επίσης είναι «άνευ αναπαραστάσεως μιας τελείωσης» 
(δεν περιλαμβάνει καμία χρησιμότητα ή συμμόρφωση σε κάποιον κανόνα ή 
κάποιο ιδεώδες) (Haar 2001: 31-35).

Αν και οι προσωπικές εμπειρίες του καθενός από την επαφή του με τα 
μεγάλα έργα τέχνης όλων των κατηγοριών είναι καθοριστικές για την κο­
σμοεικόνα του, από τη μία, και την ψυχική του ανάταση και ισορροπία, 
από την άλλη, είναι δύσκολο να αποκτήσουμε εμπειρική και πρακτική 
γνώση των συνολικών επιδράσεων της καλλιτεχνικής ομορφιάς (ή του α- 
ντίθετού της) στην κοινωνία. Ενδεικτικές είναι οι ευεργετικές συνέπειες 
των κοντσέρτων κλασικής μουσικής κατά τον Β' Παγκόσμιο Πόλεμο ή και 
οι έντονες αντιδράσεις του κοινού για εικαστικά έργα που σε διάφορες ε­
ποχές ανέτρεψαν το αισθητικό κατεστημένο. Χαρακτηριστική είναι η περί­
πτωση της Ολυμπίας του Manet: η βιαιότητα των φιλότεχνων που έβλεπαν 
το έργο αυτό εκτεθειμένο στο Σαλόν του 1863 ανάγκασε τους υπεύθυνους 
να το απομακρύνουν και να το τοποθετήσουν σε εξαιρετικά ψηλό σημείο 
μιας πίσω αίθουσας, ώστε σχεδόν να μην φαίνεται. Οι κριτικοί κράτησαν 
παρόμοια στάση με το κοινό, χαρακτηρίζοντας το έργο «ημιτελές», «αναί­
σχυντο» και «κακοζωγραφισμένο» (Nehamas 2007: 36κ.ε.).

Η αισθητική εμπειρία, ακόμη και στην αρνητική της διάσταση, απελευ- 
θεριόνει εσωτερικές εντάσεις, καταπραύνει καταστροφικά ένστικτα και 
συμβάλλει στην ψυχική αρμονία δημιουργού και κοινού. Λειτουργεί ενωτι­
κά προωθώντας κοινή συμπάθεια και κατανόηση, αλλά ταυτόχρονα προ­
βάλλει και το στοιχείο της διαφορετικότητας: αν δεν υπήρχε η τέχνη που 
αποκαλύπτει το μοναδικό τρόπο που ο καθένας μας αντιλαμβάνεται τον



206 Ελένη Γέμτου

κόσμο, αυτή η «ποιοτική διαφοροποίηση» δεν θα μπορούσε να εκφραστεί 
(Proust στο: Nehamas 2007: 134-135). Στις θετικές επιπτώσεις της αισθητι­
κής εμπειρίας συμπεριλαμβάνεται η βελτίωση της αντίληψης, της ευαισθη­
σίας, της πνευματικής υγείας και της φαντασίας (Beardsley 1981: 573 κ.ε.). 
Μέσα από την τέχνη ξεπηδούν οι πρώτες νύξεις για ένα καλύτερο μέλλον 
και διαμορφώνονται νέες αισθητικές και ηθικές αξίες που έρχονται σε σύ­
γκρουση με κατεστημένο τρόπο ζωής (Dewey 1959).

IV. Η γνωστική αξία της τέχνης

Η γνωστική αξία της τέχνης διαφοροποιείται από τον πληροφοριακό 
και ρυθμιστικό χαρακτήρα των εμπειρικοί και δεοντολογικών επιστημών. 
Τα έργα τέχνης δεν παρέχουν πρωτογενή γνώση του κόσμου,3 ούτε προτεί­
νουν τρόπους οργάνωσης της κοινωνικής ζωής και συμπεριφοράς. Αναπα- 
ριστούν και διαμορφώνουν κόσμους, πραγματικούς ή φανταστικούς, με 
σκοπό την προβολή αξιών και τη διεύρυνση του πνευματικού ορίζοντα 
προς νέους τρόπους σκέψης. Η αισθητική γνώση ταυτίζεται με την αλήθεια 
σε μια ευρύτερη έννοια του όρου: έχει υποκειμενικό χαρακτήρα και απο­
καλύπτει πολλαπλούς τρόπους θέασης του κόσμου μέσα από μια συγκινη­
σιακή διαδικασία, προκαλώντας αισθητική εμπειρία. Ο θεατής ενός εννοι- 
ολογικού έργου τέχνης ικανοποιείται αισθητικά μέσα από υπομονητική 
και εμπεριστατωμένη προσέγγιση, στο πλαίσιο της οποίας επιχειρεί να α­
παντήσει σε φιλοσοφικά ερωτήματα που αφορούν μεταξύ άλλων και τη 
φύση της ίδιας της τέχνης. Η αισθητική συγκίνηση δεν προκαλείται από 
παραδοσιακές αισθητικές ποιότητες (οι οποίες απουσιάζουν εσκεμμένα 
από τα εννοιολογικά έργα) αλλά από την κατάκτηση της αισθητικής γνώ­
σης που διευρύνει τους πνευματικούς ορίζοντες και ανανεώνει τους τρό­
πους που αντιλαμβανόμαστε την πραγματικότητα.

V. Τέχνη, επιστήμη και φιλοσοφία

Όσο πιο ελεύθερη και δημοκρατική είναι μια κοινωνία, τόσο πιο πνευ­
ματικά ανήσυχοι και ευρηματικοί είναι οι καλλιτέχνες της. Στον 20° αιώνα 
οι εικαστικές τέχνες παρουσίασαν απίστευτη πολυμορφία ανατρέποντας 
τους παραδοσιακούς ορισμούς. Πολλές είναι οι περιπτώσεις καλλιτεχνών 
που αναζήτησαν πνευματικές διεξόδους και νέους τρόπους έκφρασης στον 
χώρο της επιστήμης και της φιλοσοφίας. Σε αυτό το πλαίσιο μπορούν να



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 207

ενταχθοΰν τα δυο μεγάλα ρεύματα του 20ου αιώνα, η εννοιολογική4 και η 
αφηρημένη5 τέχνη.

Ο εννοιολογικός Μ. Duchamp ανέτρεψε τους παραδοσιακούς ορισμούς 
που συνέδεαν οντολογικά τέχνη και ομορφιά, αναδεικνΰοντας το καλλιτε­
χνικά έργο σε αισθητικό αντικείμενο με δηλωτικό χαρακτήρα και φιλοσο­
φικό περιεχόμενο. Την ίδια περίοδο, η εικαστική αφαίρεση λειτούργησε ως 
η κατάλληλη εποπτική μορφή για τη νέα διάσταση του φυσικού κόσμου 
που αναδύονταν μέσα από τις σύγχρονες επιστημονικές θεωρίες. Οι 
LMoholy-Nagy, Μ.Bill, Th.van Doesburg και El Lissitzky φιλοτέχνησαν 
αφηρημένες συνθέσεις βασισμένες στην ευκλείδεια και μη ευκλείδεια γεω­
μετρική γλώσσα για να εκφράσουν τη σχέση χώρου και χρόνου σε ένα δι­
αρκώς μεταβαλλόμενο σύμπαν. Καθώς η νέα κοσμοεικόνα δεν γινόταν εύ­
κολα κατανοητή από τον κοινό νου, η γεωμετρική αφηρημένη τέχνη θεω­
ρήθηκε ως το πλέον κατάλληλο μέσο μορφοποίησης της με εικαστικές εκ­
δοχές που ανταποκρίνονταν στο γνωστικό δυναμικό των σύγχρονων επι­
στημονικών θεωριών (Gamwell 2002: 224 κ.ε.).

Στη σύγχρονη εποχή, πολλοί είναι οι καλλιτέχνες που με τα έργα τους 
προσεγγίζουν αισθητικά την επιστημονική γνώση (Ede 2000: 55 κ.ε.), καθι­
στώντας την πιο εύκολα κατανοητή στο ευρύ κοινωνικό σύνολο. Το καλλι­
τεχνικό έργο, ωστόσο, προσδίδει στα επιστημονικά πορίσματα ανθρωπο- 
μορφικό και αξιολογικό χαρακτήρα, που αποτελεί αναπόσπαστο κομμάτι 
της ανθρώπινης κοινωνικής συμπεριφοράς και τέχνης, αλλά πρέπει να α­
ποκλείεται από το σώμα των επιστημονικών προτάσεων. Ο θεατής τέτοιων 
έργων τέχνης δεν διαπαιδαγωγείται επιστημονικά, αλλά κατανοεί την ου­
σία των επιστημονικών κατακτήσεων και τις εντάσσει στην ευρύτερη κο­
σμοεικόνα του (που έχει κυρίως εμπειρικό και συχνά εσφαλμένο χαρακτή­
ρα). Η τέχνη που εμπνέεται από την επιστήμη δεν προβάλλει με ολοκληρω­
μένο και λεπτομερή τρόπο τη γνώση, αλλά συμβάλλει στην επαγρύπνηση 
του κοινού και στην όξυνση της αισθητικής του σκέψης.

Στο θεατρικό έργο Copenhagen, με θέμα τη φανταστική συνάντηση του 
δανού κβαντοφυσικού Niels Bohr και του πρώην συναδέλφου του Werner 
Heisenberg, την εποχή που εκείνος δούλευε για τους ναζί, ο Michael Frayn 
παρουσιάζει στοιχεία της κβαντικής θεωρίας και ιδιαίτερα τις έννοιες του 
αβέβαιου και του δυνητικού. Αναφέρεται, από το ένα μέρος, σε επιστημο­
νικά στοιχεία, όπως ότι η διαδικασία της επιστημονικής μέτρησης καθορί­



208 Ελένη Γέμτου

ζει την τελική μορφή του φυσικού φαινομένου, ενώ από το άλλο, συνδέει 
φυσικά φαινόμενα και ανθρώπινη συμπεριφορά προβάλλοντας την παλιά 
φιλοσοφική συζήτηση για τη μοίρα και την ελεύθερη βούληση με παρα­
δείγματα από την κβαντομηχανική (Ede 2000: 15). Η συσχέτιση αυτή είναι 
απολύτως θεμιτή στο πλαίσιο της τέχνης, αρκεί ο θεατής να έχει επίγνωση 
της διαφορετικής λειτουργίας τέχνης και επιστήμης.

Οι καλλιτέχνες που πραγματεύονται αισθητικά επιστημονικές θεωρίες 
δεν έχουν σκοπό τη διάδοση της γνώσης, αλλά να δημιουργήσουν και να 
προβάλουν αξίες και σκέψεις σχετικές με την κοσμοεικόνα μας. Συγχρόνως 
έχει διατυπωθεί το αίτημα χρησιμοποίησης από τους επιστήμονες μιας ποι- 
ητικής-μεταφορικής γλώσσας ώστε να γίνουν τα πορίσματα της επιστήμης 
κατανοητά στο ευρύτερο κοινό (Dawkins 1988). Οι εικαστικές τέχνες, ήδη 
από την Αναγέννηση, χρησιμοποιήθηκαν από επιστήμονες στο πλαίσιο 
μιας περιγραφικής προσέγγισης του κόσμου. Ο Leonardo da Vinci έκανε 
πάνω από 750 ανατομικά σχέδια, ο Tizian ή μέλη του εργαστηρίου του συ­
νεργάστηκαν με τον Andrea Vesalius στην εικονογράφηση του βιβλίου του 
Fabrica φιλοτεχνώντας υψηλού επιπέδου σχέδια του ανθρώπινου σώματος, 
ενώ σώζονται πολλές απεικονίσεις φυτών, εντόμων και ζώων σε φυσιοκρα- 
τικές μελέτες, όπως το μνημειώδες έργο του Conrad Gesner Histoiiae ani- 
malium (Γέμτου 2001-2003: 65-84).

Έχει υποστηριχθεί η θέση ότι οι καλλιτέχνες παρατηρούν συνήθως 
πρώτοι φυσικά φαινόμενα, δημιουργώντας έτσι τις προϋποθέσεις για την 
εξήγηση τους από τους επιστήμονες (Shlain 1991). Κοινή αφετηρία καλλι­
τεχνών και επιστημόνων είναι η παρατήρηση και η δημιουργική φαντασία, 
διαφοροποίηση ωστόσο υπάρχει μεταξύ επιστημονικής και καλλιτεχνικής 
διαδικασίας, καθώς η πρώτη στηρίζεται σε αυστηρό λογικό και εμπειρικό 
έλεγχο και η δεύτερη ακολουθεί ελεύθερες συγκινησιακές μεθόδους. Η οι­
κεία και εύληπτη γλώσσα της τέχνης μπορεί όμως να λειτουργήσει ως φο­
ρέας δυσκολονόητων επιστημονικιόν κατακτήσεων δημιουργώντας τις 
προϋποθέσεις για πνευματικό προβληματισμό και επαγρύπνηση. Σημαντι­
κός είναι και ο ρόλος της φιλοσοφίας να ορίσει σαφή όρια των διαφορετι­
κών πνευματικών πεδίων, αλλά ταυτόχρονα να προσφέρει συνθετική και 
συστηματική γνώση, διατηρώντας και διασφαλίζοντας την ενότητα του 
πνεύματος (Γέμτος 2008).



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 209

VI. Τέχνη και ηθικές αξίες

Στο πλαίσιο ενός ακραίου μοραλισμοΰ, βασικός ρόλος της τε'χνης είναι 
η προβολή θεμελιωδών ηθικών αξιών με θετικές κοινωνικές επιπτώσεις 
(Tolstoy 1898, 1994). Κεντρική θέση αυτής της φιλοσοφικής θεώρησης είναι 
ότι η αισθητική αξία της τέχνης καθορίζεται αποκλειστικά από τα ηθικά 
της θεμέλια.6 Ο L. Tolstoy, ως βασικός εκφραστής της, δέχεται ως σκοπό της 
τέχνης όχι την αισθητική απόλαυση, αλλά την ηθική διάπλαση και ανα­
βάθμιση της ανθρώπινης ζωής. Κύρια κριτική στον ακραίο μοραλισμό είναι 
ότι παραγνωρίζει θεμελιώδεις πτυχές των αισθητικών αξιών, κυρίως εκεί­
νες που αναφέρονται στη μορφή των καλλιτεχνικών έργων. Με μοναδικό 
αξιολογικό κριτήριο των έργων τις ηθικές τους αξίες και τις επιπτώσεις 
τους στο κοινωνικό σύνολο, δεν είναι δυνατή η διαφοροποίηση της τέχνης 
από άλλες πνευματικές δραστηριότητες, όπως ο πολιτικός λόγος.

Στον αντίποδα του ακραίου μοραλισμού βρίσκονται ο αυτονομισμός 
και ο αισθητικισμός που, θεωρώντας ότι τα καλλιτεχνικά έργα πρέπει να 
κρίνονται αποκλειστικά με αισθητικές κατηγορίες, υποβαθμίζουν την κοι­
νωνική και πολιτισμική διάσταση της τέχνης. Πρόκειται για συγγενείς φι­
λοσοφικές θεωρίες: ο αυτονομισμός δίνει έμφαση στην αυτονομία των αι­
σθητικών αξιών και ο αισθητικισμός προβάλλει τις καθαρές αισθητικές 
ποιότητες ως τις μόνες καλλιτεχνικές αξίες. Με τον όρο «καθαρές αισθητι­
κές ποιότητες» οι αισθητικιστές εννοούν τα μορφικά χαρακτηριστικά και 
την ομορφιά, ενώ για κάποιους αυτονομιστές αυτές περιορίζονται μόνο 
στη μορφή. Μέσα από τον αισθητικισμό ξεπήδησαν οι εστέτ με σκοπό ζωής 
τις αισθητικές απολαύσεις που, όμως, κατά αντιφατικό τρόπο ερμηνεύο­
νταν με ηθικούς όρους. Χαρακτηριστικό παράδειγμα ακραίου αυτονομιστή 
ήταν ο Oscar Wilde. Στην εισαγωγή του βιβλίου του Το πορτρέτο τον Do- 
rien Gray χαρακτηρίζει τη ζωή ως τον καταλύτη που διαλύει την τέχνη, ενώ 
διαχωρίζει την αισθητική αξία ενός έργου από το περιεχόμενό του: το περι­
εχόμενο μπορεί να είναι φορέας ηθικών αξιών, ανεξάρτητων όμως από τις 
αισθητικές αξίες του που το καθιστούν καλλιτέχνημα. Οι αυτονομιστές, με 
σύνθημα το περίφημο «η τέχνη για την τέχνη», ερμηνεύουν τις αισθητικές 
αξίες με μια στενή έννοια, υποβαθμίζοντας πλήρως το περιεχόμενο του 
καλλιτεχνικού έργου. Το δυνατό σημείο ωστόσο του αυτονομισμού είναι 
ότι, πράγματι, οι αισθητικές ποιότητες αποτελούν θεμελιώδες χαρακτηρι­
στικό όλων των έργων τέχνης (με εξαίρεση την εννοιολογική τέχνη που ε-



210 Ελένη Γέμτον

σκεμμένα τις απορρίπτει), ενώ είναι δύσκολο να αναγνωριστούν ηθικές α­
ξίες σε όλες τις μορφές τέχνης, όπως τη μουσική, τον χορό ή την αφηρημένη 
ζωγραφική.

Πρόσφατες θεωρητικές προσεγγίσεις7 αξιοποιώντας την παραπάνω κρι­
τική διερευνούν συνθετότερα το πρόβλημα, αν οι ηθικές αξίες ενός έργου 
μπορούν και πρέπει να γίνονται αντιληπτές ως αισθητικές. Για έναν μετρι­
οπαθή μοραλισμό (Caroli 1996, 1998a, 1998b, 2000) κάποια αφηγηματικά 
έργα τέχνης αξιολογούνται και με ηθικά κριτήρια που συνυπολογίζονται 
στη συνολική αισθητική τους εκτίμηση. Σε έργα όπως το Emma της Jane 
Austin και το Πορτρέτο του Dorien Gray του Oscar Wilde είναι απαραίτη­
τη η συμβολή της ηθικής μας αντίληψης για να τα κατανοήσουμε και να 
αποκομίσουμε αισθητική εμπειρία. Το ανήθικο περιεχόμενο ενός έργου 
μπορεί να επηρεάσει την αισθητική μας κρίση. Για παράδειγμα η κινημα­
τογραφική ταινία της Leni Riefenstahl Triumph of the Will (1935), ενώ δια- 
κρίνεται για την αισθητική της ποιότητας στη σκηνοθεσία και τη φωτο­
γραφία, δεν μπορεί παρά να σοκάρει και να απογοητεύσει το σύγχρονο 
ηθικά ευαισθητοποιημένο κοινό για τη γοητευτική παρουσίαση του ναζι- 
στικού καθεστώτος (Devereaux 1998). Από το άλλο μέρος ο μετριοπαθής 
αυτονομισμός (Anderson και Dean 1998) δέχεται ότι σε κάποια έργα τέχνης 
οι ηθικές αξίες μετέχουν ουσιαστικά στη διαμόρφωση εμπειρίας που όμως 
δεν είναι αισθητική: αισθητικές και ηθικές αξίες έχουν ανεξάρτητες θέσεις 
στα καλλιτεχνικά έργα.

Η συζήτηση αν οι ηθικές αξίες εμπεριέχονται στις αισθητικές είναι με­
γάλη και συνεχίζεται ακόμη στη φιλοσοφική κοινότητα στο πλαίσιο της 
ευρύτερης προβληματικής ορισμού της τέχνης. Ωστόσο, αν δεχτούμε ότι η 
τέχνη έχει κοινωνικό ρόλο λειτουργώντας ως επικοινωνιακός φορέας, θα 
πρέπει να αναγνωρίσουμε και τις ηθικές αξίες του περιεχομένου της ως α­
ναπόσπαστο μέρος του ορισμού της. Ο καλλιτέχνης δεν δημιουργεί απαλ­
λαγμένος από τις ηθικές του αντιλήψεις, ούτε ο αποδέκτης του έργου μπο­
ρεί να το κατανοήσει και να το αξιολογήσει λειτουργώντας ως tabula rasa. 
Η αισθητική εμπειρία είναι πολυσύνθετη και με αυτή την έννοια μονομε­
ρείς φιλοσοφικές τοποθετήσεις κρίνονται απλουστευτικές και αδύναμες.



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 211

VII. Ηθική διαπαιδαγώγηση μέσα από την τέχνη

Το εροίτημα που προκύπτει είναι αν οι ηθικές αξίες της τε'χνης έχουν τη 
δυναμική να διαμορφώσουν συνειδήσεις. Πολλοί είναι οι διανοούμενοι 
που, επηρεασμένοι από πλατωνικές αντιλήψεις, πιστεύουν στη δύναμη της 
τέχνης και της ομορφιάς για την ηθική και αισθητική διαπαιδαγώγηση ή 
και διαφθορά των ανθρώπων. Ο Coleridge θεωρούσε ότι το συστηματικό 
διάβασμα μυθιστορημάτων καταστρέφει τη δύναμη του μυαλού, ενώ σε 
γερμανικό φυλλάδιο του 1796 η ενασχόληση με τη λογοτεχνία καταδικα­
ζόταν ως εθισμός ανάλογος με το αλκοόλ και το ταμπάκο. Παρόμοια κα- 
τακρίνονται στη σύγχρονη εποχή οι τηλεοπτικές παραγωγές ως μορφή λαϊ­
κής τέχνης που διαστρεβλώνει αξίες, προβάλλει λανθασμένα πρότυπα και 
αποδυναμώνει την κριτική σκέψη (Nehamas 2007: 128 κ.ε.). Από την άλλη 
πλευρά, υποστηρίζεται η θέση ότι το διάβασμα ορισμένων λογοτεχνικών 
έργων διαμορφώνει ολοκληρωμένες προσωπικότητες με μηδενική ανοχή 
στη βαρβαρότητα (Nussbaum 1998), ενώ έχει διατυπωθεί και η άποψη ότι η 
ομορφιά ενισχύει το αίσθημα της δικαιοσύνης (Scarry 1999: 55 κ.ε.).

Η ιστορία ωστόσο έχει δείξει ότι η πλατωνική ταύτιση ομορφιάς και 
αρετής δεν υφίσιαται πάντοτε. Υπάρχουν έργα τέχνης στα οποία η ομορ­
φιά συνυπάρχει με την ανηθικότητα καλύπτοντας την πραγματική της έ­
κταση και αποστασιοποιώντας το κοινό από τα πραγματικά προβλήματα. 
Σε αυτές τις περιπτώσεις η ηθική γνώση μεταδίδεται μόνο σε εκείνους που 
δεν επιζητούν αισθητική απόλαυση (Danto 1994). Χαρακτηριστικό παρά­
δειγμα είναι οι μορφές εικαστικών τεχνών που έχουν προωθηθεί από ολο­
κληρωτικά καθεστώτα: οι παραδοσιακές αισθητικές αρχές της αρμονίας, 
της συμμετρίας και της ισορροπίας, αλλά και θέματα ηθικού προσανατολι­
σμού χρησιμοποιήθηκαν για να προβάλουν ρατσιστικά, ιμπεριαλιστικά 
και φασιστικά μηνύματα.

Από την εποχή του Διαφωτισμού, κοινή ήταν η πεποίθηση στους καλλι­
τεχνικούς κύκλους ότι η τέχνη αποτελεί το κατάλληλο μέσο για τη βελτίω­
ση της ανθρώπινης ζωής. Η κοινωνία μπορούσε να αναβαθμιστεί μόνο με 
τη συμβολή διαφωτισμένων, μορφωμένων ανθρώπων που κατείχαν τη 
γνώση και ήταν ικανοί να παράγουν νέα, αλλά και μέσα από τις τέχνες και 
την αρχιτεκτονική που γίνονταν αντιληπτές ως φορείς θεμελιωδών αξιών. 
Επιστήμονες, φιλόσοφοι και καλλιτέχνες λειτουργούσαν ως υποδείγματα 
ηθικής σκέψης και ως βάσεις για μια καλύτερη κοινωνία. Η αρχαιότητα



212 Ελένη Γέμτου

προσέφερε το πρότυπο: διάχυτη ήταν η πεποίθηση ότι οι αρχαίοι είχαν ι­
δανική κοινωνία, οι αξίες της οποίας ανταποκρίνονταν στα πρότυπα του 
Διαφωτισμού. Ο J. J. Winckelmann είχε εξιδανικεύσει την ελληνορωμαϊκή 
τέχνη και προέτρεπε τους σύγχρονους καλλιτέχνες να τη μιμηθούν. Η Αθή­
να του Περικλή και η Ρώμη της δημοκρατικής περιόδου πρόσφεραν στους 
εικαστικούς καλλιτέχνες αλληγορικές εικόνες ως φορείς αξιών, όπως ο 
ηρωισμός, η ενάρετη συμπεριφορά, η αυτοθυσία και η αφοσίωση στα ιδα­
νικά και την πατρίδα.

Την ίδια εποχή -στο πλαίσιο της «διαμάχης μεταξύ αρχαίων και μο­
ντέρνων» που υπήρχε σε διάφορες ευρωπαϊκές χώρες με άξονα την ηθική, 
πνευματική και καλλιτεχνική ανωτερότητα των μεν ή των δε- οι «μοντέρ­
νοι» οραματίζονταν τη δημιουργία ενός νέου κόσμου ανεξάρτητα από αρ­
χαία πρότυπα. Το ρομαντικό κίνημα έδινε έμφαση στη συναισθηματική- 
αισθητική πλευρά του ανθρώπου προβάλλοντας τη φαντασία ως βασική 
προϋπόθεση κάθε πνευματικής δραστηριότητας. Κεντρικό αίτημα ήταν η 
κοινωνική και πνευματική ελευθερία ως άξονες μιας νέας κοινωνίας στην 
οποία η τέχνη δεν καλλιεργεί μόνο ιστορικές αξίες αλλά θίγει σύγχρονα 
κοινωνικά και πολιτικά ζητήματα.

Η τάση αυτή κορυφώθηκε την περίοδο του Μεσοπολέμου, όταν κινήμα­
τα και καλλιτέχνες χρησιμοποίησαν τις αρχές της γεωμετρικής αφαίρεσης 
για να επαναφέρουν την παγκόσμια αρμονία. Για τον Modrian η ζωγραφι­
κή ήταν το υποκατάστατο της απουσίας της αρμονίας από την ανθρώπινη 
και πνευματική ζωή. Η αρμονία γινόταν αντιληπτή ως ισορροπία αντιθέ­
σεων, με πιο στοιχειώδη αντίθεση την ορθή γωνία, που εκφράζει τη σταθε­
ρή ισορροπία μέσα από τη συνάντηση μιας κάθετης και μιας οριζόντιας 
γραμμής. Αυτού του τύπου οι μορφικές συνθέσεις θα μπορούσαν να έχουν 
ως αποτέλεσμα μια πρωταρχική και παγκόσμια αρμονία, ανεξάρτητη από 
προσωπικές παρεμβολές. Σκοπός του Modrian ήταν η κατάκτηση του γενι­
κού, του παγκόσμιου και του υπερχρονικού. Στο βιβλίου του Le Néoplasti­
cisme (1920) αναφέρει ότι στο μέλλον δεν θα υπάρχει τέχνη γιατί θα έχει 
εκπληρωθεί ο λόγος ύπαρξης της, η κατάκτηση της αλήθειας και της αρμο­
νίας (Χαραλαμπίδης 1990:170 κ.ε.).

Τα ερωτήματα που εύλογα τίθενται είναι τούτα: έχει υποχρέωση η τέχνη 
να συμβάλει στην ηθική διάπλαση των υποκειμένων; Οφείλει να παρου­
σιάζει μόνο το ηθικά καλό και όταν παρουσιάζει το κακό να προτείνει και



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 213

τρόπους καταπολέμησης του; Σε ποιον βαθμό μπορεί η ηθική να κρίνει την 
τέχνη και να την απορρίπτει ως ανήθικη και επικίνδυνη; Αν η απάντηση 
στα ερωτήματα αυτά είναι καταφατική, τότε αποδεχόμαστε έμμεσα τη λο­
γοκρισία της τέχνης που έως και τη σύγχρονη εποχή εμποδίζει την ελευθε­
ρία του δημιουργού με πρόσχημα την προστασία της δημόσιας ηθικής. Από 
την άλλη πλευρά, μπορεί ο καλλιτέχνης να είναι περισσότερο ελεύθερος 
από τα άλλα μέλη της κοινωνίας και να εκφράζεται προσβάλλοντας παγι- 
ωμένα ήθη και αξίες; Η απάντηση πρέπει να είναι καταφατική. Γιατί εδώ 
βρίσκεται το νόημα και η ουσία της τέχνης. Όπως το διατύπωσε και ο 
Wittgenstein στις Διαλέξεις για την αισθητική (1938), σκοπός της τέχνης εί­
ναι να απελευθερώσει τη σκέψη από τα δεσμά του παρελθόντος και να α­
νοίξει νέους ορίζοντες κατανόησης της πραγματικότητας. Από την πλευρά 
αυτή, ένα έργο με ανήθικο περιεχόμενο μπορούμε να το κρίνουμε ως ανάρ­
μοστο, κακό ή άσχημο, όμως πρέπει να το αποδεχτούμε ως τέχνη, από τη 
στιγμή που εκφράζοντας μια διαφορετική άποψη έχει τη δυναμική να α­
νοίξει νέους τρόπους σκέψης. Έργο της πολιτείας δεν είναι να λογοκρίνει 
και να απαγορεύει έργα, αλλά να κάνει τους πολίτες ώριμους και ικανούς 
να υιοθετούν πρότυπα σκέψης και συμπεριφοράς που αυξάνουν την προ­
σωπική και συλλογική ευημερία.

VIII. Η επίδραση της τέχνης στην κοινωνική ζωή: συμπεράσματα

Είναι γεγονός ότι η τέχνη έχει τη δυναμική να επηρεάσει ηθικά και λει­
τουργικά την ανθρώπινη συνείδηση. Ένα από τα σημαντικότερα πολιτικά 
έργα εικαστικής τέχνης, η Guernica του Picasso συγκλονίζει μέχρι και σή­
μερα προβάλλοντας τη βαναυσότητα και τον παραλογισμό του πολέμου 
στην πανανθρώπινη διάσταση του (van Hensbergen 2008)· στις 5 Φεβρουά­
ριου 2003 σε τηλεοπτική συνέντευξη τύπου του αμερικανού πρέσβη στον 
OHE, Τζον Νεγκρεπόντε, για επικείμενο αεροπορικό βομβαρδισμό της Βα­
γδάτης, καλύφθηκε ταπισερί του πίνακα που υπήρχε πίσω από τον ομιλητή 
καθώς προκαλούσε σύγχυση στους θεατές. Αν και το θέμα του αναφερόταν 
σε άλλη πολεμική σύρραξη, ο τρόμος που αποτυπώνει είναι κοινός στους 
πολέμους όλων των μέσων και εποχών.

Η δημιουργία αισθητικής εμπειρίας και επίδρασης της τέχνης προϋπο­
θέτει ουσιαστική επαφή των κοινωνικών μελών με τα έργα και κατανόηση 
του περιεχομένου και της μορφής τους. Έργο της ελεύθερης ανοικτής κοι­



214 Ελένη Γέμτου

νωνίας πρέπει να είναι η συστηματική οργάνωση εικαστικών εκθέσεων, 
λογοτεχνικών συναντήσεων, θεατρικών δρώμενων και άλλων πολιτιστικών 
δραστηριοτήτων, όπου το κοινά θα γνωρίζει και θα εμβαθύνει στην ελεύ­
θερη καλλιτεχνική δημιουργία. Συγχρόνως, οι πολίτες της πρέπει να έχουν 
καλλιτεχνική παιδεία και γνώσεις ιστορίας των τεχνών που συμβάλλουν 
στην καλλιέργεια ερμηνευτικών ικανοτήτων, αισθητικής ευαισθησίας και 
εξαφάνισης των προκαταλήψεων για το καινούργιο και το άγνωστο.

Συμπερασματικά, αφετηρία για τη βελτίωση της κοινωνίας μέσα από 
την τέχνη είναι η συστηματική επαφή των μελών της με ελεύθερη ποιοτική 
καλλιτεχνική δημιουργία. Τα έργα τέχνης ολοκληρώνουν τον σκοπό ύπαρ­
ξής τους όταν φτάσουν στο κοινό διαμορφώνοντας πρότυπα συμπεριφοράς 
και στάσεις ζωής. Δεν είναι πάντοτε εύκολο να κατανοήσουμε την τέχνη 
και να πάρουμε ερεθίσματα από αυτή: συχνά χρειάζονται προσπάθεια, ε­
πιμονή, εμπειρία και γνώση. Έργα τέχνης που εκφράζουν άμεσα βιωμένες 
αξίες, όπως η αγάπη, η ομορφιά, η αξιοπρέπεια και η αφοσίωση, γίνονται 
πιο εύκολα κατανοητά δημιουργώντας έντονες αισθητικές εμπειρίες και 
επηρεάζοντας το κοινό, ενώ αλληγορικές προσεγγίσεις αξιών προϋποθέ­
τουν παιδεία και γνώση. Η μορφή, επίσης, των έργων τέχνης αποτελεί συ­
χνά πεδίο αποκωδικοποίησης για τον θεατή: η κατανόηση κυβιστικών, εξ- 
πρεσιονιστικών και αφηρημένων έργων μπορεί να γίνει μόνο αν υπάρχει 
εικαστική παιδεία. Έχει εξάλλου δειχθεί ότι και πιο προσιτά -για τον δυ­
τικό άνθρωπο- έργα, όπως είναι οι φυσιοκρατικοί πίνακες που στηρίζο­
νται στις αρχές της γραμμικής προοπτικής, δύσκολα γίνονται κατανοητά 
από μέλη πρωτόγονων πολιτισμών που δεν γνωρίζουν τις δυτικές εικαστι­
κές συμβάσεις (Herskovits 1948: 381).

Η τέχνη, ακόμη και αν αναφέρεται ή απεικονίζει πραγματικά και συ­
γκεκριμένα γεγονότα, είναι ένας συμβατικός κόσμος που διασφαλίζει δημι­
ουργία και επικοινωνία παγκοσμίων και θεμελιωδών αξιών μέσα από τον 
διάλογο των πολιτισμών.8 Δεν παρέχει πληροφορίες, αλλά ανοίγει νέους 
τρόπους σκέψης. Δεν αποτελεί μέσο διαπαιδαγώγησης, αλλά επηρεάζει και 
συγκινεί συνειδήσεις. Πάνω από όλα, συμβάλλει στη δημιουργία και καλ­
λιέργεια αξιών, στην πνευματική άνοδο, στην εύρυθμη λειτουργία των κοι­
νωνικών ομάδων, στην ανθρώπινη ελευθερία και ευτυχία.



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 215

Σημειώσεις
1. Η θεωρία ότι ρόλος της τέχνης δεν είναι η αισθητική ικανοποίηση, αλλά η πνευματική 

διεύρυνση προς νέους τρόπους σκέψεις ανάγεται στον γερμανό φιλόσοφο Konrad Fiedler, βλ. 
Liessmann (1999: 89κ.ε.)

2. Τα εννοιολογικά κινήματα εμφανίστηκαν στο τε'λος της δεκαετίας του 1960 ανατρέπο- 
ντας κάθε παραδοσιακό ορισμό της τέχνης. Απορρίπτοντας την υλική της υπόσταση, ανα­
γνώρισαν την εννοιολογική σκέψη που προηγούνταν της καλλιτεχνικής διαδικασίας ως το 
μοναδικό αντικείμενο της τέχνης. Με αφετηρία τα ready-made του Marche! Duchamp, οι νεό­
τεροι εννοιολογικοί καλλιτέχνες εξέθεταν ως έργα τέχνης κοινότυπα αντικείμενα, γραπτά 
κείμενα, φωτογραφίες, βίντεο, μετατρέποντας τα σε φορείς ιδεών.

3. Για το γνωστικό περιεχόμενο των αξιών και την προβληματική των αξιολογήσεων 
στην επιστήμη, βλ. Π. Γέμτος 2004: 45επ.

4. Βλ. παραπάνω, σημείωση 2.
5. Η αφηρημένη τέχνη ανέτρεψε την παραδοσιακή αντίληψη ότι οι εικαστικές τέχνες ο­

φείλουν να “μιμούνται’ τον κόσμο και προώθησε την πλήρη αυτονομία της. Τα ίδια τα μορ­
φοπλαστικά μέσα και οι αρχές της γεωμετρίας μετατράπηκαν σε περιεχόμενο και μορφή των 
έργων τέχνης λειτουργώντας ως φορείς αισθητικών, αλλά και ηθικών και γνωστικών αξιών. 
Τα παρακλάδια της αφηρημένης έκφρασης είναι πολυάριθμα, με κέντρο την Ευρώπη την πε­
ρίοδο πριν από τον Α' Παγκόσμιο Πόλεμο και την Αμερική μετά το Β' Παγκόσμιο Πόλεμο.

6.0 Πλάτων ταύτιζε το ωραίο με το ηθικό, λέγοντας ότι η αναζήτηση του ωραίου οδηγεί 
στην αρετή και την ευτυχία. Δεν συνέδεε, ωστόσο, το ωραίο με τις τέχνες τις οποίες θεωρούσε 
ακατάλληλες για μια ιδανική κοινωνία (καθώς προκαλούν πάθη και θολώνουν τη λογική 
σκέψη). Δεν φοβόταν, όμως, άμεση επίδραση του καλλιτεχνικού έργου στο κοινό, αλλά λαν- 
θάνουσα παρείσφρηση του κακού μέσα από τις εικόνες της τέχνης στις ανθρώπινες ψυχές.

7. Πολλές θεωρίες διατυπώθηκαν στο πλαίσιο του ‘Ethical Criticism Symposium’ στα 
τετίχη 21-22 του Philosophy and Literature, 1997-1998.

8. Για τη συζήτηση του σχετικισμού των αξιών και την ιδιαιτερότητα του ευρωπαϊκού 
πολιτισμού στη δημιουργία πανανθρώπινων αξιών, βλ. P. Gemtos 2007:207επ.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Anderson, J. & Dean, J. (1998). ‘Moderate Autonomism’, British Journal of Aes­
thetics, 38, 2.

Barthes, R. (1968). ‘The Death of the Author’ στο Neeil A. & Ridley A. (1995). The 
Philosophy of Art. Readings Ancient and Modern, USA: McGraw-Hill.



216 Ελένη Γέμτου

Baxandall, Μ. (1985). Patterns of Intention. On the Historical Explanation of Pic­
tures, New Haven: Yale University Press.

Beardsley, M.C. (1981). Aethetics: Problems in the Philosophy of Criticism, 2η εκδ, 
Indianapolis: Hackett Publishing Company.

Bell, Cl. (1914). ‘Significant Form’, στο Hospers, J. (1969), Introductory Readings in 
Aesthetics, N.Y.: Free Press.

Caroli, N. (1996). ‘Moderate Moralism’, British Journal of Aesthetics, 36, 3.
Caroli, N. (1998a). ‘Moderate Moralism versus Moderate Autonomism’, British 

Journal of Aesthetics, 38, 4.
Caroli, N. (1998b). ‘Art, Narrative and Moral Understanding’ στο Levinson, J. (ed.), 

Aesthetics and Ethics. Essays at the Intersection, Cambridge: Cambridge Uni­
versity Press.

Caroli, N. (2000). ‘Art and Ethical Criticism: An Overview of Recent Directions of 
Research’, Ethics, 110.

Γε'μτου, E. (2001-2003). ‘Τέχνη και Επιστημονική Γνώση: Η Σχέση Ζωγραφικής 
και Περιγραφικών Επιστημών στην Αναγέννηση’, Παρουσία, τομ. 1Ε-ΙΣΤ.

Γέμτος, Π. (2004), Μεθοδολογία των κοινωνικών επιστψών, τομ. I, (4η εκδ.), 
Αθήνα: Παπαζήσης.

Gemtos, Ρ., (2007). ‘Relativity and Universality in Human Cultures and Values’, 
στο: L.G. Christophorou, C. Drakatos (ed.), Science, Technology and Human 
Values, International Symposium Proceedings, Athens: The Academy of Ath­
ens.

Γέμτος, Π. (2008). ‘Παιδεία για μια ανοικτή κοινωνία’, Επιστήμη και Κοινωνία, 
19.

Danto, A.C. (1994). ‘Beauty and Morality’, στο A.C. Danto, Embodied Meanings. 
Critical Essays and Aesthetic Meditation, N.Y.: Farrer Straus Giroux.

Danto, A.C. (2004). Η μεταμόρφωση τον κοινότοπου. Μια φιλοσοφική θεώρηση 
της τέχνης, Αθήνα: Μεταίχμιο.

Dawkins, R. (1988). Unweaving the Rainbow. Science, Delusion and the Appetite 
for Wonder, Boston: Houghton Mifflin.

Devereaux, M. (1998). ‘Beauty and Evil: the case of Leni Riefenstahl’s Triumph of 
the Will’, στο Leninson (ed.), Aesthetics and Ethics, Cambridge: CUP.



Ο κοινωνικός ρόλος της τέχνης 217

Dewey, J. (1959). Art as Experience, USA: Perigee Trade.
Ede, S. (2000). Strange and Charmed. Science and the Contemporary Visual Arts, 

London: Calouste Gulbenkian Foundation.
Feibleman, J. (1966). ‘The Truth-Value of Art’, The Journal of Aesthetics and Art 

Criticism, 24, 4.
Gamwell, L. (2002). Exploring the Invisible. Art, Science and the Spiritual, UK: 

Princeton University Press.
Gaut, B. (1998). ‘The Ethical Criticism of Art’ στο Levinson, J. (επιμ.), Aesthetics 

and Ethics, Cambridge: CUP.
Haar, M. (2001). To έργο τέχνης. Δοκίμιο για την οντολογία των έργων, μτφρ. Π. 

Ανδρικόπουλος, 2η εκδ., Αθήνα: SCRIPTA.
Herskovits, Μ.J. (1948). Man and his Works. The Science of Cultural Anthropol­

ogy, N.Y: Knopf.
Hirsch Jr., E.D. (1967). ‘Validity in Interpretation’, στο Neeil A. & Ridley A. (1995). 

The Philosophy of Art. Readings Ancient and Modern, USA: McGraw-Hill.
Liessmann, K.P. (1999). Philosophie der modernen Kunst, Wien: UTB.
Nehamas, A. (2007). Only a Promise of Plappiness. The Place of Beauty in a World 

of Art, UK: Princeton University Press.
Nussbaum, M. (1998). ‘Exactly and Responsibly: A Defense of Ethical Criticism’, 

Philosophy and Literature, 22.
Posner, R. (1997). ‘Against ethical Criticism’, Philosophy and Literature, 21.
Robinson, J. (1995). ‘Style and Personality in the literary Work’, στο Neeil A. & 

Ridley A., The Philosophy of Art. Readings Ancient and Modern, USA: 
McGraw-Hill.

Scarry, E. (1999). On Beauty and Being just, UK:Princeton University Press.
Shlain, L. (1991). Art and Physics. Parallel Visions in Space, Time and Light, USA: 

Perennial.
Tolstoy, L. (1898, 1994). What is Art?, London: Bristol Classical Press.
van Hensbergen, G. (2008). Guernica. Η βιογραφία ενός συμβόλου του 20ον αιώ­

να, Αθήνα: Μικρή Άρκτος.
Wilde, Ο. (1975). Plays, Prose Writings and Poems. London: J.M. Dent & Sons.



218 Ελένη Γέμτου

Wimsatt, W.K. & Beardsley, M.C. (1946). ‘The Intetional Fallacy’, στο Need A. & 
Ridley A. (1995), The Philosophy of Art. Readings Ancient and Modern, USA: 
McGraw-Hill.

Χαραλαμπίδης, A. (1990). Η Τέχνη τον Εικοστού Αιώνα. Ζωγραφική, 
Πλαστική, Αρχιτεκτονική 1880-1920, τομ. I., Θεσσαλονίκη: University Studio 
Press.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

