
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 20 (2008)

   Νέα ηγεμονία

  

 

  

  Προβληματισμοί ως προς τη μεταφορά της
αριστοτελικής ηθικής στο πεδίο των
επιχειρήσεων 

  Ιωάννα Τσιβάκου   

  doi: 10.12681/sas.529 

 

  

  Copyright © 2015, Ιωάννα Τσιβάκου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Τσιβάκου Ι. (2015). Προβληματισμοί ως προς τη μεταφορά της αριστοτελικής ηθικής στο πεδίο των επιχειρήσεων. 
Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 20, 265–278. https://doi.org/10.12681/sas.529

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 05/02/2026 07:14:55



Προβληματισμοί ως προς τη μεταφορά της αριστοτελικής 
ηθικής στο πεδίο των επιχειρήσεων

Ιωάννα Τσιβάκου

Εισαγωγικά

Με το αφιέρωμα για την Επιχειρηματική Ηθική, το τεύχος 19 της Επι­
θεώρησης Επιστήμη και Κοινωνία άνοιξε μια γόνιμη προβληματική πάνω 
στο θέμα της λειτουργίας των σύγχρονων επιχειρήσεων. Όλα τα άρθρα, 
άλλο περισσότερο κι άλλο λιγότερο, συνέβαλαν στη διαύγαση όψεων του 
οικονομικού επιχειρείν στις μέρες μας. Θα ήθελα ωστόσο να σταθώ σε ορι­
σμένες απόψεις του Χαρίδημου Τσούκα, όπως διατυπώνονται στο άρθρο 
του ‘Γιατί πρέπει η επιχείρηση να είναι ηθική; Μια νεοαριστοτελική προ­
σέγγιση’, για τους εξής λόγους: πρώτον, διότι παρακολουθώ από χρόνια τη 
σκέψη του Τσούκα και θεωρώ πως τα κείμενά του, καθώς εμβαθύνουν σε 
ζητήματα οργανωσιακής και διοικητικής θεωρίας, προσφέρονται για δια­
νοητικές περιηγήσεις. Δεύτερον, επειδή προκειμένου να υποστηρίξει την 
επιχειρηματολογία του στρέφεται στα αριστοτελικά κείμενα και μάλιστα 
στα Ηθικά Νιχομάχεια, ένα από τα έργα που ιδιαίτερα αγαπώ. Το παρόν 
κείμενο δεν έχει τον χαρακτήρα της επιστημονικής αντιπαράθεσης αλλά 
της συνέχειας ενός δημιουργικού προβληματισμού, και είμαι σίγουρη πως 
έτσι θα το εκλάβουν οι αναγνώστες του.

Α) Επιχείρηση και επιχειρηματική ετεροαναφορά

Ο Τσούκας παίρνοντας ως αφορμή -και χαρακτηρίζοντάς την ως απλο­
ϊκή και ταυτολογική- τη ρήση του Friedman πως ‘η κοινωνική ευθύνη της 
επιχείρησης είναι να αυξάνει τα κέρδη της’ (σελ. 85-86)', επιχειρηματολογεί 
υπέρ του κοινωνικού χαρακτήρα της επιχειρηματικής δράσης και της πα­
ραγωγής εκ μέρους των επιχειρήσεων ‘εξωτερικοτήτων’. Με άλλα λόγια,

Ομότιμη Καθηγήτρια στο Πάντειο Πανεπιστήμιο. 
Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 20/2008



266 Ιωάννα Τσιβάκον

προχωρεί στην ανάδειξη της επιχειρηματικής ανταποκρισιμότητας στις ε- 
κάστοτε κοινωνικές ανάγκες δια της προσφοράς κοινωνικών αγαθών. Πά­
νω σε αυτή την παραδοχή οικοδομεί όλο του το σκεπτικό για την ετεροα- 
ναφορικότητα της επιχείρησης, ήτοι για τη δραστηριοποίησή της χάρη των 
άλλων (σελ. 90).

Δυο θέματα χρήζουν αποσαφήνισης σε αυτήν την επιχειρηματολογία. 
Το ένα σχετίζεται με την επιχείρηση ως κοινωνική οντότητα και το δεύτερο 
με το ζήτημα της επιχειρηματικής αυτοαναφοράς. Ας τα σχολιάσουμε.

Ο Friedman σε άρθρο του στο New York Times Management 
(13/09/1970) το οποίο τιτλοφορεί με τη φράση Ή κοινωνική ευθΰνη της ε­
πιχείρησης είναι να αυξάνει τα κέρδη της’, δηλώνει ρητά πως η έννοια της 
κοινωνικής ευθΰνης δεν μπορεί να αποδίδεται σε ένα τεχνητό πρόσωπο 
όπιυς αυτό της επιχείρησης, αλλά σε εκείνα τα άτομα που ευθύνονται για 
τις επιχειρηματικές αποφάσεις και συγκεκριμένα στους corporate execu­
tives, ήτοι στα διευθυντικά επιτελικά στελέχη. Βεβαίως η όλη συζήτηση πε­
ρί εταιρικής ευθύνης γίνεται για τις μεγάλες επιχειρήσεις ή ιεραρχίες, όπου 
το διοικητικό ηγετικό προσωπικό λογοδοτεί στους μετόχους, και ο Fried­
man αποσαφηνίζει εξαρχής πως σε αυτή τη διευθυντική αρχή αναφέρεται. 
Ο Τσούκας, αν κρίνει κανείς από την ανάπτυξη των σκέψειόν του για τις 
επιχειρηματικές εξωτερικότητες, φαίνεται να εκλαμβάνει την επιχείρηση εν 
τω συνόλω της, ήτοι ως κοινωνικό σύστημα, εξ ου και αξιοποιεί τον όρο 
της ετεροαναφοράς.

Η έννοια της ετεροαναφοράς (Τσούκας, σελ. 90), από τον Russel ήδη, 
είναι άρρηκτα συνδεδεμένη με αυτήν της αυτοαναφοράς, διαφορετικά θα 
μιλούσαμε για ανοιχτά και όχι για ετεροαναφορικά συστήματα. Αν απο­
δεχθούμε για την ερμηνεία της αυτοαναφοράς τις απόψεις θεωρητικών της 
κυβερνητικής δευτέρας τάξεως (Fon Foerster, Maturana-Varela, Luhmann), 
θα την ορίσουμε ως την παραγωγή των συστατικών στοιχείων καθώς και 
των μερών ενός συστήματος με τη βοήθεια των ίδιων του των συστατικοί 
στοιχείων, άρα τα εν λόγω συστήματα αυτοοργανώνονται, εξ ου και χα­
ρακτηρίζονται ως οργανωσιακά κλειστά. Τέτοιου είδους αυτοπαραγόμενα 
συστήματα -τα οποία στη βιβλιογραφία έχει επικρατήσει να αποκαλού- 
νται αυτοποιητικά ή αυτοαναφορικά ή αυτοαναφερόμενα- είναι οι βιολο­
γικοί οργανισμοί καθώς και τα συστήματα της γλο5σσας και της επικοινω­
νίας, άρα και τα κοινωνικά συστήματα. Τα αυτοαναφορικά συστήματα εί­



Contrafactio 267

ναι ταυτόχρονα και ετεροαναφορικά καθόσον είναι στραμμένα προς το 
περιβάλλον τους (εξ ου και χαρακτηρίζονται ως πληροφοριακά ανοικτά), 
από το οποίο αντλούν υλικά ή πληροφορίες. Από το σύνολο όμως των δια­
θεσίμων υλικών ή πληροφοριών του περιβάλλοντος τις οποίες εισπράττει 
το αυτοαναφορικό σύστημα κατά την ετεροαναφορική του κίνηση, επιλέ­
γονται μόνο εκείνες που εξυπηρετούν την αυτοαναφορά του.

Συνεπώς, αυτοαναφορά και ετεροαναφορά συγκροτούν ζεύγος διαφο­
ράς ή τις δύο όψεις του ενιαίου προσώπου του Ιανού. Η έμφαση στη μία 
μόνο εκ των δύο όψεων για αναλυτικούς σκοπούς επιτρέπεται, αρκεί η ερ­
μηνεία να δείχνει κάθε φορά τα όρια που θέτει η άλλη όψη, αλλιώς κινδυ­
νεύουμε να οδηγηθούμε σε παραδοχές που εμποδίζουν τη βαθύτερη κατα­
νόηση σύνθετων οντοτήτων.

Στα κοινωνικά λειτουργικά συστήματα2 η επιλογή των αναγκαίων υλι­
κών ή πληροφοριών για την αυτοαναφορά του συστήματος συντελείται με 
τη βοήθεια ενός μηχανισμού αυτοαναφοράς. Τη θέση του μηχανισμού αυ­
τού κατέχουν εκείνες οι συμβολικές κατηγορίες και οι τυποποιήσεις τους 
που λειτουργούν ως αξιολογικά κριτήρια και ικανοποιούν την κοινωνική 
αποστολή των εν λόγω συστημάτων. Το χρήμα, για παράδειγμα, και η αξία 
του πλουτισμού για την οικονομία (όπως αυτή αναλύεται στις αξιακές κα­
τηγορίες της κερδοφορίας, της οικονομικής αποτελεσματικότητας, του α­
νταγωνισμού κ.λπ.), η εξουσία για το πολιτικό σύστημα, το δίκαιο για το 
νομικό και ούτω κάθ’ εξής.

Θα συμφωνήσω με τον Τσούκα πως η επιχείρηση, καθότι κοινωνικό 
μόρφωμα, συνιστά πεδίο ενεργοποίησης κοινωνικών σχέσεων, θεσμοποιη- 
μένων πρακτικιόν και εμπεδοομένων αξιών, όπως επίσης φορέα εξυπηρέτη­
σης ποικίλων κοινωνικών αναγκιύν, χωρίς βεβαίως να λησμονούμε πως στο 
καπιταλιστικό σύστημα είναι η ίδια παραγωγός αναγκών. Όλη η κατανά­
λωση βασίζεται εν πολλοίς στην παραγωγή, συνεπώς η συζήτηση για το 
ποιες κοινωνικές ανάγκες καλείται να υπηρετήσει η επιχείρηση είναι μεγά­
λη -πρόκειται για θέμα που δεν μπορεί να αναπτυχθεί εδώ λόγω περιορι­
σμένου χώρου. Οφείλουμε, ωστόσο, να παραδεχτούμε πως η επιχείρηση, 
καθώς δραστηριοποιείται εντός του κοινωνικού λειτουργικού συστήματος 
της οικονομίας, εξυπηρετεί εν πρώτοις κοινωνικές ανάγκες που συνδέονται 
με αυτό το λειτουργικό σύστημα. Πράγματι, το σύστημα της οικονομίας εί­
ναι εκείνο που θέτει ανυπέρθετα όρια στην επιχειρηματική δράση. Το γε­



268 Ιωάννα Τσιβάκου

γονός αυτό εξαναγκάζει την επιχείρηση να προβαίνει σε επιλογές από το 
περιβάλλον της [ήτοι να ρυθμίζει τις εξωτερικότητές της (Τσοΰκας, σελ. 87)] 
επί τη βάσει των αξιολογικών κριτηρίων της οικονομίας, αλλιώς δεν θα ή­
ταν επιχείρηση.

Evo) όμως ένα κοινωνικό λειτουργικό σύστημα, όπως η οικονομία, έχει 
διαμορφωθεί μέσα από την πληθώρα των συμβάντων που έχει αναδείξει η 
κοινωνική δράση και ως εκ τούτου λειτουργεί έκκεντρα επί τη βάσει ενός 
αξιολογικού μηχανισμού αυτοαναφοράς που έχει συγκροτήσει το ίδιο κα­
τά την αλληλεπίδρασή του με το κοινωνικό νόημα, δεν συμβαίνει το ίδιο 
και με την επιχείρηση. Η επιχείρηση είναι ένσκοπο σύστημα και γι’ αυτό η 
κίνηση μεταξύ αυτοαναφοράς και ετεροαναφοράς έχει την ανάγκη ενός 
νου ικανού να αυτό- και ανα-στοχάζεται πάνω στην εναρμόνιση της συ- 
στημικής αυτοαναφοράς με τις επιχειρηματικές εξωτερικότητες, ήτοι των 
αξιολογικών κριτηρίων της οικονομίας με τις προσδοκίες και τους σκοπούς 
των μετόχων και των ιθυνόντων κύκλων της επιχείρησης. Τον ρόλο του ε­
πιχειρηματικού νου εκτελεί η διοικητική ηγεσία.

Η παραπάνω πρόταση αποσαφηνίζει το ζήτημα της επιχειρηματικής δι­
ευθυντικής ηγεσίας όπως την εννοεί ο Friedman. Η διευθυντική ηγεσία α- 
ναδεικνύεται έτσι σε οργανικό μέρος ενός κοινωνικού συστήματος αποφά­
σεων, πράγμα που υπονοεί πως θα πρέπει να γίνει κατανοητή ως μέρος της 
επιχειρηματικής δομής, ήτοι ως ρόλος επιφορτισμένος με την ευθύνη να αυ­
τό- και ανα-στοχάζεται, να προνοεί και να δρα για την ύπαρξη και την ευ­
ημερία της επιχείρησης. Πράγμα που μεθερμηνεύεται: να δρα χωρίς να αφί- 
σταται των αξιολογικών κριτηρίων της οικονομίας, χωρίς δηλαδή να υπο­
τιμά τις αυτοαναφορικές αναγκαιότητες του λειτουργικού συστήματος που 
την εμπεριέχει. Εν ολίγοις, θα αναδιατυπώναμε τη φράση του Τσούκα (σελ. 
99) πως η επιχείρηση ως κοινωνικό μόρφωμα ‘κατ’ ανάγκην αποτυπώνει 
στη δομή και λειτουργία της κοινωνικές αξίες’ λέγοντας πως ‘αποτυπώνει 
εν πρώτοις τις αξίες του οικονομικού συστήματος στους κόλπους του οποί­
ου δραστηριοποιείται’.

Ωστόσο, στην εποχή μας, χάρη στη συνεχή επέκταση της επικοινωνίας, 
γινόμαστε μάρτυρες μιας συστημικής ‘αποδιαφοροποίησης’ η οποία επιτρέ­
πει το άνοιγμα των κοινωνικών λειτουργικών συστημάτων σε αξιακές συμ­
βολικές κατηγορίες πέραν αυτών που συγκροτούσαν ήδη τον μηχανισμό 
αυτοαναφοράς τους. Αυτό το διασυστημικό επικοινωνιακό άνοιγμα των



Contrafactio 269

κοινωνικών λειτουργικών συστημάτων και των οργανώσεών τους (Τσιβά- 
κου 2003), ιδίως της οικονομίας, ενισχυμένο εν πολλοίς από την ανάγκη 
του κεφαλαίου για παγκόσμια επέκταση καθώς και από την εξασθένηση 
των ελεγκτικών μηχανισμών του κράτους, οδήγησε φορείς συλλογικών 
συμφερόντων όπως η Ευρωπαϊκή Ένωση, ο OHE ή άλλα διεθνή ινστιτού­
τα, να θεσμοθετήσουν κώδικες δεοντολογίας οι οποίοι ρυθμίζουν και ελέγ­
χουν το κανονιστικό πλαίσιο της επιχειρηματικής δράσης. Εν συνεχεία, ε­
ξανάγκασε τις επιχειρήσεις στην εφαρμογή των οδηγιών των συλλογικών 
φορέων, αλλά και των υποδείξεων της επιστήμης του μάνατζμεντ, η οποία 
είχε εν τω μεταξύ προλάβει να καταδείξει τα οφέλη μιας ηθικής στάσης.

Δι’ αυτού του τρόπου, έννοιες όπως η προστασία του περιβάλλοντος, η 
ενδεχομενικότητα, η κοινωνική αλληλεγγύη και συνοχή, προστέθηκαν όχι 
μόνο στο επιχειρηματικό λεξιλόγιο, αλλά στα κυρίαρχα αξιολογικά κριτή­
ρια της επιχείρησης βοηθώντας την να εμπλουτίσει τον μηχανισμό αυτοα­
ναφοράς της, ούτως ώστε να επιβιώσει σ’ ένα ταχύτατα μεταβαλλόμενο 
πληροφοριακά και αξιακά περιβάλλον. Εδώ οφείλεται το γεγονός ότι πα­
ρατηρούμε συχνά επιτυχημένες επιχειρήσεις να ασκούν την κύρια δραστη- 
ριότητά τους αγνοώντας κάθε κανόνα ηθικής δεοντολογίας και υπευθυνό­
τητας ενώ, παράπλευρα, διατηρούν κάποιο τμήμα που εφαρμόζει και πα­
ρακολουθεί προγράμματα εταιρικής ευθύνης. Δεν πρόκειται για ‘ανήθικες’ 
ή ‘υποκριτικές’ επιχειρήσεις. Πρόκειται για επιχειρήσεις που γνωρίζουν πως 
για να σταθούν στο σύγχρονο παγκοσμιοποιημένο ανταγωνιστικό περι­
βάλλον πρέπει να συνδυάσουν την κοινωνική νομιμοποίηση με τον μηχα­
νισμό αυτοαναφοράς τους. Χαρακτηριστικό παράδειγμα στην ελληνική 
οικονομία είναι αυτό ορισμένων τραπεζών οι οποίες, ενώ υποχρεώνουν 
τους εργαζομένους να εργάζονται υπερωριακά επί καθημερινής βάσης χω­
ρίς πρόσθετη αμοιβή, προωθούν ταυτόχρονα, μέσω ειδικών τμημάτων ή 
παράπλευρων οργανισμών, πολιτισμική και φιλανθρωπική δραστηριότη­
τα. Για να μην αναφερθώ σε βιομηχανίες παραγωγής τσιγάρων ή ποτών οι 
οποίες, παράλληλα με την κύρια παραγωγή τους, χρηματοδοτούν ή οργα­
νώνουν εκστρατείες εναντίον του καπνίσματος ή του αλκοόλ.

Συνοψίζοντας, θα λέγαμε πως όταν ο μελετητής στρέφει -πολύ σωστά 
κατά τη γνώμη μας- το βλέμμα του σε επιχειρηματικές εξωτερικότητες, θα 
πρέπει επίσης να επισημαίνει και τα όρια που θέτει ο αυτοαναφορικός χα­
ρακτήρας της επιχείρησης, άρα και την αδυναμία της να υπερκεράσει τον



270 Ιωάννα Τσιβάκου

έλεγχο που τις ασκούν οι αξιακές κατηγορίες του οικονομικού συστήματος 
με τις οποίες είναι εμποτισμένη.

Β) Σχέση πρακτικής και οργάνωσης

Ο Τσοΰκας χρησιμοποιεί τον όρο της δραστηριότητας για να αναφερθεί 
σε ιδιότητες που ο MacIntyre αποδίδει στις κοινωνικές πρακτικές. Το γεγο­
νός αυτό θα ήταν άνευ σημασίας, αν δεν μετέβαινε από εκεί στην έννοια 
της ‘επιχειρηματικής δραστηριότητας’ (Τσοΰκας, σελ. 90 και passim) γεγο­
νός που δημιουργεί συγχύσεις, καθώς φαίνεται να αποδίδει στην επιχειρη­
ματική δράση ιδιότητες που συναντώνται μόνο στις κοινωνικές πρακτικές.

Αν ερμηνεύσουμε την έννοια της κοινωνικής πρακτικής ως έναν συγκε­
κριμένο τρόπο του σκέπτεσθαι και του δραν ο οποίος έχει θεμελιωθεί μέσα 
από μακρόχρονες κοινωνικές παραδόσεις και εσωκλείει εντός του το τελικό 
του αποτέλεσμα, τότε πράγματι θα συμφωνήσουμε με τον MacIntyre (1984: 
187-194) πως η πρακτική εμπεριέχει ενδογενείς σκοπούς και αγαθά. Η κοι­
νωνική δηλαδή πρακτική είναι τελεολογική. Παραδείγματος χάριν, η υφα­
ντική δεν μπορεί παρά να αποβλέπει στην ύφανση ενός καλού και γέρου 
υφάσματος. Υπ’ αυτή την έννοια, ο MacIntyre θεωρεί τις κοινωνικές πρα­
κτικές και ως γεννήτορες των διαφόρων επαγγελμάτων, όπως του γιατρού, 
του δικηγόρου ή του ιερέα. Στην εποχή μας, ωστόσο, όχι μόνο εμφανίζο­
νται σημαντικές αλλαγές στον τρόπο σχηματισμού των κοινωνικών πρα­
κτικών, αλλά αυτές ασκούνται ως επί το πλείστον σε οργανωμένους χώ­
ρους δράσης, εξ ου και θα ήταν ίσως προτιμότερο να αναφερόμαστε σε ‘ορ- 
γανωσιακές’ πρακτικές. Από τις σημαντικότερες αλλαγές των οργανωσια- 
κών έναντι των κοινωνικών πρακτικών είναι το ότι δεν απορρέουν από 
μακροχρόνια κοινωνική άσκηση, αλλά συγκροτούνται και προτείνονται 
από την επιστήμη, με αποτέλεσμα να μεταβάλλονται αφ’ ης στιγμής αλλά­
ξουν τα επιστημονικά δεδομένα.

Ενώ όμως οι οργανωσιακές πρακτικές, όπως και οι κοινωνικές, χαρα­
κτηρίζονται από την τελεολογικότητα τους, δεν συμβαίνει το ίδιο και με τις 
οργανώσεις. Οι οργανώσεις αποτελούν συνομάδωση πρακτικών, ένα συ- 
στημικό όλον πρακτικών, το οποίο, όμως, ως συστημικό όλον, δεν διατηρεί 
τις ιδιότητες rav μερών του. Αντίθετα, επιβάλλει σε αυτά την προσαρμογή 
και την ευθυγράμμισή τους με τους εκάστοτε σκοπούς της οργάνωσης. Για 
παράδειγμα, ενώ η πρακτική της υφαντικής εσωκλείει τον σκοπό της, δη­



Conlrafactio 271

λαδή την ύφανση υφασμάτων, το γεγονός αυτό δεν σημαίνει πως ένα ερ­
γοστάσιο παραγωγής υφασμάτων περιορίζεται στον σκοπό της υφαντικής. 
Το εργοστάσιο περιλαμβάνει στους κόλπους του ποικίλες, τέως κοινωνικές 
και νυν οργανωσιακές πρακτικές, όπως της υφαντικής, της βαφής, της σχε­
δίασης και της έρευνας, της διοίκησης, της πώλησης και άλλες, με κύρια ε­
πιδίωξη την επίτευξη, όπως είπαμε, των προσδοκούν και σκοποθεσιών των 
ηγετικών του κέντρων αποφάσεων σε αγαθή εναρμόνιση με τον αυτοανα- 
φορικό μηχανισμό της οικονομίας. Εδώ άλλωστε εντοπίζεται και η διαφο­
ρά ανάμεσα στα αρχαία και μεσαιωνικά εργαστήρια που λίγο-πολύ ταυτί­
ζονταν με κάποια κοινωνική πρακτική και τη σύγχρονη επιχείρηση. ‘Οι 
πρακτικές δεν πρέπει να συγχέονται με τους θεσμούς’, επιμένει ο MacIntyre 
(1984:194) (χρησιμοποιώντας τον όρο ‘θεσμός’ αντί για οργάνωση που εί­
ναι κατά τη γνώμη μας ορθότερος) διότι κατ’ αυτόν, σκοπός του θεσμού εί­
ναι η παραγωγή εξωτερικών και όχι ενδογενών αγαθών.

Μια άλλη βασική διαφορά ανάμεσα στην έννοια της κοινωνικής και 
οργανωσιακής πρακτικής είναι πως, στην πρώτη, είχαμε διαχωρισμό καθη­
κόντων χωρίς όμως αποξένωση του εργαζομένου από το τελικό αντικείμενο 
της πρακτικής. Αντίθετα η οργάνωση, και μάλιστα η βιομηχανική της εκ­
δοχή, προκειμένου να επιτυγχάνει την εναρμόνιση των πρακτικών αλλά 
και τον συντονισμό των αντικειμένων τους (όστε να ευοδαίνονται οι σκοποί 
της, τυποποίησε αυστηρά τις διαδικασίες των εργασιακών καθηκόντων ε­
ντός των οργανωσιακών πρακτικών, επεκτείνοντας τον καταμερισμό της 
εργασίας με απώτερο σκοπό τον αυστηρότερο έλεγχο για την επίτευξη υ­
ψηλής παραγωγικότητας. Το αποτέλεσμα ήταν η απομάκρυνση του εργα­
ζομένου από το τελικό αντικείμενο της οργανωσιακής πρακτικής και η ε­
μπέδωση της αρχής της εργαλειακότητας.

Με την αύξηση του καταμερισμού της εργασίας και την αυστηρή τυπο­
ποίηση, ο εργαζόμενος ως πρόσωπο αντικαταστάθηκε από τον ρόλο, γεγο­
νός με σοβαρές επιπτώσεις στην ηθική στάση των εργαζομένων. Εδώ επίσης 
θα πρέπει να αναζητηθεί και η παρακμή των επαγγελμάτων. Ακόμη και ο 
γιατρός του νοσοκομείου, δεν αρκείται στο επάγγελμά του, αλλά αναφέρε- 
ται και στον ρόλο του, για παράδειγμα: διευθυντής του παθολογικού του 
Ευαγγελισμού. Πολύ οξύτερο είναι το ζήτημα σε επαγγέλματα πλήρως α- 
πορροφημένα από τη βιομηχανική παραγωγή, όπως υφάντρες, ράφτες, 
τσαγκάρηδες και πολλά άλλα. Σε αυτά ο εργαζόμενος δέχθηκε τον απο­



272 Ιωάννα Τσιβάκον

χρωματισμό του από την ταυτότητα του επαγγέλματος αυτοαποκαλούμε- 
νος στο εξής εργάτης ή προϊστάμενος σε βιομηχανία ετοίμων ενδυμάτων, 
υποδημάτων κ.λπ.

Η αναλυτική συνεπώς διάκριση μεταξύ κοινωνικής και οργανωσιακής 
πρακτικής, όπως και μεταξύ της τελευταίας και της επιχείρησης, δεν ανα- 
φέρεται μόνο σε γλωσσικές αλλά σε κοινωνικοιστορικές διακρίσεις, πράγ­
μα που μας προφυλάσσει από την εξαγωγή αυθαίρετων συμπερασμάτων.

Γ) Είναι θεσμός η επιχείρηση;

Είναι αλήθεια πως αρκετοί θεωρητικοί μιλώντας για τις οργανώσεις εν 
γένει -ακόμη και για τις επιχειρήσεις- χρησιμοποιούν τον όρο του θεσμού. 
Το ίδιο πράττει και ο Τσούκας (σελ. 88) θεωρώντας την επιχείρηση κοινω­
νικό θεσμό. Ο θεσμός συνίσταται από σύνολο κανόνων και πρακτικών, 
αλλά αποκτά το κύρος του από συμβολισμούς που τον καθιερώνουν ως 
φορέα αλήθειας στο κοινωνικό φαντασιακό. Έτσι, το επιχειρείν είναι θε­
σμός διότι λειτουργεί αφενός ως παραγωγός και διανομέας κοινωνικού 
πλούτου, αφετέρου δε και ταυτόχρονα ως μειωτής της κοινωνικής πολυ- 
πλοκότητας. Αξιοποιώντας και ανασχηματίζοντας το σύστημα των τιμών 
και της αγοράς, οι επιχειρήσεις, ως έκφραση του επιχειρείν, λειτουργούν ως 
μειωτές επικοινωνίας στον κεφαλαιοκρατικό σχηματισμό παραγωγής- 
κατανάλωσης και κατανομής του εισοδήματος. Αυτή η κοινωνική λειτουρ­
γεί του επιχειρείν το έχει νομιμοποιήσει στην κοινή συνείδηση ως θεσμό 
στενά συσχετισμένο με την οικονομία της ελεύθερης αγοράς, ενώ παράλλη­
λα το έχει καθιερώσει στο κοινό φαντασιακό ως πεδίο εργασίας και μηχα­
νισμό παραγωγής και διανομής πλούτου.

Δεν συμβαίνει όμως το ίδιο και με κάθε επιχείρηση ξεχωριστά. Είναι 
αλήθεια πως ορισμένες από αυτές, μέσα από την παράδοση και το ηθικό 
πρόσωπο που έχουν διαμορφώσει, έχουν αναχθεί σε θεσμούς, κυρίως επι­
χειρήσεις του δημοσίου τομέα όπου επικρατεί ο κοινωφελής τους χαρακτή­
ρας. Ωστόσο, οι περισσότερες επιχειρήσεις του ιδιωτικού τομέα συνδέονται 
στην κοινή συνείδηση με την αδιάφορη αντιμετώπιση των κοινωνικών 
προβλημάτων και την εκμετάλλευση της εργασίας. Η καταξίωση κάθε μιας 
εξ αυτών στο κοινό φαντασιακό εξαρτάται, από το ένα μέρος, από την ι- 
σχύουσα κουλτούρα της κοινωνίας εντός της οποίας η επιχείρηση δραστη­
ριοποιείται, και από το άλλο, από την ιστορική διαδρομή της ιδίας. Το ζή­



Contrafactio 273

τημα συνεπώς δεν είναι αν θα πρέπει να αντιμετωπίζουμε μια επιχείρηση 
ως θεσμό, αλλά αν η ίδια η επιχείρηση συνιστά ηθικό εκπρόσωπο του επι- 
χειρείν στα πλαίσια μιας δεδομένης κοινότητας, έτσι ώστε να δΰναται να 
κατακτήσει την κοινή αναγνώριση και νομιμοποίηση.

Δ) Ηθική για τον άνθρωπο ή για την επιχείρηση

Η επιλογή από τον Τσοΰκα της αριστοτελικής πρότασης ως προτύπου 
για την επιχειρηματική ηθική μας βγάζει αμέσως από την καντιανή δεοντο­
λογική ηθική, όπως και από την ωφελιμιστική εκδοχή του John Stuart Mill, 
που είναι κυρίαρχες στον κόσμο της Δύσης. Η αριστοτελική ηθική μας με­
ταφέρει στον κόσμο των ελεύθερων πολιτών που θέλουν να συνδυάσουν 
το προσωπικό τους ευ ζην με την αυτονομία και την ευμάρεια της κοινότη­
τας της οποίας αποτελούν μέρη. Αν όμως η αριστοτελική ηθική αναφέρεται 
κατεξοχήν στον πολίτη, πώς είναι δυνατόν να τη μεταφέρουμε στον σύγ­
χρονο εργαζόμενο ή σε μια κοινότητα εργαζομένων και, ακόμη περισσότε­
ρο, σ’ ένα κοινωνικό σύστημα όπως η επιχείρηση;

Αναφέραμε ήδη πως τα άτομα που ενεργοποιούνται στα ιθύνονται κέ­
ντρα της επιχείρησης δεν είναι ανεξάρτητα άτομα, αλλά άτομα που δρουν 
μέσα από τον νάρθηκα του ρόλου. Ο γενικός διευθυντής, ο διευθύνων σύμ­
βουλος, ο πρόεδρος του διοικητικού συμβουλίου, ο επικεφαλής του συνδι­
κάτου, ο διευθυντής οικονομικών ή πωλήσεων, δεν λειτουργούν ως ελεύθε­
ρα άτομα, αλλά ως άτομα που έχουν προσαρμοστεί στις προδιαγραφές του 
ρόλου τους. Προς τις προσδοκίες του ρόλου τείνουν, και ακριβώς επειδή 
δραστηριοποιούνται μέσω των τυπικοτήτων του, υπακούουν και στους αυ- 
τοαναφορικούς συστημικούς μηχανισμούς.

Η μεταφορά ιδιοτήτων που ανήκουν σ’ ένα οντολογικό είδος σε άλλο - 
από τον άνθρωπο, δηλαδή, στην επιχείρηση- είναι επικίνδυνη και απαιτεί 
καταρχάς την αιτιολόγηση της συνάφειας ανάμεσα στα δύο διαφορετικά 
οντολογικά είδη. Αυτήν τη μεταφορά επιχειρεί ο Τσούκας αιτιολογώντας 
την με τη χρήση του ‘εταιρικού χαρακτήρα’. Ύστερα από μια γλαφυρή α­
νάλυση των αριστοτελικών αρετών σε επίπεδο ανθράίπου (σελ. 94, 95), με­
ταβαίνει στο πεδίο της επιχείρησης (σελ. 96 και passim) προσδίδοντάς της 
τις ιδιότητες του χαρακτήρα. Ο εταιρικός χαρακτήρας είναι εκείνος που 
καθοδηγεί τα μέλη της επιχείρησης για το ηθικώς πράττειν (σελ. 96).



274 Ιωάννα Τσιβάκον

Το ότι ένα κοινωνικό σύστημα ενεργοποιείται από ανθρώπους, δεν α­
παντά αυτόματα στο θέμα της συγγένειας του μαζί τους. Το κοινωνικό σύ­
στημα συγκροτείται από τυποποιημένες ρυθμίσεις που έχουν παγιώσει ε­
παναληπτικές επικοινωνιακές διαδικασίες και με αυτές τις τυπικότητες, 
όπως είδαμε, ρυθμίζει την αυτοαναφορά του, ενώ ο άνθρωπος είναι βιοψυ- 
χική οντότητα που κυβερνάται από βιολογικές ανάγκες, συναισθήματα και 
σκέψεις. Το γεγονός ότι κατασκευάζει και αιμοδοτεί το κοινωνικό σύστη­
μα, καθώς επίσης το ότι σχηματίζει ιδέες και πεποιθήσεις από τη θέση του 
μέσα σε αυτό, δεν σημαίνει ότι αυτές οι ιδέες και πεποιθήσεις καθίστανται 
αυτόματα και ιδέες και πεποιθήσεις του κοινωνικού συστήματος. Απαιτεί­
ται συνεπώς η εισαγωγή των αριστοτελικών αρετών στις τυπικότητες του 
κοινωνικού συστήματος (στους ρόλους, τους κανόνες και τις διαδικασίες 
του), ώστε αυτές να δυνηθούν να αποτελέσουν συστατικά στοιχεία του τε­
λευταίου. Μόνο αν αλλάξουν οι εν λόγω τυπικότητες επί τη βάσει της αρι­
στοτελικής διδασκαλίας, τα στελέχη της επιχείρησης λίγο-λίγο θα μαθητεύ­
σουν στις αριστοτελικές αρετές. Για να γίνει αποδεκτό το αντίστροφο, δη­
λαδή να προηγηθεί η μαθητεία και μετά να επέλθει η αλλαγή των ρόλων 
και κατά συνέπεια των συμπεριφορών, θα πρέπει να προηγηθεί η εξέταση 
των βαθύτερων παραγόντων που θα γίνουν πρόξενοι μιας τέτοιας διαφο­
ρετικής μαθητείας. Οι εν λόγω παράγοντες είτε θα αναφέρονται σε βαθύ­
τατες δομικές ενδοεπιχειρηματικές αλλαγές που θα συμπαρασύρουν και το 
αξιακό περιεχόμενο των ρόλων είτε σε πολιτισμικές αλλαγές του κοινωνι­
κού πλαισίου της επιχείρησης.

Εδώ μας δίνεται η ευκαιρία να θίξουμε και τη διαφορά ανάμεσα σε αξί­
ες και αρετές και έτσι να αποκλείσουμε τη χρήση τους ως συνωνύμων. Οι 
αξίες, στη δυτική κουλτούρα, σηματοδοτούν την κοινή στάση που πρέπει 
να έχουν τα άτομα ενός κοινωνικού συνόλου απέναντι σε μια κατάσταση 
και γι’ αυτό λειτουργούν ως γενικοί οδηγοί δράσης. Διαφέρουν όμως από 
τις αρετές ως προς τον τρόπο εμπεδώσής τους στην ανθρώπινη συνείδηση. 
Οι αρετές απαιτούν μακροχρόνιο εθισμό και συνεχή μαθησιακή διαδικα­
σία προκειμένου να εγχαράξουν ήθος. Με τις αξίες δεν συμβαίνει το ίδιο. 
Διαχέονται από τα κοινωνικά λειτουργικά συστήματα και προσκτώνται 
από τα μέλη της κοινωνίας σε σχετικά νεαρή ηλικία, ασυναίσθητα, εντός 
των πλαισίων της εκκοινωνιστικής διαδικασίας στην οποία υποβάλλονται 
τα εν λόγω μέλη. Αν αυτή η παρατήρηση αληθεύει, τότε η απορία λαμβάνει



Cuntrafactio 275

την ακόλουθη μορφή: πώς η επιχείρηση θα διαμορφώσει ρόλους που θα 
καλλιεργούν την αρετή αντιστεκόμενη στην ισοπεδωτική ισχύ των εγκαθι- 
δρυμένων συστημικών αξιών; Η αλλαγή των τελευταίων μας επαναφέρει 
στον ακροτελεύτιο συλλογισμό της παραπάνω παραγράφου: είτε με δομική 
εσωτερική κρίση των κοινωνικών λειτουργικών συστημάτων ή των οργα- 
νώσεοίν τους είτε με αλλαγή του νοήματος μιας δεδομένης κοινότητας αν­
θρώπων.

Δ) Ποίηση και πράξη

Ο Αριστοτέλης αναπτύσσει τους συλλογισμούς του για τον ενάρετο άν­
θρωπο στο πλαίσιο της αρχαίας πόλης, σε μικρές κοινότητες ανθρώπων 
όπου δέσποζε η αρχή του δήμου. Σε αυτές τις μικρές πόλεις, στο αρχαίο ά- 
στυ, ο πολίτης ήταν το πρόσωπο που ασκούσε πολιτική, γι’ αυτό και η α­
ριστοτελική πράξη αναφέρεται κυρίως στο λειτούργημα της πολιτικής. Α­
πευθύνεται λοιπόν ο Αριστοτέλης σε ελεύθερους πολίτες, που αποφάσιζαν 
διαβουλευτικά στον δήμο για την τύχη της πόλης τους, όχι στα σύγχρονα 
άτομα των κατακερματισμένων κοινωνιών μας. Στη σωφροσύνη αυτού του 
πολίτη κάνει έκκληση η αριστοτελική διδασκαλία.

Οι αρχαίοι, όπως και ο Αριστοτέλης, θεωρούσαν ανάξια για τον πολίτη 
την εργασιακή διαδικασία που εξασφάλιζε την παροχή των αναγκαίων 
αγαθών για τη συνέχιση του βιολογικού βίου, γι’ αυτό την εν λόγω διαδι­
κασία την ανέθεταν στους δούλους. Αντίθετα, η ποίηση (ήτοι η παραγωγή) 
ήταν για τον Αριστοτέλη σπουδαία ενέργεια διότι είχε ως σκοπό να φέρει 
κάτι στην παρουσία (λατινικά pro-duct ion, όπου η πρόθεση pro υποδηλώ­
νει την προ-βολή, προ-οπτική, το να φέρεις κάτι μπροστά). Από τον κόσμο, 
δηλαδή, του μη όντος, η ποίηση ανασύρει μια νέα οντότητα γι’ αυτό και εί­
χε σχέση με την α-λήθεια, με την έξοδο από τη λήθη.

Συνδεδεμένη με την ποίηση είναι η τέχνη, η σημερινή θα λέγαμε επιστη­
μονική εξειδίκευση. Κατά την ποιητική τέχνη η ενέργεια του ποιείν υπερ- 
βαίνεται καθώς το παραγόμενο, το τελικό δηλαδή αντικείμενο της ποίησης, 
ενώ προϋποθέτει τις ιδέες του τεχνίτη και τις δεξιότητές του, εν τούτοις συ- 
νιστά, όπως ήδη αναφέρθηκε, μια καινοτομία η οποία διακρίνεται από τον 
κόσμο του γίγνεσθαι δηλώνοντας την παρουσία της στον κόσμο του είναι. 
Πρακτικές παραγωγής, με την έννοια της αρχαίας ποίησης, δεν συναντάμε 
στα πλαίσια των επιχειρήσεων. Παρόλα αυτά, ένα νεοαναδυόμενο είδος



276 Ιωάννα Τσίβάχον

πρακτικών, οι επονομαζόμενες ‘εντάσεως γνώσης’, ίσως συγκεντρώνουν 
γνωρίσματα που δΰνανται να παρομοιασθοΰν με αυτά της αρχαίας ποιητι­
κής διαδικασίας και τέχνης, σ’ αυτό όμως το θέμα έχουμε αναφερθεί ανα­
λυτικά σε άλλο μας κείμενο γι’ αυτό δεν επανερχόμαστε (Τσιβάκου, 2006) 

Αντίθετα με την ποίηση, η πράξη αφορούσε την επιβολή της ανθρώπι­
νης βούλησης επί του κόσμου των όντων ώστε να τα οδηγήσει στην πραγ­
μάτωση των σκοπών της. Γι’ αυτό κατεξοχήν πράξη είναι για τον Αριστο­
τέλη η πολιτική, δηλαδή η συμμετοχή του πολίτη στις αποφάσεις της πόλης, 
εξ ου και η σύνδεση της πράξης της πολιτικής με τον δημόσιο χώρο και την 
ομιλία. Έξω από την πολιτική έχουμε τέχνες, τεχνικές, όχι πράξη.

Αρα, για την άσκηση της αριστοτελικής ηθικής ως πράξης επιβάλλεται η 
ύπαρξη μιας κοινότητας ελευθέρων ανθριυπων εντός της οποίας τα άτομα 
αποφασίζουν από κοινού για τα αναφυόμενα προβλήματα της κοινότητάς 
τους. Αυτός είναι και ο λόγος που ο MacIntyre, όταν μιλά για την επίτευξη 
του κοινού καλού και αναφέρεται στην αρετή ως οδηγό γι’ αυτήν την επί­
τευξη, δεν αρκείται στην οντολογική τελεολογία της πρακτικής. Τη συ- 
μπληριυνει με κάτι πολύ σημαντικό: με την έννοια του κοινού καλού όπως 
την έχει επεξεργαστεί πολιτικά η συγκεκριμένη ανθρώπινη κοινότητα στη 
μακρά ιστορική διαδρομή του βίου της. Η παράδοση της κοινότητας ορίζει 
το κοινό καλό και όχι το οικονομικό σύστημα και προφανώς την επιχείρη­
ση. Για το ενδεχόμενο δε οιασδήποτε παρεξήγησης, τονίζει ότι:

Πρέπει να έχει αποσαφηνιστεί από την προηγηθείσα επιχειρηματολογία μου 
πως η παράδοση των αρετών έρχεται σε διάσταση με κεντρικά γνωρίσματα 
της (σύγχρονης) οικονομικής τάξης και κυρίως με τον ατομικισμό της, την α­
πληστία της, και την επικράτηση των αξιών της αγοράς σε κεντρική θέση. Γί­
νεται, συνεπώς, σαφές πως (η επιχειρηματολογία μου) απορρίπτει επίσης τη 
σύγχρονη πολιτική τάξη (MacIntyre 1984: 254-255).

Αν και η σύνδεση των κοινωνικών πρακτικών με την κοινότητα στον 
MacIntyre είναι λειτουργική, εν τούτοις κρύβει τη νοσταλγία για την πα­
ράδοση (Solomon 1993). Ο Τσούκας καταφεύγει στην κοινότητα αξιών 
(σελ. 99) όχι από νοσταλγικούς λόγους, αλλά από αναλυτικές αναγκαιότη­
τες προκειμένου η επιχείρηση να ‘αντιληφθεί τη σημασία του κοινού εται­
ρικού καλού -του εθισμού των ατόμων στις αξίες της κοινότητας’ (σελ. 96). 
Η επιχείρηση δεν αντιλαμβάνεται, ένα ηγετικό της τμήμα αντιλαμβάνεται 
εφόσον, όπως είπαμε, το παιχνίδι αυτοαναφοράς-ετεροαναφοράς το επι­



Contmfactio 111

τρέπει. Ωστόσο, η επιβολή κοινοτιστικών αξιών δεν γίνεται βουλησιαρχι- 
κά, αλλά μέσα από συνθήκες που ευνοούν τη γένεση κοινοτιστικού πνεύ­
ματος. Απαραίτητη συνθήκη είναι καταρχάς η ύπαρξη σε ένα σύνολο ατό­
μων κοινών όρων ομοιότητας (όπως καταγωγή, θρησκεία, γλώσσα, ή κοι­
νές ιδέες) αλλά και συναισθήματος αλληλεγγύης. Η τελευταία, για να έχει 
διάρκεια και να σφυρηλατήσει κοινοτιστικές σχέσεις, θα πρέπει να συνο­
δεύεται από αμοιβαιότητα και ισοδύναμη συμμετοχή στο κοινό έργο. Είναι 
αλήθεια πως σήμερα, σε ορισμένες οργανωσιακές πρακτικές όπου επικρα­
τεί η λογική της ομάδας (και αναφέρομαι σε οργανωσιακές πρακτικές ‘ε- 
ντάσεως γνώσης’ που ήδη μνημονεύτηκαν), αναδύονται χαρακτηριστικά 
κοινότητας, όμως αυτό το φαινόμενο δεν έχει ακόμη εμπεδωθεί σε όλο τον 
χώρο εργασίας των μεγάλων επιχειρήσεων [corporations]. Υπάρχει μια πα­
ρόμοια δυναμική; "Ισως ναι. Έως ότου όμως επικρατήσει, καλό είναι να 
προβληματιζόμαστε για τις δυνάμεις που θα μπορούσαν να συντελέσουν 
στη γένεσή της, και το κείμενο του Τσούκα συνεισφέρει χωρίς άλλο στην 
ανάδυση ενός παρόμοιου προβληματισμού.

Σημειώσεις

1. Οι παραπομπές αναφέρονται βεβαίως στο υπό συζήτηση άρθρο του Χαρίδημου Τσού­
κα, Επιστψΐ] και Κοινωνία, 19:85-101.

2. Ο όρος ‘κοινωνικό λειτουργικό σύστημα’ αναφέρεται στις αρχές και τους κανονισμούς 
που διέπουν μια κοινωνική λειτουργία (όπως της οικονομίας, της πολιτικής, της εκπαίδευσης, 
της δικαιοσύνης κ.λπ.) σύμφωνα με τη θεωρία της κοινωνικής λειτουργικής διαφοροποίησης· 
βλ. Luhmann 1982.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Luhmann, Ν. (1982). The Differentiation of Society, New York: Columbia Univer­
sity Press.

MacIntyre, A. (1984). After Virtue, Indiana: University of Notre Dame.
Solomon, R. (1993). ‘Corporate roles, Personal Virtues: An Aristotelian Approach 

to Business Ethics’, στο Winkler, E.R. & Coombs, J.R. (επιμ.), Applied Ethics: A 
Reader, Oxford: Blackwell.



278 Ιωάννα Τσιβάκου

Τσιβάκου, I. (2003). Τα Ευέλικτα Όρια των Κοινωνικών Συστημάτων, Αθήνα: 
Νεφέλη.

Τσιβάκου, I. (2006). Προσφορά και Ανταπόδοση στις Κοινιυνικές Σχέσεις, 
Αθήνα: Νεφέλη.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

