
  

  Science and Society: Journal of Political and Moral Theory

   Vol 5 (2001)

   Vol 5-6 (2001): Nationalism

  

 

  

  Nationalism and humanity 

  Παύλος Τζερμιάς   

  doi: 10.12681/sas.538 

 

  

  Copyright © 2015, Παύλος Τζερμιάς 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Τζερμιάς Π. (2015). Nationalism and humanity. Science and Society: Journal of Political and Moral Theory, 5, 1–14.
https://doi.org/10.12681/sas.538

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/02/2026 12:42:10



Εθνικισμός και ανθρωπισμός

Παύλος Τζερμιάς*

Το άρθρο πραγματεύεται τη διάκριση ανάμεσα στον εθνικισμό και στον ανθρωπισμό. 
Η προβληματική προσεγγίζεται εννοιολογικά, αξιολογικά και ιστορικά. Κατάληξη της 
ανάλυσης: Η επιταγή του ανθρωπισμού δεν είναι ν’ αρνηθείς τις όποιες καταβολές σου, 
αλλά να μη θεωρείς τη δική σου ταυτότητα ανώτερη από εκείνη των άλλων.

Το αξιολογικό κριτήριο

Η βιβλιογραφία για τον εθνικισμό και τον ανθρωπισμό είναι τεράστια. 
Στόχος της εδώ ανάλυσης είναι προπαντός μια σαφής εννοιολογική διάκρι­
ση. Η αποφυγή της σύγχυσης και της νόθευσης. Ρίζα του ανθρωπισμού είναι 
η dignitas humana. Πηγή του εθνικισμού η πίστη στο έθνος. Ο ανθρωπισμός 
είναι συνεπώς από τη φύση του υπερεθνικός. Για τον εθνικισμό αντίθετα 
υπέρτατη αξία είναι όχι η ανθρωπότητα, αλλά το ε'θνος.

Σχηματική βέβαια η αντιπαράθεση. Στη ριζοσπαστικότητά της όμως μας 
δίνει ένα πεντακάθαρο αξιολογικό κριτήριο. Κι αυτό το χρειάζεται η επιστή­
μη. Το χρειάζονται ιδιαίτερα η πολιτική επιστήμη και η ιστοριογραφία. Ο 
επιστήμονας δεν περιγράφει μόνο, αλλά και ‘σταθμίζει’, ‘μετράει’, αξιολογεί. 
Η περίφημη φράση του Leopold von Ranke (1795-1886) για το καθήκον του 
ιστορικού να δείξει, πώς έγιναν τα πράγματα, φράση, που στο βάθος απη­
χούσε το επιστημονικό ήθος του Θουκυδίδη1, ισχύει φυσικά πάντα. Μα α­

* Αντεπιστέλλον Μέλος της Ακαδημίας Αθηνών

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 5-6/2001



2 Παύλος Τζερμιάς

παιτείται και η ‘μέτρηση’ με βάση το δε'ον. Το ιστορικό είναι δεν επιτρέπεται 
να περιγράφει μόνο, αλλά πρέπει και να κριθεί με μέτρο την ηθική.

Το δέον δεν είναι, όπως πίστευε ο Δημήρης Γληνός (1882-1943), η ‘νομο­
τέλεια της γένεσης’. Ο Αυστριακός σοσιαλιστής Otto Bauer (1881-1938) 
υπογράμμιζε σωστά την ανάγκη διαστολής ανάμεσα στο είναι και στο δέον. 
Ο Bauer έθετε με σαφήνεια το ρητορικό ερώτημα: Είναι αυτό, που θα γίνει, 
και το δέον να γίνει;’. Μ’ άλλα λόγια η επίκληση της ιστορικής αναγκαιότη­
τας δεν σημαίνει αναγκαία και την ηθική δικαίωση της εξέλιξης. Η ιστορία 
μπορεί να τραβήξει δρόμους ασυμβίβαστους με το δέον. Πώς θα κρίνουμε 
την εξέλιξη, πώς θα μπορέσουμε να πάρουμε θέση μπροστά στα γεγονότα, 
αν θυσιάσουμε εκ των προτέρων το ηθικό μέτρο; Η κατηγορική προσταγή 
του Immanuel Kant (1724-1804), έγραφε ο Bauer στον κύκλο των προβλημα­
τισμών του για το μαρξισμό και την ηθική, μας δίνει το αναγκαίο κριτήριο.2

Δεν είναι εδώ ο τόπος για μιαν ανάλυση και κριτική αντιμετώπιση των 
διαφόρων θεωριών για την ηθική. Το θέμα είναι πραγματικά περίπλοκο κι 
ανήκει στα πιο δύσκολα της φιλοσοφίας. Σημειώνω για παράδειγμα, πως ο 
Nicolai Hartmann (1882-1950) και άλλοι δεν ικανοποιούνται με την κατηγο­
ρική προσταγή, που αρκούσε στον Bauer, αλλά τονίζουν την ύπαρξη μιας 
ουσιαστικής ηθικής αξιών. Για τους στόχους της δικής μου ανάλυσης σημασία 
έχει η επισήμανση πως ο εξοστρακισμός του δέοντος ως μέτρου αξιολόγησης 
του γίγνεσθαι οδηγεί σε αξεπέραστες αντιφάσεις. Είναι θεμιτό και αναγκαίο 
να εξετάσεις την ηθική ή τις ηθικές ιστορικά εξηγώντας ή προσπαθώντας να 
εξηγήσεις τη γένεση και εξέλιξη αυτού ή εκείνου του ηθικού κανόνα. Είναι 
όμως επίσης θεμιτό και αναγκαίο να εξετάσεις την ιστορία ηθικά.

Τούτο ισχύει και για τα ιστορικά φαινόμενα του ανθρωπισμού και του 
εθνικισμού. Δεν αρκεί η καταγραφή των ιδεολογικών δογμάτων, αλλά απαι­
τείται και η κριτική εξέταση του πραγματικού τους ρόλου στο διάβα της 
ιστορίας. Ένα παράδειγμα: Ο Ιταλός συγγραφέας και πολιτικός Enrico 
Corradini (1865-1931) έκανε διάκριση ανάμεσα στον πατριωτισμό και τον 
εθνικισμό. Εκείνος, έλεγε, είναι αλτρουϊστικός, αυτός εγωιστικός. Ο πατριω­
τισμός απαιτεί την υπηρεσία στην πατρίδα μέχρι το θάνατο, ο εθνικισμός 
βλέπει το έθνος σαν μια δύναμη, που φέρνει όφελος στους πολίτες. Ξεκομ­
μένες από τον ιστορικό τους περίγυρο οι παρατηρήσεις αυτές του Corradini 
επιδέχονται πολλές παρεξηγήσεις. Για να διαπιστώσουμε την προβληματικό- 
τητά τους και τους κινδύνους, που εγκλείουν, πρέπει να ξέρουμε, πως ο 
Corradini υπήρξε πνευματικός πατέρας του ιταλικού φασισμού. Εύστοχα το 
τόνισε ο πολιτειολόγος Hermann Heller (1891-1933), καλός γνώστης του



Εθνικισμός και ανθρωπισμός 3

εθνικού προβλήματος και οραματιστής μιας κοινωνικής δημοκρατίας (Heller 
1971: 514-23, Τζερμιάς 1996: 17).

Δεν χρειάζεται να είναι κανείς μαρξιστής, για να έχει αντιρρήσεις για 
την εκ των υστέρων εισαγωγή της μοντέρνας έννοιας ‘έθνος’ σε προηγούμε­
νες ιστορικές εποχές. Όπως στη Δύση κάνουμε π.χ. τη διάκριση ανάμεσα 
στην αρχική natio και στην κατοπινή κριτικοπολιτική έννοια του έθνους (από 
το 18ο αιώνα και ύστερα), έτσι οφείλουμε και κατά την εξέταση της εξέλιξης 
στην Ανατολή να προχωρήσουμε με λεπτές διαφοροποιήσεις. Δεν είναι λοι­
πόν σωστό να χρησιμοποιούμε τον όρο ‘έθνος’ για την ελληνική αρχαιότητα. 
Ασφαλώς υπήρχε στους Αχαιούς και μετά -πιο γενικά- στους αρχαίους 
Έλληνες ένας συνεκτικός δεσμός. Όμως όσοι, όπως π.χ. ο Fritz 
Schachermeyr (1969: 58-9), μιλούν στην περίπτωση αυτή για έθνος, ‘εκσυγ­
χρονίζουν’ μια περασμένη βαθμίδα εξέλιξης. Και σχετικά με τα στάδια εξέ­
λιξης μετά την αρχαιότητα πρέπει να είμαστε προσεκτικοί κατά τη χρησιμο­
ποίηση του όρου ‘έθνος’.

Στο σημείο τούτο η μαρξιστική κριτική κατά της εθνικιστικής (ή, έστω, 
απλά εθνικής) ιστοριογραφίας είναι δικαιολογημένη. Από την άλλη μεριά 
ωστόσο δεν είναι σωστό να πηγαίνουμε στο άλλο άκρο και να παραβλέπου­
με, πως τα έθνη αποτελούν μεν ομάδες πιο νέας γένεσης, προϋποθέτουν 
όμως κατά την έκφραση του Hans Kohn ένα είδος ‘εθνογραφικής πρώτης 
ύλης’ (Kohn 1962: 19). Θα μπορούσαμε εδώ να μιλήσουμε μαζί με τον Eric 
J. Hobsbawm (Hobsbawn 1990) και για ‘πρωτοεθνικισμό’. Η γένεση του 
έθνους αποτελεί ένα δυναμικό ιστορικό φαινόμενο. Και τούτο εξηγεί την 
εξαιρετικά μεγάλη διαφοροποίηση στη σχετική ορολογία. Για τον ίδιο λόγο 
ο χρονικός καθορισμός της γένεσης ενός έθνους δεν μπορεί παρά να έχει 
σχετική μόνο αξία. Απολυτοποιήσεις ‘βιάζουν’ το ιστορικό γίγνεσθαι.

Μια ιστορική συμπόρευση

Χωρίς αμφιβολία δεν θα ήταν σωστό να υποτιμηθεί ο ρόλος της αστικής 
τάξης σε διάφορα εθνικά κινήματα των πιο νέων χρόνων. Σε πολλές περι­
πτώσεις υπήρξε συμπόρευση του αστικού φιλελευθερισμού και του εθνικι­
σμού. Αυτή η ιστορική συμπόρευση δεν πρέπει όμως να μας οδηγήσει στην 
παραγνώριση της αλήθειας, πως ο φιλελευθερισμός ως σύστημα ανθρώπινων 
αξιών ανάγεται τελικά στον ανθρωπισμό. Δεν αποτελεί απλά και μόνο συνι- 
σταμένη του Διαφωτισμού, της Γαλλικής Επανάστασης, του αστισμού και του 
κεφαλαιοκρατισμού.3 Αν ο φιλελευθερισμός συρρικνωνόταν σε ιδεολογία



4 Παύλος Γζερμιάς

μιας κοινωνικής τάξης ή σε ορισμε'να οικονομικά μέτρα, θα ε'χανε το πιο 
μεγάλο ‘ατού’ του: τη συνεχή αναζωογόνησή του από την πηγή της ανθρωπι­
στικής κληρονομιάς.4 Εδώ προβάλλει το αξιολογικό κριτήριο, για το οποίο 
έγινε λόγος; η ‘μέτρηση’ με το δέον. Η ‘μέτρηση’ δεν έχει τις ρίζες της σε 
ορισμένους νόμους της ιστορίας, αλλά πηγάζει από την ηθική επιταγή της 
ανθρώπινης αξιοπρέπειας (Τζερμιάς 1977: 22).

Η ιστορική συμπόρευση του φιλελευθερισμού με τον εθνικισμό οδήγησε, 
όπως ήταν φυσικό, σε συγχύσεις και νοθεύσεις. Το ιστορικό υλικό ποικίλλει 
από εποχή σε εποχή και από χώρα σε χώρα και δεν επιτρέπεται να ‘στριμω- 
χτεί’ σ’ ένα προκαθορισμένο σχήμα. Στην ελληνική Ανατολή η εξέλιξη ήταν 
από κάμποσες απόψεις διαφορετική απ’ ό,τι σε τούτη ή σε κείνη τη χώρα της 
Δύσης. Στη Δύση η εθνική συνείδηση συνυφάνθηκε με κοινωνικές, οικονο­
μικές και πολιτικές συνθήκες, που δεν αντιστοιχούσαν εντελώς στην πραγματι­
κότητα της ελληνικής Ανατολής. Ήδη στην τελευταία περίοδο της Βυζαντινής 
Αυτοκρατορίας τα μεσαία στρώματα του ελληνισμού ήταν ασθενέστερα από τα 
αστικά στη Δύση. Και υστερότερα η ελληνική κοινωνικοοικονομική εξέλιξη είχε 
αργότερο ρυθμό απ’ ό,τι η δυτική. Μα ούτε και το σχήμα της αντιαποικιακής 
εθνικής εξέγερσης είναι ικανό να εξηγήσει ικανοποιητικά την πορεία των πραγ­
μάτων στην ελληνική Ανατολή παρ’ όλες τις εξαρτήσεις από το εξωτερικό. Το 
σχήμα αυτό εμφανίζεται αρκετά πειστικό για τούτη ή εκείνη τη χώρα της Αφρι­
κής και της Ασίας. Όχι όμως και για την ελληνική ιδιαιτερότητα, αν εξαιρεθούν 
ειδικές περιπτώσεις, όπως π.χ. εκείνη της Κύπρου.

Γενέτειρες της μοντέρνας έννοιας του εθνικού κράτους θεωρούνται συ­
νήθως η Αγγλία και η Γαλλία. Στο χώρο τούτο το εθνικό κράτος στηρίχτηκε 
κατά πρώτο λόγο στην αντίληψη της κοινότητας θέλησης. Από την άποψη της 
ιστορίας των ιδεών έπαιξε εδώ η volonté générale του Jean-Jacques 
Rousseau (1712-1778) σημαντικό ρόλο. Η δυτικοευρωπαϊκή έννοια του έ­
θνους, που αρχικά ήταν ακόμα συνυφασμένη με την ιδέα της ανθρωπότητας 
(ελευθερία, ισότητα, αδελφότητα), αναπτύχθηκε έτσι από τον 18ο αιώνα σε 
καίριο στοιχείο της πολιτικής και πολιτειακής σκέψης. Στη Γερμανία εξαι- 
τίας της διάσπασης του λαού σε επιμέρους κυριαρχίες και λόγω της έλλειψης 
του κινήτρου της καταπίεσης από ξένους το εθνικό κίνημα γεννήθηκε με 
καθυστέρηση - το 19ο αιώνα. Πρόδρομος του γερμανικού εθνικισμού υπήρξε 
ο Johann Gottfried Herder (1744-1804). Προπαντός κάτω από την επίδρασή 
του διαμορφώθηκε η έννοια ενός πολιτισμικού, προκρατικού έθνους, στηριγ­
μένου σε αντικειμενικά γνωρίσματα, κυρίως στη γλώσσα.

Κατά την ορολογία του Friedrich Meinecke (1862-1954) η ‘δυτική’ ιδέα



Εθνικισμός και ανθρωπισμός 5

του εθνικού κρότους βασιζόταν στην έννοια του κρατικού έθνους 
(Staatsnation), η ‘γερμανική’ στην έννοια του πολιτισμικού έθνους 
(Kulturnation). Πρέπει να υπογραμμιστεί, πως ο Herder οραματιζόταν έναν 
ειρηνικό κόσμο, στον οποίο όλοι οι λαοί θα ζούσαν ελεύθερα. Μ’ αυτή την 
έννοια ο εθνικισμός του συμβάδιζε με τον ενθρωπισμό ή - με άλλη διατύπω­
ση - το γνήσιο φιλελευθερισμό. Μετά το θάνατο του Herder όμως και ιδιαί­
τερα μετά το 1806 η ιδέα του πολιτισμικού έθνους πολιτικοποιήθηκε προς 
την κατεύθυνση του αντιφιλελευθερισμού. Εδώ έπαιξε σημαντικό ρόλο η 
καταστροφή της Αγίας Ρωμαϊκής Γερμανικής Αυτοκρατορίας. Η ναπολεό­
ντεια πολιτική οδήγησε τους Γερμανούς εθνικιστές όχι μόνο σε αντιγαλλικές 
τοποθετήσεις, αλλά και σε απόκρουση των αρχών της Γαλλικής Επανάστα­
σης και πιο γενικά τον 18ο αιώνα. Ο γερμανικός εθνικισμός στράφηκε κατά 
του ενθρωπιστικού και φιλελεύθερου χαρακτήρα του εθνικισμού του 1776 
και 1789. Ο Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) είχε στη φιλοσοφική και 
πολιτική του σκέψη όχι λίγα ουμανιστικά και φιλελεύθερα στοιχεία. Μα 
στους περίφημους ‘Λόγους προς το γερμανικό έθνος’, χωρίς να εγκαταλείψει 
την ιδέα της συνεργασίας των λαών, διατύπωσε την άποψη, πως το γερμανικό 
έθνος είναι το μόνο ακόμα γνήσιο σε ένα διεφθαρμένο κόσμο (Mann 1958: 
88-90).

Οι ‘Λόγοι προς το γερμανικό έθνος’ έγιναν, ας πούμε, το μανιφέστο της 
εθνικιστικής φιλοσοφίας του Deutschtum. Και πού οδήγησε αυτό το 
Deutschtum, ανεξάρτητα από τις προθέσεις του Fichte, τελικά, είναι γνωστό. 
Κάτω από την επίδραση του Giuseppe Mazzini (1805-1872) και του Pasquale 
Stanislao Mancini (1817-1888) ο Johann Caspar Bluntschli (1808-1881) δια­
κήρυξε την αρχή των εθνοτήτων με τα λόγια: ‘Κάθε έθνος ένα κράτος, κάθε 
κράτος ένα έθνος’. Αρχικά αυτή η αρχή δεν ήταν αντίθετη προς την επιταγή 
του σεβασμού της ανθρώπινης αξιοπρέπειας και προς την ιδέα της διεθνούς 
κοινότητας. Ιστορικά συνυφάνθηκαν η αρχή των εθνοτήτων και το δικαίωμα 
της αυτοδιάθεσης. Όπως υποστηρίζω ωστόσο σε διάφορες ειδικές μελέτες 
μου και στο έργο μου για την Κυπριακή Δημοκρατία (Τζερμιάς 1998α: 60-7 
και 73-4), η αρχή της αυτοδιάθεσης per definitionem εκφράζει ένα φιλελεύ­
θερο - δημοκρατικό στοιχείο, που λείπει στο δόγμα ‘κάθε έθνος ένα κράτος, 
κάθε κράτος ένα έθνος’. Το δόγμα τούτο τηρείται και σ’ ένα εθνικά ομοιο­
γενές αυταρχικό ή και ολοκληρωτικό κράτος, ενώ ο αυτοπροσδιορισμός του 
λαού λείπει.



6 Παύλος Τζερμιάς

Το ‘καθημερινό δημοψήφισμα’

Η αρχή της αυτοδιάθεσης υπερτερεί λοιπόν από την άποψη του γνήσιου 
φιλελευθερισμού. Βασίζεται a priori στο κριτήριο του ‘plébiscite de tous les 
jours’ του Γάλλου στοχαστή Ernest Renan (1823-1892). Αποδίδει αποφασι­
στική σημασία στο πνευματικό στοιχείο, στη θέληση του λαού. Στην 
Enciclopedia Italiana διαβάζει κανείς τον απλουστευτικό, αλλά εύγλωττο 
ορισμό: ‘Έθνος είναι η βούληση για έθνος’. Δεν μπορώ να εισέλθω εδώ στις 
συζητήσεις για τις αντικειμενικές ή τις υποκειμενικές ή της μεικτές θεωρίες 
για το έθνος, για τη διάκριση ανάμεσα στο λαό και στο έθνος ή ανάμεσα στο 
δήμο και στο έθνος, για τις διαφορές ανάμεσα στην ορολογία του αγγλοσα­
ξονικού και λατινικού χώρου από τη μια (people, peuple, popolo) και σ’ 
εκείνη των γερμανόγλωσσων περιοχών από την άλλη (Volk) και για τη συ­
ναφή προβληματική. Στο πλαίσιο της αντιπαράθεσης ανθρωπισμού και εθνι­
κισμού σημασία έχει η διαπίστωση, πως η αντίληψη για το ‘καθημερινό 
δημοψήφισμα’ ανταποκρίνεται στις απαιτήσεις μιας φιλελεύθερης δημοκρα­
τίας.

Η διαπίστωση αυτή - πρέπει να τονιστεί προς αποφυγή παρεξηγήσεων - 
δεν παραγνωρίζει δύο πράγματα: Μια μονοδιάστατη στήριξη στον υποκει­
μενικό παράγοντα έχει προφανείς ατέλειες. Η λεγάμενη ‘γαλλική’ ή ‘δυτική’ 
θεωρία για το έθνος και το εθνικό κράτος οδήγησε στην πράξη κι αυτή συχνά 
σε σφαγιασμό του γνήσιου φιλελευθερισμού στο βωμό του εθνικισμού. Για 
το μονοδιάστατο πρέπει να σημειωθεί, πως ο υποκειμενικός παράγοντας, η 
βούληση, έχει συχνά τις ρίζες του σε αντικειμενικά δεδομένα, π.χ. στη γλώσ­
σα. Μια απολυτοποίηση του αντικειμενικού παράγοντα όμως θα οδηγούσε 
σε απαράδεκτα συμπεράσματα. Οι Γερμανοελβετοί δεν είναι παρά τη γλώσ­
σα τους και τους πολιτισμικούς δεσμούς τους με τη Γερμανία Γερμανοί. Οι 
Αλσατοί είναι Γάλλοι. Τελικά αποφασίζει συνεπώς η συνείδηση, η βούληση, 
όσο κι αν αυτή ‘ξεπηδάει’ σε πολλές περιπτώσεις από αντικειμενικές ή, αν 
θέλετε, ‘οργανικές’ συνθήκες. Το στοιχείο της βούλησης είναι οφθαλμοφανές 
στα λεγάμενα πολιτικά ή συναινετικά έθνη. Είναι η περίπτωση της Ελβετίας.

Όσο για το σφαγιασμό της ελευθερίας στο όνομα του κρατικού έθνους 
χρειάζεται μια διευκρίνιση. Χωρίς αμφιβολία σε κάμποσα εθνικά κράτη η 
εξέλιξη οδήγησε στην καταπίεση ή ακόμα και στην εξολόθρευση των γλωσ­
σικών και εθνικών μειονοτήτων. Αυτό όμως δεν οφείλεται στην ταύτιση λαού 
και δήμου, αλλά υπήρξε το αποτέλεσμα ενός εθνικιστικού συγκεντρωτισμού 
ή ενός αντιδημοκρατικού κρατισμού. Η απαγκίστρωση της έννοιας του λαού



Εθνικισμός και ανθρωπισμός 7

από εκείνη του έθνους, η στήριξη του κράτους στο λαό ή δήμο με την έννοια 
της ολότητας των πολιτών μιας φιλελεύθερης δημοκρατίας ανεξάρτητα από 
καταγωγή, γλώσσα και πολιτισμό είναι από την άποψη του γνήσιου φιλελευ­
θερισμού ή ανθρωπισμού αυτονόητη. Για να το πω χτυπητά: Για τη διαστρο­
φή της ιδέας του κρατικού έθνους στην πράξη δεν φταίνε ο Rousseau και ο 
Renan.

Εξαιτίας της ιδιαιτερότητας των εξελίξεων στην ανατολική Ευρώπη δεν 
επιτρέπεται βέβαια μηχανική μεταφορά δυτικοευρωπαϊκών ή κεντρικοευρω- 
παϊκών μοντέλων σκέψης στο χώρο τούτο. Οι Σλάβοι επηρεάστηκαν σε ση­
μαντικό μέτρο από τον Herder. Απαιτείται όμως επισταμένη ειδική έρευνα. 
Η ελληνική Ανατολή είχε από πολλές απόψεις τη δική της προβληματική. Ας 
αναφερθεί ενδεικτικά αυτό, που ο Patrick Leigh Fermor με σχηματική υπερ­
βολή, αλλά με αντίστοιχη παραστατικότητα ονόμασε ‘Helleno-Romaic- 
Dilemma’ (Fermor 1966). Η γένεση του νέου ελληνισμού συνιστά ένα πολυ­
σύνθετο φαινόμενο, που πολλές πλευρές του είναι ακόμα άγνωστες παρά τις 
τόσες πολύτιμες εργασίες. Ο Δημήτριος Καταρτζής υπήρξε σύγχρονος του 
Herder. Δεν ξέρουμε με σιγουριά, πότε γεννήθηκε. Μα πέθανε το 1807, 
τέσσερα χρόνια μετά τον Herder. Η αγάπη του για τη ‘ρωμαίκια γλώσσα’ 
θυμίζει λίγο mutatis mutandis την αντίστοιχη τάση του προδρόμου του γερ­
μανικού εθνικισμού. Αλλά διαβάζοντας ‘Τα ευρισκόμενα’, όπως τα επιμελή- 
θηκε ο Κωνσταντίνος Θ. Δημαράς (1970), δεν βρίσκεις ίχνη επιρροής του 
Γερμανού στον Έλληνα.

Στην ορολογία του Καταρτζή οι λέξεις ‘έθνος’ και ‘γένος’ φαίνεται να 
ήταν συνώνυμα. Κι όμως. Κάτω από την επιφάνεια διαβλέπεις στη δεύτερη 
λέξη μια φαναριώτικη βυζαντινή οικουμενικότητα. Δεν μπορώ να μπω σε 
λεπτομέρειες. Έθνος, γένος, φυλή, διαφωτισμός, φαναριωτισμός, πατριαρ­
χικός συντηρητισμός, φιλελεύθερος και δημοκρατικός ριζοσπαστισμός μερι­
κών εκπροσώπων της Διασποράς, κοινωνικοπολιτικά σκιρτήματα - για όλα 
αυτά και τα συμπαραμαρτούντα θα μπορούσαν να γραφτούν τόμοι. Για τον 
Ρήγα τον Βελεστινλή (γύρω στο 1757 - 1798) ξέρουμε πολλά και λίγα ταυ­
τόχρονα. Πάντως το φλογερό επαναστατικό κήρυγμά του, εδώ διεθνιστικό, 
εκεί πολυεθνικά μεγαλοελλαδίτικο, επιβεβαιώνει την ιστορική συμπόρευση 
του φιλελευθερισμού, που από τη φύση του είναι κοσμοπολίτικος, με τον 
εθνικισμό. Τόμοι θα μπορούσαν να γραφτούν και για τη Μεγάλη Ιδέα - την 
άμορφη και πολύμορφη, πότε μεγαλόπνοη και πότε μικρόψυχη, πότε στραμ­
μένη στην ελληνική αρχαιότητα, πότε στο Βυζάντιο και πότε και στα δύο, σε 
κάμποσες περιπτώσεις ενδοστρεφή, σε άλλες εξωστρεφή, αμυντική ή επιθε­



Παύλος Τζερμιάς

τική, άλλοθι για παραπλάνηση ή φλογερή πίστη, καιροσκοπική ή ριψικίνδυ- 

νη.

Μεγάλη ιδέα και ανατολικά ιδανικά

Οι ιστορικοί συνδέουν τη Μεγάλη Ιδέα συχνά με το όνομα του Ιωάννη 
Κωλέττη (1774-1847), του παμπόνηρου λαϊκιστή, που, ενώ μιλούσε μεγαλό­
στομα για την Πόλη, ‘το όνειρο και την ελπίδα όλων των Ελλήνων’, έγραφε 
στον Γάλλο πολιτικό και ιστορικό Francois Guizot (1787-1874), πως είναι 
θιασώτης του εδαφικού status quo. Αυτός ο ‘ξαναγεννημένος Οδυσσέας’ 
(Wolf Seidl), ‘δικηγόρος στρατιωτικών της Ρούμελης’ (Hering 1992: 103), 
εκμεταλλευόταν τον αλυτρωτισμό για σκοπούς κομματικής πελατείας 
(Koliopoulos 1990: 79). Δεν μπορεί να πει κανείς, πως στην περίπτωση του 
Κωλέττη ο εθνικισμός συμπορεύτηκε με τον φιλελευθερισμό. Αυτό σε μεγάλο 
μέτρο έγινε προπαντός στην περίπτωση του Ελευθέριου Βενιζέλου (1864- 
1936). Η -όση- αστικοποίηση της χώρας την εποχή του βενιζελικού φιλελευ­
θερισμού συνδυάστηκε με τον εθνικό στόχο της Μεγάλης Ιδέας. Χάρη στο 
έντονο πολιτικό αισθητήριό του ο ηγέτης των Φιλελευθέρων κατάφερε με 
επιτήδεια εξωτερική πολιτική να μεγαλώσει το έδαφος της Ελλάδας σημα­
ντικά. Αλλά το όραμα της Ελλάδας των δύο ηπείρων και πέντε θαλασσών’ 
δεν μπόρεσε να γίνει πραγματικότητα. Η πραγμάτωσή του εμποδίστηκε από 
διάφορες αντίξοες συνθήκες - ανάμεσα στ’ άλλα κι από την κωλυσιεργία των 
μοναρχοσυντηρητικών δυνάμεων καθώς κι από την αποφασιστική αντίσταση 
του ικανού Τούρκου ηγέτη Κεμάλ Ατατούρκ (γύρω στο 1881-1938). Με τη 
Μικρασιατική καταστροφή θάφτηκε το όνειρο της Μεγάλης Ιδέας και ο 
Βενιζέλος, όπως είπε μια φορά ο Κωνσταντίνος Τσάτσος μιλώντας στο Α- 
κρωτήρι, αναγκάστηκε ο ίδιος να ενταφιάσει με τα χέρια του, με την υπο­
γραφή του, το υψηλότερο ιδανικό, το κίνητρο της ζωής του και να το αντικα­
ταστήσει μ’ ένα άλλο ιδανικό ‘επιβάλλοντάς το ανέκκλητα, σύμφωνα με τις 
αμείλικτες υπαγορεύσεις της ιστορίας, στον ελληνικό λαό, για να αναθεμε- 
λιώσει το μέλλον του’.

Το 1915 ο Βενιζέλος είχε πει στον Γεώργιο Βεντήρη, πως η λέξη ‘κατά- 
κτηση’ πρέπει να διαγράφει από το λεξιλόγιο των νεοελληνικών προθέσεων. 
Παρά τούτο και παρά το γεγονός, πως στη Μικρά Ασία ζούσε τότε ακόμα 
ένας πολυάριθμος ελληνισμός, η Μεγάλη Ιδέα του Βενιζέλου ενείχε και 
κάμποσα τυχοδιωκτικά επεκτατικά στοιχεία. Καθαρή κι εδώ η από αξιολο­
γική άποψη ριζική αντινομία ανάμεσα στο γνήσιο φιλελευθερισμό και στον



Εθνικισμός και ανθρωπισμός 9

εθνικισμό. Αντινομία, που υπάρχει παρά την όποια ιστορική συμπόρευση 
των δύο ρευμάτων. Οι απόψεις του Βενιζέλου για το ε'θνος δεν έμειναν 
αμετάβλητες κατά το διάβα του χρόνου. Αλλά αξίζει να σημειωθεί, πως κατά 
βάση ακολουθούσε τη ‘γαλλική’ θεωρία. Στις 30 Δεκεμβρίου 1918 σ’ ένα 
υπόμνημα στη Συνδιάσκεψη Ειρήνης των Παρισίων τόνιζε, πως η δημοκρα­
τική αντίληψη των Συμμάχων είναι ασυμβίβαστη με τη ‘γερμανική’ θεωρία 
της φυλής ή της γλώσσας ως κριτηρίου της εθνότητας. Κριτήριο, έγραφε ο 
Βενιζέλος, είναι η εθνική συνείδηση. Και είχε φυσικά στο νου του τους 
Βορειοηπειρώτες, που από αιώνες αποτελούν τμήμα της ελληνικής οικογέ­
νειας, αν και η πλειοψηφία τους, όπως παρατηρούσε ο Έλληνας πολιτικός, 
μιλάει την αλβανική γλώσσα. Την ίδια επιχειρηματολογία - όχι άσχετη με 
τις εδαφικές διεκδικήσεις της Ελλάδας - χρησιμοποιούσε και ο Λέων Μακ- 
κάς με ρητή αναφορά στον Ernest Renan και καταπολέμηση της γερμανικής 
διεκδίκησης της Αλσατίας και Λωρραίνης με κριτήριο τη γλώσσα.

Ο Δημήτρης Κιτσίκης, που δεν κρύβει τη συμπάθειά του προς τη γερμα­
νική αντίληψη για το έθνος, όπως αυτή διαμορφώθηκε τον 18ο αιώνα, υπο­
στηρίζει, πως η γαλλική θεωρία είναι μόνο φαινομενικά δημοκρατική, ενώ 
στην πραγματικότητα οδηγεί στην καταπίεση των μειονοτήτων (Κιτσίκης 
1940: 129-61). Ο κίνδυνος αυτός, είναι αλήθεια, υπάρχει. Αλλά δεν πηγάζει 
από την ίδια τη θεωρία, όπως είδαμε. Προκύπτει από την αυθαίρετη κατα­
σκευή μιας κοινότητας βούλησης εκεί, όπου είναι ανύπαρκτη. Τέτοιες τάσεις 
παρατηρήθηκαν συχνά στους θιασώτες της έννοιας του κρατικού έθνους. Το 
1906 ο Βενιζέλος - ήταν ακόμα στην Κρήτη - υποστήριζε, πως η μελλοντική 
Ελλάδα θα είχε στους κόλπους της και μωαμεθανούς. Αυτοί θα αισθάνονταν 
εντελώς ικανοποιημένοι. Συνδετικός κρίκος θα ήταν ο πληθυσμός της Κρή­
της, της οποίας και οι χριστιανοί και οι μωαμεθανοί, έλεγε ο Βενιζέλος, 
ανήκουν στην ελληνική φυλή. Για τον Βενιζέλο μόνο λίγο τουρκικό αίμα 
έρρεε στις φλέβες των μωαμεθανών της Κρήτης. Είναι ενδιαφέρον από ιστο­
ρική άποψη, ότι και ο Γερμανός φιλόλογος Ulrich von Wilamowitz - 
Moellendorff (1848-1931) σ’ ένα γράμμα του προς τον Γεώργιο Χατζιδάκι 
(1848-1941) υποστήριζε το 1909, πως οι μωαμεθανοί της Κρήτης μόνο κατά 
ένα μικρό μέρος είναι φυλετικά Τούρκοι.

Με την αναφορά του στο αίμα των Μωαμεθανών της Κρήτης ο Βενιζέλος 
νόθευσε βέβαια το πνευματικό-βουλητικό στοιχείο του Renan, την προσφυγή 
στις κάλπες, που, όταν είναι ελεύθερη και γνήσια, ανταποκρίνεται στην 
ουσία της δημοκρατίας. Αλλά per definitionem αντιδημοκρατικός και αντι- 
φιλελεύθερος ήταν ο εθνικισμός του Τωνος Δραγούμη (1878-1920), που είχε



10 Παύλος Τζερμιάς

επηρεαστεί πολύ από τον υπεράνθρωπο του Friedrich Nietzsche (1844-1900) 
και από τον εγωτισμό του Maurice Barrés (1862-1923). Ο εθνικισμός του 
Δραγοΰμη ήταν αντιδυτικός με την έννοια της απόρριψης του Βενιζέλου. Το 
‘ανατολικό ιδανικό’ του στρεφόταν κατά της Μεγάλης Ιδέας του Βενιζελι- 
σμού, είχε όμως μεγαλοϊδεάτικα στοιχεία, αφού στο μεγάλο ανατολικό κρά­
τος με την Κωνσταντινούπολη πρωτεύουσα θα κυριαρχούσε κατά τον Δρα- 
γούμη ο ελληνισμός. Για τον Δραγούμη το έθνος ήταν μια μεγέθυνση του 
εαυτού του κι αυτός μικρογραφία του έθνους του (Παράσχος 1936:128).

Ο Δημήτρης Κιτσίκης παραγνωρίζει, πως ο Δραγούμης παρά την υπο­
γράμμιση του ανακατώματος της ελληνικής ράτσας με άλλες φυλές απέδιδε 
σημασία στο φυλετικό παράγοντα. Αναζητούσε σύμφωνα με τη ‘γερμανική’ 
αντίληψη για το έθνος αντικειμενικά κριτήρια, ταύτιζε τη φυλή με την εθνό­
τητα, απέρριπτε το κριτήριο της ‘ιστορικής εθνικής συνείδησης’, όμως τελικά
- ασυνάρτητα και αντιφατικά - κατέληγε σ’ έναν υποκειμενικό παράγοντα, 
στη διατήρηση της ‘ανθρώπινης, ελεύτερης, πλατύτερα ελληνικής ψυχής’. Κι 
όλα αυτά στο ρυθμό ενός - ασυμβίβαστου βέβαια με το γνήσιο ανθρωπισμό
- αισθήματος υπεροχής: Είμαστε πάντα ψηλότερα από τους ξένους και τα 
ξένα...’. Ασφαλώς ο Δραγούμης υπήρξε σημαντική μορφή του νέου ελληνι­
σμού. Το πάθος του για την κληρονομιά του ελληνικού πολιτισμού και ιδιαί­
τερα για τη λαϊκή γλώσσα εντυπωσιάζει και σήμερα. Μα, όπως επισημαίνει 
σωστά ο Κλέων Παράσχος, οι στοχασμοί του για την ελληνική φυλή δεν 
ξεπέρασαντον προβληματισμό ενός ‘ερασιτέχνη μελετητή’. Ο Κιτσίκης υπερ­
βάλλει αποκαλώντας τον Δραγούμη ‘κατ’ εξοχήν θεωρητικό του ελληνικού 
εθνικισμού’. Έχει αντίθετα δίκιο εξαίροντας μια μελέτη του Αλεξάνδρου 
Παπαναστασίου (1876- 1936) για τον εθνικισμό, όπου σύμφωνα με τις λατι­
νογενείς αντιλήψεις τονιζόταν το υποκειμενικό κριτήριο της εθνικής συνεί­
δησης με ταυτόχρονη έμφαση στη γλώσσα, που είναι για την ψυχή των αν­
θρώπων, ‘ό,τι ο ατμοσφαιρικός αέρας δια το σώμα’.

Τα παραδείγματα δείχνουν, πως κατά τη διερεύνηση του φιλελευθερι­
σμού και του εθνικισμού οφείλουμε ν’ αποφύγουμε τις χοντρικές ερμηνείες. 
Ο Αδαμάντιος Κοραής (1748-1833)5 δεν ήταν ο Fichte της Ελλάδας. Κι ο 
Ziya Gökalp (1876- 1924)6 παρά τις όσες αναλογίες δεν ήταν ο Δραγούμης 
της Τουρκίας. Κατά τα λοιπά έπαιξε ασφαλώς και στην Τουρκία η αντιπα­
ράθεση των ‘ανατολικών’ και των ‘δυτικών’ σημαντικό ρόλο. Και εξακολου­
θεί να παίζει και σήμερα. Και στην Τουρκία υπήρξαν φάσεις, κατά τις οποίες 
ορισμένα εθνικιστικά ρεύματα συνυφάνθηκαν με φιλελεύθερα κηρύγματα. 
Αλλά και εκεί υπήρξαν περιπτώσεις σφαγιασμού του γνήσιου φιλελευθερι­



Εθνικισμός και ανθρωπισμός 11

σμού στο βωμό του εθνικισμού. Η εξέγερση των Νεοτούρκων για παράδειγ­
μα γέννησε στην αρχή ελπίδες - και στις δύο μεριές του Αιγαίου. Αποδεί­
χτηκαν φρούδες.

Μια ματιά στο σήμερα και στο αύριο

Και σήμερα η διαλεκτική σχέση ανθρωπισμού και εθνικισμού εμφανίζει 
- δυστυχώς, θα έλεγα - μεγάλη επικαιρότητα. Η κατάρρευση του λεγάμενου 
υπαρκτού σοσιαλισμού στην Ανατολή, η διάλυση της Σοβιετικής Ένωσης και 
του πολυεθνικού κράτους του Τίτο, η αναβίωση παλιών εθνικισμών ή η 
δημιουργία νέων και όλες οι συναφείς εξελίξεις αιφνιδίασαν σε σημαντικό 
μέτρο τους πολιτικούς, τους στρατιωτικούς, τους παρατηρητές και την κοινή 
γνώμη σε διεθνή κλίμακα. Όσοι παρασύρθηκαν απάτην εξώπετση διάγνωση 
του ‘Τέλους της Ιστορίας’, διαπίστωσαν και διαπιστώνουν, πως τέτοιες θέ­
σεις έχουν στο βάθος μόνο ‘βιβλιεμπορική’ - κι αυτή παροδική - αξία. 
Εθνικιστικός λαϊκισμός, ακροδεξιές ολοκληρωτικές τάσεις, νεοναζισμός, ε- 
θνικοθρησκευτικές εξάρσεις, μετακομμουνιστικός νεοεθνικισμός, νεομοναρ- 
χισμός, φασιστικά ή φασιστοειδή και ρατσιστικά φαινόμενα, επεκτατικές 
διαθέσεις, βλέψεις δημιουργίας σφαιρών επιρροής και όλα τα συμπαρομαρ- 
τούντα υπογραμμίζουν τη μεγάλη αντίφαση: Εθνικιστικός οργασμός σε μια 
κρίσιμη φάση της ευρωπαϊκής ενοποίησης, που εξ ορισμού είναι υπερεθνικό 
όραμα.

Ο προφήτης του ‘Τέλους της Ιστορίας’, ο Francis Eukuyama, έλεγε, πως 
η μεταϊστορική εποχή θα είναι μια θλιβερή περίοδος. Μια περίοδος χωρίς 
παγκόσμιο ιδεολογικό αγώνα, δίχως θάρρος, φαντασία και ιδεαλισμό. Μια 
εποχή οικονομικού υπολογισμού, διαρκούς επίλυσης τεχνικών προβλημάτων, 
ικανοποίησης καταναλωτικών αναγκών και αντιμετώπισης περιβαλλοντικών 
ανησυχιών. Μια εποχή χωρίς τέχνη και φιλοσοφία. Μια περίοδος ‘αιώνων 
ανίας’. Για να είμαι δίκαιος: Ο Fukuyama δεν έκανε με χαιρεκακία την 
προφητεία του. Τόνιζε, πως ο ίδιος αισθανόταν μεγάλη νοσταλγία για την 
εποχή, ‘κατά την οποία υπήρχε ιστορία’. Και εξέφραζε μάλιστα την ελπίδα, 
πως ίσως ακριβώς αυτή η προοπτική ‘αιώνων ανίας’ χρησιμεύσει στο να 
ξαναρχίσει η Ιστορία (Fukuyama 1989). Παρά κάμποσες αξιοπρόσεκτες δια- 
φοροποιητικές παρατηρήσεις το ‘σχήμα’ του Fukuyama υπερβάθμιζε τη νίκη 
του πολιτικού και οικονομικού φιλελευθερισμού. Υποβάθμιζε τα ελλείμματα 
δημοκρατίας. Κι έτσι στο βάθος παραγνώριζε, πως ο γνήσιος φιλελευθερι­
σμός έχει τις ρίζες του όχι απλά και μόνο στην ελεύθερη αγορά, αλλά στην



12 Παύλος Τξερμιάς

ανθρωπιστική κληρονομιά. Ταυτόχρονα οι θέσεις του Fukuyama οδηγούσαν 
σε μιαν υποβάθμιση της καταστρεπτικής δυναμικής του εθνικισμού.

Ο Hagen Schulze κλείνει το ενδιαφέρον βιβλίο του για το κράτος και το 
έθνος στην ευρωπαϊκή ιστορία με τη σωστή παρατήρηση, πως στην ιστορική 
μνήμη των Ευρωπαίων προέχει ακόμα η εθνική τους ταυτότητα και πως θα 
χρειαστεί χρόνος για τη γένεση ενός έθνους Ευρώπη’, του οποίου τα χαρα­
κτηριστικά σήμερα μόνο θολά διαγράφονται στον ορίζοντα (Schulze 1994: 
341). Την αντίφαση ανάμεσα στο ευρωπαϊκό ιδανικό και στους εθνικιστικούς 
παροξυσμούς την κάνει ακόμα μεγαλύτερη η εκμετάλλευση μυθικών και πλα­
σματικών ιδεολογικών στοιχείων. Σε μιαν εποχή οικοδόμησης της Ενωμένης 
Ευρώπης κάμποσοι ιθύνοντες χωρών της ηπείρου μας (και όχι μόνο αυτής) 
αποδείχτηκαν ανίκανοι να προωθήσουν τα υπερεθνικά ιδανικά. Αντίθετα. 
Σταύρωσαν τα χέρια μπροστά στο ξέσπασμα της εθνικιστικής και θρησκευτικής 
μισαλλοδοξίας. Κάποτε μάλιστα και την υποκίνησαν. Ο Οργανισμός των Ηνω­
μένων Εθνών δεν βοηθήθηκε και δεν βοηθείται από τους ‘Μεγάλους’ να γίνει 
αποτελεσματικό όργανο ειρήνης και διεθνούς δικαιοσύνης.

Έτσι οι προοπτικές φαίνονται δυσοίωνες. Θα ήταν ανόητο να παραγνω­
ριστούν οι κίνδυνοι όξυνσης των συγκρούσεων. Κι όμως. Το μέλλον ανήκει 
στο σεβασμό της dignitas humana, όχι στον εθνικισμό. Δεν πρέπει να χάσου­
με από τα μάτια μας το όραμα του ανθρωπισμού. Στο δρόμο για την πραγ­
μάτωση αυτού του οράματος ο ρόλος της Ελλάδας δεν είναι μικρός. Άλλω­
στε ο ανθρωπισμός οφείλει πολλά στην ελληνική πολιτισμική παράδοση.7 
Ένα από τα πιο ουσιώδη στοιχεία του ελληνιστικού κόσμου - για να περιο­
ριστώ σε τούτο το παράδειγμα - είναι η διάδοση του κοσμοπολιτισμού, το 
ξεπέρασμα της διαχωριστικής γραμμής ανάμεσα σε Έλληνες και βαρβά­
ρους. Στο πλαίσιο του κοσμοπολιτισμού8 ο πολίτης λέει στο καθημερινό 
δημοψήφισμα του Renan: Είμαι πρώτα απ’ όλα πολίτης του κόσμου. Είμαστε 
ασφαλώς ακόμα πολύ μακριά από μια τέτοια αυτοσυνειδησία. Εκτός απ’ 
αυτό η λέξη ‘κοσμοπολιτισμός’ έχει τον καιρό μας κάτι, που ξενίζει, γιατί 
δημιουργεί την εντύπωση του ξεριζώματος, της άρνησης των καταβολών. Κι 
έτσι προβάλλει αμέσως - με το λόγο του Κωστή Παλαμά - η ένσταση: ‘Δε 
ζει χωρίς πατρίδα η ανθρώπινη ψυχή’.

Αλλά το δίλημμα δεν είναι πραγματικό. Η επιταγή του ανθρωπισμού (ο 
όρος αυτός είναι λιγότερο παρεξηγήσιμος από εκείνον του κοσμοπολιτι­
σμού) δεν είναι ν’ αρνηθείς τις όποιες καταβολές σου, αλλά να μη θεωρείς 
τη δική σου ταυτότητα ανώτερη από εκείνες των άλλων. Ο Ελβετός λογοτέ­
χνης Gottfried Keller (1819- 1890)9, κατά τον Georg Lukâcs ‘ένας από τους



Εθνικισμός και ανθρωπισμός 13

μεγαλύτερους επικούς του 19ου αιώνα’ (Lukacs 1952: 147), μας χάρισε ένα 
εύστοχο κείμενο για την από τη σκοπιά του ανθρωπισμού απαραίτητη σύν­
θεση του καλώς εννοούμενου πατριωτισμού με τον καλώς εννοούμενο κο­
σμοπολιτισμό (Lukâcs 1952: 159-60). Κλείνω την παρούσα ανάλυση με τα 
λόγια του: ‘Ένας λαός τότε μόνο μπορεί να είναι πραγματικά ευτυχισμένος 
και ελεύθερος, όταν έχει κατανόηση για το καλό και την ελευθερία και τη 
δόξα άλλων λαών’.

Σημειώσεις

1. Πρβλ. Nippel (1993:179).
2. Αναλυτικότερα Τζερμιάς (1987: 86-92).
3. Σωστή επισήμανση του Eichenberger (1979: 16-8).
4. Αναλυτικότερα για την ανθρωπιστική κληρονομιά Tzermias (1998).
5. Αναλυτικότερα Τζερμιάς (2000: 55-66).
6. Πρβλ. Berkes (1959).
7. Αναλυτικά Τζερμιάς (1997).
8. Πρβλ. το περιεκτικό βιβλίο του Culmas (1990).
9. Πρβλ. Wysling (1990).

Βιβλιογραφικές Αναφορές

Berkes, N. (ed.) (1959). Turkish Nationalism and Western Civilization: Selected 
Essays of Ziya Gökalp, London.

Culmas, P. (1990). Weltbürger, Geschichte einer Menschheitssehnsucht, Rein­
bek bei Hamburg: Rowohlt.

Eichenberger, K. (1979). Σε Liberalismus - nach wie vor, Grundgedanken und 
Zukunftsfragen, Zürich: Buchverlag der Neuen Zürcher Zeitung, σσ. 15- 
27.

Fermor, P. L. (1966). Roumeli, Travels in Northern Greece, London: John 
Murray.

Fukuyama, Fr. (1989). The End of History Σε The National Interest, Nr. 16, 

summer.
Heller, H. (1971). Gesammelte Schriften, 2. Band, Leiden: A. W. Sijthoff.
Hering, G. (1992). Die politischen Parteien in Griechenland 1821-1936, Mün­

chen: R. Oldenbourg.
Hobsbawm, E. J. (1990). Nations and Nationalism since 1780, Programme,



14 Παύλος Τζερμιάς

Myth, Reality, Cambridge / New York / Melbourne: Cambridge University 
Press.

Κιτσίκης Δ. (1990). Συγκριτική ιστορία Ελλάδος και Τουρκίας στον 20ό 
αιώνα, 2η έκδοση, Αθήνα: Βιβλιοπωλείον της Εστίας’.

Kohn, Η. (1962). Die Idee des Nationalismus, Ursprung und Geschichte bis zur 
Französischen Revolution, Frankfurt/Main: S. Fischer.

Koliopoulos, J. S. (1990). Brigandage and Irredentism in Nineteenth-Century 
Greece, Σε Nationalism and Nationality (επιμ. by M. Blinkhorn and Th. 
Veremis), Αθήνα, σσ. 67-79.

Lukâcs, G. (1952). Deutsche Realisten des 19. Jahrhunderts, Berlin: Aufbau- 
Verlag.

Mann, G. (1958). Deutsche Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts, Frankfurt 
am Main: Fischer.

Nippel, W. (επιμ.) (1993). Über das Studium der alten Geschichte, München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag.

Παράσχος, K. (1936). Ίων Δ ραγούμης, Αθήνα.
Schachermeyr, F. (1969). Griechische Geschichte, 2. Auflage, Stuttgart/Ber­

lin/Köln/Mainz: W. Kohlhammer.
Schulze H. (1994). Staat und Nation in der europäischen Geschichte, München.
Τζερμιάς, Π. (1977). Με πυξίδα την ελευθερία, Αθήνα (1987), Μαρξισμός και 

ιστοριογραφία στην Ελλάδα, Μια κριτική θεώρηση, Αθήνα: Ελληνική Ευ- 
ρωεκδοτική.

Τζερμιάς, Π. (1996). Στο σταυροδρόμι της Ιστορίας, Εθνικισμός ή Ανθρωπι­
σμός; Αθήνα: Libro.

Τζερμιάς, Π. (1997). Η εικόνα της Ελλάδας στον ξένο κόσμο. Από την εξιδα- 
νίκευση στην περιθωριοποίηση; Μια κριτική ανάλυση της κρίσης του ου- 
μανισμού, Αθήνα: I. Σιδέρης.

Τζερμιάς, Π. (1998). Für eine Hellenistik mit Zukunft, Plädoyer für die Über­
windung der Krise des Hummanismus, Freiburg Schweiz: Universitätsver­
lag.

Τζερμιάς, Π. (1998a). Geschichte der Republik Zypern, 3. Auflage, Tübingen 
Francke.

Τζερμιάς, (2000), Τούτη η γλώσσα είναι δική μας, Αθήνα: I. Σιδέρης.
Wysling, Hans (Hrsg.) (1990), Gottfried Keller, 1819- 1890, Zürich und Mün­

chen: Artemis.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

