
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 5 (2001)

   Τόμ. 5-6 (2001): Εθνικισμός

  

 

  

  Η εθνο-θρησκευτική και επικοινωνιακή
εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας 

  Νίκος Δεμερτζής   

  doi: 10.12681/sas.545 

 

  

  Copyright © 2015, Νίκος Δεμερτζής 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Δεμερτζής Ν. (2015). Η εθνο-θρησκευτική και επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας. Επιστήμη και Κοινωνία:
Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 5, 83–101. https://doi.org/10.12681/sas.545

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 14:49:22



Η εθνο-θρησκευτική και ειηκοινωνιακή 
εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας1

Νίκος Δεμερτξης*

Στο νέο περιβάλλον της παγκοσμιοποίησης η Εκκλησία της Ελλάδος εμμένει στην 
παραδοσιακή της λειτουργία ως εθνικής-κρατικής εκκλησίας. Ενώ πλέον η πολιτεία 
στρέφεται βαθμηδόν προς την κατεύθυνση μετα-εθνικών διαδικασιών, η εκκλησία κινεί­
ται αντιθέτως: εγκολπώνεται τη λογική του πολιτιστικού εθνικισμού, με αποτέλεσμα να 
πολιτικοποιείται με τον πλέον ανοικτό τρόπο. Εξακολουθεί, έτσι, να υποβάλλεται ένα 
είδος εθνο-θρησκευτικής εκκοσμίκευσης, η οποία συνδέεται άρρηκτα και με μια ιδιότυπη 
επικοινωνιακή εκκοσμίκευση, ακριβώς γιατί δεν μπορεί να ασκήσει πολιτική χωρίς τη 
συνέργια των ηλεκτρονικών MME και ειδικά της τηλεόρασης. Όσο η Εκκλησία της 
Ελλάδος πολιτικοποιείται, εξαρτάται από την τηλεόραση, δημόσια και ιδιωτική, και 
αναλαμβάνει το ρίσκο του μετασχηματισμού των σχέσεών της με τους πιστούς. Λόγοι της 
τηλεοπτικής εικονοποιίας καλλιεργείται ένα ιδιότυπο θρησκευτικό ψευδο-βίωμα και ε­
πέρχεται μια εικονιστική απο-ιεροποίηση του ορθόδοξου προτάγματος καθώς και μια 
ρηματική καθημερινοποίηση του θρησκευτικού λόγου.

Θρησκεία και επικοινωνία. Εισαγωγικές παρατηρήσεις

Είναι γνωστό ότι εδώ και πολλά χρόνια στις περισσότερες δυτικές χώρες 
ο κλάδος της κοινωνιολογίας της θρησκείας έχει σημειώσει σημαντική πρόο­
δο. Ταυτόχρονα, σημαντική πρόοδος έχει σημειωθεί και στην κοινωνιολογία 
των MME και ιδιαίτερα στο πεδίο που αναφέρεται στις επιδράσεις των

* Αναπληρωτής Καθηγητής, Πανεπιστήμιο Αθηνών.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 5-612001



84 Νίκος Δεμερτζής

Μέσων. Δεν έχει σημειωθεί όμως κάποια αξιόλογη πρόοδος στη σχέση ανά­
μεσα στους δύο αυτούς κλάδους· και τούτο, παρά το γεγονός ότι στις μέρες 
μας η θρησκεία ‘επιστρέφει’ σε ένα κοινωνικό περιβάλλον κορεσμένο από 
μέσα επικοινωνίας: όσον αφορά τις δυτικές χώρες, η λεγόμενη ‘επιστροφή 
της θρησκείας’ ή της ‘θρησκευτικότητας’ συντελείται εντός της κοινωνίας της 
πληροφορίας, αλλά και του θεάματος· αναφορικά με τις υπόλοιπες, τις λιγό­
τερο αναπτυγμένες χώρες, η επιστροφή της θρησκείας (συχνά με τη μορφή 
του φόντα με νταλισμού) γίνεται μέσα στο ευρύτερο πλαίσιο του ‘παγκόσμιου 
χωριού’. Άρα λοιπόν, η ανάγκη συσχέτισης της κοινωνιολογίας της θρη­
σκείας και της κοινωνιολογίας των Μέσων επικοινωνίας δεν είναι τεχνητή, 
δεν πρόκειται για ένα ενδο-ακαδημαϊκό αίτημα, αλλά για μια ανάγκη που 
προκύπτει από τους εμμενείς όρους εκδήλωσης της θρησκευτικότητας στην 
ύστερη νεωτερικότητα. Από ό,τι γνωρίζω, ελάχιστες είναι οι συμβολές που 
επιχειρούν να γεφυρώσουν συστηματικά το χάσμα ανάμεσα στους δύο κλά­
δους. Σχετικά πρόσφατα, δύο βιβλία (Stout & Buddenbaum 1996, Hoover 
1998) ανέλαβαν το καθήκον αυτό, με τον περιορισμό βεβαίως ότι αναφέρο- 
νται κυρίως στην βορειοαμερικανική εμπειρία.

Δεδομένης της έλλειψης αυτής αρκετά ερωτήματα παραμένουν αναπά­
ντητα ή μερικώς απαντημένα: Πώς, λόγου χάριν, οι θρησκευτικοί θεσμοί 
επηρεάζουν τους πιστούς ως προς την έκθεση και χρήση των MME; Ποια η 
σχέση ανάμεσα στη θρησκευτικότητα και την καθημερινή χρήση των MME 
και κυρίως της τηλεόρασης2; Πέραν αυτών, άλλα ερωτήματα που εγείρονται 
είναι: Πώς και γιατί εμφανίζονται θρησκευτικά ζητήματα στην ατζέντα των 
ειδήσεων; Πώς συγκροτείται το θρησκευτικό συναίσθημα μέσα στις κοινότη­
τες του διαδικτύου (virtual communities); Πώς επηρεάζει η ενασχόληση των 
Μέσων με θρησκευτικά θέματα την πολιτική κουλτούρα μιας χώρας; Επιτεί­
νεται ή αναστέλλεται η διαδικασία της εκκοσμίκευσης όταν η θρησκεία 
ενσωματώνεται στη συνολική τηλεοπτική εικονοροή;

Στο παρόν κείμενο θα προσπαθήσω να συνεξετάσω δύο μόνο από τα 
προηγούμενα ερωτήματα: την πολιτικο-πολιτισμική αναδιάταξη των σχέσεων 
ιδιωτικού και δημόσιου χώρου που επέρχεται με την παρουσία θρησκευτικών 
θεμάτων στην ατζέντα των μέσων επικοινωνίας, αφενός, και την εκκοσμίκευ- 
ση που συντελείται από τη διαμεσολάβηση της θρησκείας από τα MME, 
αφετέρου. Αρκετές από τις εμπειρικές μου αναφορές θα εστιασθούν στην 
ελληνική περίπτωση.



Η εθνο-θρησκευτική και επικοινωνιαχή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας 85

Πολιτική κουλτούρα, θρησκεία και MME: Αναλυτικό πλαίσιο

Ξεκινώντας, θα έλεγα προγραμματικά ότι ο τρόπος με τον οποίο τα MME 
καλύπτουν θρησκευτικά θε'ματα εξαρτάται από το σύνολο των ιστορικών, 
πολιτιστικών και πολιτικών αντιλήψεων γύρω από τη θέση της θρησκείας στη 
δημόσια ζωή. Η σχέση θρησκείας και μέσων ενημέρωσης πρέπει να μελετη­
θεί μέσα από ένα τριμερές αναλυτικό πλαίσιο: α) τη θρησκευτική παράδοση 
και πρακτική μιας χώρας, β) την κουλτούρα του δημοσιογραφικού επαγγέλ­
ματος και γ) την πολιτική κουλτούρα της δημόσιας σφαίρας και το περιεχό­
μενο του δημοσίου λόγου (Hoover 1998: 1-13). Είναι προφανές ότι η σχέση 
αυτή λοιπόν μετατρέπεται στην πορεία του χρόνου και παραλλάσσει από 
χώρα σε χώρα.

Γενικά, μέχρι τις αρχές της δεκαετίας του ’80, σε χώρες με ισχυρή 
παράδοση πολιτικού φιλελευθερισμού, κοινωνίας πολιτών και χωρισμού εκ­
κλησίας και κράτους, τόσο τα δημόσια όσο και τα ιδιωτικά MME αντιμετώ­
πιζαν τη θρησκεία ως ένα αυστηρά ιδιωτικό ζήτημα που δεν είχε θέση στη 
δημόσια θεματολογία. Έκτοτε, λόγω της ευρύτερης διαδικασίας της εξατο- 
μίκευσης, της κρίσης νοήματος, της εμφάνισης νέων εκκλησιών και παρα-εκ- 
κλησιών, του πολλαπλασιασμού ‘προσωπικών θρησκειών’, αλλά και της εμ­
φάνισης του θρησκευτικού φανατισμού σε παγκόσμια κλίμακα, τα θρησκευ­
τικά ζητήματα προσέλκυσαν την προσοχή των δημοσιογράφων. Κι αυτό, γιατί 
ζητήματα θρησκευτικού ή εκκλησιαστικού περιεχομένου αποτελούν αρκετά 
συχνά ‘είδηση’ ή media events, (π.χ. οι επισκέψεις του Πάπα σε διάφορες 
χώρες καθολικές και μη, οι συλλογικές αυτοκτονίες ή τρομοκρατικές ενέρ­
γειες ατόμων που ανήκουν σε θρησκευτικε'ς σέκτες). Τα θρησκευτικά ζητή­

ματα προσέλκυσαν την προσοχή των Μέσων γιατί η σύγχρονη μορφή της 
θρησκευτικής πρακτικής στις δυτικές χώρες αποκτά, παρά τον κατακερματι­
σμό της, ολοένα και περισσότερο έναν δημόσιο χαρακτήρα. Επικαλούμενες 
το δικαίωμα στη διαφορά και την ‘πολιτική της ταυτότητας’, οι επιμέρους 
σέκτες, εκκλησίες, αιρέσεις κ.λπ. ζητούν τη δημόσια αναγνώρισή τους και 
φυσικά επιδιώκουν περισσότερη ορατότητα και παρουσία στα μέσα ενημέ­
ρωσης (Hoover 1998: 34-36, Ταίηλορ 1997).

Η στάση αυτή είναι σύμπτωμα της ευρύτερης αλλαγής που συντελείται 
στη σχέση ανάμεσα στην ιδιωτική και δημόσια σφαίρα, αλλαγή που δεν 
οφείλεται μόνο στα MME, αλλά και σε πολλούς άλλους μακρο και μεσο-σκο- 
πικούς πολιτικούς, τεχνολογικούς και πολιτισμικούς παράγοντες (Lash & 
Urry 1987, 1994, Cohen & Arato 1997, Weintraub 1997, Meyrowitz 1985,



86 Νίκος Δεμερτζής

Sennett 1999). Αναφορικά πάντως με τα μέσα επικοινωνίας, διατρε'χοντας 
τον κίνδυνο της υπεραπλούστευσης, θα ε'λεγα ότι ακόμα και αν η θρησκεία, 
ως θρησκευτική πίστη, ήταν μία αμιγώς ιδιωτική υπόθεση, με την παρουσία 
θρησκευτικών-λατρευτικών ζητημάτων στις θεματολογίες των MME αυτομά­
τως η θρησκεία δημοσιοποιείται: όταν τα, ανεξαρτήτως ιδιοκτησιακού καθε­
στώτος, επιτελούντα δημόσιες λειτουργίες MME προβάλλουν ένα ιδιωτικό 
ζήτημα, αυτό μετατρέπεται σε δημόσιο. Εδώ το ‘δημόσιο’ νοείται ως ‘ορατό’, 
ως κάτι το οποίο εκτίθεται στην κοινή θέα, ως δημόσιο θέαμα. Ταυτόχρονα 
όμως συμβαίνει και μια άλλη, παραπληρωματική, διαδικασία μετατροπής 
αναφορικά τουλάχιστον με την τηλεόραση: η τηλεόραση είναι ένα οικιακό, 
ιδιωτικό, μέσο επικοινωνίας, το οποίο χρησιμοποιείται κυρίως στο πλαίσιο 
της οικογένειας (Morley & Silverstone 1990). Αυτά που μεταδίδει, όμως, 
αποκτούν δημόσιο χαρακτήρα, ακριβώς λόγω της μαζικής της λειτουργίας· 
με την τηλεοπτική, άρα δημόσια, μετάδοση θρησκευτικών-λατρευτικών θε­
μάτων συντελείται μια μείξη ιδιωτικού και δημόσιου χώρου. Μετατρεπόμενη 
η θρησκεία από την τηλεόραση σε δημόσιο θέαμα, το θρησκευτικό συναίσθη­
μα βιώνεται ιδιωτικά στο σπίτι. Η συνθήκη αυτή διαφέρει άρδην από ορι­
σμένες τουλάχιστον παραδοσιακές πρακτικές του εκκλησιασμού, όπου συνέ- 
βαινε το αντίστροφο: στο δημόσιο χώρο του ναού βιώνεται η ατομική-ιδιω- 
τική εμπειρία της προσευχής και της λατρείας.

Σε δυτικές χώρες, όπως η Ελλάδα, χωρίς ισχυρή παράδοση κοινωνίας 
πολιτών και περιορισμένη εκκοσμίκευση (μη χωρισμός εκκλησίας και κρά­

τους, κρατική θρησκεία κ.λπ.), η θρησκεία είναι ανέκαθεν ένα δημόσιο ζή­
τημα (Δεμερτζής 1994), που εκ της φύσεώς του έλκει την προσοχή των δημο­
σιογράφων. Πολλές από τις ενέργειες της εκκλησίας εγγράφονται εξ ορι­
σμού στη δημόσια θεματολογία. Με δεδομένη την κρίση ταυτότητας και την 
κρίση πολιτικής αντιπροσώπευσης, που συνοδεύουν τις ανακατατάξεις και 
τους τριγμούς που προκαλεί η παγκοσμιοποίηση σε οικονομικό, δημογραφι- 
κό, διεθνοπολιτικό και πολιτιστικό επίπεδο, στις χώρες αυτές η εκκλησία 
αναλαμβάνει το ρόλο υποκατάστατου της κοινωνικής συνοχής και εκπροσώ­
που του έθνους. Το πλέον εμφανές παράδειγμα αυτού είναι η στάση του 
Αρχιεπισκόπου κ. Χριστόδουλου απέναντι στα δημόσια πράγματα της χώρας 
και η διαμάχη της Ορθόδοξης Εκκλησίας της Ελλάδος με το κράτος σχετικά 
με τις νέες αστυνομικές ταυτότητες.



Η εθνο-θρησκευτική και επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας 87

Η εθνο-θρησκευτική εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας

Σπανίως ο κ. Χριστόδουλος ομιλεί στο όνομα της εκκλησίας· ο λόγος του 
χαρακτηρίζεται από μια διπλή υποκατάσταση: αφενός μεν ως ιδιώτης-πολί- 
της προβάλλει τις δικές του απόψεις ως απόψεις της Εκκλησίας, αφετέρου 
δε ταυτίζει την εκκλησία με το έθνος. Είναι πασίγνωστη η θέση του ότι έχει 
δικαίωμα να ομιλεί επί των κυριοτέρων ζητημάτων που αφορούν το έθνος, 
το ‘συμφέρον του οποίου είναι ταγμένος να υπηρετεί’. Τονίζει μάλιστα πως 
‘τέτοιο δικαίωμα έχει σήμερα και ο τελευταίος πολίτης’. Ωστόσο, ο προκα­
θήμενος της Εκκλησίας της Ελλάδος όταν απευθύνεται στους πιστούς δεν 
ασκεί δικαίωμα, αλλά εκπληρώνει δημόσια αποστολή, ακριβώς επειδή ως 
θεσμός του κράτους η εκκλησία είναι οργανωμένη σε νομικό πρόσωπο δη­
μοσίου δικαίου, το οποίο οφείλει να λειτουργεί στο πλαίσιο της συνταγματι­
κής νομιμότητας. Όπως επισημαίνει ο Μανιτάκης (2000: 194), ‘οι φορείς 
δημοσίων αρχών, ακόμη και των εκκλησιαστικών, δεν έχουν δικαιώματα 
αλλά υποχρεώσεις’. Παρακάμπτοντας τη δημόσια αρμοδιότητά του, ο κ. Χρι­
στόδουλος προβάλλει τις ιδιωτικές του απόψεις στο σύνολο του εκκλησιαστι­
κού σώματος και παράλληλα, υιοθετεί μιαν απολύτως θρησκειοποιημένη 
αντίληψη περί έθνους: το έθνος των ελλήνων ταυτίζεται με το ποίμνιο της 
ορθοδόξου εκκλησίας. Πρόκειται για ένα ακεραιοκρατικό παράδειγμα ‘πο­
λιτιστικού εθνικισμού’, ο οποίος, στο πλαίσιο της παγκοσμιοποίησης και της 
οικουμενικότητας της ιδέας του ανθρώπου, λειτουργεί ως πολιτική διαιρετι­
κή ιδεολογία. Η αντίληψη αυτή είναι απόρροια της μεθύστερης λογικής με 
την οποία ο λόγος του εθνικισμού ανασυγκροτεί τη συλλογική εμπειρία στη 
βάση μιας ύπατης, ενορχηστρωμένης και ενορχηστρωτικής ταυτότητας: της 
εθνικής ταυτότητας. Όπως πλειστάκις έχει τεκμηριωθεί, ο εθνικισμός, ως 
ιδεολογικός λόγος της νεωτερικότητας, επενεργεί στην ‘πρώτη ύλη’ της ιστο­
ρικής εμπειρίας του παρελθόντος ομογενοποιώντας αναδρομικά ένα πλήθος 
ετερόκλητων πολιτισμικών στοιχείων έτσι, ώστε η εθνική ταυτότητα να εμ­
φανίζεται ως εάν να υπήρχε ανέκαθεν (Hobsbawm 1992: 46 επόμ. Gellner 
1988: 48-49). Αυτό οφείλεται στην εξαιρετική ευελιξία και αποτελεσματικό- 
τητα με την οποία ο εθνικιστικός λόγος συναρθρώνει άλλα ιδεολογήματα, 
υποτάσσοντάς τα σε μια τετραμερή λογική: α) η ανθρωπότητα χωρίζεται, εξ 
ανάγκης και εκ φύσεως, σε έθνη, β) κάθε έθνος έχει ή οφείλει να διεκδικεί 
την πολιτική του κυριαρχία στο πλαίσιο μιας κρατικής επικράτειας, γ) κάθε 
έθνος διαθέτει προφανή, προσίδια και αιώνια χαρακτηριστικά, δ) τα συμφέ­



Νίκος Δεμερτζής

ροντα και οι αξίες του ε'θνους προε'χουν κάθε άλλου συμφέροντος και αξίας 
(Δεμερτζής 1996: 56-63, 84-100).

Βάσει αυτής της λογικής παραγνωρίζεται το γεγονός άτι δεν είναι η 
θρησκεία που όρισε την εθνική ταυτότητα, αλλά το αντίστροφο: ο εθνικισμός 
οικειοποιήθηκε τη θρησκεία προκειμένου να συγκροτήσει εθνική ταυτότητα. 
Δίχως υπερβολή, θα μπορούσαμε να πούμε πως αυτό που τελικά έκανε η 
ορθοδοξία κατά τη διάρκεια της οθωμανικής κυριαρχίας ήταν να διατηρήσει 
μια συλλογική αίσθηση κοινότητας θρησκευτικού τύπου, η οποία εκ των 
υστέρων και μέσω του εθνικιστικού λόγου περιεβλήθη την αίγλη της ‘ελλη­
νικότητας’ ως εθνικότητας. Εάν δεν είχε μεσολαβήσει η πολιτική ιδεολογία 
του εθνικισμού, εκτός απροόπτου, η ελληνικότητα θα εξακολουθούσε να 
υφίσταται ως μια εθνοτικο-πολιτισμική εκδοχή της ορθόδοξης χριστιανικής 
ταυτότητας (Dunn 1987: 7). Δεν υπήρξε, άρα, μια ιστορική εντελέχεια στη 
σχέση ορθοδοξίας και ελληνικού έθνους- ούτε υπήρχε κάτι στην ορθοδοξία 
το οποίο αφ εαυτού έμελλε να οδηγήσει στη συγκρότηση του έθνους. Είναι 
ο εθνικισμός που οικειοποιείται το ορθόδοξο φρόνημα, το μεταγράφει στη 
λογική του, το ανασυγκροτεί και το μεταπλάθει σε εθνο-θρησκευτική πολι­
τική ταυτότητα3.

Με την υπαγωγή αυτή και την απορρόφηση της θρησκευτικής ταυτότητας 
από την εθνική, ήδη από το 19ο αιώνα επήλθε μια πολιτική εκκοσμίκευση 
της ορθοδοξίας, η οποία μετατρέπεται σε κρατική-εθνική θρησκεία (αυτοκέ­
φαλες εθνικές ορθόδοξες εκκλησίες). Αυτό είχε και έχει μια διπλή συνέπεια: 
α) την ‘εργαλειοποίηση’ και β) την απώλεια της οικουμενικότητας της ορθο­
δοξίας. Ως κρατική θρησκεία, η ορθοδοξία (και η εκκλησία) παρέχει ‘αλλο- 
κοσμική’ νομιμοποίηση και κύρος στο κράτος (και τα κόμματα εξουσίας), 
επιτελώντας μέρος των λειτουργιών που εκείνο όφειλε να ασκεί στο χώρο 
κυρίως της πρόνοιας και της υγείας. Ταυτόχρονα, με τον ίδιο εργαλειακό 
τρόπο, η εκκλησία προσπορίζει νομική, οικονομική και πολιτική ασφάλεια 
και εγγυήσεις για την απρόσκοπτη άσκηση των εξουσιαστικών της δραστη­
ριοτήτων, τόσο όσον αφορά τα εσωτερικά της όσο και αναφορικά με τις 
σχέσεις της με τους πιστούς (Γεωργιάδου 1990, Georgiadou 1995, Demertzis 
1996, Demertzis 1997). Παράλληλα, η ‘εθνικοποίηση’ της ορθοδοξίας είχε 
και έχει ως συνέπεια τη νοηματική και πρακτική απάρνηση της οικουμενικό- 
τητάς της- εγκολπούμενη την αξιωματική παραδοχή του εθνικισμού ότι η 
ανθρωπότητα είναι εξ ορισμού χωρισμένη σε επιμέρους έθνη, αναγκαστικά 
χάνει την οικουμενική της προοπτική (Smith 1993:159). Αυτό είναι εντελώς 
πρόδηλο στις σχέσεις ανάμεσα στο Οικουμενικό Πατριαρχείο της Κωνστα­



Η εθνο-θρησκευτική καί επικοινωνιακή εκκοσμίκενση της ορθοδοξίας 89

ντινούπολης και την Ιερά Σύνοδο της Εκκλησίας της Ελλάδος, η ένταση των 
οποίων απασχολεί συχνά το Υπουργείο Παιδείας και Θρησκευμάτων, αλλά 
και τα ελληνικά MME. Στο πλαίσιο της αντιπαλότητας αυτής είναι που πριν 
από δύο χρόνια, αφορμή τους βομβαρδισμούς του ΝΑΤΟ στη Σερβία, ο 
Πατριάρχης Βορθολομαίος χαρακτήρισε τον εθνικισμό ‘αίρεση’, μια δήλωση 
που έκανε ιδιαίτερη εντύπωση καθώς κύριος αποδέκτης της ήταν η ελληνική 
εκκλησία, η οποία πρωτίστως δια του κ. Χριστόδουλου είχε αντιδράσει με 
ιδιαίτερη σφοδρότητα στους βομβαρδισμούς εκείνους.4

Όσο η εκκλησία και ειδικά ο Αρχιεπίσκοπος κ. Χριστόδουλος επιμένει 
να παρεμβαίνει στη δημοσιότητα και να ‘έχει λόγο για όλα’, τόσο λειτουργεί 
ως γραφειοκρατικός οργανισμός ο οποίος διαχειρίζεται το θρησκευτικό χά­
ρισμα με πολιτικούς-εξουσιαστικούς και όχι πνευματικούς όρους. Βεβαίως, 
όπως είπαμε, η εκκλησία ήταν ανέκαθεν τμήμα του πολιτικού συστήματος 
εξαιτίας του ελλιπούς χωρισμού της από το κράτος και για πάρα πολλά 
χρόνια αρκούνταν στην παθητική εργαλειοποίησή της. Κατά μια έννοια, 
επειδή μέχρι πρόσφατα η εκκλησία επιτελούσε ‘αφανείς’, πλην όμως υπαρ­
κτές, πολιτικές λειτουργίες θα μπορούσαμε να πούμε ότι ήταν πολιτικοποιη­
μένη an sich (αφ’ εαυτής). Από την ενθρόνιση του κ. Χριστόδουλου και μετά 
πολιτικοποιείται für sich (δι’ εαυτήν). Παρόλο που τόσο ο ίδιος όσο και άλλοι 
ιεράρχες δηλώνουν ότι η εκκλησία δεν ασκεί πολιτική, τούτο διαψεύδεται 
στην πράξη από την ίδια την πρωτοφανή κινητοποίηση της εκκλησίας με 
αφορμή την απάλειψη της αναγραφής του θρησκεύματος από τις αστυνομικές 
ταυτότητες. Η συλλογή υπογραφών για το ζήτημα αυτό και η προβολή τους 
ως μοχλού πίεσης στην κυβέρνηση δεν είναι αυτόχρημα άσκηση πολιτικής; 
Σε μια πρόσφατη και πολύκροτη συνε'ντευξή του, ο κ. Χριστόδουλος (2001) 
αναφέρει ότι ‘από άποψη θεολογική [...] απαγορεύεται στους κληρικούς να 
αναμειγνύονται στην πολιτική’- αναφέρει επίσης ότι ‘μπορώ να σταθώ στο 
πλευρό του λαού μας [...] να βοηθήσω να ορθοποδήσει όχι ως πολιτικός αλλά 
ως εκκλησιαστικός άνθρωπος’. Στην ίδια συνέντευξη δηλώνει ότι ‘εγώ δεν 
έχω την πρόθεση να εξελιχθώ σε πολιτικό ηγέτη, η θέση μου είναι στην 
εκκλησία’- ταυτόχρονα όμως δείχνει να μην κατανοεί ότι ‘κάθε αναφορά σε 
μείζον ιστορικό- κοινωνικό θέμα’ έχει και πολιτική διάσταση. Πόσο μάλλον 
που διευκρινίζει ότι ‘δεν θέλω να ορίσω στους πολιτικούς το τι θα κάνουν 
και δεν θα επιτρέψω να ορίσουν αυτοί πώς θα ομιλώ εγώ’. Το να μην 
επιτρέπει, όμως, κάποιο δημόσιο πρόσωπο στους πολιτικούς να κάνουν κάτι, 
δεν είναι εξ ορισμού μια πολιτική στάση;

Αν η παραπάνω, ενδεικτική, αντίφαση δεν είναι απόρροια μιας τάσης



90 Νίκος Αεμερτζής

ευένδοτης στον προπαγανδιστικό και κυνικό λόγο -όπου οι ισχυρισμοί της 
μιας στιγμής διαψεύδονται από τα επιχειρήματα της επομένης-, οπωσδήποτε 
φανερώνουν μια περιοριστική εννόηση της πολιτικής, η οποία δεν ταυτίζεται 
με τα δρώμενα εντός και μεταξύ των κομμάτων. Στο συγκεκριμένο πλαίσιο 
των σχέσεών της με το κράτος, το ζήτημα δεν είναι αν η εκκλησία ασκεί 
πολιτική, αλλά τι είδους πολιτική ασκεί. Έτσι, ο εκ μέρους του Αρχιεπισκό­
που χαρακτηρισμός εκείνων που υποστηρίζουν τον χωρισμό κράτους και 
εκκλησίας ως ‘γραικύλων’, η εξαγγελία καταβολής οικονομικής ενίσχυσης σε 
πολύτεκνες οικογένειες από τις οποίες εξαιρούνται οι Έλληνες πολίτες 
Μουσουλμάνοι, η απαίτησή του να καθιερωθεί η πρακτική της εξομολόγησης 
στα δημόσια σχολεία, καθώς και η αμφισβήτηση της αρμοδιότητας του Υ­
πουργείου Παιδείας να εξαιρέσει το μάθημα των θρησκευτικών από τις 
πανελλαδικές εξετάσεις είναι σχεδιασμένες και συνειδητές ενέργειες με 
πολιτικούς στόχους και περιεχόμενο. Με τις ενέργειες αυτές η διαδικασία 
της εκκοσμίκευσης της ορθοδοξίας επιτείνεται ακόμα περισσότερο- ταυτό­
χρονα όμως συντελείται και μια ιδιάζουσα θρησκειοποίηση του δημόσιου 
βίου και της πολιτικής.

Βεβαίως, η πολιτικοποίηση της ορθοδοξίας δεν οφείλεται μόνο στη στρα­
τηγική που επέλεξε ο προκαθήμενος της εκκλησίας της Ελλάδος, αλλά και 
στις υπαρκτές ταυτοτικές ανάγκες στις οποίες αυτή ανταποκρίνεται. Ανά­
γκες, οι οποίες λιγότερη σχέση έχουν με την ανακούφιση της υπαρξιακής 
ανασφάλειας και την απάντηση στο πρόβλημα της θεοδικίας και περισσότε­
ρη με τη δίψα κοινωνικής αναγνώρισης, ανάσυρσης από την αφάνεια και 
υιοθέτησης ενός εθνο-θρησκευτικού life style.

Η επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας

Στην προϊούσα αυτή πολιτικοποίηση, η εκκλησία αναγκάζεται να χρησι­
μοποιήσει τα MME, δημόσια και ιδιωτικά. Όσον αφορά την ελληνική περί­
πτωση, εδώ ακριβώς σημειώνεται μία εμπλοκή: από τη μια μεριά, ανέκαθεν 
η επίσημη ορθόδοξη εκκλησία είχε πρόσβαση στις δημοσιογραφικές θεμα­
τολογίες, ακριβώς επειδή στην Ελλάδα ήταν, είναι και βιώνεται ως δημόσιος 
θεσμός, ακόμα και όταν (ίσως μάλιστα πολύ περισσότερο) της ασκήθηκε 
έντονη κριτική για τη στάση της κατά την επταετή δικτατορία. Οι Έλληνες 
δημοσιογράφοι, ως κλάδος, ουδέποτε αμφισβήτησαν τη θέση της εκκλησίας 
στη δημόσια ζωή, ακριβώς επειδή ανέκαθεν στην ελληνική κοινωνία κυριαρ­
χούσε μια ιδιότυπη συναίρεση ιδιωτικού και δημόσιου (Δεμερτζής 1990,



Η εθνο-θρησκευτική και επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας 91

1994, Demertzis 1997). Τα δέκα τελευταία χρόνια, όμως, με την εφαρμογή 
του μοντέλου της εμπορικής ειδησεογραφίας (Παπαθανασόπουλος 1993), η 
εκκλησία και οι εκπρόσωποί της δεν είναι σε θέση να ελέγξουν αποτελεσμα­
τικά την έκθεσή τους στα (ιδιωτικά κυρίως) MME, έντυπα και ηλεκτρονικά. 
Η Ορθόδοξη ελληνική εκκλησία, όπως και οι Έλληνες πολιτικοί, τελεί πλέον 
σε μια ανταγωνιστική συμβίωση με τα ηλεκτρονικά, κυρίως, MME (Hoover 
1998:139-153). Για να αυξήσει την ορατότητά της έχει ανάγκη τα τηλεοπτικά 
κανάλια5 και αυτά με τη σειρά τους προβάλλουν εκκλησιαστικά θέματα γιατί 
έχουν λίγο ως πολύ εξασφαλισμένη τηλεθέαση.

Λόγω της εξάρτησης από τα ηλεκτρονικά MME, η αποσπασματικότητα, 
η προσωποποίηση και η δραματοποίηση, που χαρακτηρίζουν το μοντέλο της 
εμπορικής ειδησεογραφίας (Bennett 1999: 105-137), επιβαρύνουν τα διαμε- 
σολαβημένα θρησκευτικά μηνύματα της ορθόδοξης εκκλησίας. Έτσι, δίπλα 
και σε συνάρτηση προς την πολιτική εκκοσμίκευσή της, η ελληνική ορθόδοξη 
εκκλησία αναλαμβάνει εκουσίως ένα ρίσκο ‘επικοινωνιακής εκκοσμίκευ- 
σης’. Αυτό φυσικά αναγνωρίζεται από ορισμένους ιεράρχες, οι οποίοι δια­
φωνούν με τη μετατροπή της εκκλησίας σε οιονεί ομάδα πίεσης και ενσωμά­
τωσή της στη βιομηχανία του θεάματος. Η ‘επικοινωνιακή’ αυτή εκκοσμίκευ­
ση δεν εξαντλείται απλώς στην έκθεση, ή έστω και στην ομηρία, των εκπρο­
σώπων της εκκλησίας στα MME. Στην ανταγωνιστική τους συμβίωση με τα 
MME, το ρίσκο της επικοινωνιακής εκκοσμίκευσης δεν αφορά απλώς τις 
απρόβλεπτες δημοσιογραφικές παρενέργειες μιας εργαλειακής χρήσης των 
MME (μονομερή κάλυψη, προτίμηση σε θεαματικές σκηνές και δηλώσεις, 
κ.λπ.)6. Τις παρενέργειες αυτές, άλλωστε, η εκκλησία προσπαθεί κατά δύνα­
μη να περιορίσει με την ίδρυση και λειτουργία δικών ηλεκτρονικών και 
έντυπων μέσων επικοινωνίας. Η επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της ορθοδο­
ξίας έγκειται και στις επενέργειες που ασκούνται από την καθαυτή επικοι- 
νωνιακή τεχνολογία των ηλεκτρονικών μέσων και ιδίως της τηλεόρασης. Εδώ 
επικαλούμαι τη θεωρία του Μέσου (medium theory), όπως έχει από πολλά 
χρόνια εκτεθεί και εφαρμοσθεί από τους McLuhan (1988), Postman (1998), 
Meyrowitz (1985), Ong (1997) κ.α. Η θεωρία δηλαδή που πρεσβεύει ότι εκτός 
από το έκδηλο ή άδηλο νόημα σε επίπεδο μηνύματος, επιδράσεις ασκούνται 
και από την τεχνολογική φύση του εκάστοτε μέσου επικοινωνίας. Επιδρά­
σεις, που αφορούν την αίσθηση του χώρου και του χρόνου και τις δυνατότη­
τες συμβολοποίησης και αναπαράστασης του κόσμου.

Το ότι ολοένα και περισσότερο η θρησκεία και η εκκλησία καταλαμβάνει 
τηλεοπτικό χρόνο σε όλα τα κανάλια επιφέρει μιαν ορισμένη ‘μεσοποίηση’



92 Νίκος Δεμερτζής

(mediatization)7 του θρησκευτικού φρονήματος. Δεδομένου ότι οι Έλληνες 
ορθόδοξοι εκκλησιάζονται λιγότερο από τους πιστούς άλλων θρησκειών ή 
δογμάτων (Ware 1983, Martin 1978: 277), το φρόνημα των πιστών διαμεσο- 
λαβείται πλέον όλο και περισσότερο από την τηλεοπτική εικόνα- ανεξαρτή­
τως από το αν πρόκειται για απευθείας μετάδοση της θείας λειτουργίας, για 
τηλεοπτικά αποσπάσματα από λόγους και παραινέσεις του κ. Χριστόδουλου 
ή για κάποιο ρεπορτάζ για θρησκευτικές τελετές ή για κάποιο ‘ομολογημένο’ 
θαύμα. Ακριβώς στη διαμεσολάβηση αυτή συμπυκνώνεται η αλληλουχία των 
τριών παραγόντων που συνθέτουν το αναλυτικό πλαίσιο για την κατανόηση 
των σχέσεων θρησκείας και MME, στο οποίο αναφερθήκαμε προηγουμένως: 
η θρησκευτική παράδοση, ο επαγγελματισμός των δημοσιογράφων και το 
περιεχόμενο της δημόσιας σφαίρας. Λόγω της ριζωμένης παρουσίας της 
ορθόδοξης χριστιανικής πίστης στη συνείδηση των περισσότερων Ελλήνων, 
της ανέκαθεν δημόσιας αναγνώρισης της εκκλησίας ως θεσμού του κράτους, 
καθώς και λόγω της ισχνής παράδοσης ερευνητικής δημοσιογραφίας στην 
Ελλάδα, η κάλυψη θρησκευτικών θεμάτων από τα τηλεοπτικά δελτία ειδή­
σεων γίνεται τις περισσότερες φορές κατά έναν άκριτο τρόπο. Προνομιακό 
θέμα των τηλεοπτικών δελτίων είναι τα ‘θαύματα’, τα οποία τον τελευταίο 
καιρό φαίνεται να επιπολάζουν σε διάφορες εκκλησίες της χώρας. Χαρακτη­
ριστικό παράδειγμα, την 17/2/2001, η κάλυψη από το κανάλι Star Channel 
της είδησης για τα ‘δάκρυα’ που εμφανίστηκαν σε δύο εικόνες του Αγίου 
Χαραλάμπους στην ομώνυμη εκκλησία στην Λάρισα. Στο κεντρικό δελτίο του 
καναλιού το ‘στόρυ’ κατέλαβε κεντρική θέση, στο οποίο εμφανίσθηκε ο 
εφημέριος του ναού να δίνει ‘ζωντανή’ συνέντευξη στον ανταποκριτή του 
καναλιού και στον παρουσιαστή του δελτίου κ. Τέρενς Κουίκ, όπου περιέ­
γραφε και ερμήνευε ταυτόχρονα το συμβάν: οι εικόνες, που μέχρι τότε βρι­
σκόταν στο υπόγειο του ναού, δάκρυσαν γιατί ο Άγιος Χαράλαμπος ήταν 
λυπημένος με τα βάσανα και τις δοκιμασίες του ποιμνίου του. Σε ερώτηση 
του κ. Κουίκ να διευκρινίσει σε ποια ακριβώς βάσανα αναφέρεται, ο εφη­
μέριος απάντησε ότι οι εικόνες δάκρυσαν γιατί ο Άγιος διαμαρτύρεται για 
την ανέγερση γειτονικού ναού από τους μάρτυρες του Ιεχωβά. Καθ’ όλη δε 
τη διάρκεια της προβολής του ‘στόρυ’ οι δημοσιογράφοι αντιμετώπισαν το 
συμβάν δίχως κάποια αποστασιοποίηση ή κριτικό-διερευνητικό πνεύμα, εξέ­
λαβαν το ‘θαύμα’ ως δεδομένο. Αντίστοιχη στάση κρατούν τα τηλεοπτικά 
δελτία και άλλων καναλιών σχετικά με μια εικόνα της Παναγίας στο ναό του 
Αγίου Νεκταρίου στην Ηλιούπολη της Αθήνας, η οποία έχει ‘ματώσει’.

Βεβαίως, η μεσοποίηση της θρησκευτικής εμπειρίας δεν είναι κάτι που



Η εθνο-θρησκεντική και επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας 93

αφορά μόνο τους Έλληνες Ορθοδόξους, αλλά όλους εκείνους τους πιστούς, 
ανεξαρτήτως δόγματος ή θρησκεύματος, οι οποίοι έχουν ενταχθεί και κοι­
νωνικοποιηθεί στον πολιτισμό της τηλεοπτικής εικόνας. Θα έλεγα λοιπόν ότι 
δίπλα από τις εμπειρίες άμεσης συμμετοχής στο σώμα της εκκλησίας, ανα­
πτύσσεται μια ‘εξ αποστάσεως οικειότητα’ (Thompson 1999: 357-366) με την 
εκκλησία και τους λειτουργούς της. Ο συνδυασμός αυτός οδηγεί σε μια 
‘συνθετική θρησκευτική εμπειρία’ (Funkhouser & Shaw 1990): η εμβίωση 
στην άμεση τελετουργική και ευχαριστηριακή κοινότητα, συνυπάρχει ή/και 
υπονομεύεται βαθμιαία από το ψευδοβίωμα (Πλειός 2001: 378- 394) μιας 
υποκατάστατης (Ersatz) θρησκευτικής εμπειρίας, από την ‘τηλε- θρησκευτι­
κότητα’.

Τηλε-θρησκευτικότητα όμως, ανεξάρτητα από ευσεβείς πάθους, σημαίνει 
ένα ορισμένο είδος κοσμικότητας. Όπως αναφέρει ο Postman (1998: 129), 
η οθόνη είναι τόσο κορεσμένη από τις μνήμες εγκόσμιων γεγονότων, τόσο 
στενά συνδεδεμένη με τον κόσμο του εμπορίου και της διασκέδασης που της 
είναι αδύνατο να αποδώσει αυτοτελώς τον ιερό λόγο της θρησκείας. Αδύνα­
το, διότι δεν μπορούν οι διάφορες μορφές λόγου να περάσουν αλώβητες από 
το ένα μέσο στο άλλο, στην περίπτωσή μας από το λόγο και τη γραφή στην 
εικόνα: αν η μετάδοση δεν είναι η ίδια τότε και το μήνυμα δεν είναι το ίδιο. 
Και αν το πλαίσιο εντός του οποίου βιώνεται ένα θρησκευτικό μήνυμα είναι 
δομικά διαφορετικό από το άμεσο διαπροσωπικό εκκλησιαστικό πλαίσιο, 
τότε το περιεχόμενό του μεταμορφώνεται. Και τούτο διότι, μεταξύ άλλων, ο 
θρησκευόμενος τηλεθεατής έχει επίγνωση ότι ανά πάσα στιγμή πατώντας 
απλώς ένα πλήκτρο μπορεί να διακόψει τη μετάδοση του μηνύματος και να 
φέρει στην οθόνη ένα οποιοδήποτε εγκόσμιο συμβάν: μια διαφήμιση, μια 
ταινία, έναν αγώνα μπάσκετ κ.λπ.

Τηλεοπτικοποίηση της θρησκείας σημαίνει λοιπόν τη σε μεγαλύτερο ή 
μικρότερο βαθμό απο-ιεροποίησή της. Ας παρακολουθήσουμε από κοντά στο 
ζήτημα αυτό τον Postman (1998: 129-130):

‘Βασική προϋπόθεση κάθε παραδοσιακής θρησκευτικής λειτουργίας είναι ότι ο 
χώρος όπου τελείται πρέπει να περιβάλλεται από ιερότητα. Μια εκκλησία ή μια 
συναγωγή ορίζεται ως χώρος τελετουργικών πράξεων, έτσι ώστε όλα σχεδόν όσα 
διαδραματίζονται εκεί, ακόμη και ένα παιγνίδι μπίνγκο, προσλαμβάνουν θρη­
σκευτική χροιά. Όμως, η θρησκευτική λειτουργία δεν είναι απαραίτητο να τελεί­
ται μόνο σε εκκλησία ή σε συναγωγή. Όλοι σχεδόν οι χώροι είναι κατάλληλοι, 
με την προϋπόθεση ότι έχουν εξαγνισθεί, δηλαδή έχουν απεκδυθεί των κοσμικών 
τους χρήσεων. Αυτό μπορεί να γίνει τοποθετώντας ένα σταυρό στον τοίχο ή κεριά 
στο τραπέζι ή ένα ιερό βιβλίο σε κοινή θέα. Έτσι, ένα γυμναστήριο, μια τραπε­



94 Νίκος Δεμερτζής

ζαρία ή ένα δωμάτιο ξενοδοχείου μπορούν να μετατραπούν σε χώρο λατρείας. 
Ένα μόριο του χωροχρόνου μπορεί να αποσπασθεί από το σόμπαν των κοσμικών 
γεγονότων και να αναπαραχθεί ως μια πραγματικότητα που δεν ανήκει στον 
κόσμο μας. Όμως για αυτή τη μετατροπή, είναι σημαντικό να τηρηθούν ορισμένοι 
κανόνες συμπεριφοράς. Για παράδειγμα, δεν θα πρέπει να σερβίρεται φαγητό ή 
να διεξάγονται επιπόλαιες συζητήσεις. Μπορεί να χρειαστεί να φορέσει κάποιος 
ένα σκουφί κληρικού ή να γονατίσει σε στιγμές που πρέπει. Ή απλώς να διαλο­
γίζεται σιωπηρά. Η συμπεριφορά μας πρέπει να είναι ανάλογη του διαφορετικού 
κόσμου που προβάλλει ο χώρος. Συνήθως, όμως αυτός ο όρος δεν πληρούται όταν 
παρακολουθούμε ένα θρησκευτικό τηλεοπτικό πρόγραμμα. Οι δραστηριότητες σε 
ένα σαλόνι, μια κρεβατοκάμαρα, ή Θεός φυλάξοι, σε μια κουζίνα είναι συνήθως 
οι ίδιες, ανεξαρτήτως από το αν προβάλλεται ένα θρησκευτικό πρόγραμμα ή το 
‘Ντάλας’. Οι άνθρωποι θα τρώνε, θα μιλούν, θα πηγαίνουν στην τουαλέτα, θα 
κάνουν γυμναστική ή ό,τι άλλο συνηθίζουν να κάνουν μπροστά στην ανοικτή 
οθόνη της τηλεόρασης. Αν ένα ακροατήριο δεν έχει εμβαπτισθεί στην αύρα του 
μυστηρίου και του συμβολισμού του διαφορετικού κόσμου, τότε είναι μάλλον 

απίθανο να μπορέσει να φτάσει στην πνευματική εκείνη κατάσταση που απαιτεί­
ται για μια μη συνήθη εμπειρία. Επιπλέον, η ίδια η οθόνη της τηλεόρασης εμφα­
νίζει έντονη προτίμηση στην ψυχολογία της κοσμικής συμπεριφοράς. Η οθόνη 

είναι τόσο κορεσμένη με τις μνήμες μας από εγκόσμια γεγονότα, τόσο στενά 
συνδεδεμένη με τον κόσμο του εμπορίου και της ψυχαγωγίας που της είναι δύ­
σκολο να αναμορφωθεί σε πλαίσιο ιερών γεγονότων. Επιπλέον, ο τηλεθεατής 
γνωρίζει ότι ανά πάσα στιγμή, πατώντας απλώς ένα πλήκτρο θα φέρει στην οθόνη 
ένα διαφορετικό κοσμικό γεγονός, ένα παιγνίδι χόκεϊ, μια διαφήμιση, ένα κινού­
μενο σχέδιο’.

Πιθανώς αυτή η συνθετική τηλεθρησκευτικη εμπειρία, την οποία περι­
γράφει ο Postman, να μην εξαντλεί το φάσμα των θρησκευτικών συγκινή­
σεων που διακατε'χουν τους πιστούς. Είναι αλήθεια ότι η ‘επιστροφή της 
θρησκευτικότητας’ συντελείται σε ε'να εξαιρετικά σύνθετο περιβάλλον που δια- 
κρίνεται από μια ‘έκρηξη διαμεσολαβημένων μορφών εμπειρίας’ (Thompson 
1999: 368)· κάποιες μορφές εμπειρίας που έχουν αποσυνδεθεί από τη φυσιο­
λογική ροή της καθημερινότητας επανεισάγονται μεταλλαγμένες δια των 
μέσων επικοινωνίας. Στη διαδικασία αυτή, ο εαυτός καθίσταται για το υπο­
κείμενο το σημαντικότερο ίσως ανακλαστικό πρόταγμα: εναλλακτικοί πειρα­
ματισμοί, πολλαπλές και αντινομικές εγκλίσεις, καθώς και ηθικά διλήμματα 
είναι τροπισμοί με τους οποίους εκφράζεται η περιπέτεια του εαυτού στην 
ύστερη νεωτερικότητα. Η αναβίωση της θρησκευτικότητας είναι ένας από 
τους τρόπους με τους οποίους τα υποκείμενα αποφεύγουν το θρυμμάτισμα 
της ταυτότητάς τους, προσπαθώντας να βρουν νόημα στο νέο περιβάλλον της



Η εθνο-θρησκευτική και επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας 95

κοινωνίας της πληροφορίας (Schement & Stephenson 1996: 261-289). Ασφα­
λώς, αυτή η προσπάθεια επηρεάζεται και από τα μηνύματα των ηλεκτρονι­
κών MME- αυτό δεν σημαίνει όμως ότι η διαμεσολαβημένη θρησκευτικότητα 
επιφέρει σε όλους, παντού και πάντα την ίδια αλλοίωση της θρησκευτικής 
συγκίνησης. Επειδή η θρησκευτική πίστη είναι μια κατάσταση εξαιρετικά 
ανθεκτική, η εκκοσμικεύουσα δύναμη της τηλεοπτικής εικόνας δεν έχει σε 
όλους τα ίδια αποτελέσματα. Θα μπορούσαμε να πούμε ότι στο κορεσμένο 
από τα ηλεκτρονικά μέσα της εικόνας κοινωνικό περιβάλλον η θρησκευτικό­
τητα εκδηλώνεται κατά μήκος ενός ιδεοτυπικού συνεχούς, το ένα άκρο του 
οποίου αντιπροσωπεύει την ‘αυθεντική’ θρησκευτική συγκίνηση και το άλλο 
τη ‘συνθετική’ τηλε-διασκεδαστική θρησκευτική εμπειρία.

Η καθημερινοποίηση του θρησκευτικού λόγου

Μια άλλη συνέπεια που επιφέρει ο ενημερω-διασκεδαστικός χαρακτήρας 
της τηλεόρασης, αλλά και η ηγεμονία της τηλεοπτικής σημειολογίας στα 
υπόλοιπα μέσα επικοινωνίας, είναι η ρηματική καθημερινοποίηση 
(conversationalization) του θρησκευτικού λόγου. Ο όρος αυτός χρησιμο­
ποιείται από θεωρητικούς που ανήκουν στον κλάδο της κριτικής ανάλυσης 
του λόγου (critical discourse analysis) και περιγράφει τη φθορά που επέρχε­
ται στο δημόσιο (και κατά συνέπεια και στο θρησκευτικό) λόγο από τους 
σημειολογικούς κώδικες της τηλεοπτικής εικόνας (Fairclough 1995: 8-12, 
Abercrombie 1996: 10, 17-19). Απλουστεύσεις, διχοτομικά σχήματα, χρήση 
άτυπου λεξιλογίου της αργκό, ανεκδοτολογίες, επιδεικτική ‘αδιαφορία στην 
αντίφαση’, όπου άλλα λέγονται τη μία φορά και άλλα την άλλη, είναι στοιχεία 
τα οποία πολύ εύκολα μπορεί κανείς να εντοπίσει στον ‘επικοινωνιακό’ κ. 
Χριστόδουλο. Στιλιστικά στοιχεία τα οποία μοιράζεται με πολλούς επώνυ­
μους Έλληνες δημοσιογράφους, αλλά και πολιτικούς. Με την πρόθεση να 
μιλήσει τη ‘γλώσσα του απλού λαού’ και να έρθει κοντά στον κόσμο, υιοθε­
τώντας συχνά το στυλ αυτό, ο κ. Χριστόδουλος αυτο-εκκοσμικεύει την εκκλη­
σία δίχως ίσως να το συνειδητοποιεί. Εκφράσεις ‘σας πάω’, ‘ελάτε όπως 
είστε’, ‘όποιος τα βάζει με την Ορθοδοξία του ξεραίνεται το χέρι’, ανέκδοτα 
που διηγείται από άμβωνος (ορισμένες φορές ρατσιστικά) είναι ομιλιακά 
ενεργήματα που καθημερινοποιούν το θρησκευτικό λόγο χωρίς, ταυτόχρονα, 
να εστιάζουν στην αγχογόνο καθημερινότητα των πιστών. Όπως τονίζει ο 
Μανιτάκης (2000:130-131),

‘η απήχηση του αρχιεπισκοπικού λόγου στην κοινή γνώμη [...] συμβαδίζει μεν με



96 Νίκος Δεμερτζής

μια παγκόσμια τάση επανάκαμψης της θρησκευτικότητας και εισδοχής της εκκλη­
σίας στη δημόσια σφαίρα, αλλά δεν ενισχύει ούτε αναζωογονεί το ηθικό περιε­
χόμενο ή την ηθική απήχηση του ορθόδοξου θεολογικού λόγου στις συνειδήσεις 

των πιστών. Διότι [...] δεν καταπιάνεται με τα νέα, καυτά ερωτήματα ηθικής 
σημασίας που θέτει η τεχνολογική εποχή μας [...] ούτε προσφέρει [...] επίκαιρες 
απαντήσεις στα αγωνιώδη ηθικά διλήμματα των πιστών’.

Ταυτόχρονα με την καθημερινοποίηση του θρησκευτικού λόγου, ο τηλεο­
πτικός εξεικονισμός όχι απλώς ευνοεί αλλά είναι σύστοιχος με την προσω­
ποποίηση. Ιδιαίτερα μάλιστα στην περίπτωση των τηλε-ευαγγελιστών που 
ευδοκιμούν στις ΗΠΑ, ο κήρυκας ως πρόσωπο πρωτοστατεί, είναι το κέντρο 
της τηλεοπτικής παρουσίασης (ντεκόρ, μουσική επένδυση κ.λπ.). Πρωταγω­
νιστεί όμως με τους αισθητικούς όρους της τηλεοπτικής εικονοποιίας: κοντι­
νά πλάνα, αργή κίνηση, εναλλαγή χρωμάτων, μουσική υπόκρουση, και όχι 
σύμφωνα με τους παραδοσιακούς όρους της σεμνής και προσωπικής σχέσης 
του ιερωμένου με τους πιστούς. Ο κ. Χριστόδουλος δεν θα είχε την απήχηση 
που έχει αν δεν ήταν τηλεγενής και καλός χρήστης των MME. Αν δεν υπο­
νομεύεται η εικόνα (image) του ως ιεράρχη, συναρθρώνεται με την εικόνα 
του (visual picture) ως προσώπου των Μέσων και των καταλόγων δημοφιλίας 
που προωθούν οι εταιρείες δημοσκοπήσεων.

Τελικό σχόλιο

Νεωτερικότητα και εκκοσμίκευση είναι διαδικασίες σύνθετες και σύστοι­
χες· όπως έχουν υπάρξει διαφορετικοί δρόμοι στη νεωτερικότητα (Moore 
1984) έτσι υφίστανται και διαφορετικές πορείες και όψεις εκκοσμίκευσης 
(Martin 1978). Με προωθητική δύναμη τον αποσχιστικό φιλελεύθερο εθνι­
κισμό του 19ου αιώνα, η πολιτική ‘νεωτερίκευση’8 της ελληνικής κοινωνίας 
πυροδοτήθηκε με την επανάσταση του 1821 και την οικοδόμηση του νέου 
έθνους-κράτους. Σύντομα όμως αποδείχθηκε ότι ο πολιτικός και οικονομικός 
εξορθολογισμός της ελληνικής κοινωνίας δεν μπορούσε να απαλλαγεί από 
τις παραδοσιακές δομές, με τις οποίες ενεπλάκη σε έναν ιδιότυπο συγκρητι­
σμό. Έτσι, στο πλαίσιο του ελληνικού δρόμου στη νεωτερικότητα, το ορθό­
δοξο θρησκευτικό κοσμοείδωλο δεν περιορίστηκε στην ιδιωτική σφαίρα· 
αντιθέτως, κατέλαβε περίοπτη θέση στη δημόσια σφαίρα και κατέστη ενδο­
γενές στοιχείο της εθνικής ταυτότητας. Εδώ και 180 χρόνια, ως δημόσιος 
θεσμός η εκκλησία συντονίζεται αλλά και ανταγωνίζεται με τους υπόλοιπους 
στον ορισμό της κατάστασης, στη νοηματική πλήρωση του δημόσιου λόγου.



Η εθνο-θρησκεντική και επικοινωνιαχή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας 97

Οπότε, αν σε άλλες χώρες εκκοσμίκευση σήμανε, μεταξύ άλλων, το θεσμικό 
χωρισμό εκκλησίας και κράτους, στην Ελλάδα εμφανίσθηκε με ανεστραμμέ­
νη μορφή: με την υπαγωγή της εκκλησίας στο κράτος. Η υπαγωγή αυτή είχε 
ως συνέπεια την εθνο-θρησκευτική εκκοσμίκευση της Ορθοδοξίας αλλά και 
μια ιδιότυπη θρησκειοποίηση του κράτους (Παπαρίζος 1994, Μανιτάκης 
2000: 67-81).

Στο νέο περίπλοκο περιβάλλον της παγκοσμιοποίησης η Εκκλησία της 
Ελλάδος εμμένει στην παραδοσιακή της λειτουργία ως εθνικής-κρατικής 
εκκλησίας. Ενώ πλέον η πολιτεία στρέφεται βαθμηδόν προς την κατεύθυνση 
υπερεθνικών ή/και μετά- εθνικών ολοκληρώσεων, η εκκλησία κινείται αντι- 
θέτως: εγκολπώνεται πλήρως τη λογική του πολιτιστικού εθνικισμού, ταυτί­
ζεται, δηλαδή, με την ιδέα του έθνους ως κοινότητα ομόδοξων, και πολιτικο­
ποιείται με ανοικτό τρόπο. Εξακολουθεί, έτσι, να υποβάλλει τον εαυτό της 
σε ένα είδος εθνο-θρησκευτικής εκκοσμίκευσης, η οποία συνδέεται άρρηκτα 
και με μια ορισμένη επικοινωνιακή εκκοσμίκευση, ακριβώς γιατί σε αντα­
γωνισμό ή/και σε συνδυασμό με τους θεσμούς της μαζικής επικοινωνίας 
επιχειρεί να οριοθετήσει τη δημόσια σφαίρα και να καθορίσει ηγεμονικά το 
περιεχόμενο του δημοσίου λόγου. Όσο η Εκκλησία της Ελλάδος πολιτικο­
ποιείται εξαρτάται από τα ηλεκτρονικά MME και ιδιαίτερα την τηλεόραση, 
δημόσια και ιδιωτική, αναλαμβάνοντας το ρίσκο του μετασχηματισμού των 
σχέσεών της με τους πιστούς. Όσο το νέο πρόσωπο της εκκλησίας διαμεσο- 
λαβείται από την τηλεοπτική εικονοποιία, τόσο περισσότερο καλλιεργείται 
ένα ιδιότυπο θρησκευτικό ψευδο-βίωμα και επέρχεται μια εικονιστική απο- 
ιεροποίηση του ορθόδοξου προτάγματος λόγω, κυρίως, της ρηματικής καθη- 
μερινοποίησης του θρησκευτικού λόγου.

Στο νέο περιβάλλον της παγκοσμιοποίησης η Ελληνική Ορθόδοξη Εκκλη­
σία οφείλει ασφαλώς να εκσυγχρονισθεί. Εκσυγχρονισμός όμως δεν σημαί­
νει αναπαλαίωση και εκλεπτισμένη επιστροφή στο αιώνιο χθες. Με την 
τακτική που ακολουθεί μέχρι σήμερα η Ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία, υπό 
την ηγεσία του Αρχιεπισκόπου κ. Χριστόδουλου και με την ενσωμάτωση της 
θρησκευτικότητας στο τηλεοπτικό θέαμα και τη μετατροπή της σε οιονεί 
reality show, θεωρώ ότι μακροπρόσθεσμα είναι αμφίβολη η καλλιέργεια ενός 
ήθους αλληλοκατανόησης, εναίσθησης του άλλου, μιας αυτοκατάφασης που 
δεν είναι ναρκισσιστική και υποθάλπει την ευθύνη απέναντι στη σύνολη 
κοινωνία και το αύριο.



98 Νίκος Δεμερτζής

Σημειώσεις

1. Το άρθρο αυτό στηρίζεται σε εισήγηση του συγγραφέα στο συνε'δριο ‘Θρησκεία και 
Νεωτερικότητα στον 21ο αιώνα’ (Πάντειο Πανεπιστήμιο, 12-14 Μαρτίου 2001).

2. Όπως αναφε'ρουν, λόγου χάρη, οι Stout & Buddenbaum (1996:14-5), από την επισκό­
πηση 17 κορυφαίων επιστημονικών περιοδικών κοινωνιολογίας και επικοινωνίας, από το 
τε'λος του Δεύτερου Παγκοσμίου Πολε'μου και μετά δημοσιεύθηκαν μόνο 59 άρθρα αναφορικά 
με τη σχε'ση ανάμεσα στη χρήση των Μέσων και τη θρησκεία. Από αυτά, τα 30 φιλοξενήθηκαν 
σε περιοδικά επικοινωνίας και τα υπόλοιπα 29 σε κοινωνιολογικές επιθεωρήσεις.

3. Όπως αναφέρει ένας από τους εγκυρότερους μελετητές του εθνικισμού, ‘η θρησκεία 
παρέχει συχνά το κοινωνιολογικό υλικό πάνω στο οποίο εργάζεται ο εθνικισμός, δεν μπορεί 
όμως να εξηγήσει ούτε την εμφάνιση αλλά ούτε και το χαρακτήρα του τελευταίου’ (Smith 1971: 
57).

4. Η αντιπαράθεση ανάμεσα στο Πατριαρχείο και την Εκκλησία της Ελλάδος δεν πρέπει 
πάντως να εκληφθεί ως αντίθεση ανάμεσα σε έναν ‘καλό’ οικουμενισμό και σε έναν ‘κακό’ 
εθνικισμό, ούτε φυσικά ως μια διαμάχη ανάμεσα σε δύο ιεράρχες. Πρόκειται για μια αντιπα­
λότητα μεταξύ δύο πολύ ισχυρών φορέων θρησκευτικο-πολιτικής εξουσίας, οι οποίοι στο­
χεύουν στη διατήρηση αλλά και την επέκταση της δικαιοδοσίας τους.

5. Δεν είναι καθόλου τυχαία η δημοσίευση των αυξημένων ποσοστών τηλεθέασης της θείας 
λειτουργίας στην νεοεκδοθείσα εφημερίδα Ταυτότητα (16/3/2001), η οποία είναι φίλα προ­
σκείμενη στην εκκλησία. Πρόκειται για ένα επικοινωνιακό διάβημα ορατότητας και ‘κατα­
γραφής δυνάμεων’ στην αντιπαράθεση της εκκλησίας με την πολιτεία. Σύμφωνα με στοιχεία 
της AGB, που παραθέτει η εφημερίδα, μεταξύ 1999 και 2000 τα ποσοστά τηλεθέασης στην 
κυριακάτικη ζώνη 8-10 το πρωί στην ΕΤ1 αυξήθηκαν από 6,9 σε 7,4 κατά μέσο όρο και το 
μερίδιο τηλεθέασης από 12,3% σε 15,2% περίπου.

6. Χαρακτηριστικότατο παράδειγμα ασυνήθιστης και θεαματιστικής τηλεοπτικής είδησης 
είναι οι λεγόμενοι ‘παπαροκάδες’, η στάση και η συμπεριφορά των οποίων προσέλκυσε και 
πιθανώς θα εξακολουθεί να προσελκύει την προσοχή όλων των καναλιών. Άλλο παράδειγμα, 
οι οργισμένες αντιδράσεις κληρικών σε δηλώσεις του τραγουδιστή Νότη Σφακιανάκη, σύμ­
φωνα με τον οποίο στον Παράδεισο επιτρέπεται το ποτό, το σεξ, οι ταχύτητες και το τσιφτε­
τέλι. Δηλώσεις, με τις οποίες όμως, κατά το τηλεοπτικό κανάλι Star Channel (7/4/2001), 
συμφωνούν οι ‘παπαροκάδες’.

7. Για την έννοια της ‘μεσοποίησης’ βλ. ενδεικτικά Giddens (1991: 4-5) και Thompson 
(1999: 66-71, 299).

8. Προτιμώ τον όρο ‘νεωτερίκευση’ από τον ‘εκσυγχρονισμό’ προκειμένου να αποδοθεί η 
πρωτογενής διαδικασία εισόδου μιας κοινωνίας στον πολιτισμικό κύκλο της Νεωτερικότητας. 
Ο ‘εκσυγχρονισμός’ είναι δευτερογενής, αναφέρεται κυρίως σε διαδικασίες οικονομικού, 
πολιτικού και πολιτιστικού μετασχηματισμού εντός της Νεωτερικότητας.

Βιβλιογραφικές Αναφορές

Abercrombie, Ν. (1996). Television and Society. Oxford: Polity Press.



Η εθνο-θρησκευτική και επικοινωνιακή εκκοσμίκευση της ορθοδοξίας 99

Bennett, L. (1999). Ειδήσεις. Η πολιτική των ψευδαισθήσεων. Αθήνα: Δρο­
μέας

Cohen, J. and Arato, A. (1997). Civil Society and Political Theory. 
Massachusetts: MIT Press.

Δεμερτζής, N. (1990). Ή ελληνική πολιτική κουλτούρα στη δεκαετία του ’80’ 
στο: Λυριντζής, X. & Νικολακόπουλος, Η. (επιμ.).Εκλογές και Κόμματα 
στη δεκαετία τον ’80. Αθήνα: Θεμέλιο, σελ. 70-96.

Δεμερτζής, Ν. (1994). Ή επιλεκτική παράδοση της ελληνικής πολιτικής κουλ­
τούρας’ στο: Δεμερτζής, Ν.(επιμ.) Η Ελληνική πολιτική κουλτούρα σήμε­
ρα. Αθήνα: Οδυσσέας, σελ. 41-74.

Δεμερτζής, Ν. (1996). Ο Λόγος τον Εθνικισμού. Αμφίσημο σημασιολογικό 
πεδίο και σύγχρονες τάσεις. Αθήνα-Κομοτηνή: εκδ. Αντ. Σάκκουλα.

Demertzis, Ν. (1996). ‘La place de la religion dans la culture politique grecque’ 
στο: Sophia Mappa (επιμ.). Puissance et impuissance de Γ Etat. Paris: 
Karthala, σελ. 223-244.

Demertzis, Ν. (1997). ‘Greece’ στο: Eatwell, R. (επιμ.). European Political 
Cultures. Conflict or Convergence?. London: Routledge, σελ. 107-121.

Dunn, D. (1987). ‘Nationalism and religion in Eastern Europe’ στο: Dunn, 
D. (επιμ.). Religion and Nationalism in Eastern Europe and the Soviet 
Union. London: Lynne Rienner Publishers, σελ. 1-14.

Fairclough, N. (1995). Media Discourse. London: Edward Arnold
Funkhouser, R. and Shaw, E. (1990). ‘How Synthetic Experience Shapes 

Social Reality’ στο: Journal of Communication τομ. 40, σελ. 75-87.
Hobsbaum, E. (1992).Nations and Nationalism since 1780. Programme, Myth, 

Reality. Cambridge: Cambridge University Press.
Hoover, S. (1998). Religion in the News. Faith and Journalism in American 

Public Discourse. London: Sage Publications.
Gellner, E. (1988). Nations and Nationalism. Oxford: Basil Blackwell (ανατύ­

πωση).
Γεωργιάδου, B. (1990). ‘Από το καθεστώς της “συμφωνίας” στην πραγματικό­

τητα της κοσμικής υπαγωγής’ στο: Θεωρία και Κοινωνία, τχ. 3, σελ. 77-96.
Georgiadou, V. (1995). ‘Greek Orthodoxy and the Politics of Nationalism’ 

στο: International Journal of Politics, Culture and Society. Voi. 9(2), σελ. 
295- 315.

Giddens, A. (1991). Modernity and Self-Identity. Oxford: Polity Press.
Lash, S. & Urry, J. (1987). The End of Organized Capitalism. Oxford: Polity 

Press.



100 Νίκος Δεμερτζής

Lash, S. & Urry, J. (1994). Economies of Signs and Space. London: Sage 
Publications.

Μανιτάκης, A. (2000). Οι Σχέσεις της Εκκλησίας με το Κράτος- Έθνος. Αθή­
να: Νεφέλη.

Martin, D. (1978). A General Theory of Secularization. New York: Harper and 
Row.

McLuhan (1988). Media: Οι προεκτάσεις του ανθρώπου. Αθήνα: Κάλβος.
Meyrowitz, 1(1985). No Sense of Place. The Impact of Electronic Media on 

Social Behavior. New York: Oxford University Press.
Moore, B. (1984). Κοινωνικές Ρίζες της Δικτατορίας και της Δημοκρατίας. 

Αθήνα: Κάλβος
Morley, D. & Silverstone, R. (1990). ‘Domestic Communication. Technolo­

gies and Meanings’ στο: Media, Culture and Society, voi. 12 (1), σελ. 31-55.
Ong, W. (1997). Προφορικότητα και Εγγραματοσύνη. Ηράκλειο: Πανεπιστη­

μιακές Εκδόσεις Κρήτης.
Παπαθανασόπουλος, Σ. (1993). Απελευθερώνοντας της Τηλεόραση. Αθήνα: 

Καστανιώτης.
Παπαρίζος, Α. (1994). ‘Διαφωτισμός, Θρησκεία και Παράδοση στη Σύγχρο­

νη Ελληνική Κοινωνία’ στο: Δεμερτζής, Ν. (επιμ.) Η Ελληνική πολιτική 
κουλτούρα σήμερα. Αθήνα: Οδυσσέας, σελ. 75-113.

Πλειός, Γ. (2001). Ο Λόγος της Εικόνας. Ιδεολογία και Πολιτική. Αθήνα: 
Παπαζήσης

Postman, Ν. (1998). Διασκέδαση μέχρι Θανάτου. Αθήνα: Δρομέας.
Schement, J.-R. & Stephenson, Η. (1996). ‘Religion and the Information 

Society’ στο: Stout, D. & Buddenbaum, J. (1996). Religion and Mass Media. 
Audiences and Adaptations. London: Sage, σελ. 261-289.

Smith, A. (1971). Theories of Nationalism. London: Duckworth.
Smith, A. (1993). The Ethnic Origins of Nations. Oxford: Basil Blackwell
Ταίηλορ, Τα. (1997). Πολνπολιτισμικότητα (με σχόλια των K. A. Appiah, S. 

Rockefeller, Μ. Walzer, S. Wolf). Αθήνα: Πόλις.
Thompson, J. (1999). Νεωτερικότητα και Μέσα Επικοινωνίας. Αθήνα: Πα­

παζήσης (2η έκδοση).
Sennett, R. (1999). Η Τυραννία της Οικειότητας. Αθήνα: Νεφέλη.
Ware, Κ. (1983). ‘The Church: A time of transition’ στο: Clogg, R. (επιμ.) 

Greece in the 1980s. London: MacMillan, σελ. 208-230.
Weintraub, J. (1997). ‘The Theory and Politics of the Public/Private Distinc­

tion’ στο: Weintraub, J. & Kumar, Κ. (επιμ.). Public and Private in Thought



Η εθνο-θρησκεντική και επικοινωνιακή εκχοσμίκευση της ορθοδοξίας 101

and Practice. Perspectives on a Grand Dichotomy. Chicago: The University 
of Chicago Press, σελ. 1-42.

Χριστόδουλος (Αρχιεπίσκοπος). (2001) ‘Δεν προτίθεμαι να γίνω Μακάριος!’ 
Συνέντευξη στον Θανάση Λάλα. BHMAGAZIN0, Κυριακή, 11 Φεβρουά­

ριου.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

