
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 7 (2001)

   Διανοούμενοι

  

 

  

  Το τέλος της φιλοσοφίας (κατά Rorty) και ο
ρόλος των διανοουμένων 

  Αριστείδης Ν. Χατζής   

  doi: 10.12681/sas.634 

 

  

  Copyright © 2015, Αριστείδης Ν. Χατζής 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Χατζής Α. Ν. (2015). Το τέλος της φιλοσοφίας (κατά Rorty) και ο ρόλος των διανοουμένων. Επιστήμη και Κοινωνία:
Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 7, 225–238. https://doi.org/10.12681/sas.634

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 23/01/2026 15:28:09



Βιβλιογραφικό Δοκίμιο

Το Τέλος της φιλοσοφίας (κατά Rorty) και ο ρόλος των 
διανοουμένων

Αριστείδης Ν. Χατζής*

Richard Rorty, Philosophy and the Minor of Nature (Princeton: Princeton University 
Press, 1979). Ελληνική μετάφραση: Richard Rorty, Η Φιλοσοφία και ο Καθρέφτης της 
Φύσης, Εκδόσεις Κριτική, Αθήνα 2001, Μετάφραση: Πάρις Μπουρλάκης & Γιώργος 
Φουρτοΰνης, Επιμε'λεια: Φιλήμων Παιονίδης, 538 σελ.

Richard Rorty, Achieving Our Countiy: Leftist Thought in Twentieth-Centuiy America 
(Cambridge, MA: Etarvard University Press, 1998). Ελληνική μετάφραση: Ρίτσαρντ Ρόρτυ, 
Η Αριστερή Σκέψη στην Αμερική τον 20ου Αιώνα (Πραγματώνοντας τη Χώρα μας), 
Εκδόσεις Πόλις, Αθήνα 2000, Μετάφραση: Θάνος Χατζόπουλος, Επίμετρο: Γιούργκεν 
Χάμπερμας (μετάφραση επιμέτρου: Κωνσταντίνος Καβουλάκος), 209 σελ.

Richard A. Posner, Public Intellectuals: A Study of Decline (Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 2002), 416 σελ.

O Richard Rorty (1931), ομότιμος πλέον καθηγητής φιλοσοφίας στο Πα­
νεπιστήμιο Stanford είναι σήμερα ε'νας από τους διασημότερους σύγχρονους 
αμερικανούς φιλοσόφους, μεταξύ των άλλων διότι συχνότατα δεν διστάζει 
να εγκαταλείψει τους ‘πύργους από ελεφαντόδοντο’ της ακαδημαϊκής κοινό­
τητας προκειμενου να υποστηρίξει τις πολιτικές του απόψεις, οι οποίες κυ­
ρίως μας ενδιαφέρουν εδώ. Είναι δηλαδή ένας ‘δημόσιος διανοούμενος’

* Λέκτορας Φιλοσοφίας του Δικαίου και Θεωρίας των Θεσμών, Πανεπιστήμιο Αθηνών

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 712001



226 Αριστείδης Χατζής

(public intellectual), ένας διανοούμενος που δεν διστάζει να εκτεθεί στη 
δημόσια συζήτηση προκειμένου να υποστηρίξει τις απόψεις του σε μια σειρά 
πολιτικών και κοινωνικών ζητημάτων. Το ενδιαφέρον όμως έγκειται στο 
γεγονός πως ο ίδιος ο Rorty είναι ιδιαίτερα αυστηρός απέναντι στους άλλους 
διανοούμενους (και ιδιαίτερα τους αριστερούς), στους οποίους απευθύνεται 
ένα από τα βιβλία του που πρόσφατα μεταφράστηκε στα ελληνικά.

Η κριτική του αυτή παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον και για το ελληνι­
κό κοινό. Πριν όμως συζητήσουμε τις σχετικές απόψεις του, θα πρέπει πρώτα 
να παρουσιάσουμε με συντομία τη φιλοσοφική του σκέψη, έτσι ώστε να 
εντάξουμε στη συνέχεια σ’ αυτήν και τις πολιτικές του ιδέες, ιδίως όπως 
αυτές αναπτύσσονται στο βιβλίο του για την αμερικανική Αριστερά. Αποτε­
λεί λοιπόν ευχάριστη σύμπτωση το γεγονός ότι δύο αντιπροσωπευτικά βιβλία 
του Rorty (το ένα από τα οποία αποτελεί το σημαντικότερο φιλοσοφικό έργο 
του) μεταφράστηκαν στα ελληνικά σχεδόν ταυτόχρονα και ότι από τα βιβλία 
αυτά ο Έλληνας αναγνώστης μπορεί να αποκτήσει μια ολοκληρωμένη εικό­
να για το φιλοσοφικό έργο του Rorty αλλά και για τις πολιτικές του απόψεις.

Με την ευκαιρία αυτή θα παρουσιάσουμε επίσης το τελευταίο βιβλίο του 
σημαντικότερου σύγχρονου Αμερικανού θεωρητικού του δικαίου, του δικα­
στή (και καθηγητή στο Πανεπιστήμιο του Σικάγου) Richard A. Posner για το 
ίδιο θέμα (το ρόλο των διανοουμένων). Ο Posner, αν και έχει επηρεαστεί 
βαθύτατα από το νέο-πραγματισμό του Rorty,1 του έχει ωστόσο ασκήσει και 
ο ίδιος ενδιαφέρουσα κριτική, την οποία ο τελευταίος φαίνεται να αποδέχε­
ται σε μεγάλο βαθμό.2

Η Φιλοσοφία και ο Καθρέφτης της Φύσης (1979) θεωρείται το σημαντικό­
τερο φιλοσοφικό έργο του Rorty(av και σε μεταγενέστερα βιβλία και άρθρα 
έχει επεξεργαστεί σε μεγαλύτερο βαθμό κάποιες απόψεις του σε ζητήματα 
για τα οποία δέχθηκε σφοδρή κριτική). Στο βιβλίο αυτό επιτίθεται στην 
παραδοσιακή φιλοσοφία (κυρίως στην αναλυτική), χαρακτηρίζοντας την ου­
σιαστικά ως μια αποτυχημένη προσπάθεια ανεύρεσης θεμελιακών και από­
λυτων αρχών (θεμελιοκρατία) για την αλήθεια, το νου, τη γνώση, τη γλώσσα, 
την ηθική και την κοινωνία και υποστηρίζοντας ότι το μόνο που κατόρθωσε 
ήταν η ορθολογικοποίηση και συνακόλουθα η διαιώνιση των προσωπικών 
προκαταλήψεων των φιλοσόφων. Ανατρέχοντας στην ιστορία της φιλοσο­
φίας, ο Rorty υποστηρίζει πως σε κάθε εποχή η φιλοσοφική συζήτηση καθο­
ριζόταν καταλυτικά από τις ιστορικές συνθήκες και προσαρμοζόταν σ’αυτές, 
καθιστώντας επομένως και τις σχετικές θεωρίες εφήμερες καθώς η ‘αλήθεια’ 
που αναζητούσε αποτελούσε έκφανση των εκάστοτε κοινωνικών πρακτικών.



Βιβλιογραφικό Δοκίμιο 227

Είναι λοιπόν λάθος να αντιμετωπίζεται η φιλοσοφία ως η επιστήμη της 
αναζήτησης της αλήθειας (ε'να υποκατάστατο της θρησκείας), εφόσον στην 
πραγματικότητα δεν αποτελεί κάτι παραπάνω από ε'να συνονθύλευμα προ­
σωπικών απόψεων και στην καλύτερη περίπτωση μία άποψη στα πλαίσια της 
‘συζήτησης του ανθρώπινου γε'νους’. Αυτό διότι κατά τον Rorty, ο ανθρώπι­
νος νους προβάλει απλά την υποκειμενική αντανάκλαση του αντικειμενικού 
εξωτερικού κόσμου και όχι μια ακριβή αναπαράσταση της προϋπάρχουσας 
πραγματικότητας (‘αναπαραστατική ψευδαίσθηση’). Ο νους δεν είναι ε'νας 
καθρέφτης που αντανακλά την πραγματικότητα,3 δεν είναι καν κάτι περί του 
οποίου πρέπει κανείς να διατηρεί μια ‘φιλοσοφική’ άποψη. Είναι έτσι επό­
μενο πως για τον Rorty δεν μπορεί να υπάρξει γνώση που να πηγάζει από 
την πνευματική ή γλωσσική αναπαράσταση της πραγματικότητας.

Η θεωρία της υποτιθέμενης απόλυτης διάστασης (polarity) του νου και της 
εξωτερικής πραγματικότητας (οφειλόμενη στον πλατωνικό μεταφυσικό ιδεα­
λισμό4 που αναβίωσε επιπόλαια χάρη στους Descartes5, Locke και Kant) 
αποτελεί τη βασική αιτία αποτυχίας της παραδοσιακής ηθικής φιλοσοφίας, 
η οποία δεν μπορεί να προσφέρει κάτι περισσότερο απ’ ό,τι προσφέρει η 
καλή λογοτεχνία (ο ίδιος θεωρεί τη φιλοσοφία κατηγορία της λογοτεχνίας) 
που μας ευαισθητοποιεί, καθώς μας εξοικειώνει με τις ανάγκες και τις αξίες 
των άλλων.6

Απορρίπτει έτσι ο Rorty το ρόλο του φιλοσόφου (και του διανοούμενου 
ευρύτερα) ως διαμεσολαβητή στη σχέση νου και φυσικής πραγματικότητας 
(ιδιαίτερα τη θεωρία της αναπαραστατικότητας του λογικού θετικισμού),7 
καθώς ασκεί έντονη κριτική στην εικόνα του φιλοσόφου ως υπερόπτη δικα­
στή των ιδεών που φιλοδοξούν να περιγράφουν την πραγματικότητα υποκα- 
θιστώντας τη ‘ματιά του Θεού’ (κατά Hilary Putnam). Ακολουθώντας τον 
Peirce, υποστηρίζει πως η φιλοσοφική έρευνα δεν πρέπει να στοχεύει στην 
αναπαράσταση της πραγματικότητας, αλλά στην αποτελεσματική πρακτική 
δράση. 'Αλλωστε, σύμφωνα με τον James, ‘αλήθεια είναι ό,τι είναι καλό για 
μας να πιστεύουμε’, - εννοείται ό,τι είναι ορθολογικά καλό. Η αλήθεια μιας 
πρότασης εξαρτάται απόλυτα από τη χρησιμότητά της (cash value).8

Η συζήτηση που ξεκίνησε αναπαράγεται εν μέρει στο επόμενο έργο του 
(Rorty 1982), όπου διασαφηνίζει κάποια θέματα και απαντά στις κριτικές 
που δέχθηκε για την ‘απόρριψη’ της φιλοσοφικής παράδοσης, όχι όμως και 
της φιλοσοφίας ως εργαλείου (όπως ο ίδιος επιμένει).9 Έτσι, για τον Rorty 
ο ρόλος του φιλοσόφου πρέπει να είναι παιδαγωγικός - διορθωτικός - απο­
μυθοποιητικός (edifyingphilosophy). Ο φιλόσοφος υποχρεούται να απομυθο­



228 Αριστείδης Χατζής

ποιεί τις δοξασίες και να αποστασιοποιείται από τις παρωχημένες αντιλή­
ψεις και συμπεριφορές που κυριαρχούν σε μια κοινωνία. Λίγοι φιλόσοφοι 
πέτυχαν κάτι ανάλογο (αναφέρει βέβαια τους Wittgenstein, Sellars και 
Quine, τους James και Dewey, φυσικά το Nietzsche και τον Heidegger, αλλά 
και το Derrida). Αρκεί ο φιλόσοφος να εγκαταλείψει την αξίωση της περι­
γραφής της αντικειμενικής πραγματικότητας και να υιοθετήσει την ερμηνευ­
τική προσέγγιση, συνειδητοποιώντας πως κάθε παρόμοια περιγραφή είναι 
αναγκαστικά υποκειμενική. Αυτό όμως τελικά δεν αποτελεί την ‘ακύρωση 
της φιλοσοφίας’;10

Αρκεί, λοιπόν, για τον Rorty μια περιγραφή ή μία πεποίθηση να γίνεται 
ευρύτερα αποδεκτή, να επιτύχει το μεγαλύτερο δυνατό βαθμό αλληλεγγύης 
και διϋποκειμενικής συναίνεσης για να χαρακτηριστεί αληθινή - μια αλήθεια 
που δεν είναι αιώνια, αλλά εφήμερη. Θα πρέπει εδώ να δοθεί έμφαση στο 
ότι ο Rorty αντιμετωπίζει με τον τρόπο αυτό τα άτομα όχι ως αντικείμενα 
προς περιγραφή, αλλά ως παραγωγούς νέων περιγραφών (δηλαδή ιδεών).11 
Αυτή εξάλλου η αντίληψη διαπερνά και την πολιτική του σκέψη στο σύνολό 
της.

Ο ίδιος επιχείρησε να επιτύχει τους παραπάνω στόχους στρεφόμενος 
αρχικά στη γλωσσολογία και στη ‘γλωσσολογική μέθοδο’ (ήδη από το 1967 
όταν επιμελήθηκε το συλλογικό τόμο The Linguistic Turn), δηλαδή ουσιαστι­
κά στην αντίληψη ότι δεν μπορούμε να φιλοδοξούμε πως η σκέψη μας μπορεί 
να ξεπεράσει τη γλώσσα μας και να αναπαραστήσει μια αντικειμενική πραγ­
ματικότητα. Ο ίδιος όμως διαπίστωσε το 1990 (στην επανέκδοση του τόμου) 
πως αν και η στροφή από τη συνείδηση και την εμπειρία στη γλώσσα αποτέ- 
λεσε πραγματική πρόοδο, στην πραγματικότητα το όλο εγχείρημα υπήρξε μια 
χίμαιρα, καθώς τα επιστημολογικά προβλήματα που πηγάζουν από τη διά­
σταση νου και εξωτερικής πραγματικότητας δεν επιλύθηκαν, απλά επανεμ­
φανίζονται πλέον ως γλωσσολογικά.

Πολιτικά ο Rorty ανήκει στην παράδοση του αριστερού πραγματισμού 
(όπως την κληρονόμησε από τον John Dewey),12 τον οποίο όμως ουσιαστικά 
μετατρέπει σε ‘μεταμοντέρνο νέο- πραγματισμό’.13 Ο ίδιος θεωρεί τον εαυτό 
του αριστερό φιλελεύθερο (liberal κατά την αμερικάνικη πολιτική ορολογία), 
αν και πρακτικώς απομυθοποιεί όλη τη σχετική φιλοσοφική παράδοση, κα­
θώς σχετικοποιεί ακόμα και τις δικές του πεποιθήσεις.14 Δεν υπάρχουν 
απόλυτες παγκόσμιες αξίες, απλά αξίες που ενστερνιζόμαστε για διάφορους 
λόγους, δημιουργώντας έτσι μια de facto πλουραλιστική σύλληψη της πραγ­
ματικότητας. Ο Rorty ονομάζει αυτή τη προσέγγισή του ‘φιλελεύθερη απο­



Βιβλιογραφικό Δοκίμιο 229

στασιοποίηση’ (liberal ironism), καθώς συνεπάγεται την πλήρη αποστασιο­
ποίηση ακόμα και από τις θεμελιώδεις πεποιθήσεις του ίδιου του του εαυ­
τού.15

Στην πραγματικότητα όμως παραμένει ένας κλασσικός φιλελεύθερος (τύ­
που Mill)16 που πιστεύει στην απόλυτη αξία της ελευθερίας, ιδιαίτερα της 
ελευθερίας επιλογής του τρόπου ζωής (‘την πλήρη ελευθερία της ανθρώπινης 
φύσης να εκτείνεται σε αναρίθμητες, ακόμη και αντικρουόμενες κατευθύν­
σεις’ κατά τον Whitman) καθώς διαχωρίζει απόλυτα την ιδιωτική από τη 
δημόσια σφαίρα.17 Ο πραγματισμός του έχει τον πολιτικό στόχο της ανεύρε­
σης τρόπων μείωσης της δυστυχίας και πραγμάτωσης της ανθρώπινης προ­
σωπικότητας με μη δογματικό (και φυσικά όσο γίνεται περισσότερο συναι­
νετικό) τρόπο. Όπως και ο Dewey, προτιμά τις πολιτικές μεταρρυθμίσεις σε 
πολύ συγκεκριμένους τομείς και όχι τις εκ των άνω επιβαλλόμενες ριζοσπα­
στικές αλλαγές.

Όπως ήταν αναμενόμενο, ο Rorty κατηγορήθηκε και από τη δεξιά ως 
μηδενιστής και από την αριστερά ως συντηρητικός (Bernstein 1987), διότι 
ουσιαστικά αποδέχεται κάθε προσωπική ερμηνευτική προσέγγιση χωρίς πε­
ριορισμό. Ο ίδιος ο Habermas (έχοντας πιθανόν υπόψη του τον Rorty) έχει 
ασκήσει κριτική στο μεταμοντερνισμό ως ουσιαστικά συντηρητικό, εφόσον 
δεν εμπεριέχει κανενός είδους αντίσταση στο status quo. Δεν είναι βέβαια 
τόσο απλά τα πράγματα, όπως αποδεικνύει και το πρόσφατο βιβλίο του για 
την αριστερή σκέψη στην Αμερική του 20ού αιώνα.

Το βιβλίο αυτό αποτελείται από πέντε διαλέξεις που έδωσε ο Rorty κατά 
την περίοδο 1995-1997 και επικεντρώνονται όλες σε ένα θέμα: γιατί η Αρι­
στερά έχει μετατραπεί σε απλό θεατή και έχει πλέον πάψει να είναι δρων 
υποκείμενο, παίκτης; Οι τρεις πρώτες διαλέξεις (μεταγενέστερες από τις δύο 
τελευταίες που παρουσιάζουν ειδικότερο ενδιαφέρον) δόθηκαν στο Πανεπι­
στήμιο Stanford την περίοδο 1996-1997 και αυτές θα μας απασχολήσουν 
κυρίως εδώ.

Στην πρώτη από τις διαλέξεις, ο Rorty νοσταλγώντας τη χρυσή εποχή της 
‘αισιόδοξης Αριστερός’ των Whitman και Dewey, κατηγορεί τη σύγχρονη 
‘λόγια’ Αριστερά ότι αρκείται στο σαρκασμό και στην έκφραση απέχθειας 
για τα τεκταινόμενα, δίνοντας προτεραιότητα στην πολιτισμική πολιτική έ­
ναντι της πραγματικής πολιτικής, περιφρονώντας την ιδέα ότι οι δημοκρατι­
κοί θεσμοί μπορεί να ξαναφτιαχτούν ώστε να υπηρετούν την κοινωνική 
δικαιοσύνη. Η σύγχρονη Αμερικάνικη Αριστερά αρέσκεται στη θεωρητικο- 
ποίηση του θεατή και όχι στη δράση του συμμετέχοντα. Αυτή όμως η απο­



230 Αριστείδης Χατζής

στασιοποίηση (η απελπισία που ε'γινε μόδα στους κόλπους της Αριστερός) 
έρχεται σε αντίθεση με την εκκοσμίκευση και τον πραγματισμό που δίδαξαν 
ο Whitman και ο Dewey.

Για τον Rorty, ο Whitman και ο Dewey υπήρξαν οι προφήτες της πολιτι­
κής θρησκείας (civic religion), της πρωτότυπης και συνάμα βλάσφημης οπτι­
κής του πραγματισμού: ‘την άρνησή του να πιστέψει στην ύπαρξη μιας Αλή­
θειας που δεν έχει φτιαχτεί από ανθρώπινα χέρια, μιας Αλήθειας που βρί­
σκεται υπεράνω των ανθρώπινων όντων’. ΓΓ αυτούς, οι κυβερνήσεις και οι 
κοινωνικοί θεσμοί έχουν μοναδικό σκοπό ύπαρξης τη δημιουργία ενός νέου 
είδους ατόμων, ‘τα οποία δεν θα υπακούουν σε καμία αυθεντία πέρα από 
αυτή που στηρίζεται στην ελεύθερη συναίνεση της μεγαλύτερης δυνατής 
ποικιλίας διαφορετικών μεταξύ τους πολιτών’. Για την Αριστερά (‘την παρά­
ταξη της ελπίδας’), πρωταρχικός σκοπός της πολιτικής της παρέμβασης πρέ­
πει να είναι ‘η ελαχιστοποίηση της οδύνης και η μεγιστοποίηση της ποικιλο- 
μορφίας’. Αποτελεί μάλιστα εθνικό στοίχημα η πλήρης ‘πραγμάτωση’ της 
ηθικής ταυτότητας της Αμερικής, δηλαδή η συγκρότηση υποκειμένων ικανών 
‘να κατακτήσουν ακόμη πιο πρωτότυπες, πιο πλούσιες μορφές ανθριόπινης 
ευτυχίας’.

Το πρόβλημα έγκειται στο γεγονός πως η σύγχρονη Αριστερά, εμπνεόμε- 
νη από τη μαρξιστική ιδέα της επιστημονικής αυστηρότητας θέλει να εντάξει 
τα ιστορικά γεγονότα σε ένα θεωρητικό πλαίσιο, υπερτονίζοντας τη σπου- 
δαιότητα της φιλοσοφίας και αναλώνοντας την ενεργητικότητά της σε πολύ­
πλοκες θεωρητικές αναλύσεις, αδιαφορώντας πλέον για τους κοινωνικούς 
πειραματισμούς και μη διαθέτοντας όραμα για τη χώρα.

Η δεύτερη διάλεξη επιχειρεί να παρουσιάσει τη μεταρρυθμιστική Αρι­
στερά του πρώτου μισού του εικοστού αιώνα και αποτελεί σε μεγάλο βαθμό 
μια καταγραφή γεγονότων και κινημάτων της μη-κομμουνιστικής Αμερικά­
νικης Αριστερός, που έχοντας να παλέψει ενάντια σε ένα αυταρχικό κράτος 
(ιδίως μέχρι τις αρχές της δεκαετίας του ’70) και στην οργανωμένη σταλινι- 
κή-μαρξιστική Αριστερά, κατόρθωσε να επιτύχει ένα μεγάλο μέρος των στό­
χων της, αλλά απέτυχε οικτρά να αποτρέψει την επέμβαση στο Βιετνάμ, η 
οποία υπήρξε και η Νέμεσή της.

Το κείμενο είναι σε μεγάλο βαθμό αυτοβιογραφικό (η οικογένεια του 
RoTty αλλά και ο ίδιος συμμετείχαν ενεργά στην παλαιό ‘μεταρρυθμιστική 
Αριστερά’), με μεγάλη δόση νοσταλγίας και επομένως σε μεγάλο βαθμό 
εξιδανικευμένη. Η εμπαθής σε πολλά σημεία διήγησή του θα ξενίσει τον 
Έλληνα αναγνώστη, όχι τόσο για την υποτιθέμενη ‘υπερβολή’ της (ονομάζει



Βιβλιογραφικό Δοκίμιο 231

τη Σοβιετική Ένωση ‘αυτοκρατορία του κακού’, δεν διστάζει να αυτοχαρα- 
κτηριστεί ‘φλογερός αντικομμουνιστής’, θεωρεί απόλυτα φυσιολογική τη 
χρηματοδότηση των ‘καλόπιστων Αριστερών’ από τη CIA, κ.λπ.), όσο για το 
βαθμό στράτευσής του σ’ αυτόν το διμε'τωπο αγώνα που φαίνεται να μην έχει 
αντιληφθεί πλήρως πως έχει λήξει σε μεγάλο βαθμό υπέρ της μεταρρυθμι- 
στικής Αριστεράς. Ίσως το πιο ενδιαφέρον σημείο της αφήγησής του απο­
τελεί η έκφραση της απογοήτευσής του για την αποτυχία της Αμερικής να 
ηγηθεί των δημοκρατικών και προοδευτικών δυνάμενων παγκοσμίως, όταν 
μπορούσε να συντρίψει εύκολα όλα τα είδη ολοκληρωτισμού. Όμως παρου­
σιάζει ανάγλυφα τη διάσπαση της Αμερικανικής Αριστερός στα μέσα της 
δεκαετίας του ’60, καθώς και τη γέννηση της ‘Νέας Αριστερός’ (η μεγαλύτε­
ρη επιτυχία της οποίας υπήρξε ότι έβαλε τέλος στον πόλεμο του Βιετνάμ, 
κάτι πού δύσκολα θα κατόρθωνε - αν υποθέσουμε ότι το επιθυμούσε - η 
παλαιό μεταρρυθμιστική Αριστερά).

Στην τρίτη και σημαντικότερη διάλεξη του (καθώς και στην πέμπτη), ο 
Rorty ασχολείται με τη σύγχρονη Αμερικάνικη ‘λόγια’ Αριστερά. Αναγνωρί­
ζει βέβαια το ρόλο της στην υπέρβαση του οικονομικού ντετερμινισμού της 
μεταρρυθμιστικής Αριστερός και τη συμβολή της στη βαθμιαία εξάλειψη των 
προκαταλήψεων που επέτυχε μέσω της αλλαγής της κουλτούρας των Η.Π.Α. 
(από την ανοχή του σαδισμού στην ανεκτική κοινωνία της αναγνώρισης της 
ετερότητας). Όμως όλα αυτά σε βάρος της οικονομικής ισότητας και ασφά­
λειας: Ή Αμερικανική Αριστερά έμοιαζε να μην μπορούσε να τα βγάλει 
πέρα με περισσότερες από μία πρωτοβουλίες κάθε φορά’. Βρέθηκε έτσι 
ανέτοιμη να αντιμετωπίσει την παγκοσμιοποίηση (ιδίως εκείνη της αγοράς 
εργασίας) που συνοδεύεται από την εξαθλίωση του εργατικού δυναμικού των 
αναπτυγμένων χωρών, αδυνατώντας να κατανοήσει τα πραγματικά κοινωνι­
κά προβλήματα ‘από το δυσθεώρητο ύψος των βιβλίων της’. Η λόγια Αριστε­
ρά απέκτησε χαρακτηριστικά που την κάνουν σήμερα να μοιάζει με θρη­
σκεία, καθώς υποκύπτει στον πειρασμό της ‘γοτθικοποίησης’ (η δημοκρατική 
πολιτεία είναι αναποτελεσματική γιατί δεν δύναται να γίνει υπερφυσική).

Η πρόταση του Rorty για την έξοδο από την κρίση της Αριστερός είναι 
απλή και έρχεται σε απόλυτη συμφωνία με το γενικότερο έργο του: Η Αρι­
στερά θα πρέπει να αποβάλλει την τάση της προς τη φιλοσοφία και να 
προσπαθήσει να κινητοποιήσει την εθνική υπερηφάνεια των Αμερικανών 
(εθνική υπερηφάνεια που δεν έχει εθνικιστικό χαρακτήρα, αλλά θέτει ως 
εθνικό στόχο την κοινωνική δικαιοσύνη).18 Θα πρέπει να απορρίψει τη σκο­
πιά του αποστασιοποιημένου κοσμοπολίτη θεατή και να αντικαταστήσει τη



232 Αριστείδης Χατζής

γνώση με την ελπίδα - να αρχίσει δηλαδή να αντιμετωπίζει τις ηθικές και 
επιστημονικές πεποιθήσεις ως εργαλεία για τη μεγιστοποίηση της ανθρώπι­
νης ευτυχίας (να πραγματώσει το αμερικανικό όνειρο) και όχι ως αναπαρα­
στάσεις της εγγενούς (ρύσης της πραγματικότητας.

Ο ορισμός που δίνει ο Rorty στη ‘μεταρρυθμιστική Αριστερά’ είναι τέ­
τοιος, ώστε δύσκολα θα μπορούσε κάποιος να παραδεχτεί πως με τον έναν 
ή τον άλλο τρόπο δεν θα μπορούσε να ανήκει σ’ αυτήν. Οι μόνοι που δεν 
χωρούν είναι οι ακραίοι φιλελεύθεροι (libertarians), οι μαρξιστές και οι 
γνήσια συντηρητικοί. Όσοι αποδέχονται τον καπιταλισμό (έστω και ως το 
μη χείρον σύστημα οικονομικής οργάνωσης), αλλά επιθυμούν την ανακατα­
νομή του πλούτου, χωρούν άνετα στη μεταρρυθμιστική Αριστερά του Rorty.

Αυτή η αέναη πορεία προς την πρόοδο δεν φαίνεται να μπορεί να εμπο­
διστεί από τίποτε (εκτός βέβαια από τη στενοκεφαλιά των συντηρητικών ή 
το δογματισμό των μαρξιστών). Ορισμένες φορές όμως αυτή η άκρατη αισιο­
δοξία του Rorty και ο αφελής ωφελιμισμός του ακούγονται τουλάχιστον 
επιπόλαια, ιδίως όταν ο Rorty φαίνεται να μη γνωρίζει και τόσο καλά τους 
μηχανισμούς του συστήματος της αγοράς, με κυριότερο το νόμο της στενότη­
τας.

Πέραν της οποιοσδήποτε κριτικής που μπορεί να αρθρώσει κανείς απέ­
ναντι σε ένα τόσο φιλόδοξο και πολλές φορές υπερβολικό βιβλίο, είναι πολύ 
δύσκολο να μη θαυμάσει τη μοναδικότητα της σκέψης του Rorty, την ιερα­
ποστολική δύναμη των επιχειρημάτων του (ακόμα και μέσα στην αφέλειά 
τους) και πάνω απ’ όλα, το γλαφυρό τρόπο με τον οποίο (πολλές φορές 
‘αδίστακτα’) εκφράζεται.

Ο φιλελεύθερος (αλλά μεταμοντέρνος και βαθιά επηρεασμένος από τον 
Rorty) Richard Posner τον κατηγορεί (όχι άδικα) ότι αδιαφορώντας για το 
πώς λειτουργεί στην πραγματικότητα μια οικονομία της αγοράς (κάτι που 
αποδίδει σε άγνοια των βασικών οικονομικών εννοιών) αδυνατεί να συνει­
σφέρει κάτι ουσιαστικό στην πολιτική συζήτηση. Οι αφελείς θέσεις που 
εκφράζει ο Rorty, ιδιαίτερα σ’ αυτό το βιβλίο (βλ. π.χ. σσ. 56, 100, 102, 
107-108),19 η γενικότερη απόρριψη της Θεωρίας (άρα και των χρησιμότατων 
για τη μεγιστοποίηση της ωφέλειας οικονομικών θεωριών μεσαίας κλίμα­
κας), η πίστη του στο εύπλαστο του ανθρώπινου χαρακτήρα, καθώς και η 
υιοθέτηση ψευδο-προφητικών εσχατολογικών θεωριών (βλ. ιδίως σσ. 106- 
110), είχαν εντοπιστεί από τον Posner πολύ νωρίτερα (Posner 1990: 384-387- 
1993). Σύμφωνα με τον Posner (1990: 386), από την ανάλυση του Rorty λείπει 
κάτι σημαντικό: η γνώση που προέρχεται από την εμπειρία. Ορισμένες φορές



Βιβλιογραφικό Δοκίμιο 233

ο Rorty μοιάζει να μην γνωρίζει όχι μόνο οικονομικά, αλλά και ιστορία 
(Posner 1995: 455-456). Η ρομαντική πίστη του στην απεριόριστη ‘πλαστικό­
τητα’ της ανθρώπινης φύσης και των κοινωνικών θεσμών τον οδηγεί σε μια 
ανεδαφική αισιοδοξία που τον τυφλώνει (1990: 465).

Η κριτική του Posner20 επίσης επικεντρώνεται στην απόρριψη από τον 
Rorty (υπό την επιρροή του Thomas Kuhn) της επιστημονικής μεθόδου κα­
θώς θεωρεί πως η επιστήμη κυριαρχείται και αυτή από τη συνεχή εναλλαγή 
παραδειγμάτων.21 Αντίθετα ο Posner (φανατικός οπαδός του επιστημονι­
σμού ο ίδιος) πιστεύει πως η γνώση οδηγεί απαραίτητα σε σύγκλιση των 
ηθικών αντιλήψεων.22

Στο τελευταίο του βιβλίο ο Posner (2002) ασχολείται και αυτός (όμως πιο 
συστηματικά από τον Rorty) με το φαινόμενο των διανοουμένων, κυρίως των 
ακαδημαϊκών, που αποφασίζουν να απευθυνθούν σε ε'να ευρύτερο κοινό για 
να υποστηρίξουν τις απόψεις τους και να το επηρεάσουν - ασχολούμενοι 
κάποιες φορε'ς και με θε'ματα εκτός της ειδικότητάς τους που έχουν όμως 
έναν δημόσιο χαρακτήρα. Αυτοί οι ‘δημόσιοι διανοούμενοι’ έχουν ως κύριο 
στόχο τους να επηρεάσουν μια μικρή μερίδα των πολιτών, τους μορφωμένους 
και ενημερωμένους πολίτες, που με τη σειρά τους διαμορφώνουν την κοινή 
γνώμη.

Αυτό που απασχολεί τον Posner είναι η αποτυχία (ή και αδυναμία) των 
διανοουμένων να εκφέρουν έναν λόγο υψηλής ποιότητας, επιστημονικής 
επάρκειας και απαλλαγμένο από προκαταλήψεις, κάτι που έγινε φανερό 
στην αποτυχία τους να συνεισφέρουν κάτι ουσιαστικό στην υπόθεση Clinton 
(η οποία υπήρξε και η αφορμή για τη συγγραφή του βιβλίου).23 Οι αιτίες για 
την αποτυχία των διανοουμένων είναι πολλές και η κατακόρυφη πτώση της 
επιρροής τους οφείλεται σε πολλούς παράγοντες- η βασική αιτία είναι η 
εξειδίκευση η οποία θυσίασε το εύρος της γνώσης προς χάριν του βάθους. 
Έτσι, τις περισσότερες φορές η συνεισφορά τους στο δημόσιο διάλογο δεν 
ξεπερνά το επίπεδο ενός επιπόλαιου και ψευδο-προφητικού πολιτικού λό­
γου, κάτι που οφείλεται συχνά και στο συνδυασμό επιστημονικής μετριότη­
τας και αναπάντεχης δημοσιότητας. Υπό την επιρροή του Rorty, ο Posner 
εντοπίζει τις προσωπικές προτιμήσεις, τις πολιτικές πεποιθήσεις ακόμα και 
τα συμφέροντα πίσω από το δημόσιο λόγο των διανοουμένων, τους οποίους 
διαχωρίζει σε δύο κατηγορίες: τους σχολιαστές της επικαιρότητας από τη μία 
και τους κριτικούς των κοινωνικών τάσεων από την άλλη. Οι τελευταίοι είναι 
κυρίως συντηρητικοί ή αριστεροί που νιώθουν άβολα με την ολοένα μεγαλύ­
τερη ατομική και οικονομική ελευθερία (αντίστοιχα) και ειδικεύονται στις



234 Αριστείδης Χατζής

‘ιερεμιάδες’,24 δηλαδή στην απαισιόδοξη προσέγγιση στα πράγματα και στην 
κριτική της νεωτερικότητας. Η αδιαφορία του κοινού (ακόμα και του ειδικού 
κοινού) απε'ναντι στις εσχατολογικε'ς τους διακηρύξεις και η μηδαμινή αντα­
πόκριση που συναντούν, τους εξοργίζουν ακόμη περισσότερο, καθώς διαβλέ­
πουν την απόλυτη πλε'ον κυριαρχία της ‘λαϊκής κουλτούρας’ (pop culture), η 
οποία δεν μπορεί πλέον να ελεγχθεί από αυτούς.25

Χωρίς να ξεχωρίσει τους αριστερούς από τους δεξιούς διανοούμενους 
(στους οποίους επιτίθεται ισομερώς), ο Posner επιχειρεί να αποδείξει πως 
τις περισσότερες φορές οι διαφορετικές απόψεις τους δεν οφείλονται στη 
σύγκρουση αντιτιθέμενων παραδειγμάτων, αλλά καθαρώς προσωπικών αντι­
λήψεων για τα πράγματα. Αυτό δεν σημαίνει πως απορρίπτει συλλήβδην 
όλους τους διανοούμενους ή την ίδια την ιδέα του δημόσιου διανοούμενου. 
Απλά εντοπίζει το πρόβλημα στην ‘αποτυχία της αγοράς των ιδεών’ να θε­
σπίσει κάποιο είδος ποιοτικού ελέγχου και να επιτρέτβει τη διαφοροποίηση 
των διανοουμένων ανάλογα με την ποιότητα του έργου τους και την επιτυχία 
των προβλέψεών τους. Ο ίδιος πάντως επιχειρεί να ποσοτικοποιήσει την 
επιρροή των Αμερικανών διανοουμένων (ιδίως στο 5ο κεφάλαιο), εξάγοντας 
κάποια χρησιμότατα συμπεράσματα. Όταν επιχειρεί όμως στο τέλος του 
βιβλίου να προσφέρει κάποιες πιθανές λύσεις στο πρόβλημα του ποιοτικού 
ελέγχου των ιδεών, μάλλον αποτυγχάνει - όπως και ο ίδιος περίπου παραδέ­
χεται.

Η μελέτη του Posner δεν αποτελεί μόνο μια εξαιρετικά πρωτότυπη, χρή­
σιμη και σχεδόν εγκυκλοπαιδική παρουσίαση των Αμερικανών διανοουμέ­
νων (ιδίως των πολιτικών φιλοσόφων και των θεωρητικών του δικαίου), αλλά 
και μια πραγματεία απομυθοποίησης του ρόλου τους, της επιρροής τους, 
ακόμα και της αυτοπεποίθησής τους, που φαντάζομαι ότι θα φανεί χρησιμό­
τατη στον Rorty.

Στην ελληνική έκδοση της Αριστερής Σκέψης στην Αμερική του 20ού 
Αιώνα ακολουθεί ένα μικρό επίμετρο του Γιούργκεν Χάμπερμας (αναδημο­
σίευση βιβλιοκριτικής σε γερμανική εφημερίδα) που συμπυκνώνει με θαυ­
μάσιο κριτικό (και εντυπωσιακά καλόπιστο) τρόπο τις απόψεις του Rorty. 
Οι επεξηγηματικές σημειώσεις των Michael Millner και Alisa Schoenbach 
(αλλά και του μεταφραστή) θα αποδειχθούν κάτι παραπάνω από χρήσιμες 
για τον Έλληνα αναγνώστη. Η μετάφραση είναι γλαφυρότατη, κατορθώνο­



Βιβλιογραφικό Δοκίμιο 235

ντας να αναπαράγει σε μεγάλο βαθμό την απαράμιλλη πρόζα του Rorty. Οι 
αντιρρήσεις μας είναι πολύ λίγες για να αξίζει να αναφερθούν.

Αν και το ε'ργο των μεταφραστών στη Φιλοσοφία και ο Καθρέφτης της 
Φύσης ήταν σημαντικά δυσκολότερο, το αποτέλεσμα είναι εξίσου αξιέπαινο 
(κάτι που σίγουρα οφείλεται και στον επιμελητή). Το κείμενο του Rorty είναι 
αρκετά δύσβατο, μερικές φορές ακόμα και δύστροπο.26 Αν και ο επιμελητής 
ισχυρίζεται πως ήταν αδύνατον να προστεθούν οι αναγκαίες επεξηγηματικές 
σημειώσεις (και έχει δίκαιο, διότι θα καθιστούσαν τον όγκο του βιβλίου 
απαγορευτικό), ομολογώ πως σε αρκετά σημεία ήταν (τουλάχιστον για μένα) 
απαραίτητες. Όμως και μόνη η μετάφραση αυτού του βιβλίου στα ελληνικά 
αποτελεί γεγονός.

Τα σημαντικότερα έργα του Richard Rorty: 1

The Linguistic Turn: Recent Essays in Metaphilosophy (editor) (Chicago: Uni­
versity of Chicago Press 1967, 2η εκδ. 1990)

Philosophy and the Mirror of Nature (Princeton: Princeton University Press 
1979)

Consequences of Pragmatism (Minneapolis: University of Minnesota Press 
1982)

Contingency, Irony, and Solidarity (Cambridge: Cambridge University Press 
1989)

Objectivity, Relativism, and Truth [Philosophical Papers I] (Cambridge: Cam­
bridge University Press 1991a)

Essays on Heidegger and Others [Philosophical Papers II] (Cambridge: Cam­
bridge University Press 1991b)

Truth and Progress [Philosophical Papers III] (Cambridge: Cambridge Uni­
versity Press 1998a)

Achieving Our Country: Leftist Thought in Twentieth-Century America (Cam­
bridge, MA: Harvard University Press 1998b)

Philosophy and Social Hope (New York: Penguin 2000)

Ευχαριστίες

Ευχαριστώ ιδιαίτερα τον Richard Posner για την παραχώρηση του χειρο­
γράφου του υπό έκδοση βιβλίου του.



236 Αριστείδης Χατζής

Σημειώσεις

1. Βλ. ιδίως Posner (1999a), καθώς και Machan (1995) και Rosenfield (1996). Βλ. επίσης 
Weaver (1992).

2. Είχα την τύχη να παραβρεθώ σε μια εξαιρετική συζήτηση των δύο ανδρών, το Μάρτιο 
του 1994 στο Σικάγο, όπου ο Rorty φάνηκε να αποδε'χεται ε'να μεγάλο με'ρος της κριτικής του 
Posner (όπως αποδείχτηκε και στο τελευταίο βιβλίο του - βλ. Rorty 2000).

3. Ή εικόνα που κρατάει αιχμάλωτη την παραδοσιακή φιλοσοφία είναι αυτή του νου ως 
μεγάλου καθρέφτη, ο οποίος περιε'χει διάφορες αναπαραστάσεις - άλλες ακριβείς, άλλες όχι 
- και είναι δυνατόν να μελετηθεί με καθαρε'ς, μη εμπειρικές, μεθόδους. Χωρίς αυτή την έννοια 
του νου ως καθρέφτη, η έννοια της γνώσης ως αναπαραστατικής ακρίβειας δεν θα επιβαλλό­
ταν αφ’ εαυτήςλ (Rorty 1979: 26).

4. Ο Rorty αντιμετωπίζει κριτικά (και απορριπτικά) όχι μόνο τον περίφημο διαχωρισμό 
νου και σώματος, αλλά και άλλους παρόμοιους δυϊσμούς (αναγκαίο / τυχαίο, εμπειρικό / 
αναλυτικό, πραγματικό / φανταστικό).

5. Η κριτική στον Καρτέσιο (επηρεασμένη σαφέστατα από εκείνη του Dewey) επικεντρώ­
νεται στον απόλυτο Καρτεσιανό διαχωρισμό του ‘εγώ’ (self) από τις κοινωνικές πρακτικές και 
ιδιαίτερα στην αντίληψη ότι το ‘εγώ’ (ιδιαίτερα ο νους) είναι πρωθύστερο της γλώσσας και 
της πολιτισμικής ένταξης (acculturation).

6. Δεν αρνείται ωστόσο ότι μια ευρεία συναίνεση μεταξύ των φιλοσόφων, αν και δεν 
οδηγεί απαραίτητα στην αλήθεια, δημιουργεί πάντως μια αντικειμενική πραγματικότητα που 
επηρεάζει καταλυτικά τις πεποιθήσεις. Γενικότερα όμως οι απόψεις του βρίσκονται στον 
αντίποδα της Γκραμσιανής θεωρίας περί ‘ηγεμονίας’. Ο Rorty θεωρεί πως πολύ σημαντικότε­
ροι από τους φιλοσόφους στη διαμόρφωση του «λεξιλογίου» που καθορίζει την πνευματική 
μας ταυτότητα είναι οι προσωπικότητες που αποτελούν τους θεμέλιους λίθους του πολιτισμού 
μας (όπως ο Freud, ο Einstein, ο Martin Luther King, αλλά και οι Beatles).

7. Σύμφωνα με τη θεωρία της αναπαραστατικότητας (representationalism), μπορούμε να 
προσεγγίσουμε τον κόσμο μόνο μέσα από τις ιδέες που τον αναπαριστούν και όχι άμεσα. 
Αντικείμενο της φιλοσοφίας αποτελεί η αξιολόγηση της συμβατότητας των διαφόρων ιδεών 
με την αντικειμενική πραγματικότητα.

8. ‘Από τη σκοπιά του πραγματισμού το να πούμε πως αυτό που είναι ορθολογικό να 
πιστεύουμε σήμερα μπορεί να μην είναι αληθινό, σημαίνει απλά πως ίσως κάποιος να εμφα­
νιστεί αύριο με κάποια καλύτερη ιδέα’. (1991a: 22).

9. Διαχωρίζει τη Φιλοσοφία (με κεφαλαίο Φ - στην οποία ασκεί κριτική) από την φιλοσο­
φία (με μικρό φ) την οποία ο ίδιος επιθυμεί (1982: xiv-xvii).

10. ‘Πιστεύω πως η αναλυτική φιλοσοφία έφτασε στο απόγειό της με τον Quine, τον ύστερο 
Wittgenstein, τον Sellars και τον Davidson - που σημαίνει ότι υπερβαίνει και ακυρώνει τον 
εαυτό της’. (1982: xviii).

11. Βλ. όμως Hill (1997) για τις αντιφάσεις της αντίληψης πως η ανθρώπινη φύση είναι 
τελικά μια ‘άδεια κατηγορία’ (κάτι που ούτε ο Wittgenstein δεν αποδέχεται εφόσον ομιλεί για 
την ‘κοινή συμπεριφορά του ανθρώπινου είδους’).

12. Για τον πραγματισμό, βλ. Murphy (1990) (όπου και σχετικός πρόλογος του Rorty).
13. Ο Rorty όμως δεν φαίνεται να συμμερίζεται πλήρως την κριτική της νεωτερικότητας 

των ριζοσπαστών μεταμοντέρνων, καθώς τελικά αποδέχεται όχι μόνο το πολιτιστικό κεκτημέ-



Βιβλιογραφικό Δοκίμιο 237

νο του διαφωτισμού αλλά ακόμα και την έννοια της ορθολογικότητας (παρά την περί του 
αντίθετου εντύπωση που ο ίδιος επιθυμεί να καλλιεργεί - βλ. ε'τσι Τσινόρεμα 1991: 193).

14. Θα μπορούσε να πει κανείς ότι ο άκρατος σχετικισμός του συχνότατα αυτο-αναιρείται. 
Βλ. Τσινόρεμα (1991: 214-218).

15. Για το αν τελικά ο Rorty μπορεί να ξεφύγει από τη θεμελιοκρατία (foundationalism), 
βλ. τον ενδιαφε'ροντα διάλογο των Yates (1989a· 1989b) και Davis (1989).

16. Βλ. ιδίως Beiner (1993).
17. Η ε'μφαση που δίνει στις διαδικασίες θυμίζει την ‘επιστημολογική δημοκρατία’ του 

Putnam.
18. Ο Rorty δεν είναι βέβαια εθνικιστής, αλλά ούτε απλά πατριώτης. Θα χαρακτηρίζαμε 

τις απόψεις του ως ε'ναν ιδιόμορφο, ρεπουμπλικανικού τύπου εθνοκεντρισμό. Βλ. ιδίως Rorty 
(1989; 1991a) καθώς και Malachuk (2000).

19. Αλλά και αλλού (βλ. π.χ. Rorty 1988: 349-350). Βλ. και Posner (1990: 385-387).
20. Βλ. επίσης Brandom (2000).
21. Αν και θαυμάζει τη δημοκρατική ηθική της επιστημονικής ε'ρευνας. Βλ. και Rorty 

(1991a: 61-62).
22. Για μια παρόμοια προσέγγιση, βλ. Χατζής (2001).
23. Βλ. Posner (1999b: 199-216, 230-245)
24. Πνευματικός τους πρόγονος όμως είναι ο Σωκράτης και όχι ο Ιερεμίας (Posner 2002:

10).

25. Αυτί) είναι μια παρατήρηση την οποία ο Posner δεν κάνει, πιστεύω όμως πως θα 
συμφωνούσε με αυτήν. Το παράδειγμα της πλήρους αδιαφορίας του ελληνικού κοινού στις 
ιερεμιάδες περί Big Brother είναι το πλέον πρόσφατο και χαρακτηριστικό.

26. Όποιος έχει διαβάσει πρόσφατα άρθρα και βιβλία του Rorty θα συμφωνήσει πως έχει 
βελτιώσει εντυπωσιακά το ύφος του.

27. Οι παραπομπές στα δύο βιβλία που έχουν μεταφραστεί στα ελληνικά γίνονται στην 
ελληνική έκδοση.

Βιβλιογραφικές Αναφορές

Beiner, R. (1993). ‘Richard Rorty’s Liberalism’. Critical Review, 7.
Bernstein, R.J. (1987). One Step Forward, Two Step Backward: Richard 

Rorty on Liberal Democracy and Philosophy’. Political Theory, 15.
Brandom, R.B., ed. (2000). Rorty and his Critics. Malden, MA: Blackwell.
Davis, W.H. (1989). Tn My Opinion, That’s Your Opinion: Is Rorty a Foun- 

dationalist?’. Reason Papers, 14.
Hill, G. (1997). ‘Solidarity, Objectivity, and the Human Form of Life: Witt­

genstein vs. Rorty. Critical Review, 11.
Machan, T.R. (1995). ‘Posner’s Rortyite (Pragmatic) Jurisprudence’. Ameri­

can Journal of Jurisprudence, 40.
Malachuk, D.S. (2000). ‘«Loyal to a Dream Country»: Republicanism and the



238 Αριστείδης Χατζής

Pragmatism of William James and Richard Rorty’. Journal of American 
Studies, 34.

Murphy, J.P. (1990). Pragmatism: From Peirce to Davidson. Boulder, CO: 
Westview.

Posner, R.A. (1990). The Problems of Jurisprudence. Cambridge, MA: Harvard 
University Press.

Posner, R.A. (1993). ‘Richard Rorty’s Politics’. Critical Review, 7.
Posner, R.A. (1995). Overcoming Law. Cambridge, MA: Harvard University 

Press.
Posner, R.A. (1999a). The Problematics of Moral and Legal Theory. Cam­

bridge, MA: Harvard University Press.
Posner, R.A. (1999b ). An Affair of State: The Investigation, Impeachment, and 

Trial of President Clinton. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Rorty, R. (1988). ‘Unger, Castoriadis, and the Romance of a National Fu­

ture’. Northwestern University Law Review, 88.
Rosenfeld, M. (1996). ‘Pragmatism, Pluralism and Legal Interpretation: Pos­

ner’s and Rorty’s Justice Wihout Metaphysics Meets Hate Speech’. Car- 
dozo Law Review, 18.

Τσινόρεμα, B. (1991). Ή «Μετα-Φιλοσοφική Κουλτούρα» του R. Rorty: 
Τέλος της Θεωρίας ή Νέα Μεταφυσική για Σχετικιστές;’. Αξιολογικά, 2.

Weaver, W.G. (1992). ‘Richard Rorty and the Radical Left’. Virginia Law 
Review, 78.

Χατζής, A.N. (2002). ‘Αριστερά και Οικονομική Επιστήμη’. Σε Η. Κατσούλης 
(επιμ.). Νέα Σοσιαλδημοκρατία. Περιεχόμενα Πολιτικής - Θεσμοί - Οργα­
νωτικές Δομές. Αθήνα: I. Σιδέρης.

Yates, S. (1989a). ‘Rorty’s Foundationalism’. Reason Papers, 14.
Yates, S. (1989b). ‘The Skeptic’s Dilemma: A Reply to Davis’. Reason Papers, 

14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

