
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 30 (2013)

   Πολυπολιτισμικότητα

  

 

  

  Αναζητώντας το ελάχιστο πολιτειακό
(πολυπολιτισμικό;) όριο: η μετανάστευση στην
Ελλάδα της κρίσης 

  Δημήτρης Χριστόπουλος   

  doi: 10.12681/sas.643 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Χριστόπουλος Δ. (2015). Αναζητώντας το ελάχιστο πολιτειακό (πολυπολιτισμικό;) όριο: η μετανάστευση στην
Ελλάδα της κρίσης. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 30, 41–74.
https://doi.org/10.12681/sas.643

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 24/01/2026 01:35:16



Δημήτρης Χριστόπουλος*

ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ 
(ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ:

Η ΜΕΤΑΝΑΣΤΕΥΣΗ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ ΤΗΣ ΚΡΙΣΗΣ

Για να μην προκύψεις φασίστας, 
ένας τρόπος υπάρχει: να γίνεις νέγρος.

W. Faulkner

Το άρθρο διερευνά τις πιθανότητες εφαρμογής μιας θεωρίας και 
κοινωνικών πρακτικών ενσωμάτωσης για τους μετανάστες εστια­
σμένων στο οικονομικό και πολιτικό περιβάλλον της ελληνικής κρί­
σης χρέους των αρχών του 21ου αιώνα. Σε όλη τη διάρκεια της ιστο­
ρίας του, το ελληνικό μοντέλο ένταξης θεμελιώθηκε σε μια ιδιαί­
τερη ιακωβίνικη ιδεολογία προσαρμοσμένη στη μετα-οθωμανική 
πραγματικότητα της περιοχής. Σύμφωνα με αυτή την αντίληψη, 
συγγενική με την αντίστοιχη γαλλική ή τουρκική, η ενσωμάτω­
ση στην πολιτική κοινότητα είναι άρρηκτα συνδεδεμένη με την 
απόλυτη αφομοίωση. Η απώλεια της ιδιαίτερης ταυτότητας λει­
τούργησε ως η μόνη διέξοδος που ανοίγει την πόρτα στο έθνος και 
το ευ ζην του πολιτικού σώματος. Το ίδιο μοντέλο —λειτουργικό σε 
όλη τη διάρκεια του 20ού αιώνα— άρχισε να εφαρμόζεται μετά 
το τέλος του Ψυχρού Πολέμου για τους μετανάστες που φτάνουν 
στη χώρα. Ωστόσο, παρουσιάζει ήδη συμπτώματα ιστορικής εξά­
ντλησης. Στην πράξη, δεν αποδίδει. Σήμερα, σε εποχές μιας κρί­

* Επίκουρος Καθηγητής στο Τμήμα Πολιτικής Επιστήμης και Ιστο­
ρίας του Παντείου Πανεπιστημίου <dimitrischristopoulos@yahoo.gr>.



42 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

σης χωρίς προηγούμενο, η αφομοίωση δεν φαίνεται να είναι ένας 
τόσο ελκυστικός στόχος για μετανάστες καθώς δεν μπορεί να προ­
σφέρει παρά ελάχιστη ανταπόδοση με όρους πρόσβασης στα κοινω­
νικά αγαθά που συνεπάγεται η ιδιότητα του πολίτη. Για τον λόγο 
αυτόν, μια νέα στρατηγική ένταξης είναι το επειγόντως ζητούμενο.

Αντί εισαγωγής: μία δυσάρεστη συγκυρία

Στα ΤΕΛΗ ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΥ 2012, η υφήλιος σείεται πάλι από τις 
αντιδράσεις που ξεσήκωσε σε τμήματα του μουσουλμανικού κό­
σμου η γνωστή ιστορία της αμερικάνικης τηλεταινίας που απα­
ξιώνει τον Μωάμεθ. Σαν να μην έφταναν όλα τα υπόλοιπα στην 
Ελλάδα του 2012, βρεθήκαμε να αντιμετωπίζουμε τα απόνερα 
και αυτής της κρίσης. Έτσι, κατά τις αναταραχές που σημειώ­
θηκαν στις Δικαστικές Φυλακές Κορυδαλλού, στις 23 Σεπτεμ­
βρίου, προκλήθηκαν πολύ σοβαρές ζημιές στον χώρο της Θερα­
πευτικής Κοινότητας ΕΝ ΔΡΑΣΕΙ του ΚΕΘΕΑ. Όπως διαβάζου­
με στο σχετικό δελτίο Τύπου του Κέντρου, ‘αν και, προφανώς, 
στόχος δεν ήταν το ΚΕΘΕΑ, η Θεραπευτική Κοινότητα κατα­
στράφηκε σχεδόν ολοσχερώς, όταν εκδηλώθηκε πυρκαγιά κατά 
τη διάρκεια των επεισοδίων, τα οποία ουδεμία σχέση είχαν με 
το θεραπευτικό πρόγραμμα’.1 Τον θυμό, επομένως, μουσουλ­
μάνων κρατουμένων εξαιτίας της ταινίας βρέθηκε να πληρώνει 
μια δομή πρόνοιας, ένα σημαντικό ανάχωμα στον βιοτικό απο­
κλεισμό των αδύναμων ανθρώπων στην Ελλάδα, μουσουλμάνων 
και μη, μεταναστών και μη. Την επόμενη μέρα, ο Πρόεδρος της 
Ένωσης Μουσουλμάνων Ελλάδας δήλωσε πως ‘ο πρωθυπουρ­
γός της Ελλάδας είναι ρατσιστής’, ο κυβερνητικός εκπρόσωπος 
απάντησε, με τη σειρά του, ότι ο κύριος Ελγαντούρ ‘πρέπει να 
σέβεται τον Πρωθυπουργό και τους νόμους της χώρας που τον 
φιλοξενεί’ ενώ ο Άδωνις Γεωργιάδης, βουλευτής του κυβερνώ- 
ντος κόμματος (πλέον), φωνασκούσε στον συνομιλητή του, Πρόε­
δρο της Ένωσης Μουσουλμάνων, σε κάποιο τηλεοπτικό παρά­

1. Δελτίο Τύπου της 24ης Σεπτεμβρίου 2012 στον ιστότοπο www.kethea.gr.



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΠΊΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 43

θυρο πως είναι ‘persona non grata στη χώρα’ υπονοώντας πως 
αν οι μετανάστες θίγουν τα δημόσια πρόσωπα —όπως κάνουν 
συστηματικά οι Έλληνες— είναι ανεπιθύμητοι στην επικρά­
τεια. Σε αυτή τη συγκυρία γράφτηκε το ανά χείρας κείμενο.

I. Πολιτειακά, πολνπολιτισμικά αυτονόητα 
και ερωτήματα

Γιατί ξεκινάμε με τα προηγούμενα δυσάρεστα; Διότι, πολύ απλά, 
η όποια συζήτηση για το θέμα ‘πολυπολιτισμικότητα, αφομοίω­
ση, ένταξη και αποκλεισμός των μεταναστών στην Ελλάδα’ δεν 
μπορεί ούτε σε κενό αέρος να διεξαχθεί ούτε να αποποιείται το 
ότι πραγματοποιείται εν θερμώ. Για το καλύτερο ή για το χει­
ρότερο, η συζήτηση αυτή διεξάγεται —εάν διεξάγεται— σε μια 
ιστορική συνθήκη στην οποία, μετά από κάμποσα χρόνια, δια- 
κυβεύονται τα αυτονόητα της θεμελίωσης της πολιτικής κοινό­
τητας. Σε ένα κράτος δηλαδή που πάσχισε για κάτι λιγότερο 
από δύο γενιές τώρα να πιστέψει ότι αντέχει κανονικές συγκυ­
ρίες μακράς διάρκειας, ξανασυζητάμε για τα στοιχειώδη. Σε 
αυτό το περιβάλλον το ζήτημα ‘πολυπολιτισμικότητα’ αποκτά 
καίριες πολιτειακές αναφορές: το ζητούμενο, με όσο γίνεται πιο 
εμφατικό τρόπο, είναι ο ελάχιστος κοινός παρονομαστής της 
κοινωνικής συμβίωσης όχι μεταξύ μεταναστών και γηγενών, 
αλλά μεταξύ όλων: μεταξύ αλλοδαπών, μεταξύ ημεδαπών και, 
τέλος, μεταξύ των δύο.

Θα ξεκινήσουμε με σχετικές θέσεις, θα θέσουμε, στη συνέ­
χεια, κάποια ερωτήματα και θα καταλήξουμε πάλι με κάποιες 
σκέψεις σχετικά με το περιεχόμενο αυτού του ελάχιστου κοινού 
παρονομαστή στην Ελλάδα της κρίσης.

1η θέση: δεν υπάρχει μονοπολιτισμικότητα (και να θέλουμε)

Καμία χώρα, ακόμη και η πλέον εθνοτικά ομοιογενής, δεν μπο­
ρεί να αξιώνει σοβαρά τη μονοπολιτισμικότητά της. Και τούτο, 
διότι ο ‘πολιτισμός’ δεν είναι ένας ευθύγραμμα ταξινομημένος



44 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

κώδικας πρακτικών, αξιών και δράσεων αλλά μια συνάντηση 
όλων αυτών σε διαφορετική δοσολογία σε κάθε άνθρωπο ή ομάδα.

Η πολιτισμική ποικιλία δεν είναι φαινόμενο εξωτικών και ασύμ­
μετρων ‘άλλων’ σε μακρινά μέρη και διαφορετικά επίπεδα ιστο­
ρικής ανάπτυξης, όπως η παλιά έννοια της κουλτούρας φαντα­
ζόταν. Όχι. Η πολιτισμική ποικιλία είναι εδώ και τώρα σε κάθε 
κοινωνία (Tully 1995: 11).

Το γεγονός ότι δεν υπάρχει ‘καθαρός πολιτισμός’, δηλαδή ένας 
τέτοιος κώδικας απαλλαγμένος από εξωγενείς επιρροές, καθι­
στά αυτές τις ‘συναντήσεις’ διαφορετικές. Οι διαβαθμίσεις σχε­
τίζονται τόσο με το αντικειμενικό ιστορικό γεγονός της συνύ­
παρξης διαφορετικών πολιτισμών, όσο και με τη δεκτικότητα 
προσαρμογής και όσμωσης που αυτοί οι κώδικες παρουσιάζουν. 
Η προσαρμοστικότητα προκύπτει κατά κύριο λόγο από το κύ­
ρος και την ανταλλακτική αξία χρήσης που παρουσιάζει στην 
κοινωνία κάθε κώδικας ώστε να καταφέρνει να αποκτά δεσπό­
ζουσα θέση στη —συλλογική ή ατομική— ‘πολυπολιτισμική 
δοσολογία’.

2η θέση: είναι μύθος πως ‘δεν ξέραμε’

Αν ισχύει το παραπάνω, ότι δηλαδή εξ ορισμού δεν υπάρχει 
μονο-πολιτισμός, η Ελλάδα δεν ‘έγινε’ πολυπολιτισμική, όπως 
λέει η κυρίαρχη αφήγηση (επιχαίροντας ή θρηνώντας) εξαιτίας 
της μεταψυχροπολεμικής μετανάστευσης. Αυτό που ‘έγινε’ εί­
ναι ότι άλλαξαν οι δείκτες και η ένταση της πολυπολιτισμικό- 
τητας.2 Αυτό λοιπόν που μεταβλήθηκε με τη μετανάστευση στη 
δεκαετία του 1990 είναι μεν τα πράγματα αλλά κυρίως η άπο­
ψή μας για αυτά: η πρόσληψή τους από τους ανθρώπους. Κοι­

2. Σε κάποιες περιοχές —κυρίως του ελληνικού Νότου και των νησιών— 
καθώς στη βόρεια Ελλάδα πάντα επιβίωνε μια οσμή βαλκανικής συνύπαρ­
ξης έστω και εν μέσω παραδοσιακών αντιθέσεων και μειονοτικών ανταγω­
νισμών, κυρίως στη μακεδονική ενδοχώρα. Πρβλ. περιληπτικά σε Μπαλ- 
τσιώτης 1997: 89-95.



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΓΓΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 45

νώς, κανείς δεν μπορεί σοβαρά να μιλάει πλέον για μονοπολι- 
τισμική κοινωνία. Εκείνο, λοιπόν, που δραστικά μετατόπισε η 
μετανάστευση δεν είναι τόσο το γεγονός ότι η Ελλάδα είναι μο- 
νοπολιτισμική κοινωνία αλλά κυρίως την πεποίθηση ότι είναι. 
Αυτό δεν πρέπει να το ξεχνάμε καθώς ο μύθος της ελληνικής 
μονοπολιτισμικότητας χρησιμοποιείται για να δικαιολογήσει 
την ‘αμηχανία’ με την οποία το ελληνικό κράτος αντιμετώπισε 
τις μεταναστευτικές ροές από τη δεκαετία του 1990 και ύστερα. 
Η αμηχανία ενώπιον του (υποτιθέμενου) καινοφανούς συγχωρεί 
όχι μόνο τις παραλείψεις και τις αβλεψίες αλλά και τις εγκλη­
ματικές αμέλειες της πολιτείας απέναντι στη μετανάστευση σε 
όλη τη διάρκεια της τελευταίας δεκαετίας του 20ού αιώνα.

Συναφές με το επιφανειακό —σε ό,τι αφορά το πραγματο­
λογικό του εκτόπισμα αλλά βαθιά ριζωμένο ως ιδεολόγημα— 
αφήγημα της ‘ελληνικής μονοπολιτισμικής κοινωνίας που ήρ­
θε αντιμέτωπη με την πολυπολιτισμικότητα μόλις με το τέλος 
Ψυχρού Πολέμου’ είναι και το αντίστοιχο αφήγημα της αιφνί­
διας μετατροπής της Ελλάδας ‘από χώρα αποστολής σε χώρα 
υποδοχής μεταναστών’. Και εδώ πρέπει να είμαστε προσεκτι­
κοί. Φυσικά, η Ελλάδα μετεξελίχθηκε με ραγδαίο τρόπο από ένα 
κράτος της ευρωπαϊκής περιφέρειας, που τροφοδοτούσε την ερ­
γατική δύναμη της βόρειας Ευρώπης με το δυναμικό του, σε κα­
πιταλιστική μητρόπολη των Βαλκανίων, όπως με αντίστροφο 
—και πιο ραγδαίο— τρόπο έχει πάρει την ίδια πορεία ανάστρο­
φα. Ωστόσο, αυτό δεν αλλάζει το γεγονός ότι αγγίζει τα όρια 
του ιστορικού σαρκασμού ο υπαινιγμός ότι η πρώτη χώρα της 
Ευρώπης που υπέστη νομικά συντεταγμένη ανταλλαγή πλη­
θυσμών στον 20ό αιώνα, ‘έγινε’ χώρα υποδοχής στα τέλη του 
ίδιου αιώνα.

Αν δούμε τη μετανάστευση στη βάση του σύγχρονου τρόπου διοι­
κητικής ρύθμισης και ελέγχου της ‘εισόδου ξένων πολιτών στη 
χώρα’, τότε όντως η Ελλάδα μετατράπηκε πολύ πρόσφατα από 
χώρα αποστολής σε χώρα υποδοχής μεταναστών (νωρίτερα πά­
ντως από τη δεκαετία του 1990). Αν τη δούμε, όμως, στη βάση 
της κινητικότητας της εργασίας στην ιστορικής της προοπτική, 
τότε η νέα μετανάστευση δεν αποτελεί παρά ένα νεο επεισόδιο



46 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

σε μια σειρά παρομοίων και διαφορετικών επεισοδίων (Παρ- 
σάνογλου 2006: 299).

Το ‘δεν ξέραμε’, λοιπόν, χρησιμοποιείται για να καμουφλάρει 
τις υποδόριες στρατηγικές που εξέθεσαν το ελληνικό κράτος σε 
μια δεκαετία απόλυτης απραξίας σε σχέση με τη μετανάστευση. 
Ακριβώς, όμως, επειδή η απραξία δεν σημαίνει πολιτικό κενό, 
για όλη τη δεκαετία του 1990, στη χώρα λειτούργησε ουσια­
στικά ο απόλυτος νεοφιλελεύθερος τύπος στη μεταναστευτική 
αγορά εργασίας: το κράτος-νυχτοφύλακας και η αγορά εργασίας 
—η μαύρη αγορά— να καθορίζει τα πάντα. Αυτό δεν ήταν ‘αβλε­
ψία’. Ήταν πολιτική επιλογή κατεξοχήν για την Ελλάδα αλλά 
και για τις άλλες χώρες του ευρωπαϊκού Νότου. Τα κράτη, λοι­
πόν, ‘καλωσόριζαν’ τους απρόσκλητους μετανάστες (Joppke 1998: 
266-293). Η έννομη τάξη ήταν μια φαινομενικά κλειστή πόρ­
τα με σήμα απαγορευτικό, ενώ η αγορά εργασίας ήταν εξόχως 
φιλόξενη για το συγκριτικό πλεονέκτημα της ανασφάλιστης 
φθηνής εργασίας. Ειδικότερα για την Ελλάδα, η παράνομη εί­
σοδος αποτέλεσε την αποκλειστική προϋπόθεση ένταξης των με­
ταναστών στην αγορά εργασίας.

Άρα, ακόμη και να δεχθούμε το ‘δεν ξέραμε’, θα μπορού­
σαμε, για την τιμή των όπλων, να αντιτείνουμε: ‘δεν ξέραμε, δεν 
ρωτούσαμε;’. Φυσικά, ‘δεν ρωτήσαμε’: έτσι το θέλαμε το με- 
ταναστευτικό, απολύτως ακανόνιστο' απολύτως αδιάβατο από 
οιονδήποτε μηχανισμό κρατικής λογοδοσίας και ελέγχου. Εν 
πολλοίς (και) αυτό πληρώνουμε σήμερα.

3η θέση: τα καταναγκαστικά μέσα ένταξης και αποκλεισμού 
όιερεννώνται υπό το φως της στοχοθεσίας τους

Το ελληνικό κράτος έχει, στο διάβα της ιστορίας του, αναπτύ­
ξει μια σειρά μηχανισμών ιδεολογικής και θεσμικής αντιμετώ­
πισης των μειονοτήτων: από τον αποκλεισμό δια της έξωσης ως 
την ένταξη δια της αφομοίωσης (Χριστόπουλος 2004: 350-356). 
Οι πολιτικές του ελληνικού κράτους, λοιπόν, μπορούν να ταξινο­
μηθούν σε δύο κατηγορίες, όχι με δείκτη την ένταση βίας που



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 47

ασκήθηκε —καθώς βία υπάρχει και στις δύο περιπτώσεις— αλλά 
με δείκτη την πολιτική βούληση ενσωμάτωσης ή αποκλεισμού.

Το ακόλουθο σχήμα απεικονίζει αυτές τις κατηγορίες δί­
δοντας έμφαση όχι τόσο στα εργαλεία που χρησιμοποιήθηκαν 
για την ευόδωση των εν λόγω πολιτικών, αλλά στην ίδια τη 
στοχοθεσία τους, δηλαδή στη στρατηγική τους.

I. ΕΝΤΑΞΗ II. ΑΠΟΚΛΕΙΣΜΟΣ

1. δια της αναγνώρισης 1. δια της έξωσης

2. δια της αφομοίωσης 2. δια της προστασίας

Τα συγκριτικά πλεονεκτήματα της τυπολογίας αυτής είναι δύο. 
Το πρώτο: αναδεικνύει ότι πολυπολιτισμικότητα και ένταξη των 
ανθρώπων στην πολιτική κοινότητα δεν είναι μεγέθη που συ- 
νάδουν κατ’ ανάγκη καθώς η προστασία μιας εθνοτικής κοινό­
τητας —είτε είναι ιστορική μειονότητα είτε μεταναστευτική κοι­
νότητα— μπορεί κατεξοχήν να οδηγεί στην περιχαράκωση και 
μάλιστα με συνοπτικές διαδικασίες. Αυτό δείχνει, εξάλλου, η 
ελληνική εμπειρία της μειονότητας της Θράκης πολλά χρόνια 
προτού οι σύγχρονες μεταναστευτικές σπουδές ξεκινήσουν, από 
τα μέσα της δεκαετίας του 1990, να τεκμηριώνουν τις επιφυλά­
ξεις τους ως προς το θέσφατο αγαθό που ενσαρκώνει η πολυ- 
πολιτισμική αφήγηση.3 Το δεύτερο πλεονέκτημα, αντίστροφα, 
είναι ότι δείχνει πως στην υπηρεσία του αγαθού της κοινωνι­
κής ένταξης τίθενται κατά καιρούς εξαιρετικά βίαιες πολιτικές 
καταναγκασμού των ανθρώπων, όπως μαρτυρά το παράδειγμα 
της άλλης ιστορικής μειονότητας της Ελλάδας, των σλαβόφω­
νων Μακεδόνων. Το ελληνικό κράτος τους έλεγε: ‘θα σας κάνω 
ανθρώπους και για τον λόγο αυτόν θα σας κόψω, με κάθε τρό­
πο, τη γλώσσα’- με τη εξαιρετικά αυτή βίαιη παρέμβαση εν­
νοούσε ότι: ‘αν συνέλθετε, είστε δικά μου παιδιά’, ότι δηλαδή

3. Σχετικά με την πιο κατατοπιστική και πρόσφατη τεκμηρίωση της 
θέσης αυτής, πρβλ. Tsitselikis 2012: 175 και 535.



48 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

η βία ασκείται για το καλό τους. Αντίστροφα, στη μειονότητα 
της Θράκης το ελληνικό κράτος έλεγε: ‘πάρτε τα τζαμιά σας 
και τα άθλια τούρκικα σχολικά βιβλία σας και αφήστε με ήσυ­
χο’- και με αυτό εννοούσε πως: ‘ό,τι και να κάνετε, δικοί μου 
δεν είστε ούτε γίνεστε, γιατί ανεξάρτητα αν δεν σας λέω “Τούρ­
κους”, αυτό είστε, και ο Τούρκος Έλληνας δεν γίνεται’. Σε τε­
λευταία ανάλυση, επομένως, η πολιτική διακύβευση δεν είναι, 
γενικά και αφηρημένα, το ζήτημα ‘βία ή όχι’ διότι η βία έχει 
τεθεί στην υπηρεσία (φερόμενων ως) ευγενών πολιτικών στοχεύ- 
σεων, όπως κατεξοχήν εκείνη της οικοδόμησης μιας ασφαλούς 
πολιτικής κοινότητας. Γράφει ο Benjamin (2011: 5):

Η βία απαντάται μόνο στην επικράτεια των μέσων, όχι των σκο­
πών. [...] Διότι αν η βία είναι μέσο, τότε εμφανίζεται δίχως άλλο 
ένα σταθερό μέτρο για την κριτική της. Μέτρο που επιβάλλει το 
ερώτημα κατά πόσον οι σκοποί της βίας σε δεδομένες περιπτώ­
σεις είναι δίκαιοι ή άδικοι. [...] Το ερώτημα αν η βία εν γένει 
είναι ηθική ως μέσο για την επίτευξη των δίκαιων σκοπών πα­
ραμένει ανοιχτό. Το ερώτημα αυτό, για να απαντηθεί, απαιτεί 
ένα αυστηρότερο κριτήριο, μια διάκριση στη σφαίρα των ίδιων 
των μέσων, χωρίς να εξεταστούν οι σκοποί που αυτά υπηρετούν.

Αντίστοιχα, το ζήτημα ‘πολυπολιτισμικότητα ή όχι’ δεν μπο­
ρεί να τίθεται με όρους μεταφυσικά μανιχαϊστικούς. Και τού­
το διότι όπως μια χαρά γνωρίζουμε —και αδιαλείπτως συνεχί­
ζουμε να μαθαίνουμε— ως πολιτικό σχέδιο η πολυπολιτισμικό- 
τητα έχει λανθάνουσες λειτουργίες που προσιδιάζουν τόσο στην 
ενσωμάτωση όσο και στον αποκλεισμό.4

Άρα, η κατεξοχήν πολιτική διακύβευση με την κλασική βε- 
μπεριανή έννοια είναι το ποιοι θέλουμε και ποιοι δεν θέλουμε 
να ανήκουν στην πολιτική κοινότητα. Αν λοιπόν συμφωνήσουμε 
στην κλασική διατύπωση πως ‘πολιτική είναι ο αγώνας [...] 
για να επηρεάσουμε τη διανομή της εξουσίας [...] μεταξύ των

4. Πρβλ. αναλυτικά την όλη συζήτηση σχετικά στο πλαίσιο της σύγ­
χρονης πολιτικής φιλοσοφίας και τη σχετική βιβλιογραφική τεκμηρίωση 
σε Kymlicka, 2003: 448-502.



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 49

ομάδων μέσα σε ένα κράτος’ (Βέμπερ 1957: 97), το καθεαυτό 
πολιτικό ερώτημα είναι πώς αντιλαμβανόμαστε τη σύνθεση της 
πολιτικής κοινότητας καί, κατόπιν, πώς αντιλαμβανόμαστε την 
υλοποίηση αυτής της σύνθεσης. Η αυτονόμηση του δεύτερου 
ερωτήματος —αυτού της υλοποίησης— από το πρώτο —εκείνο 
της σύνθεσης του πολιτικού σώματος— οδηγεί σε αδιέξοδες έως 
και αφελείς συζητήσεις που λίγη τροφή για σκέψη μπορούν να 
δώσουν. Η συζήτηση για τα μέσα έχει φυσικά την αξία της, 
αλλά εάν διεξάγεται εκτός του ιστορικού πλαισίου που θέτει ο 
στόχος, τότε περιορίζει το ενδιαφέρον της περισσότερο στη θεο­
λογία παρά στην ιστορία και την πολιτική επιστήμη.

4η θέση: στην Ελλάδα της μετανάστευσης, νέα μέσα 
πραγμάτωσης του στόχου μίας ασφαλούς πολίτίκής 
κοινότητας δεν είναι απλώς εφικτά, αλλά επιβεβλημένα

Το ερώτημα, λοιπόν, είναι: μπορούν να τεθούν σε λειτουργία άλ­
λοι μηχανισμοί, από αυτούς που έχουν ιστορικά σφυρηλατηθεί 
στην Ελλάδα, ως προς τη συγκρότηση της πολιτικής κοινότη­
τας; Ή μήπως είμαστε δέσμιοι της ιστορίας μας σε τέτοιο βαθ­
μό όπου το παρελθόν υπαγορεύει ατόφιες συνταγές συμπερίλη- 
ψης ή αποκλεισμού; Μήπως όντως ‘το παρελθόν δεν πεθαίνει, 
δεν είναι καν παρελθόν’, όπως έχει γράψει ο Faulkner (Λιάκος 
2011: 25);

Η απάντηση εδώ είναι ότι η ιστορία θέτει το πλαίσιο. Το 
πλαίσιο αυτό όμως δεν είναι ασφυκτικό. Η ιστορία υποβάλλει, 
δεν επιβάλλει ούτε ιδέες ούτε ατόφιες πρακτικές.5 Υπ’ αυτήν την 
έννοια, είναι ανεδαφικό να πιστεύει κανείς ότι η Ελλάδα μπορεί

5. Γράφει ο Marx (1982: 15) στην αρχή του 18ης Μπρνμαίρ: Όι άν­
θρωποι κάνουν την ίδια τους την ιστορία, δεν την κάνουν όμως κάτω από 
ελεύθερες συνθήκες που διάλεξαν μόνοι τους, μα κάτω από συνθήκες που 
βρέθηκαν άμεσα, που δόθηκαν και κληρονομήθηκαν από το παρελθόν’. Βλ., 
συναφώς, τη διατύπωση του γάλλου ιστορικού του Μεσαίωνα Le Goff 
(2006: 14): ‘Το παρελθόν υποβάλλει τις ιδέες, αλλά δεν τις επιβάλλει. Η 
τύχη και η ανθρώπινη ελεύθερη κρίση είναι εκείνες που δημιουργούν το πα­
ρόν και εξασφαλίζουν τη συνέχεια’.



50 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΙΙΟΤΛΟΣ

να γίνει Καναδάς ως προς τον τρόπο αντιμετώπισης της ετερό­
τητας διότι είναι πολλά αυτά που διαφέρουν μεταξύ των δύο κρα­
τών στην πολιτειακή συγκρότηση και στην ιστορία τους. Από 
την άλλη, όμως, εξίσου ανεδαφικό είναι να πιστεύει κάποιος ότι 
η ιστορία αιχμαλωτίζει σε τέτοιο βαθμό ώστε να επαναλαμ­
βάνεται. Είναι γνωστός, εξάλλου, ο κίνδυνος της μετάλλαξης της 
τραγωδίας σε φάρσα... Άρα, και να ήθελε η χώρα να ακολου­
θήσει, έναντι των μεταναστών πλέον, τις συνταγές ενσωμάτω­
σης ή απόρριψης που χρησιμοποίησε στον 20ό αιώνα έναντι των 
εθνικών και άλλων μειονοτήτων, δεν μπορεί. Δεν μπορούμε όμως 
και να ξεχνάμε ότι οι συνταγές αυτές συνιστούν ένα δοκιμασμένο 
εργαλείο συγκρότησης του body politic το οποίο, όση αποστροφή 
και να προκαλεί σε κάποιους εξ ημών, είναι η ιστορική πεπατη- 
μένη τα χνάρια της οποίας δεν γίνεται να σβήσουν εξ ολοκλήρου.

Ιο ερώτημα: η αφομοίωση είναι τελικά όρος συμπερίληφης;

Το πρώτο, λοιπόν, ερώτημα στο οποίο αναπόδραστα καλούμα­
στε να απαντήσουμε είναι πολύ απλά το εξής: σε ποιον βαθμό 
νοείται κοινωνική ένταξη, συμπερίληψη ή ενσωμάτωση (οι λέ­
ξεις αναφέρονται ως συνώνυμες) χωρίς αφομοίωση στην Ελλά­
δα:; Ή μήπως η αφομοίωση είναι απροϋπόθετα όρος συμπερί- 
ληψης; Εδώ θα απαντούσαμε ως εξής: η αφομοίωση είναι ένας 
σχετικός όρος ένταξης και, υπό την έννοια αυτή, για πολλούς 
μετανάστες σήμερα, το να γίνουν ‘σαν και μας’ είναι το απολύ­
τως ζητούμενο. Τα εισαγωγικά χρησιμοποιούνται διότι και ‘εμείς’ 
μακράν απέχουμε από το να είμαστε ίδιοι. Θα επανέλθουμε στο 
τέλος σε αυτό το ‘σαν και εμάς’ διότι η αμφισημία του κρύβει 
ένα καθοριστικό ερώτημα: ‘σαν ποιους “εμάς” δηλαδή;".

Φαίνεται, πράγματι, ότι για ένα μείζον τμήμα του μετανα- 
στευτικού πληθυσμού η μόνη διέξοδος για ένα στοιχειώδες ευ 
ζην στην Ελλάδα είναι η απεμπόληση όσων τους καθιστούν δια­
φορετικούς και η προσπάθεια οικειοποίησης της πολλαπλώς επι­
βαλλόμενης ελληνικής εθνικής κουλτούρας. Σταυροκοπήματα στις 
προσευχές των σχολικών αυλών, σημαιοφορίες στις εθνικές γιορ­
τές, ελληνικά λαϊκο-πόπ ακούσματα και λοιπά κοιτάσματα νεο­



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 51

ελληνικής αισθητικής κοπής κ.λπ. Είναι γεγονός πως μεγάλο 
τμήμα του μεταναστευτικού πληθυσμού εμφανίζεται να διψάει 
για κάθε τι που θα το κάνει να δείχνει όσο πιο κοντά γίνεται σε 
αυτό που εκπροσωπεί στα δικά του μάτια ο σύγχρονος ελληνι­
κός πολιτισμός. Αυτό, φυσικά, δεν είναι καθόλου καινοφανές ού­
τε ελληνική ιδιαιτερότητα: η προσπάθεια μεταναστευτικών πλη­
θυσμών να παρουσιάσουν υψηλούς δείκτες κοινωνικής προσαρ­
μοστικότητας παρατηρείται σχεδόν σε όλα τα κράτη υποδοχής 
μεταναστών. Τα κίνητρα είναι κοινά, τα αποτελέσματα διαφέρουν.

Η προσπάθεια αυτή εντείνεται όσο πιο πολύ επιβάλλεται το 
γηγενές εθνικό πρότυπο ως προϋπόθεση ταξικής κινητικότητας. 
Επισημαίνεται, λοιπόν, πως ανέκαθεν για τη μεταναστευτική 
εμπειρία,

η αφομοίωση και ταξική κινητικότητα είναι αναπόσπαστα συν- 
δεδεμένες μεταξύ τους και, αντιστρόφως, πως δεν υπάρχει αφο­
μοίωση αν δεν έχει εμφανιστεί κινητικότητα (Alba & Nee 2011 
[1993]: 79).

Η προσπάθεια, ωστόσο, αυτή σε κράτη όπως η Ελλάδα είναι 
ιδιαίτερη καθώς τμήματα του μεταναστευτικού πληθυσμού αντι­
λαμβάνονται την ‘ελληνοποίησή’ τους ως σχεδόν μονόδρομο κοι­
νωνικής επιβίωσης και επιβράβευσης τόσο σε μέσο- όσο και σε 
μακροπρόθεσμο επίπεδο. Αν, για την πρώτη μεταναστευτική γε­
νιά, συζητάμε όντως για προσπάθεια η οποία, για ένα τμήμα 
των μεταναστών (κυρίως Αλβανών), αγγίζει τα όρια της βου­
λιμίας, για ένα υπολογίσιμο κομμάτι της ‘δεύτερης γενιάς’ η 
‘ελληνοποίηση’ είναι πλέον μια δεδομένη κατάσταση καθώς η 
γενιά αυτή εξομοιώνει τις κοινωνικές τις προσδοκίες με εκεί­
νες των συνομήλικων Ελληνόπουλων και όχι με των γονιών της. 
Και αυτό ακριβώς είναι το πρόβλημα: η ματαίωση αυτών των 
προσδοκιών οδηγεί πολύ συχνά στην εθνοτική αναδίπλωση. Πάλι 
τίποτε το καινοφανές για την ελληνική εμπειρία: από τους Σιχ 
στην Καλιφόρνια, τους νέους της Καραϊβικής στη Φλόριντα και, 
πιο στα καθ’ ημάς τους βορειοαφρικάνους στο Παρίσι,

το να παραμείνουν βολεμένοι στην ασφάλεια της ομοεθνοτικής 
κοινότητάς τους μπορεί να μην αποτελεί σύμπτωμα φυγής από



52 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣ'ΓΟΠΟΤΛΟΣ

την πραγματικότητα αλλά την καλύτερη στρατηγική για την 
κεφαλαιοποίηση υλικών και ηθικών πόρων που ειδάλλως δεν 
είναι διαθέσιμοι (Portes & Zhou 2011 [1993]: 205-206).

Με δύο λόγια, αν το δει κάποιος ανάποδα, αυτό σημαίνει ότι η 
μόνη ασφαλής συνταγή εξόδου από την κοινότητα αποτελεί η μη 
αθέτηση της υπόσχεσης της ταξικής κινητικότητας. Και τού­
το ισχύει από τη μια άκρη του Ειρηνικού ως την άλλη άκρη 
της Μεσογείου.

Ωστόσο, η ιδιάζουσα θέση της λεγάμενης ‘δεύτερης γενιάς’ 
δεν πρέπει να μας ωθήσει σε μια μανιχαϊστική χρήση του δί­
πολου ‘ένταξη-αποκλεισμός’. Αντιθέτως, ζητούμενο εδώ είναι 
να κατανοήσουμε πως η συνθετότητα των κοινωνικών διεργα­
σιών της ένταξης και του αποκλεισμού είναι τέτοια ώστε στοι­
χεία της μιας ενυπάρχουν στον άλλο και αντίστροφα. Σπάνια 
μπορεί να νοηθεί ένταξη απαλλαγμένη από ψήγματα αποκλει­
σμού και αποκλεισμός χωρίς στοιχεία ένταξης. Η διαλεκτική 
αυτή είναι εξόχως χρήσιμη για την κατανόηση κυρίως των προ­
βλημάτων της δεύτερης γενιάς.

Αναφερόμενος στην εξέγερση των παρισινών προαστίων, τον 
Νοέμβριο του 2005, ο Castel γράφει:

Οι νεολαίοι του προαστίου —και αυτό είναι το πιο σημαντικό για 
την κατανόηση της ματαίωσης της προσδοκίας τους— δεν είναι 
αποκλεισμένοι. [...] Τουναντίον, διαθέτουν πρόσβαση, αλλά μια 
πρόσβαση πολύ ιδιαίτερης φύσης, σε ορισμένα αγαθά και δικαιώ­
ματα της χώρας στην οποία οι περισσότεροι από αυτούς έχουν 
ζήσει από τη γέννησή τους και μετά. Αλλά βιώνουν τούτα τα 
προνόμια με έναν συγκεκριμένο τρόπο, μέσα από την αδυναμία 
της συγκεκριμένης υλοποίησής τους (Castel 2011 [2006]: 277).

Νομίζω ότι η αμφισημία που αναλύεται εδώ είναι καθοριστική 
για την κατανόηση των προβλημάτων ενσωμάτωσης της δεύ­
τερης γενιάς που αντιμετωπίζει κάθε κράτος. Το σχήμα ‘απο­
κλεισμένος και συνάμα μη αποκλεισμένος’ είναι κλειδί για την 
αποκρυπτογράφηση της σύνθετης πραγματικότητας που βιώ- 
νεται από τη γενιά αυτή: κλειδί το οποίο μπορεί να βοηθήσει



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 53

και όσους εύκολα προστρέχουν σε κατάχρηση των όρων ‘γκέ- 
το’ για περιοχές που κάθε άλλο σαν no man’s land μπορούν να 
περιγραφούν. Αντιθέτως, τα ‘προάστια’ δεν είναι οι τόποι του 
αποκλεισμού, όπως μπορεί εύκολα να συναγάγει μια ερμηνεία 
του συρμού. Είναι το κοινωνικό σύνορο του αποκλεισμού και της 
ενσωμάτωσης- ο τόπος δηλαδή που η απειλή του μεν εκφυλίζει 
την προσδοκία της δε" εκεί που η βλέψη της ανόδου καθιστά πιο 
ανυπόφορη τη ματαίωση.

[0]ι νέοι των συνοικιών συμμερίζονται σε μεγάλο βαθμό τις αξίες 
και τους πόθους ολόκληρης της κοινωνίας, κυρίως την έφεση στην 
κατανάλωση, το ενδιαφέρον για το χρήμα και τις εξωτερικές εν­
δείξεις του πλούτου. [...] Το σύνορο είναι ασαφές... (Castel 2011 
[2006]: 285).

2ο ερώτημα: ποια αφομοίωση;

Είδαμε ότι, στην Ελλάδα, η παραδοσιακή συνταγή της αφο­
μοίωσης δείχνει να είναι σχετικά αποτελεσματική καθώς εγ- 
γυάται την αποβολή και λήθη της (όποιας) ετερότητας. Συν τοις 
άλλοις, είναι και η πεπατημένη. Αρκεί αυτός ο συνδυασμός όμως 
προκειμένου να θεωρήσουμε πως αυτή θα μπορέσει να συμβά- 
λει, χωρίς κραδασμούς, στην οικοδόμηση μιας συνεκτικής πο­
λιτικής κοινότητας, όπως εξάλλου είναι η βασική της στοχο- 
θεσία; Η απάντηση είναι αρνητική. Εξάλλου, είναι η αφομοίω­
ση βέβαιη; Η απάντηση είναι επίσης αρνητική: η αφομοίωση 
δεν είναι αναπόφευκτη αλλά ‘ενδεχόμενη έκβαση, απόρροια της 
σωρευτικής επίδρασης των ατομικών επιλογών και της συλλο­
γικής δράσης’ (Portes & Zhou 2011 [1993]: 135).

Η εμμονική προσκόλληση στο αφομοιωτικό μοντέλο που δια­
τρέχει τη νεότερη ελληνική ιστορία έχει αποτελέσει εστία βίαιων 
αντιπαραθέσεων έχοντας συσσωρεύσει έντονη αποστροφή και 
αγανάκτηση σε τμήματα των πληθυσμών που καταναγκάστη­
καν να αποποιηθούν την ταυτότητά τους. Στις δεκαετίες του 1950 
και του 1960, οι διεργασίες αυτές, πάρα το αφόρητο κόστος στις 
συνειδήσεις των ανθρώπων και στην οικοδόμηση ενός στοιχειώ­
δους κράτους δικαίου στην Ελλάδα, μπόρεσαν τελικώς να κλη­



54 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

ροδοτήσουν μια στοιχειώδη ηρεμία και αίσθηση ασφάλειας. Κα­
νείς, ωστόσο, δεν μπορεί να εγγυηθεί σήμερα ότι ο μονόδρομος 
της αφομοίωσης, την ίδια στιγμή που θέτει σε τροχιά ένταξης ένα 
τμήμα —έστω και το μεγαλύτερο— του μεταναστευτικού πλη­
θυσμού, δεν θα οδηγήσει στον εξοστρακισμό και την εναντίωση 
ένα άλλο. Το μείζον πρόβλημα με την αφομοίωση είναι ότι ζη­
τάει πολλά από τους ανθρώπους. Για την ακρίβεια, αυτή η ‘πα­
ραδοσιακή’ αφομοίωση τους τα ζητάει όλα: γλώσσα, συνήθειες, 
ήθη, συχνά θρησκεία κ.λπ.' ουσιαστικά, το όλον της ανθρώπι­
νης ταυτότητας. Αυτό, λοιπόν, με όρους rational choice, υπα­
γορεύει και μια ισχυρή ανταπόδοση που ισοδυναμεί με ισότι­
μη πρόσβαση στα όσα συμπεριλαμβάνονται στην ιδιότητα του 
πολίτη, αλλά κυρίως ισοδυναμεί με ένα ελάχιστο κοινωνικών 
αγαθών που εξασφαλίζουν ένα κεκτημένο ανθρώπινης αξιοπρέ­
πειας σε όλους. Με δύο λόγια, το αφομοιωτικό μοντέλο δεν 
προϋποθέτει απλώς μηχανισμούς αναδιανομής ηθικόν κόρους, 
αλλά και πόρων: πραγματικόν πλούτον. Αλλιώς, η ανταπόδοση 
που υπόσχεται ως ανταμοιβή στην αφομοίωση είναι ισχνή και 
ελάχιστα πειστική: ‘να αφήσω το χωριό μου, τη γλώσσα και 
την παράδοσή μου, διότι αυτά επιβαρύνουν τις προοπτικές του 
ευ ζην μου, αλλά τουλάχιστον κάτι να πάρω’.

Δεν είναι λοιπόν ιστορικά τυχαίο ότι ο ευρωπαϊκός Βορράς 
στα κρίσιμα μεταπολεμικά χρόνια στήριξε με επιτυχία την κα­
πιταλιστική του ανάπτυξη με μεταναστευτικά χέρια τα οποία 
όμως, σε μεγάλο ποσοστό, κατάφεραν να ενταχθούν αφομοιώ­
νοντας την κυρίαρχη κουλτούρα εξαιτίας της μαγικής λέξης ευ­
ρωπαϊκό ‘κοινωνικό κράτος’. Χωρίς αυτό, αφομοίωση μόνο με 
εθνικές αφηγήσεις —όσο συναρπαστικές και να είναι— δεν γί­
νεται. Και όχι απλώς δεν γίνεται, αλλά καταλήγει σε μια αυ­
ταρχική καρικατούρα καταναγκασμών και βίας η οποία, τελι- 
κώς, οδηγεί την ομάδα στόχου με συνοπτικές διαδικασίες εκτός 
παιχνιδιού της ενσωμάτωσης. Οι φυγόκεντρες δυνάμεις του απο­
κλεισμού και της περιχαράκωσης έχουν ακριβώς αυτό το υπό­
βαθρο: την αγανάκτηση από τον βίαιο ‘επιπολιτισμό’ και τη μα­
ταίωση από την ακύρωση των κοινωνικών προσδοκιών. Ο συν­
δυασμός, δηλαδή, που επιφυλάσσει με ακρίβεια η εθνικιστική



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΠΙΟ 55

ρητορεία και η νεοφιλελεύθερη συνταγή της διάλυσης του κοι­
νωνικού κράτους στην Ελλάδα σήμερα. Αν, λόγου χάρη, μειώνε­
ται δραστικά ο αριθμός των δημόσιων παιδικών σταθμών (επει­
δή αίφνης μεγαλώνει ο αριθμός των παιδιών που στρέφεται σε 
αυτούς) και το κράτος δίνει προβάδισμα στα παιδιά που φέρουν 
τη γηγενή ιθαγένεια έναντι των αλλοδαπών, το κακό που γίνε­
ται είναι διπλό: και ένας κατεξοχήν μηχανισμός κοινωνικής έντα­
ξης δια της αφομοίωσης ισχναίνει, καθώς τα παιδιά των με­
ταναστών δεν μπαίνουν σε διαδικασία κοινωνικοποίησης στην 
εθνική γλώσσα του κράτους όπου ζουν, αλλά και η πρόσβαση 
στο κοινωνικό αγαθό της εκπαίδευσης περιορίζεται σε τέτοιον 
βαθμό ώστε το κίνητρο της αφομοίωσης να γίνεται ολοένα και 
λιγότερο πειστικό καθώς η ανταπόδοση που υπόσχεται είναι 
σχεδόν κενή περιεχομένου.6

Τέτοιες επιλογές είναι ζητούμενο (και) στην Ελλάδα σήμε­
ρα. Διότι, σε αντίθεση με αυτό που γενικώς το κράτος εν τη αδρα- 
νεία του έχει αφεθεί να νομίζει, ενσωμάτωση με τον αυτόματο 
πιλότο της κοινωνίας και της ιστορίας δεν γίνεται. Η αφομοίω­
ση δεν είναι μια ιστορικά γραμμική διαδικασία. Το γεγονός ότι 
εδώ και περίπου μια δεκαετία συζητείται στη διεθνή βιβλιο­
γραφία των μεταναστευτικών σπουδών η ‘επιστροφή’ της ‘δεν 
σημαίνει επιστροφή στις παλιές κακές στιγμές της αλαζονικής 
αφομοίωσης. Και τούτο, διότι ενώ ο όρος “αφομοίωση” επέ­
στρεψε, η έννοια έχει μεταβληθεί’ (Brubaker 2011 [2001]: 166).

Ασφαλώς, θα ήταν μάλλον αφέλεια να θεωρήσει κανείς πως 
η έννοια της αφομοίωσης ‘μεταβλήθηκε’ για πρώτη φορά τον 
21ο αιώνα. Ήδη από το 1964, προτείνονται στις ΗΠΑ σημαντι­

6. Στη δεκαετία του 1950 ο νομός Φλώρινας είχε, κατ’ αναλογίαν, τα 
περισσότερα νηπιαγωγεία σε όλη τη χώρα. Το επίτευγμα αυτό του ελλη­
νικού μετεμφυλιακού κράτους είχε ως αποκλειστική αποστολή να φύγουν 
τα παιδάκια από τα σπίτια όπου μιλούσαν μακεδονικά με τους γονείς ή με 
τους παππούδες τους και να μπουν μια ώρα αρχύτερα στην ελληνόφωνη 
εκπαιδευτική διαδικασία. Το κράτος, δηλαδή, αντιλαμβανόμενο ότι η αφο­
μοίωση είχε ένα επιπλέον κόστος, αναλάμβανε τη σχετική επιβάρυνση 
σταθμίζοντας τα επερχόμενα οφέλη της επιλογής του (Κωστόπουλος 2001: 
112-121).



56 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡ1ΣΤ0Π0ΤΛ0Σ

κές διαβαθμίσεις του όρου, κάνοντας λόγο για ‘δομική’, ‘πολι­
τισμική’ αλλά, κυρίως, για ‘μερική’ αφομοίωση με τη σκιαγρά­
φηση μεταβλητών της κυρίαρχης κουλτούρας που ο μετανάστης 
μπορεί να υιοθετήσει, χωρίς ωστόσο να αποδεχθεί εξ ολοκλήρου 
(Gordon 1964). Εύκολα μπορούμε να συμφωνήσουμε πως μια 
‘δόση’ αφομοίωσης είναι αναπόδραστη, ακόμη και στην πιο ανε­
κτική πολιτεία και, υπ’ αυτή την έννοια, είναι ευπρόσδεκτη. 
Γράφει ο ισραηλινός κοινωνιολόγος Ben-Rafael Elizier (1998: 115):

Ως τμήμα μιας μεγαλύτερης κοινωνίας, μια [μειονοτική] ομάδα 
απαραιτήτως βιώνει ένα βαθμό εκπολιτισμού [acculturation] με 
την έννοια ότι επηρεάζεται από το περιβάλλον και αποκτά αυξη­
τικές ομοιότητες με τα στρώματα εκείνα που ενσαρκώνουν τις 
κυρίαρχες αξίες και κανόνες στην κοινωνία. Προφανώς, η ομάδα 
θα υποστεί αφομοίωση, που σημαίνει ότι ο εκπολιτισμός θα συ- 
μπεριλάβει την ταυτότητα.

Η διαδικασία αυτή, επομένως, έχει στοιχεία συμφυή με την αν­
θρώπινη κοινωνία, η οποία δεν μπορεί να αξιώνει πολιτισμική 
ουδετερότητα. Για να θυμηθούμε την κλασική διάκριση του Tön­
nies μεταξύ κοινότητας [Gemeischaft] και κοινωνίας [Gesell­
schaft], θα λέγαμε πως δεν υπάρχει κοινωνία χωρίς δόση κοι­
νότητας. Δεν μπορεί, δηλαδή, να επιβιώσει ένα σύνολο που συ­
γκροτείται στη βάση της ατομικής ιδιοτέλειας και στοχοθεσίας 
ιδιωτικού συμφέροντος χωρίς μια στοιχειώδη αίσθηση συνα- 
νήκειν που θεμελιώνεται σε αμοιβαίους δεσμούς αλληλεγγύης. 
Εδώ, συνεπώς, η αφομοίωση είναι καλοδεχούμενη ή έστω αξιο­
λογικά ‘αδιάφορη’ (Barry 2001: 72) ως αναγκαίο παρακολούθη­
μα της συνύπαρξης των ανθρώπων. Τα πράγματα δυσκολεύουν 
εκεί όπου η αφομοίωση βιώνεται όχι πλέον ως μια κοινωνική 
ανάγκη, αλλά ως κρατικός καταναγκασμός. Βέβαια, η μετάβα­
ση από το ένα επίπεδο στο άλλο δεν μπορεί να ταξινομηθεί με 
αντικειμενικά μετρήσιμα δεδομένα, όσο με την ένταση της πρό­
σληψης της αφομοιωτικής διαδικασίας από το πρόσωπο που την 
υφίσταται. Για τον λόγο αυτόν, καθοριστική σημασία έχει για 
τις μεταναστευτικές σπουδές η μετάθεση του ενδιαφέροντος από 
τον μετανάστη, ως αντικείμενο που αποδέχεται την αφομοίωση,



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΓΙΟΛΤΠΟΛΓΠΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 57

σε υποκείμενο που συν-διαμορφώνει τους κοινωνικούς και ψυ­
χικούς όρους της ενσωμάτωσής του. Εκεί τοποθετείται το κρί­
σιμο σταυροδρόμι μιας συνετής αφομοιωτικής διαδικασίας: να 
ξέρει να μη ζητά περισσότερα απ’ όσα μπορεί να ανταποδώ­
σει στους ανθρώπους και, κυρίως, να προσπαθεί να χτίζει πάνω 
σε αυτά που το πρόσωπο εκλαμβάνει ως ταυτότητά του και όχι 
να τα διαλύσει συθέμελα.

3ο ερώτημα: που ακριβώς μεταξύ ένταξης και αποκλεισμού;

Ως ένταξη ή ενσωμάτωση μπορούμε να ορίσουμε μια κατάστα­
ση επαρκούς πρόσβασης στα θεμελιώδη κοινωνικά αγαθά της 
εργασίας, της υγείας και της εκπαίδευσης και την ενεργή δυ­
νατότητα άσκησης ατομικών δικαιωμάτων. Αποκλεισμός είναι 
η μη πρόσβαση, η στέρηση. Όπως προείπαμε, μεταξύ των δύο 
καταστάσεων, που δεν πρέπει να εκλαμβάνονται ως στατικά 
αλλά ως κινητικά μεγέθη —ανταγωνιστικά και συμπληρωμα­
τικά ταυτόχρονα—, δεν υπάρχει φυσικά το ιδεατό κενό, αλλά 
υβριδικές καταστάσεις διφυούς χαρακτήρα στις οποίες συνυ­
πάρχει και η ένταξη και ο αποκλεισμός, ενίοτε ανταγωνιστικά 
ενίοτε όχι.7

Οι μετανάστες έχουν μια ιδιαίτερη θέση στο εκκρεμές ‘έντα- 
ξη-αποκλεισμός’. Από τη μία πλευρά, είναι περισσότερο εκτε­
θειμένοι στον αποκλεισμό καθώς στερούνται των προνομίων που 
συνεπάγεται η ιθαγένεια του κράτους υποδοχής, έχουν μεγάλες 
δυσχέρειες επικοινωνίας, κυρίως λόγω γλώσσας, στερούνται των

7. Είναι προφανές ότι η συζήτηση περί ένταξης και αποκλεισμού δεν 
αφορά μόνο τους μετανάστες αλλά όλους τους ανθρώπους. Αυτό είναι, σε 
τελευταία ανάλυση, το υπαρξιακό ζήτημα της (όποιας) πολιτικής κοινότη­
τας. Η συζήτηση δηλαδή αυτή δεν σχετίζεται με την καταγωγή ενός αν­
θρώπου, όσο με την κοινωνική-ταξική θέση του. Για μια από τις πρώιμες 
επανεστιάσεις στο ταξικό έναντι του πολιτισμικού, ήδη από τις αρχές της 
δεκαετίας του 1990, βλ. Gans 1992: 42-52. Στις μέρες μας είναι προφανές 
ότι, περισσότερο από ποτέ στην Ελλάδα, το διακύβευμα της κοινωνικής 
ένταξης και η απειλή του αποκλεισμού αφορούν τους πάντες, επομένως και 
τους μετανάστες.



58 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

άτυπων δομών κοινωνικής υποστήριξης που αντισταθμίζουν την 
απουσία κοινωνικού κράτους σε χώρες όπως η Ελλάδα και, κα­
τά κανόνα, στιγματίζονται με ρατσιστικά στερεότυπα από την 
κοινή γνώμη. Από την άλλη πλευρά όμως, οι μετανάστες, σε 
συνθήκες κρίσης, εμφανίζουν αντοχές που δεν υπάρχουν στον γη­
γενή πληθυσμό. Είναι πιο ανθεκτικοί στην κακομεταχείριση 
διότι την έχουν υποστεί περισσότερο και έχουν πιο νωπές τις 
μνήμες της, ενώ έχουν θέσει πολύ χαμηλότερα τον δείκτη της 
κοινωνικής προσδοκίας του ευ ζην σε αντίθεση με μερίδες του γη­
γενούς πληθυσμού που, με απλά λόγια, έχουν ‘μάθει’ καλύτερα. 
Η κρίση, δηλαδή, για τους μετανάστες έχει παραδόξως αντιφα­
τικά αποτελέσματα. Από τη μια, εκθέτει και ωθεί στην περι­
θωριοποίηση αλλά, από την άλλη, θέτει μερίδες του μεταναστευ- 
τικού πληθυσμού σε συγκριτικά καλύτερη θέση από τους ντό­
πιους που εξωθούνται με πιο δραστικό τρόπο στον αποκλεισμό 
λόγω του ότι έχουν χαμηλότερες δεξιότητες να αντεπεξέλθουν στη 
σκληρή κοινωνική δοκιμασία της ύφεσης και της λιτότητας.

Την ίδια στιγμή, όμως, η ανατροπή της βιοτικής υπόσχε­
σης προς τους μετανάστες έχει πολύ δυσάρεστες συνέπειες. Στη 
θέση της προσδοκίας τίθεται η ματαίωση. Στη θέση της υπο­
μονής, η αγανάκτηση. Στην ελπίδα, η διάψευση. Στην εξωστρέ- 
φεια προς την κοινωνία, η αναδίπλωση προς την κοινότητα. Με 
δύο λόγια: τη θέση της ενσωμάτωσης καταλαμβάνει ο απο­
κλεισμός, διότι στην πολιτική και στην κοινωνία δεν υπάρχουν 
καρέκλες αδειανές. Και τότε, κατά κανόνα, συμβαίνουν δύο 
ακραία τινά. Το πρώτο, και ευρέως διαδεδομένο, είναι η ολί­
σθηση προς τον ολοκληρωτικό φυλετισμό υπό την καθοδήγηση 
μιας ‘φωτισμένης’ ελίτ που επενδύει στην πολιτική της έντα­
σης σε διεθνές ή σε εθνικό επίπεδο. Ουσιαστικά, εδώ έχουμε 
να κάνουμε με καθοριστική ήττα της ίδιας της ιδιότητας του 
πολίτη καθώς τα πρόσωπα πλέον προσλαμβάνουν εαυτούς ως 
μέλη μιας ομάδας —συνηθέστατα της θρησκευτικής— και όχι 
ως υποκείμενα πολιτικής κοινότητας.8 Σε αυτό ακριβώς συνί-

8. Το αποτέλεσμα είναι πως οι αξιώσεις τους πηγάζουν από το ανή- 
κειν στη (θρησκευτική) κοινότητα καθώς σε όλα τα υπόλοιπα πλαίσια εκ­



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΙΜΟ 59

σταται και το θεμελιώδες έλλειμμα της ιδιότητας του πολίτη, 
ο φόβος μήπως το έλλειμμα αυτό καταστήσει τελικώς την πο- 
λιτειότητα ένα δύσοσμο ‘άδειο κουφάρι’... Ο φόβος, δηλαδή, 
οι νέοι αυτοί να ‘αντιστρέφουν το στίγμα διεκδικώντας την πε­
ρηφάνια της φυλής ενάντια στις απατηλές υποσχέσεις της δη­
μοκρατίας’ (Castel 2011 [2006]: 300, 312). Με τον τρόπο αυτόν 
τίθεται επιτακτικά το ζήτημα της δημοκρατίας, το πολιτειακό 
ζήτημα στο οποίο, σε τελευταία ανάλυση, εκβάλλει αναπόφευ­
κτα αυτή η συζήτηση. Με δύο λόγια, και προκαταβάλλοντας 
ήδη τα συμπεράσματα, αξιολογούμε πως μια ειλικρινής συζή- 
τηση χειραφέτησης της όλης κοινότητας σε σχέση με τα της 
πολυπολιτισμικότητας πρέπει να κινηθεί στην κατεύθυνση ‘της 
ανάλυσης του τι πραγματικά σημαίνει η έννοια της “πολιτικής 
κοινότητας’” (Hall 2000: 231-232) αναζητώντας τον ελάχιστο 
κοινό τόπο για τη συμβίωση και αλληλοπροσαρμογή διαφορε­
τικών ομάδων —όχι κατ’ ανάγκη εθνοτικών— σε ένα δοσμένο 
πολιτειακό πλαίσιο.

II. Η ελληνική εμπειρία στον χάρτη:
ατελής αφομοίωση καί η δημοκρατία ως όριο

1η θέση: ο κίνδυνος τον εκφασισμον 
αφορά και τους μετανάστες

Αν η μία απάντηση στην αθέτηση της βιοτικής υπόσχεσης στην 
κοινωνία υποδοχής είναι ο θρησκευτικός φονταμενταλισμός, η 
δεύτερη έχει ακόμη πιο ολέθρια χαρακτηριστικά. Πρόκειται ου­
σιαστικά για τον εκφασισμό ενός τμήματος της ‘δεύτερης’ ή της 
‘μιάμισης’ γενιάς —της ανδρικής, κατά κανόνα, νεολαίας των

φοράς κοινωνικών αξιώσεων υπάρχει ματαίωση. Έτσι, οι άνθρωποι γίνο­
νται όντα άλογα: καίνε τις εγκαταστάσεις του ΚΕΘΕΑ στις φυλακές επειδή 
ένας αμερικανός σκηνοθέτης έθιξε τον Μωάμεθ και άλλα τέτοια. Πιο εύ­
φορο έδαφος για την ανάπτυξη του θρησκευτικού φονταμενταλισμού από 
αυτό που δημιουργεί ο βιοτικός αποκλεισμός μουσουλμάνων μεταναστών 
στις δυτικές χώρες δύσκολα βρίσκουμε.



60 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

αστικών κέντρων— ένα κομμάτι του μεταναστευτικού πληθυ­
σμού με σαφή οριοθετημένα δημογραφικά, έμφυλα και ηλικιακά 
χαρακτηριστικά. Για τους νεαρούς αυτούς, η διέξοδος που δίνει 
ο ανερχόμενος νεοναζισμός9 στην Ελλάδα της κρίσης έχει στοι­
χεία οδηγού επιβίωσης. Χωρίς, απ’ όσο γνωρίζουμε, να έχει γί­
νει κάποια ολοκληρωμένη έρευνα σε αυτό το πεδίο —με την εξαί­
ρεση δημοσιογραφικών υπαινιγμών—, ήδη από τις δημοτικές 
εκλογές του 2010 έχει αρχίσει να διαρρέει ότι η Χρυσή Αυγή 
στρατολογεί στα μέλη της κυρίως νεαρούς Αλβανούς ή Ποντίους 
από την πρώην ΕΣΣΔ οι οποίοι περιφέρονται ως εμπροσθοφυ­
λακή της συμμορίας στον αντιμεταναστευτικό αγώνα που διε­
ξάγει στους δρόμους της Αθήνας. Αν για τους νεαρούς ‘Ρωσο- 
ποντίους’, το ‘ελληνικό’ τους αίμα παρέχει ασφαλείς ενδείξεις 
για την άνευ άλλου τινός συμπερίληψή τους στο έθνος, με τους 
Αλβανούς τα πράγματα χρειάζονται περισσότερη επεξεργασία. 
Σχετικό υλικό υπάρχει και αφορά το ‘ομόαιμον’ Ελλήνων και 
Αλβανών ήδη από τα μέσα του 19ου αιώνα (Μπαλτσιώτης 2004). 
Η Χρυσή Αυγή υπέκυψε καθολικά στη γοητεία της σχετικής 
ρητορείας από την αρχή της λειτουργίας της.10 Φυσικά, στο διά­

9. Το περί ου ο λόγος πολιτικό μόρφωμα, η Χρυσή Αυγή, ο πυρή­
νας του οποίου παραπέμπει σε δομές εγκληματικής οργάνωσης και όχι σε 
πολιτικό κόμμα, δεν είναι γενικά ένα φασιστικό, αλλά ένα ναζιστικό κόμ­
μα. Ο στόχος της ναζιστικής δράσης είναι η κατάκτηση και η ενδυνάμω­
ση του έθνους-φυλής μέσω και της φυσικής εξόντωσης των αντιπάλων. Για 
την τεκμηρίωση της θέσης αλλά και ζητήματα σχετικής πολιτικής στρα­
τηγικής, βλ. Ψαρράς 2012.

10. Ο αρχηγός του κόμματος δεν διστάζει να δηλώσει σε σχετική 
συνέντευξη (http://www.youtube.com/watch?v=PYHHTXVqxN4) ότι ‘Έλλη­
νες και Αλβανοί είναι δύο έθνη που για περισσότερα από χίλια χρόνια βρι­
σκόταν σε στενή σχέση ... Κατά τούτο, λοιπόν, ένα μεγάλο μέρος των 
Αλβανών είναι Έλληνες. Αυτή είναι μια πραγματικότης που δεν μπορούμε 
να απορρίψουμε’. Ενώ η σχετική θεωρία του ‘ομόαιμου’ ανατρέχει ακόμη 
πιο πίσω, στις πρώτες δημόσιες καταγραφές του κόμματος: το επίσημο όρ­
γανο του κόμματος Χρνσή Αυγή το 1986 (περίοδος β', τεύχος 8, 10/1986) 
κυκλοφορεί με πηχυαίο τίτλο ‘Έλληνες και Αλβανοί: ένας λαός, μια φυ­
λή, μια πατρίδα’. Είναι προφανές ότι ο ηθικός πανικός που δημιούργησε 
στην ελληνική κοινωνία, την αμέσως επόμενη δεκαετία, η αλβανική με­



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 61

βα του χρόνου και υπό το βάρος του ανερχόμενου ρατσισμού στην 
Ελλάδα εναντίον των αλβανών μεταναστών, οι θεωρίες αυτές 
έδωσαν εύκολα τη θέση τους στο γνωστό σύνθημα ‘Δεν θα γί­
νεις Έλληνας ποτέ...’ το οποίο έσειε τη χώρα ύστερα από μια 
ήττα της ελληνικής εθνικής ποδοσφαίρου στα Τίρανα την 4η 
Σεπτεμβρίου 2004 (Γκολφινόπουλος 2007).

Ήδη, πάντως, από τα μέσα της πρώτης δεκαετίας του 21ου 
αιώνα, η επικοινωνιακή αλλά και κοινωνική ένταση σε σχέση 
με το μεταναστευτικό έχει ‘αποαλβανοποιηθεί’ λόγω του αυξα­
νόμενου πληθυσμού που έρχεται χωρίς ταξιδιωτικά έγγραφα από 
την Ινδική Χερσόνησο, την Κεντρική Ασία και τη Μέση Ανα­
τολή και της σιωπηρής διαδικασίας ενσωμάτωσης μείζονος τμή­
ματος του αλβανικού πληθυσμού. Το αποτέλεσμα είναι μια ρα­
γδαία μετατόπιση του αντιμεταναστευτικού λόγου. Πλέον, ο ‘με­
τανάστης’ είναι οριακά ο Αλβανός. Η μεταναστευτική ιδιότητα 
σαν να ξεχάστηκε και από τον ίδιο αλλά και από το περιβάλ­
λον του. Ο ‘Αλβανός’ είναι πλέον νοικοκύρης, ενταγμένος, ‘δικός 
μας’ ο οποίος ‘φιλότιμα’ αγωνίζεται για το βιος του. Προβλή­
ματα υπάρχουν βέβαια, ριζωμένα σε ένα παραδοσιακό έλλειμ­
μα εμπιστοσύνης που διέπει τις ελληνοαλβανικές σχέσεις, αλλά 
το ‘πρόβλημα’ πλέον δεν είναι αυτός, είναι οι άλλοι. Εκείνοι ‘δεν 
εντάσσονται’. Η ριζωμένη πεποίθηση ότι το Ισλάμ αποτελεί μια 
καθοριστική ανάσχεση σε οποιαδήποτε διαδικασία κοινωνικής 
ενσωμάτωσης στην Ελλάδα αντλεί επιβράβευση από την ευρω­
παϊκή άνοδο της ισλαμοφοβίας η οποία, με άλλου είδους πρώτη 
ύλη από την ελληνική, εμφανίζει περίπου ως αυταπόδεικτο γε­
γονός ότι οι μουσουλμάνοι είναι οργανικά ξένα σώματα στις δυ­
τικές δημοκρατίες. Η εδραιωμένη ισλαμοφοβική αντίληψη στην 
Ευρώπη προφανώς ενισχύεται τόσο από τις συνθήκες κοινω­
νικής κρίσης και ύφεσης, σαν αυτή που διάγει η ελληνική κοι­
νωνία από το 2009 και ύστερα.11

τανάστευση προς την Ελλάδα οδήγησε σε άτακτη οπισθοχώρηση αυτών 
των απόψεων που ανέκαθεν είχαν το κοινό τους προφανώς όχι αποκλειστι­
κά στον χώρο της άκρας Δεξιάς.

11. Ειδικό ρόλο, ωστόσο, στην ηθική πόλωση που διεγείρει στην ελ­
ληνική κοινή γνώμη είναι το γεγονός ότι ήδη από καιρό, η κατάσταση στο



62 ΔΗΜΗΤΡ1ΙΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

Σε αυτή λοιπόν τη συγκυρία, όπου ο κίνδυνος του εκφασι- 
σμού υφέρπει για ένα μείζον τμήμα της ελληνικής κοινωνίας, 
το εκκρεμές μεταξύ κοινωνικής ένταξης και βιοτικού αποκλει­
σμού εκθέτει ένα υπολογίσιμο τμήμα του μεταναστευτικού πλη­
θυσμού στον πειρασμό του ολοκληρωτισμού, είτε αυτός φορά τον 
μανδύα του θρησκευτικού φονταμενταλισμού είτε τη νεοναζι- 
στική ιδεολογία. Τίποτε το καινοφανές εδώ: είναι γνωστό ότι, 
σε συνθήκες συγκρουσιακών πολιτικών, η πόλωση αποτελεί μια 
διέξοδο για υπολογίσιμες πληθυσμιακά μερίδες (Dancygier 2010). 
Σε αυτή τη συγκυρία, όπου μια μη ανιχνεύσιμη αλλά εμφανώς 
υπαρκτή δυναμική σύγκρουσης καταγράφεται με ευκρίνεια στην 
ελληνική κοινωνία, η συζήτηση περί μετανάστευσης και πο-

κέντρο της Αθήνας έχει γίνει ανυπόφορη εξαιτίας του ότι όλοι όσοι εισέρ­
χονται χωρίς έγγραφα στην ελληνική επικράτεια συγκεντρώνονται στο 
ιστορικό κέντρο της πόλης. Ο κυρίαρχος λόγος στα ελληνικά MME αλλά 
και στην κοινή γνώμη σχετικά με αυτή την κατάσταση αποδίδει συλλή­
βδην στους μετανάστες την ευθύνη για την εικόνα του ιστορικού κέντρου 
της πρωτεύουσας. Σχηματικά απεικονίζοντας τον λόγο αυτόν θα λέγαμε ότι 
μεταθέτει στον χώρο του αιτίου το αποτέλεσμα. Θεωρεί ότι οι Έλληνες έφυ­
γαν επειδή ήρθαν οι μετανάστες, ενώ δεν θέλει και μεγάλη οξυδέρκεια ή 
βαθιά μνήμη να φέρει κανείς στο νου ότι η διαδικασία εγκατάλειψης του 
ιστορικού κέντρου και μιας ευρύτερης αστικής ζώνης που εκτείνεται κυ­
ρίως στο 4ο, 5ο και 6ο διαμέρισμα του Δήμου της Αθήνας (Σεπόλια, Αχαρ- 
νών, Πατήσια, Κυψέλη), είναι μια διεργασία που είχε ξεκινήσει ήδη από 
τα μέσα της δεκαετίας του 1980 από τα μικροαστικά και μεσαία αθηναϊ­
κά στρώματα. Είναι γνωστό τοις πάσι ότι τα στρώματα αυτά, ευκαιρίας 
δοθείσης, μετακόμισαν βορειότερα ή ανατολικότερα στην Αθήνα. Ο ακα­
τοίκητος χώρος που αφήνεται καταλαμβάνεται από τους νέους κατοίκους, 
ακριβώς επειδή ο αστικός ιστός, ως χώρος συνεύρεσης και ζωτικής συνύ­
παρξης των κατοίκων, η ‘γειτονιά’ δηλαδή, ανήκει στο παρελθόν. Μόνο σε 
έναν διαρρηγμένο και θνησιγενή τέτοιο ιστό μπορούν να χωρέσουν οι από­
κληροι αλλοδαποί του ιστορικού κέντρου. Έχει επομένως καθοριστική ση­
μασία να αντιστρέψουμε το κυρίαρχο σχήμα κατανόησης. Δεν είναι τόσο 
ότι ‘οι Έλληνες έφυγαν επειδή ήρθαν οι ξένοι’ όσο το ότι ‘οι ξένοι ήρθαν 
επειδή έφυγαν οι Έλληνες’. Αυτό βεβαίως δεν αναιρεί το γεγονός ότι ισχύει 
και το αντίστροφο: καθώς οι συνθήκες διαβίωσης καθίστανται ολοένα και 
πιο ανυπόφορες και οι λιγοστοί Έλληνες που έχουν παραμείνει στις περιο­
χές του ιστορικού κέντρου αναζητούν τρόπους να μετοικήσουν.



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 63

λυπολιτισμικότητας οφείλει με καθοριστικό τρόπο να ανταπο- 
κριθεί στην εύρεση μιας βιώσιμης ισορροπίας ανάμεσα σε δύο 
βαρύνοντα μεγέθη. Από τη μία πλευρά, τα πολύ στοιχειώδη πο­
λιτειακά αγαθά που οριοθετούν, στο πλαίσιο μιας πολίτικης κοι­
νότητας, τη συνύπαρξη ανθρώπων διαφορετικών καταβολών αλ­
λά κοινών συμφερόντων ως προς τις βλέψεις τους στο ευ ζην. 
Από την άλλη, δεσπόζει η ανάγκη της ανάσχεσης των ολοκλη­
ρωτικών ιδεολογιών και των βίαιων πρακτικών τους. Αυτό εί­
ναι το μείζον ζητούμενο στην Ελλάδα της κρίσης σήμερα. Ει- 
δάλλως, σε μια συνθήκη αναγέννησης του νεοναζισμού, με την 
πρόσοψη του αντιμεταναστευτικού ρατσισμού, μπορεί να ενισχυ- 
θεί το γεγονός η εμπροσθοφυλακή του βίαιου ρατσισμού εναντίον 
των μεταναστών να είναι ένα εκφασισμένο τμήμα της ίδιας της 
μεταναστευτικής κοινότητας, όπως έχει ήδη σποραδικά παρα­
τηρηθεί στις μέρες μας.

Αυτό είναι λοιπόν το ιδιόμορφο ‘πολυπολιτισμικό’ στοίχημα 
στην Ελλάδα σήμερα, όσο και αν δημιουργεί κάπως ανορθόδο­
ξους ιστορικούς συνειρμούς: η δημοκρατική άμυνα, η θωράκιση 
του πολιτεύματος. Ο αγώνας εναντίον της υπονόμευσης του φι- 
λελεύθερου-δημοκρατικού χαρακτήρα του πολιτεύματος και η με 
κάθε τρόπο συστράτευση για τη συντήρηση των εγγυήσεων που 
μόνο αυτό διαθέτει. Ουσιαστικά και προφανέστερα από άλλοτε, 
η κρίση μεταθέτει το πεδίο συζήτησης από την κλασική δεξίω­
ση της έννοιας ‘πολυπολιτισμικότητα’ με όρους εθνοτικούς ή πο­
λιτισμικούς στην πολιτειακή πρόσληψή της: δηλαδή, στην εμφα- 
τική αναζήτηση όχι ακριβώς του προσήκοντος μοντέλου υπό 
την προστασία του οποίου τίθενται οι προσδοκίες των εθνοπο- 
λιτισμικών ομάδων (Levy 1997), αλλά του μοντέλου εκείνου που 
μπορεί στοιχειωδώς να διασφαλίσει τον σκληρό πυρήνα όσων 
καθιστούν ικανή την ανθρώπινη συμβίωση σε συνθήκες δήμο-

/ / / / \ Ο
κρατιας εναντία σε εκείνους που την υπονομεύουν. 12

12. Κατά την άποψή μας, ο λεγόμενος ‘συνταγματικός πατριωτισμός’, 
ως ‘κρατικογενής θεωρία’ ή ως ‘πολιτειακή θρησκεία’ (Müller 2012: 136- 
152), δεν συνιστά επαρκή απάντηση καθώς δύσκολα αυτή η αντίληψη μπο­
ρεί να συμφιλιωθεί με τη ριζοσπαστική αμφισβήτηση των πολιτειακών



64 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΓΙΟΤΛΟΣ

Θα αντιτάξει κανείς —και εύλογα— ότι μια τόσο μινιμαλι- 
στική απόδοση του πολυπολιτισμικού προγράμματος θέτει εξ 
αντικειμένου σε δεύτερη μοίρα τη δυνατότητα αναγνώρισης των 
μεταναστευτικών βιοτικών πτυχών ενός πολιτισμού που, έτσι, 
καταδικάζεται στη λήθη. Χωρίς περιστροφές: φυσικά έτσι εί­
ναι. Αλλά έτσι —και χειρότερα μάλιστα— ήταν ούτως ή άλλως. 
Από τη στιγμή που το κυρίαρχο νεοφιλελεύθερο μοντέλο έχει θέ­
σει εκτός τροχιάς στοιχειώδεις πολιτικές αναδιανομής —αναγκαίο 
παρακολούθημα της πολιτικής της λεγάμενης αναγνώρισης (Kym- 
licka 2005: 455)—, αυτό το μινιμαλιστικό πολυπολιτισμικό πρό­
γραμμα πολιτειακής αναφοράς είναι το ελάχιστο ανάχωμα απέ­
ναντι όχι απλώς στον κοινωνικό κατακερματισμό, αλλά στον 
κοινωνικό κανιβαλισμό τον οποίο, με μαθηματική βεβαιότητα, 
εγγυάται ο εκφασισμός της δημόσιας ζωής.

2η θέση: η ‘ισχνή’ αφομοίωση ως ελάχιστο 
πολυπολιτισμικό όριο στην Ελλάδα της κρίσης

Η πρώτη απάντηση, λοιπόν, θα μπορούσε να είναι αυτό που ο 
Balibar ονομάζει ‘πολιτοφροσύνη’:

την πολιτική [που] διευθετεί τις συγκρούσεις των ταυτίσεων ανά­
μεσα στα ανέφικτα όρια μιας ολοκληρωτικής ταύτισης και μιας 
κυμαινόμενης ταύτισης. Η πολιτοφροσύνη υπ’ αυτήν την έννοια 
δεν αποτελεί ασφαλώς μια πολιτική που εξαλείφει κάθε βία: αλ­
λά απομακρύνει τις ακρότητές της, αφήνοντας χώρο στην πο­
λιτική... (Μπαλιμπάρ 2005).13

θεσφάτων μιας κοινότητας. Από την άλλη πλευρά, όμως, ένα μίνιμουμ αί­
τημα αφοσίωσης σε κάποιους πολιτειακούς θεσμούς ( Παπαστυλιανός 2012: 
16-21) φαίνεται αναγκαίο για τη διεξαγωγή μιας ασφαλούς συζήτησης πά­
νω σε αυτό που ονομάσαμε στο πρώτο κεφάλαιο αυτής της μελέτης ‘πο­
λιτειακό αυτονόητο’ και επέκεινα.

13. Ο όρος ‘ταύτιση’ ουσιαστικά χρησιμοποιείται εδώ ως υποκατά­
στατο του όρου ‘ταυτότητα’ ‘καθότι μια ταυτότητα δεν είναι μια για πά­
ντα δεδομένη ή κεκτημένη (μπορεί να είναι εντούτοις παγιωμένη, αλλά 
αυτό δεν είναι το ίδιο πράγμα)...’ (Μπαλιμπάρ 2005: 48)



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 65

Μια δημοκρατία, δηλαδή, η οποία, μακριά από μεταπολιτικά 
(μεταφυσικά, θα τα χαρακτηρίζαμε) οράματα, μάχεται διαρ­
κώς να διευθετεί τις εγγενείς συγκρούσεις εντός του σώματός 
της. Εξηγούμαστε: όταν μιλάμε για ‘μαχόμενη’ δημοκρατία, δεν 
εννοούμε αυτή που γενικά θέτει εκτός νόμου την πολιτική δρά­
ση των εχθρών της, που δεν επιτρέπει στους αρνητές της να 
την υπονομεύσουν. Συζητούμε για μια δημοκρατία γενναιόδωρη 
στην κανονιστική της περιφέρεια, αλλά αυστηρή στον σκληρό 
αξιακό της πυρήνα. Μια δημοκρατία που κάνει οικονομία δυνά­
μεων ρεπουμπλικανισμού. Δεν υπάρχει λόγος να συμφωνούμε 
παρά στα ελάχιστα με τους ανθρώπους που μοιραζόμαστε την 
ίδια επικράτεια. Δεν χρειάζεται να συγκλίνουμε πολιτικά, θρη­
σκευτικά, αισθητικά και στα λοιπά. Η προσπάθεια να συμφω­
νήσουμε είναι μεγάλη, εγκλείει εξ αντικειμένου τον ανθρώπινο 
καταναγκασμό, κουράζει και αυτούς που την επιχειρούν αλλά, 
κυρίως, αγανακτεί εκείνους που την υφίστανται. Αυτό είναι το 
αναπόδραστο πρόβλημα της, κατά τα λοιπά, ιστορικά δοκιμα­
σμένης τουλάχιστον στην Ελλάδα, αφομοίωσης: ότι κοστίζει σε 
πραγματικό και σε ανθρώπινο κεφάλαιο. Βέβαια, όπως είπαμε 
νωρίτερα, κάτι υποσχόταν: την επί ίσοις όροις κοινωνική ένταξη 
και ταξική κινητικότητα. Όταν όμως, πλέον, η υπόσχεση αυτή 
διαρκώς αθετείται, η διαδικασία της αφομοίωσης είναι μια βά- 
σανος χωρίς αντίκρισμα. Ή, για να είμαστε πιο σαφείς, από τη 
στιγμή που το αντίκρισμα δεν είναι πλέον η εξάλειψη της ανισό­
τητας δια της εξάλειψης της ετερότητας, τότε τα πράγματα 
δυσκολεύουν. Αν η ετερότητα σβήνει και η ισότητα δεν έρχε­
ται, τότε ο κόσμος δεν είναι ευχαριστημένος στην πολιτική κοι­
νότητα και έχει λόγους να εξεγείρεται.

Αυτό είναι το ζήτημα που τίθεται ως προς τους μετανάστες 
με τη συνταγή της ένταξης δια της αφομοίωσης στην Ελλάδα 
σήμερα: ουσιαστικά δεν είναι ένταξη διότι δεν υπάρχει κοινω­
νική ανταπόδοση, όπως στοιχειωδώς υπήρχε μέχρι πρόσφατα- 
δεν υπάρχει ούτε καν ένα πειστικό αφήγημα έναντι αυτής της 
ανταπόδοσης... Άρα, τι κάνουμε; Αφήνουμε τα πράγματα στη 
τύχη τους; Ή προσπαθούμε με τα πενιχρά μέσα που διαθέτου­
με, σε ένα κράτος de facto χρεοκοπημένο, να αποτρέψουμε τα



66 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΥΛΟΣ

χειρότερα που πιθανώς έρχονται; Η απάντηση, κατά την άπο­
ψή μας, είναι ότι φυσικά παλεύουμε, ακόμη και σε αυτή τη 
συγκυρία —μάλλον, καλύτερα, κυρίως σε αυτή τη συγκυρία— 
να σώσουμε τον πυρήνα της ανθρώπινης αξιοπρέπειας και της 
συνοχής της κατακερματισμένης πολιτικής κοινότητας που διά­
γει δύσκολες στιγμές. Αυτό σημαίνει πολιτοφροσύνη. Συνεπά­
γεται όμως να αναγνωρίσουμε ότι η αλά ελληνικά ρεπουμπλι- 
κανική συνταγή του παρελθόντος δεν μπορεί να υιοθετηθεί- ότι 
πρέπει να προσαρμοστεί στην πραγματικότητα των καιρών, να 
γίνει δηλαδή πιο ‘συνετή’, να περιλαμβάνει λιγότερη αφομοίω­
ση, λιγότερο καταναγκασμό. Με δυο λόγια, μια εύλογη ‘αξίωση 
αδιαφορίας’ (Χριστόπουλος 2002: 130) απέναντι στις επιμέρους 
πολύχρωμες ψηφίδες της ζωής μας που μας κάνουν να διαφέ­
ρουμε. Εφόσον το κράτος όχι απλώς δεν διαθέτει τα μέσα για 
να εισάγει σε διαδικασία ομογενοποίησης αυτά που καθιστούν 
τους ανθρώπους διαφορετικούς αλλά, συν τοις άλλοις, δεν έχει 
και τίποτε να τους υποσχεθεί αν τελικώς αυτοί, με τα χίλια ζό­
ρια, το καταφέρουν, η όλη συζήτηση καταλήγει απλή καρικα­
τούρα.14 Επισημαίνεται, λοιπόν, πως

στον βαθμό που οι μετανάστες και οι άλλες εθνοπολιτισμικές 
μειονότητες πιέζονται να ενταχθούν στο έθνος, το είδος της κοι- 
νωνικοπολιτισμικής ενσωμάτωσης που απαιτείται για την ιδιότη­

14. Εν είδει παραδείγματος: εδώ και μερικά χρόνια, το ελληνικό κρά­
τος έχει ουσιαστικά παραιτηθεί από τη διαδικασία έκδοσης αδειών επί μα­
κράν διαμενόντων μεταναστών λόγω του ότι δεν λειτουργεί μηχανισμός πι­
στοποίησης γνώσης της ελληνικής γλώσσας ο οποίος, κατά τον νόμο, είναι 
απαραίτητος για την έκδοσή τους. Σε αυτή τη συγκυρία, όπου ο κρατικός 
μηχανισμός υπολείπεται των πολύ θεμελιωδών, έως και συμβατικών υπο- 
χρεώσεών του έναντι των κατά τεκμήριο κοινωνικά ενταγμένων ανθρώπων, 
οποιαδήποτε άλλη συζήτηση παρέλκει. Τι νόημα έχει, δηλαδή, το αν η κοι­
νότητα των Αλβανών, των Πακιστανών, των Γεωργιανών, των Ουκρα­
νών ή άλλων μεταναστών μπορεί να ζητάει τη συμβολή της ελληνικής πο­
λιτείας στο να μαθαίνουν τα παιδιά τη γλώσσα τους, όπως θα υπαγόρευε 
μια στοιχειώδης αίσθηση πολυπολιτισμικής ευγένειας; Τι να ζητάει, δη­
λαδή, από ένα κράτος που δεν προβαίνει στα νόμιμα για να μάθουν οι με­
τανάστες τη δική του γλώσσα; Να τους βοηθήσει να μάθουν τη δική τους;



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΙΙΟΛΤΠΟΛΓΠΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 67

τα του μέλους του έθνους πρέπει να γίνεται κατανοητό με ‘ισχνή’ 
έννοια, να αφορά δηλαδή πρωταρχικά τη θεσμική και γλωσσική 
ένταξη και όχι την υιοθέτηση οποιουδήποτε συγκεκριμένου συ­
νόλου εθίμων, θρησκευτικών πεποιθήσεων ή τρόπων ζωής (Kym- 
licka 2005: 490).

Εφόσον ο αγώνας δρόμου της αφομοίωσης δεν οδηγεί στο έπα­
θλο της κοινωνικής καταξίωσης, αλλά πολύ πιθανώς στη μα­
ταίωση, τότε δεν έχει λόγο να γίνεται με τέτοια ένταση και διάρ­
κεια. Ας αρκεστούμε, επομένως, στα ελάχιστα που καθιστούν 
αξιοπρεπή τη συμβίωσή μας και για τα υπόλοιπα ‘laissez faire’. 
Με δυο λόγια, δεν μπορούμε να περιμένουμε ότι σε τέτοιους και­
ρούς ύφεσης οι αφομοιωτικοί ιδεολογικοί και άλλοι μηχανισμοί 
θα αποδίδουν το ίδιο. Αντιθέτως, έχουμε επαρκείς λόγους να αντι­
λαμβανόμαστε ότι μπορούν να οδηγήσουν στο ακριβώς αντίθετο: 
στην εντατικοποίηση της εθνοτικής εσωστρέφειας ως αντίδραση 
στην αθέτηση. Και τότε, τα πράγματα θα είναι πιο δύσκολα. 
Η χαλάρωση, επομένως, των αφομοιωτικών μηχανισμών είναι 
ενδεδειγμένη ακριβώς για να κρατάμε σε απόσταση βολής την 
κοινωνική ενσωμάτωση. Διότι, αυτή είναι το εμφατικά ζητούμε­
νο στην εποχή του κοινωνικού κατακερματισμού που διάγουμε.

Το γεγονός, ωστόσο, ότι χαμηλώνουμε την ένταση της 
αφομοίωσης διότι αναγνωρίζουμε ότι έχει δυσανάλογο κόστος 
και ότι πλέον η προτίμησή της έχει περισσότερα ρίσκα απ’ ό,τι 
παλαιότερα, δεν σημαίνει καθόλου πως το κράτος εγκαταλείπει 
το πολιτικό σχέδιο της ένταξης. Ουσιαστικά, όπως είδαμε και 
πριν, ο υπαινιγμός είναι ότι ακριβώς για να μείνει ζωντανό το 
σχέδιο της ένταξης, χαμηλώνει η ένταση της αφομοίωσης. Άρα, 
αναγνωρίζουμε εκ των προτέρων πως προϋπόθεση της συμβίω­
σης του γηγενούς με τον αλλοδαπό πληθυσμό δεν είναι η από­
λυτη λήθη της ετερότητας αλλά η συνύπαρξή μας με ένα όριο 
—ακόμη και δραστικής— διαφορετικότητας η οποία, και αυτή 
από την πλευρά της, αναγνωρίζει αμοιβαία ότι καλείται να συμ- 
βιώσει ήρεμα σε ένα κοινωνικό περιβάλλον το οποίο ακόμη και 
αν δεν την αποδέχεται, δεν την καθιστά αντικείμενο ηθικής απα­
ξίωσης ή κολασμού.



68 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

3η θέση: η αποεθνικοποίηση τον ερωτήματος

Αυτή τη ‘δραστική’ διαφορετικότητα, ωστόσο, σε ποια ένταση 
την αποδεχόμαστε; Ποιο είναι το σημείο εκείνο ένθεν του οποίου 
η δημοκρατία την αρνείται; Αυτό είναι το ερώτημα που αμεί­
λικτα έρχεται και επανέρχεται όταν διερευνούμε τις πολιτικές 
ενσωμάτωσης. Ένας καλός δρόμος να ξετυλίξουμε τον μίτο της 
απάντησης είναι να αποεθνοτικοποιήσουμε το ερώτημα. Να ‘ξε- 
χάσουμε’, δηλαδή, ότι αφορά μετανάστες και γηγενείς, απο­
συνδέοντας την όλη προβληματική από τις σχέσεις ημεδαπών 
και αλλοδαπών. Πρόκειται για προσέγγιση που μπορεί να ξε­
νίσει. Και όμως, αν το επανεξετάσουμε, δεν κομίζει κάτι και­
νοφανές. Απλώς, απομυθοποιεί κάπως τόσο το αντιθετικό δί­
πολο ‘μετανάστης-γηγενής’ όσο και τη συζήτηση που διεξά­
γεται με κτητικούς συλλογικούς όρους για τη ‘δίκιά μας’ και 
‘δίκιά τους’ κουλτούρα. Ορθώς στηλιτεύεται από τη Λ. Βεντού- 
ρα (2011: 20) πως

η κοινωνία υποδοχής και οι μετανάστες αντιμετωπίζονται από 
τον πολιτικό και τον επιστημονικό λόγο ως δύο ενιαία σύνολα, 
απολύτως διακριτά μεταξύ τους, με διαφορετικά πολιτισμικά συ­
στήματα, που πρωτοέρχονται σε επαφή με την είσοδο των ξένων 
στην κρατική επικράτεια. Οι πιο διαδεδομένες θεωρίες ενσωμά­
τωσης των μεταναστών προϋποθέτουν ότι όλοι οι γηγενείς μοι­
ράζονται κοινούς κανόνες και αξίες. [...] Αντίστοιχα, η ορισμένη 
βάσει της εθνικής συνήθως καταγωγής εθνοτική ομάδα μετανα­
στών αντιμετωπίζεται ως μια φυσική και αυτονόητη μονάδα....

Με απλά λόγια, με κάποιους μετανάστες μοιάζουμε περισσό­
τερο από ό,τι με κάποιους Έλληνες και αντιστρόφως. Τίποτε το 
καινοφανές (και) εδώ... Διότι είναι μάλλον αφέλεια να υποθέ­
σουμε ότι εμείς έχουμε ‘μία’ κουλτούρα, οι εθνικές μεταναστευ- 
τικές ομάδες από μία εκάστη και ότι όλες αυτές συναντιούνται 
με δυνητικό αποτέλεσμα τη ρευστοποίηση των αλλοδαπών πο­
λιτισμών στον γηγενή. Και αυτό διότι ούτε ‘μία’ μεταναστευ- 
τική κουλτούρα υπάρχει ούτε ‘μία’ γηγενής. Αυτή είναι μια πα­
γίδα στην οποία συχνά πέφτουν οι αναλυτές κυρίως επειδή οι



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 69

σύγχρονες συζητήσεις για τη μετανάστευση, τουλάχιστον στην 
Ευρώπη, σχεδόν μονοπωλούνται από το ισλαμικό σκιάχτρο. 
‘Μπορούμε να ενσωματώσουμε τους μουσουλμάνους;’ ‘Γιατί 
αυτοί, περισσότερο από άλλους, παρουσιάζουν τέτοιες αντιστά­
σεις προσαρμογής ακόμη και σε κράτη με αποικιακό παρελθόν 
και μητροπολιτικό παρόν;’ Δεν υπαινισσόμαστε ότι στα ερω­
τήματα αυτά υπάρχουν εύκολες απαντήσεις. Είναι δεδομένο ότι, 
στους καιρούς μας, οι θρησκείες —και δη το Ισλάμ— λειτουρ­
γούν ως κατεξοχήν μηχανισμός πολιτικής ριζοσπαστικοποίησης 
των πιστών για μια σειρά από λόγους που εκφεύγουν των ορίων 
αυτής της μελέτης. Είναι επίσης βέβαιο πως στη σημερινή γεω­
πολιτική συγκυρία τα πάθη δύσκολα θα κατασιγαστούν και πως 
φαινόμενα όπως αυτό που περιγράφηκε στην αρχή του κειμέ­
νου θα επαναλαμβάνονται. Είναι, όμως, αυτή η κατάσταση ικα­
νή να μας αποκρύψει πως ούτως ή άλλως τίθεται ζήτημα συ­
νεννόησης μεταξύ των ανθρώπων ανεξαρτήτως θρησκειών; Η 
διακύβευση αυτή εκτείνεται πέραν των εθνοτικών ή θρησκευ­
τικών συσσωματώσεων. Αφορά τον σκληρό πυρήνα των πολι­
τικών και ιδεολογικών στρατηγικών που προκρίνονται για τη 
θεμελίωση της πολιτικής κοινότητας. Με πιο απλά λόγια: τι εί­
ναι αυτό που καθιστά μία και ενιαία τη δική μου κουλτούρα με 
εκείνη ενός μέλους της Χρυσής Αυγής, ώστε υπό τη σκέπη του 
ότι είμαστε Έλληνες και οι δύο, να μπορούμε να μιλάμε για 
κάτι ‘δικό μας’; Και η μέγιστη ειρωνεία είναι πως ούτε αυτός 
που ομνύει στην ελληνικότητα αντιλαμβάνεται την παραμικρή 
κοινότητα στοχεύσεων και αξιών μεταξύ της δικής του κουλ­
τούρας και εκείνης ενός πολιτικού του αντιπάλου.15 Δεν είναι 
επίσης κατανοητό γιατί οι αποκλίσεις που υπάρχουν μεταξύ του 
πολιτισμού του ενός και του άλλου είναι λιγότερο σημαντικές από 
κάποιες άλλες, όπως υπαινίσσεται ένας ρηχός περί πολυπολι- 
τισμικότητας λόγος. Εδώ μπορεί να αντιτάξει κανείς το εξής:

15. Παρατηρείται, δηλαδή, το εξής παράδοξο: οι κατεξοχήν θιασώτες 
της μονολιθικής ενότητας του ‘ελληνικού’ —και του όποιου άλλου εθνικού— 
πολιτισμού είναι και οι κατεξοχήν θιασώτες της διαίρεσης του έθνους σε 
εχθρούς και φίλους.



70 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

‘Καταλαβαίνω ότι οι έλληνες φασίστες προκαλούν την ίδια και 
μεγαλύτερη αποστροφή από τους φονταμενταλιστές μετανάστες, 
ωστόσο οι πρώτοι είναι πολίτες, οπότε εξ αντικειμένου θα πρέ­
πει να τους ανεχθούμε, ενώ τους άλλους που ήρθαν δεν χρω­
στάμε τίποτε να τους υποστούμε και αυτούς. Πολλώ δε μάλλον 
όταν κάποιοι μετανάστες γίνονται η εμπροσθοφυλακή ναζιστι- 
κών συμμοριών’. Το επιχείρημα έχει σοβαρά ερείσματα και ο 
μόνος τρόπος να το αντικρούσει κανείς είναι να προσφύγει σε 
μια επιχειρηματολογία καντιανού κοσμοπολιτισμού ή προλετα­
ριακού διεθνισμού. Και η δόμηση ενός τέτοιου επιχειρήματος φα­
ντάζει αρκούντως ελκυστική. Επειδή πάντως η προσφυγή σε 
αυτή τη βαριά θεωρητική αρματωσιά δεν ανήκει στις βλέψεις 
του παρόντος κειμένου, θα πρέπει να επισημάνουμε ότι όποια 
απάντηση και να δώσουμε στην ως άνω ένσταση —ακόμη, δη­
λαδή, και να την αποδεχθούμε— αυτό δεν ακυρώνει ούτε περιο­
ρίζει την εγκυρότητα του επιχειρήματος που λέει ότι το ‘εμείς’ 
καί ‘αυτοί’ δεν είναι τομή που συνάπτεται της διαίρεσης με­
ταξύ αλλοδαπού και ημεδαπού πληθυσμού, αλλά την τέμνει ορι­
ζόντια σε όλη της την έκταση.

Η μινιμαλιστική αυτή λοιπόν εκδοχή της πολιτοφροσύνης 
ουσιαστικά αφορά τις αντοχές και ανοχές της απέναντι σε αυ­
τούς που υπονομεύουν την πολιτική κοινότητα, ανεξάρτητα από 
την καταγωγή τους. Αυτό είναι το διακύβευμα σήμερα, το οποίο 
η μετανάστευση, όπως παντού, το βάζει σε έναν μεγεθυντικό 
φακό οξύνοντας τις αντιθέσεις του και καθιστώντας δυσκολό­
τερο τον συγκερασμό τους. Η δημοκρατία επομένως που αμύνε­
ται μαχόμενη εναντίον του εκφασισμού της κοινωνίας δεν στρέ­
φεται γενικά και αφηρημένα εναντίον των ‘δραστικά’ διαφορε­
τικών ή των εσωτερικών εχθρών της, είτε αυτοί την απειλούν 
στο όνομα μιας πολιτικής στόχευσης για την ανατροπή της εί­
τε την πολεμούν στο όνομα των πολιτισμικών τους παραδόσεων. 
Η δημοκρατία υπαγορεύει πως υπάρχουν διαβαθμίσεις αξίας και 
απαξίας, ουσιαστικά διαφορετικοί δείκτες διαπραγμάτευσης του 
ηθικού βάρους των έννομων αγαθών. Σε αυτή την ιεράρχηση, 
δεσπόζουσα θέση στους δείκτες απαξίας έχει η βία: είτε οι θύ­
τες είναι αλλοδαποί είτε ημεδαποί.



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΙΙΟΛΤΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 71

Η θεολογικο-πολιτική πραγματεία του Spinoza (κεφάλαια 
16 και 20), αυτό το ‘δημοκρατικό μανιφέστο’ της νεωτερικό- 
τητας, λέει:

Σκοπός του κράτους [Republica] είναι στην πραγματικότητα η 
ελευθερία. Είδαμε επίσης ότι, για να σχηματιστεί το κράτος, ένα 
μόνο πράγμα είναι απαραίτητο: η εξουσία λήψης αποφάσεων να 
ανήκει είτε σε όλους συλλογικά είτε σε μερικούς είτε σε έναν. 
Επειδή πράγματι η ελεύθερη κρίση των ανθρώπων διαφέρει πά­
ρα πολύ, ο καθένας πιστεύει ότι μόνο αυτός τα ξέρει όλα και εί­
ναι αδύνατον όλοι να σκέφτονται με τον ίδιο τρόπο και να μιλούν 
ομόφωνα, οι άνθρωποι δεν μπορούν να ζήσουν ειρηνικά αν ο κα­
θένας δεν παραιτηθεί από το δικαίωμά του να ενεργεί μόνο ακο­
λουθώντας την απόφαση του πνεύματός του. Επομένως, ο καθέ­
νας παραιτείται μόνο από το δικαίωμά του να ενεργεί με δική 
του απόφαση και όχι από το δικαίωμα να συλλογίζεται και να 
κρίνει. [...] [Το δημόσιο δίκαιο θα είναι] τέτοιο ώστε μόνον οι 
πράξεις να διώκονται, ενώ τα λόγια να μην τιμωρούνται ποτέ 
(Spinoza από Μπαλιμπάρ 1996: 45 και 12).

Στους καιρούς που ζούμε, τα παραπάνω, πιστεύω, είναι υπεραρ­
κετά ως το ελάχιστο πολιτειακό (πολυπολιτισμικό;) όριο για τη 
μετανάστευση στην Ελλάδα της κρίσης.

Βιβλιογραφικές αναφορές
Alba, R. & Nee, B. (2011). ‘Θεωρία της αφομοίωσης, παλιά και 

νέα’, στο Λ. Βεντούρα (επιμ.), Μετανάστευση και κοινωνικά 
σύνορα. Διαδικασίες αφομοίωσης, ενσωμάτωσης η αποκλεισμοί). 
Αθήνα: Νήσος.

Balibar, Ε. (2005). Πολίτικη και αλήθεια. Αθήνα: Νήσος.
Barry, Β. (2001). Culture and Equality-An egalitarian Critique of 

Multiculturalism. Oxford: Polity Press.
Βέμπερ, M. (1957). Η Πολιτική ως επάγγελμα. Αθήνα: Παπαζήσης.
Benjamin, W. (2011). Για μια κριτική της βίας. Αθήνα: Εναλλα­

κτικές Εκδόσεις.
Βεντούρα, Λ. (επιμ.) (2011). ‘Γηγενείς/μετανάστες: Οροθέτηση και 

μετατόπιση κοινωνικών συνόρων’, στο της ιδίας (επιμ.), Με­



72 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

τανάστευση και κοινωνικά σύνορα. Διαδικασίες αφομοίωσης, εν­
σωμάτωσης ή αποκλεισμού, Αθήνα: Νήσος.

Bommes, Μ. & Geddes, A. (2000). 'Introduction. Immigration and 
the Welfare State’, στο των ιδίων (επιμ.), Immigration and 
Welfare: Challenging the Borders of the Welfare State. London: 
Routledge.

Brubaker, R. (2011). ‘Η επιστροφή της αφομοίωσης; Αλλάζοντας 
προσεγγίσεις για τη μετανάστευση και τα παρεπόμενά της στη 
Γαλλία, τη Γερμανία και τις Ηνωμένες Πολιτείες’, στο Λ. 
Βεντούρα (επιμ.), Μετανάστευση και κοινωνικά σύνορα. Δια­
δικασίες αφομοίωσης, ενσωμάτωσης η αποκλεισμού. Αθήνα: 
Νήσος.

Castel, R. (2011). Όι δυσμενείς διακρίσεις. Το έλλειμμα της ιδιότη­
τας του πολίτη στους νέους των προαστίων’, στο Λ. Βεντούρα 
(επιμ.), Μετανάστευση και κοινωνικά σύνορα. Διαδικασίες αφο­
μοίωσης, ενσωμάτωσης ή αποκλεισμού. Αθήνα: Νήσος.

Γκολφινόπουλος, Α. (2007) ‘Έλληνας ποτέ ...’. Αλβανοί και ελ­
ληνικός Τύπος τη νύχτα της 4ης Σεπτεμβρίου 2004. Ιωάννινα: 
Ισνάφι.

Dancygier, R. Μ. (2010). Immigration and Conflict in Europe. Cam­
bridge: Cambridge University Press.

Elizier, B. R. (1998). ‘The Israeli experience in Multiculturalism’, 
στο R. Baubock & J. Rundell (επιμ.), Blurred Boundaries: 
Migration, Ethnicity, Citizenship. Aldershot: Ashgate.

Fangen, K., Fossan, K. & Mohn, F. A. (επιμ.) (2010). Inclusion 
and Exclusion of Young Adult Migrants in Europe: Barriers and 
Bridges. London: Ashgate.

Freedman, J. (2004). Immigration and Insecurity in France. Lon­
don: Ashgate.

Gans, H. (1992). ‘Comment: Ethnic invention and acculturation, a 
bumpy-line approach’, Journal of American Ethnic History, 12, 
1: 42-52.

Gordon, M. (1964). Assimilation in American Life, the Role of Race, 
Religion and National Origin. New York: Oxford University 
Press.

Hall, S. (2000). ‘The Multi-cultural Question’, στο B. Hesse (επιμ.), 
Un/settled Multiculturalism. London: Zed Press.

Joppke, C. (1998). ‘Why Liberal States Accept Unwanted Immigra­
tion’, World Politics 50: 266-293.



ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟ ΕΛΑΧΙΣΤΟ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΟ (ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟ;) ΟΡΙΟ 73

Kymlicka, W. (2005). Η πολιτική φιλοσοφία της εποχής μας. Αθή­
να: Πόλις.

Le Goff, J. (2006). Η Ευρώπη γεννήθηκε τον Μεσαίωνα; Αθήνα: 
Πόλις.

Λιάκος, Α. (2011). Αποκάλυψη, Ουτοπία και Ιστορία. Οι μεταμορ­
φώσεις της ιστορικής συνείδησης. Αθήνα: Πόλις.

Μαρξ, Κ. (1982). Η 18η Μπρυμαίρ τον Λουδοβίκου Βοναπάρτη. 
Αθήνα: Θεμέλιο.

Μπαλιμπάρ, Ε. (1996). Ο Σπινόζα και η πολιτική. Αθήνα: Εστία.
Μπαλτσιώτης, Λ. (1997) ‘Η πολυγλωσσία στην Ελλάδα’, Σύγ­

χρονα Θέματα, 63: 89-95.
Μπαλτσιώτης, Λ. (2004), Εκδοχές της ελληνικής εθνικής ιστο­

ρίας του 19ου και των αρχών του 20ού αιώνα στο λόγο των αρ- 
βανίτικων κοινοτήτων σήμερα’, πρακτικά συνεδρίου ‘Η ιστορία 
ως διακύβευμα. Μορφές σύγχρονης ιστορικής κουλτούρας’, Ηί- 
storein/Ιστορείν, 4.

Müller, J.-W. (2012). Συνταγματικός πατριωτισμός. Αθήνα: Παπα- 
ζήσης.

Παπαστυλιανός, X. (2012). ‘Πρόλογος’, στο J.-W. Müller, Συ­
νταγματικός πατριωτισμός, Αθήνα: Παπαζήσης.

Παρσάνογλου, Δ. (2009) ‘Όταν οι κοινωνικές επιστήμες αναπα­
ράγουν ιδεολογικά άλλοθι του “ξαφνιάσματος” της ελληνικής κοι­
νωνίας από τη μετανάστευση’, στο Μ. Παύλου & Α. Σκου- 
λαρίκη (επιμ.), Μετανάστες και μειονότητες-Λόγος και πο­
λίτικες, Αθήνα: Βιβλιόραμα.

Tsitselikis, Κ. (2012). Old and New Islam in Greece. From Histor­
ical Minorities to Immigrant. Herndon, VA: Brill.

Tully, J. (1995). Strange Multiplicity. Constitutionalism in the age of 
diversity. Cambridge: Cambridge University Press.

Χριστόπουλος, Δ. (2002). Η ετερότητα ως σχέση εξουσίας. Αθή­
να: Κριτική.

Χριστόπουλος, Δ. (2004). Όι μετανάστες στην ελληνική πολιτική 
κοινότητα’, στο: Μ. Παύλου & Δ. Χριστόπουλος (επιμ.), 
Η Ελλάδα της μετανάστευσης. Αθήνα: Κριτική.

Ψαρράς, Δ. (2012). Η Μαύρη Βίβλος της Χρυσής Αυγής. Ντοκου­
μέντα από την ιστορία και τη δράση μιας ναζιστικής ομάδας. 
Αθήνα: Πόλις.



74 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΡΙΣΤΟΠΟΤΛΟΣ

ABSTRACT

Dimitris Christopoulos

In quest of a minimum civic (multiculturalist?) 
integration model:

Migration in Greece in the turmoil of the financial crisis

The article explores the possibilities of an integration theory for mi­
grants adapted to the Greek socio-economic and political environ­
ment in the turmoil of the ongoing financial crisis. Throughout its 
history, the Greek integration model was founded on a particular Ja­
cobin ideology adapted to the post-Ottoman realities of the region. 
According to this pattern, similar to the French or the Turkish one, 
integration goes in tandem with absolute assimilation. Erasing one’s 
identity has proved to be the only way for opening the gate to nation­
hood and well-being within the political community. This very same 
model (functional during the 20th century vis-à-vis national minori­
ties) started to apply after the end of the Cold War for migrants arriv­
ing in Greece. Nevertheless, it already presents symptoms of histori­
cal exhaustion. In practice, it cannot deliver. Today, in the midst of 
this unprecedented crisis, assimilation does not seem to be such an 
attractive goal for migrants since it offers no rewards in terms of equal 
access to social rights citizenship. Therefore, new integration strate­
gies are urgently required.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

