
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 30 (2013)

   Πολυπολιτισμικότητα

  

 

  

  Η κουλτούρα της αειφορίας στην ευρωπαϊκή
ιστορία: ηθικά και, πρακτικά μοντέλα για τη σχέση
ανθρώπου και φύσης 

  Ελισάβετ Χαϊντενράιχ   

  doi: 10.12681/sas.648 

 

  

  Copyright © 2015, Ελισάβετ Χαϊντενράιχ 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Χαϊντενράιχ Ε. (2015). Η κουλτούρα της αειφορίας στην ευρωπαϊκή ιστορία: ηθικά και, πρακτικά μοντέλα για τη
σχέση ανθρώπου και φύσης. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 30, 227–258.
https://doi.org/10.12681/sas.648

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 13/02/2026 09:26:52



Ελισάβετ Χαϊντενράιχ*

Η ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ 
ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ
ΗΘΙΚΑ ΚΑΙ ΠΡΑΚΤΙΚΑ ΜΟΝΤΕΛΑ 

ΓΙΑ ΤΗ ΣΧΕΣΗ ΑΝΘΡΩΠΟΥ ΚΑΙ ΦΥΣΗΣ

Η γένεση μιας σύγχρονης κουλτούρας της αειφορίας χρειάζεται 
γνώση του ιστορικού πλαισίου της και έναν διάλογο με το παρελ­
θόν. Το άρθρο παρουσιάζει τρία ιστορικά στάδια στα οποία θεμε­
λιώθηκαν οι βασικές έννοιες, τα ηθικά πρότυπα και οι πρώτες πρα­
κτικές της αειφορίας. Στο πλαίσιο του θρησκευτικού δόγματος της 
Θείας Πρόνοιας, αναπτύχθηκαν στον Μεσαίωνα σχεδόν όλες οι έν­
νοιες της αειφορίας τις οποίες χρησιμοποιούμε μέχρι σήμερα κα­
θώς και θεολογικά μοντέλα για τη σχέση ανθρώπου και φύσης. Η 
πίστη στη Θεία Πρόνοια, η οποία μεριμνά για τη συνέχεια της 
ζωής και του κόσμου, διαταράχθηκε την εποχή της Νεωτερι,κότη- 
τας. Εφεξής, ο ίδιος ο άνθρωπος είναι εκείνος που πρέπει να μερι­
μνά για τον εαυτό του. Σε αυτή την πρόκληση, ο Descartes και ο 
Spinoza έδωσαν δύο διαφορετικές απαντήσεις. Ενώ ο Descartes 
προώθησε την επιστημονική-τεχνολογική κυριαρχία πάνω στη φύ­
ση, ο Spinoza πρότεινε τόσο μια ηθική της συνεργασίας με τις φυ­
σικές δυνάμεις όσο και μια ηθική της ευθύνης για τις επόμενες γε­
νιές. Είναι ακριβώς αυτή η ηθική η οποία έδωσε έναυσμα στις πρώ­
τες προσπάθειες αειφορικής διαχείρισης φυσικών πόρων και στη 
γένεση της σύγχρονης έννοιας της αειφορίας.

* Αναπληρώτρια Καθηγήτρια, Τμήμα Κοινωνιολογίας, Πανεπιστήμιο 
Αιγαίου, <e.heidenreich@soc.aegean.gr>.



228 ΕΛΙΣΑΒΕΤ X ΑΙΝΤΕ N PAIX

Εισαγωγή

Η ΝΕΟΤΕΡΗ ΙΣΤΟΡΙΑ της Ευρώπης είναι εγγεγραμμένη στη 
συνείδησή μας ως μια ιστορία αυξανόμενης χρήσης, κατανάλω­
σης και αλλοίωσης των φυσικών πόρων και του φυσικού πε­
ριβάλλοντος. Χωρίς καμία αμφιβολία, αυτή η εικόνα περιγρά­
φει την πραγματικότητα του κυρίαρχου ιστορικού ρεύματος των 
τελευταίων αιώνων απέναντι στο οποίο αναπτύσσονται σχετικά 
πρόσφατα πολιτικές αναθεώρησής του που επικεντρώνονται γύ­
ρω από την έννοια της αειφορίας. Μετά από διεξοδικές συζη­
τήσεις στον διεθνή χώρο, δημιουργήθηκε τη δεκαετία του 1980 
το νέο πολιτικό μοντέλο της αειφορικής ανάπτυξης.1 Οι ευρω­
παϊκές πολιτικές της αειφορικής ανάπτυξης αφορούν σχεδόν όλες 
τις πτυχές της οικονομικής, κοινωνικής και καθημερινής ζωής 
και συνοδεύονται από έντονες συζητήσεις όσον αφορά, μεταξύ 
άλλων, τις μορφές και διαδικασίες της διακυβέρνησης και τα 
ηθικά θεμέλια της αειφορίας.2 Το ότι το εγχείρημα αυτό δεν 
μπορεί να πραγματοποιηθεί χωρίς τη συμμετοχή των πολιτών 
και επιχειρήσεων καθώς και την αλλαγή των συμπεριφορών και 
πρακτικών τους, έχει γίνει πια προφανές και τονίζεται ρητά στο 
Πέμπτο και Έκτο Πρόγραμμα Δράσης της Ευρωπαϊκής Ένω­
σης (CEC 1992, EC 2001). Επίσης έχει γίνει σαφές, και τεκμη­
ριώθηκε επανειλημμένα από εμπειρικές έρευνες, ότι η απαιτού- 
μενη αλλαγή των συμπεριφορών και πρακτικών προϋποθέτει, με­
ταξύ άλλων, και τη μεταβολή των σύγχρονων αξιών, κανόνων 
και ηθικών, με άλλα λόγια τη μεταβολή της σύγχρονης κουλτού­

1. Η αειφορική ανάπτυξη ορίζεται για πρώτη φορά στο κλασικό πια 
κείμενο Our Common Future (WCED 1987). Για την ιστορία του μοντέλου 
της αειφορικής ανάπτυξης, βλ. Χαϊντενράιχ 2005, Baker 2000, Baker et al. 
1996, Sachs 2000.

2. Η σύγχρονη περιβαλλοντική ηθική γεννήθηκε στη δεκαετία του 1970 
και ανέπτυξε μια θεολογική, φιλοσοφική και φυσική-οικολογική κατεύθυν­
ση (βλ. Summerer 1996). Για τη σύγχρονη συζήτηση της περιβαλλοντι­
κής ηθικής, βλ. Dobson 2000: 36-63. Για θέματα διακυβέρνησης και συμ­
μετοχής των πολιτών, βλ. Dobson & Sâiz 2005.



Fl ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 229

ρας σε μια κουλτούρα της αειφορίας (Heberlein 1981, Brand 
2000, Preisendörfer & Franzen 1996, Diekmann & Preisendör- 
fer 1992, Heidenreich 1998, Jonas 2003). Η θεματική αυτού του 
άρθρου δεν είναι το πώς συσχετίζονται πολιτισμικές μορφές 
—όπως αξίες, έννοιες, εικόνες και ηθικές— με τη συμπεριφορά 
και την κοινωνική δράση (Geertz 2003: 13-43) και το πώς μπο­
ρούμε να συλλάβουμε θεωρητικά τις διαδικασίες μεταλλαγής 
μιας κουλτούρας.3 Ούτε και αποσκοπεί αυτό να εμπλακεί στη 
σύγχρονη συζήτηση περί περιβαλλοντικής ηθικής. Σκοπός του 
κειμένου είναι να αναδείξει καταρχάς ότι η κουλτούρα της αει- 
φορίας δεν είναι ένα τόσο καινούργιο θέμα όπως νομίζουμε και, 
στη συνέχεια, να διερευνήσει τμήματα της μακρόχρονης πορείας 
της και μάλιστα υπό το πρίσμα της υπόθεσης ότι η κουλτούρα 
της αειφορίας μπορεί να γίνει αντιληπτή ως ένα δεύτερο, κά­
πως υποδόριο, ρεύμα της ευρωπαϊκής ιστορίας. Από αυτό το ρεύ­
μα, η σύγχρονη συζήτηση μπορεί να αντλήσει ιδέες, επιχειρή­
ματα και μοντέλα, ανοίγοντας έναν διάλογο με το παρελθόν. Για 
πολλούς αιώνες, η κουλτούρα της αειφορίας είχε δύο διαστάσεις 
—μία ηθική και μία πρακτική— οι οποίες συναντώνται και συ­
γκλίνουν προς το τέλος του 17ου και την αρχή του 18ου αιώνα σε 
έναν πολύ συγκεκριμένο και απτό τομέα, εκείνον της αειφορι- 
κής διαχείρισης δασών. Από αυτόν απορρέει και η ελληνική έν­
νοια της αειφορίας.

Η λέξη αειφορία εισάγεται στη δεκαετία του 1920 στην ελ­
ληνική γλώσσα ως νεολογισμός. Για να αποδώσουν τους ξένους 
επιστημονικούς όρους της αειφορικής δασολογίας —τον γερμα­
νικό Nachhaltigkeit, τον αγγλικό sustained yield και τον γαλ­
λικό rapport soutenu— οι μεταφραστές της εποχής εκείνης δη­
μιούργησαν τη νέα λέξη σύμφωνα με πρότυπα λέξεων όπως αει­
θαλής και αείφυλλος.4 Το γεγονός ότι η ελληνική έννοια της

3. Για τα μοντέλα πολιτισμικής αλλαγής των Elias, Bourdieu και Oe- 
vermann, βλ. Heidenreich 1993.

4. Επειδή στον επιστημονικό χώρο είχε επιβληθεί η καθαρεύουσα, το 
επίθετο αειφόρος δυσχεραίνει μέχρι σήμερα τη χρήση της έννοιας η οποία 
αντικαθίσταται συνήθως από τις έννοιες ‘βιωσιμότητα’ και ‘βιώσιμη ανά-



230 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XAlNTENPAlX

αειφορίας δημιουργήθηκε στο πλαίσιο της δασολογίας αντικα­
τοπτρίζει με μεγάλη ακρίβεια ένα σημαντικό στοιχείο της ευ­
ρωπαϊκής ιστορίας της αειφορίας. Ήδη από τον 15ο αιώνα, τα 
ευρωπαϊκά δάση αποτέλεσαν επανειλημμένα αντικείμενο σκέ­
ψεων, πολιτικών και πρακτικών που αποσκοπούσαν στη συντή­
ρηση, αναπαραγωγή και ορθολογική χρήση τους.5 Η κρατική 
και γεωπονική ενασχόληση με τα δάση εμπλουτίσθηκε από τον 
17ο αιώνα με θρησκευτικούς και φιλοσοφικούς στοχασμούς. Στην 
αρχή του 18ου αιώνα, τέθηκαν τα επιστημονικά θεμέλια της αει- 
φορικής διαχείρισης των δασών και σε αυτό το πλαίσιο γεννιέ­
ται και η σύγχρονη έννοια της αειφορίας. Αξιοσημείωτο είναι 
ότι, ταυτόχρονα με τις απαρχές της αειφορικής διαχείρισης των 
δασών, σημειώθηκαν και οι απαρχές της βιομηχανικής επανά­
στασης η οποία υποκατέστησε το ξύλο ως πρώτη ύλη με το μη 
ανανεώσιμο κάρβουνο και, τον 19ο αιώνα, με το μη ανανεώσιμο 
πετρέλαιο. Αυτή η ταυτόχρονη εξέλιξη της αειφορικής δασολο­
γίας και της μη αειφορικής βιομηχανικής επανάστασης είναι χα­
ρακτηριστική για την ευρωπαϊκή ιστορία των τελευταίων αιώ­
νων. Από την πρώιμη νεωτερικότητα παρατηρούμε να επικρα­
τεί όλο και περισσότερο ένα ρεύμα που αποσκοπεί στην επιστη- 
μονική-τεχνολογική κυριαρχία και απεριόριστη εκμετάλλευση 
της φύσης, ενώ παράλληλα εξελίσσεται ένα ρεύμα διαφύλαξης 
των φυσικών πόρων. Από το τελευταίο δεν πηγάζουν μόνο κε­
ντρικές έννοιες της αειφορίας, αλλά και θεωρητικά μοντέλα και 
πρακτικές της αειφορικής ανάπτυξης.

Η ευρωπαϊκή κουλτούρα της αειφορίας ξεκινά τον Μεσαίω­
να6 ως χριστιανική θεολογία' μας εφοδιάζει δε με πλούσιο σχε­
τικό λεξιλόγιο καθώς και με θεωρητικά μοντέλα για τη σχέση

πτύξη’. Στη δημοτική, το επίθετο αποδίδεται ως αειφορικός όπως και σε 
αυτό το άρθρο. Για τη μεγάλη παράδοση της κατασκευής σύνθετων λέξεων 
με το επίρρημα ‘αεί’ της αρχαίας και τη δημοτική μορφή του επιθέτου αει- 
φορικός, βλ. Μπαμπινιώτης 2002: 74, 75.

5. Μία από τις πρώτες απόπειρες ορθολογικής διαχείρισης δασών έκα­
νε τον 15ο αιώνα το κράτος της Βενετίας' βλ. Appuhn 2009.

6. Αυτό το άρθρο αναφέρεται στον ‘λατινικό’ ή ‘δυτικό’ Μεσαίωνα και 
όχι στον ‘βυζαντινό’ ή ‘ανατολικό’ Μεσαίωνα.



Μ ΚΟΤΛΤΟΤΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 231

ανθρώπου και φύσης. Αυτό το ιστορικό νήμα ή, αλλιώς, αυτή 
η χριστιανική ηθική της αειφορίας διατηρείται μέχρι σήμερα 
στις χριστιανικές εκκλησίες και ως γενική στάση για τη δια­
φύλαξη της Θείας Δημιουργίας. Στο πρώτο μέρος του κειμένου 
αυτού παρουσιάζονται οι θεμελιώδεις θεολογικές σκέψεις και έν­
νοιες που προωθούν μια χριστιανική κουλτούρα της αειφορίας. 
Το δεύτερο μέρος αναφέρεται σε δύο φιλοσοφικά συστήματα 
του πρώιμου Διαφωτισμού βάσει των οποίων θεμελιώθηκαν δύο 
αντίθετες αντιλήψεις και λογικές για τη σχέση ανθρώπου και 
φύσης. Ο Descartes και ο Spinoza, φιλόσοφοι που επηρέασαν 
και οι δύο τη μεταγενέστερή τους ευρωπαϊκή ιστορία, αντιπρο­
σωπεύουν ο μεν πρώτος το κύριο πολιτισμικό ρεύμα της επι- 
στημονικής-τεχνολογικής κυριαρχίας πάνω στη φύση και ο δεύ­
τερος το υποδόριο πολιτισμικό ρεύμα της διαφύλαξης της φύσης 
και της συνεργασίας με τις δυνάμεις της. Στο τρίτο μέρος, όπου 
παρουσιάζονται οι απαρχές της αειφορικής διαχείρισης δασών, 
θα συναντήσουμε πάλι τις ιδέες του Spinoza καθώς και τις χρι­
στιανικές αντιλήψεις του Μεσαίωνα. Επίσης θα παρακολουθή­
σουμε τη γέννηση της σύγχρονης έννοιας της αειφορίας.

I. Η αειφορική διακυβέρνηση του κόσμου 
η η Θεία Πρόνοια

Στο πλαίσιο της μεσαιωνικής θεολογίας, το υποκείμενο της αει- 
φορικής διακυβέρνησης του κόσμου είναι ο Θεός ο οποίος απο­
τελεί σημαντικό υπόδειγμα για τη μελλοντική αειφορική δρα­
στηριότητα του ανθρώπου. Το δόγμα της Θείας Πρόνοιας [Pro­
videntia Dei] το οποίο επικράτησε στη δυτική Ευρώπη μέχρι 
τον 17ο αιώνα, εμπλουτίζεται καθ’ όλη τη διάρκεια του Μεσαίω­
να κληροδοτώντας σε εμάς τις βασικές έννοιες της αειφορίας. 
Μία από τις πιο ενδιαφέρουσες θεολογικές φυσιογνωμίες όσον 
αφορά την κουλτούρα της αειφορίας είναι ο Φραγκίσκος της 
Ασσίζης (1182-1226): ιδρυτής του μοναχικού τάγματος των Φρα­
γκισκανών, αφιερώνει τη ζωή του στους φτωχούς και κηρύσ­
σει μια σχέση ισότητας, ειρήνης και αγάπης μεταξύ του ανθρώ­



232 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΧΑΪΝΤΕΝΡΑΪΧ

που και των άλλων δημιουργημάτων του Θεού, εμψύχων και 
αψύχων.

Στο Canticum Solis,1 αναφέρεται στα στοιχεία της φύσης 
ως αδέλφια του ανθρώπου επειδή έχουν την ίδια προέλευση ως 
δημιουργήματα του Θεού. Αυτό σημαίνει ότι βρίσκονται οντο­
λογικά στο ίδιο επίπεδο με τον άνθρωπο. Ο Φραγκίσκος καταρ­
γεί τη διαχωριστική γραμμή μεταξύ ανθρώπου και υπόλοιπης 
Δημιουργίας και τον εξισώνει με τα άλλα δημιουργήματα. Η κί­
νηση αυτή συνιστά μια πρόκληση στην αρχαία και τη χριστια­
νική παράδοση που τοποθετούν τον άνθρωπο πάνω από τα άλλα 
πλάσματα της γης. Η χριστιανική εκδοχή αυτής της παράδο­
σης αναφέρεται στη Θεία εντολή: να κυριαρχούν οι άνθρωποι 
πάνω στη γη και σε ό,τι υπάρχει σε αυτή (Γένεσις 1, 26-28). 
Στη Γένεση (2, 15) υπάρχει όμως και μια άλλη εντολή: να καλ­
λιεργούν και να διαφυλάσσουν τη γη. Μέχρι σήμερα, η οικολο­
γική ανησυχία και οι δραστηριότητες των χριστιανικών εκκλη­
σιών στηρίζονται στη δεύτερη εντολή της διαφύλαξης της Θείας 
Δημιουργίας.7 8

Ο Φραγκίσκος ωστόσο δεν κλίνει προς καμία από αυτές τις 
δύο εντολές' διατυπώνει τελικά μια άλλη πρόταση: στο Canti­
cum Solis, δεν τοποθετεί μόνο τον άνθρωπο δίπλα στα άλλα δη­
μιουργήματα, αλλά τον υπάγει και στη φροντίδα της Θείας Πρό­
νοιας. Επειδή η Θεία Πρόνοια μεριμνά για τον άνθρωπο μέσω 
της Θείας Δημιουργίας (Γένεσις 1, 29), ο άνθρωπος βρίσκεται 
άμεσα υπό την καθοδήγηση και αιγίδα της φύσης. Ο Θεός φρο­
ντίζει για τα πλάσματά του μέσω της βροχής, του ήλιου, της 
γης και άλλων φυσικών στοιχείων, τα διατρέφει, τα συντηρεί 
και τα στηρίζει. Αυτή η Θεία δραστηριότητα εκφράζεται και

7. To Canticum Fratis Solis Vel Laudes Creaturarum είναι μια προσευ­
χή και παράλληλα ένας ύμνος στη Θεία Δημιουργία. Γράφτηκε προς το 
τέλος της ζωής του Φραγκίσκου και αποτελείται από δέκα στροφές. Βλ. 
Αγίου Φραγκίσκου της Ασσίζης 2010, http://www.catholic.gr/ierikardia/ 
prosevhes.html.

8. Βλ., για παράδειγμα, την ‘Κοινή διακήρυξη του Πάπα Ιωάννη Παύ­
λου Β' και του Οικουμενικού Πατριάρχη Βαρθολομαίου το 2002’, http:// 
www.ec-patr.org/docdisplay.php?lang=gr&id =485&tka=gr.



Η ΚΟΤΛΤΟΤΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 233

αποδίδεται στο Canticum Solis με το λατινικό ρήμα sustentare. 
Το φυσικό στοιχείο που είναι πριν απ’ όλα αναγκαίο για τη συ­
ντήρηση και συνέχεια της ζωής, είναι ο ήλιος [solis], Ο ήλιος 
δεν είναι μόνο ο αδελφός του ανθρώπου αλλά ταυτόχρονα και ο 
κύριός του [messor]. Εξαιρετική θέση κατέχει επίσης η γη, η 
οποία δεν είναι μόνο αδελφή αλλά και ‘μητέρα γη’. Σε αυτό το 
πλαίσιο έρχονται στο προσκήνιο για πρώτη φορά τα ρήματα su­
stentare [διατρέφω, συντηρώ, στηρίζω] και governare [κατευ­
θύνω, καθοδηγώ, κυβερνώ]:

[...] nostra mater terra, la quale ne sustenta et governa, et produce 
diversi fructi con coloriti fiori et herba' δηλαδή: [...] δική μας 
μητέρα γη, η οποία μας συντηρεί (στηρίζει) και μας καθοδηγεί 
(κατευθύνει, κυβερνά) και παράγει ποικιλία καρπών και πολύ­
χρωμα λουλούδια και βότανα.9

Η γη έχει εξαιρετικές δυνάμεις. Μας διατρέφει, μας συντη­
ρεί και μας στηρίζει, μας κρατάει επάνω της, μας φέρει —όλα 
αυτά υποδηλώνει το ρήμα sustentare— και μας κατευθύνει, μας 
καθοδηγεί, μας διακυβερνά —όπως υποδηλώνει το ρήμα gover­
nare. Αμέσως αναγνωρίζουμε δύο αγγλικά ρήματα —to sustain 
και to govern— και το ελληνικό ρήμα ‘φέρω’ στη σύνθετη λέξη 
αει-φορία. Σε προηγούμενη στροφή του Canticum Solis, ο Φρα­
γκίσκος μας δίνει και το ουσιαστικό sustentamento [συντήρηση, 
στήριξη της ζωής και του κόσμου]. Εκεί υμνεί την ατμόσφαιρα 
και τον καιρό ‘per lo quale a le tue creature dai sustentamento’ 
[δηλαδή: ‘με τον οποίο δίνεις στα πλάσματά Σου sustentamen­
to, ήτοι συντήρηση, στήριξη].10 Εδώ εντοπίζεται η ρίζα της 
αγγλικής έννοιας sustainability. Εκείνο, λοιπόν, που μας συντη­
ρεί, μας στηρίζει και μας δίνει ζωή είναι πρωτίστως ο ήλιος, η 
γη και η ατμόσφαιρα. Όταν αφήνουμε τη βιόσφαιρα, όπως θα 
λέγαμε σήμερα, να μας καθοδηγήσει, τότε δεν θα μας συντηρεί 
μόνο, αλλά θα μας δώσει και χρώματα και ομορφιά. Σε αυτό

9. 7η Στροφή. Παραπομπή από Grober 2010: 47 σε μτφρ. της γρά- 
φουσας. Βλ. και http://www. catholic.gr/ierikardia/prosevhes.html.

10. 4η Στροφή. Παραπομπή από Grober 2010: 46.



234 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XAlNTENPAÏX

το σημείο μπορούμε να κατανοήσουμε και το ιδεώδες της φτώ­
χειας που κηρύσσει ο Φραγκίσκος αναφερόμενος στο κατά Ματ­
θαίον Ευαγγέλιο:

Γι’ αυτό σας λέω, μην ανησυχείτε για τη ζωή σας [...]. Παρα­
τηρήστε τα πουλιά του ουρανού που δεν σπέρνουν ούτε θερίζουν 
ούτε συνάζουν σε αποθήκες, όμως ο Πατέρας σας ο ουράνιος τα 
τρέφει. [...] Και για ρούχα τι ανησυχείτε; Παρατηρήστε προσε­
κτικά τα κρίνα στην εξοχή και μάθετε πώς μεγαλώνουν. Ούτε 
κοπιάζουν ούτε γνέθουν. [...] Μην ανησυχείτε, λοιπόν, λέγοντας 
τι θα φάμε ή τι θα πιούμε ή τι θα ντυθούμε —άλλωστε όλα αυτά 
τα επιδιώκουν οι ειδωλολάτρες— επειδή ξέρει ο Πατέρας σας ο 
ουράνιος ότι όλα αυτά τα χρειάζεστε (Κατά Ματθαίον 6/19-20, 
25-32).

Η ταπεινή υπαγωγή στην καθοδήγηση της φύσης και το ιδεώ­
δες της φτώχειας συγκλίνουν στην ταπεινή υπαγωγή στη Θεία 
Πρόνοια, η οποία μεριμνά για όλες τις βασικές ανάγκες του αν­
θρώπου.

Η ιδέα μιας Θείας Πρόνοιας υπάρχει ήδη στην αρχαία φι­
λοσοφία (Αναξαγόρας, Στωικοί). Για τη χριστιανική θρησκεία, 
όμως, είναι ένας από τους θεμέλιους λίθους της. Σύμφωνα με 
τη μεσαιωνική χριστιανική πίστη, ο Δημιουργός του κόσμου δεν 
εγκατέλειψε το δημιούργημά του, αλλά η βούλησή του συνεχί­
ζει να επιδρά πάνω σε αυτό, και μάλιστα σε δύο επίπεδα τα 
οποία μπορούμε να διακρίνουμε μόνον αναλυτικά. Σε ένα πρώ­
το επίπεδο, Θεία Πρόνοια σημαίνει τη συντήρηση και συνέχιση 
της Δημιουργίας, άρα τη μέριμνα για τα πλάσματα και ολό­
κληρο τον κόσμο, και μάλιστα εκ των προτέρων. Προβλέπει και 
γνωρίζει τις ανάγκες του κόσμου και τις καλύπτει, φυσικά χω­
ρίς να βάλει σε κίνδυνο την ίδια τη Δημιουργία. Μεριμνά —όπως 
κάθε πρόνοια— εκ των προτέρων για τις μελλοντικές ανάγκες 
και, ταυτόχρονα, για τη δυνατότητα ύπαρξης του μέλλοντος, 
δηλαδή για τη συνέχιση και διάρκεια της Δημιουργίας. Σήμε­
ρα θα λέγαμε ότι η Θεία Πρόνοια είναι αειφορική. Σε ένα δεύ­
τερο επίπεδο, Θεία Πρόνοια σημαίνει την καθοδήγηση της Δη­
μιουργίας σε έναν τελικό προορισμό που αποσκοπεί στη λύτρωση



Η ΚΟΤΛΤΟΤΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 235

και τη σωτηρία. Πάνω σε αυτές τις δύο διαστάσεις της Θείας 
Πρόνοιας, η χριστιανική θεολογία και φιλοσοφία έχτισε ένα οι­
κοδόμημα σκέψεων και δογμάτων το οποίο, παρότι κατέρρευσε 
την εποχή του πρώιμου Διαφωτισμού, μας εφοδιάζει μέχρι σή­
μερα με βασικές έννοιες και σκέψεις.

Έναν χρόνο πριν από τον θάνατο του Φραγκίσκου γεννιέται 
ο Θωμάς Ακινάτης (περ. 1225-1274), ο οποίος διατείνεται ότι 
η τάξη και ομαλότητα που παρατηρούνται στη φύση αποδει- 
κνύουν ότι υπάρχει κάτι πέρα από αυτήν. Συμπεραίνει, επομέ­
νως, ότι πρέπει να υπάρχει μια οντότητα η οποία, μέσω της πρό- 
νοιάς της, διακυβερνά και καθοδηγεί τον κόσμο [mundus gu- 
bernetur].11 Την ιδέα της καθοδήγησης και διακυβέρνησης τη 
συναντήσαμε ήδη στον ύμνο του Φραγκίσκου, αλλά το ρήμα go­
vernare και το ουσιαστικό gubernatio είναι τώρα, για τον Θω­
μά, λέξεις-κλειδιά.12 Ο Θεός, μέσω της Πρόνοιάς του, κατευθύ­
νει, καθοδηγεί και διακυβερνά το Μεμονωμένο και το Όλον με 
σκοπό την πραγματοποίηση όλων των δυνατοτήτων που αυτά 
εμπεριέχουν. Όλα τα στοιχεία της Θείας Δημιουργίας επιδιώ­
κουν, σύμφωνα με τον Θωμά, να γίνουν αυτό που είναι εγγε­
γραμμένο σε αυτά από τη φύση τους. Η επιδίωξη των φυσικών 
στοιχείων και ολόκληρου του κόσμου να γίνουν αυτό που έχουν 
έμφυτο μέσα τους, είναι οπωσδήποτε μια δυναμική διαδικασία.13 

Η Θεία Δημιουργία εξελίσσεται και η Θεία Πρόνοια διακυβερνά,

11. Στο κύριο έργο του Summa Theologica (St. Thomas Aquinas 1947), 
ο Θωμάς αποσκοπεί στο πλαίσιο της ‘Φυσικής’ ή ‘Φιλοσοφικής Θεολο­
γίας’ του να αποδείξει ότι η πίστη στην ύπαρξη του Θεού συμβαδίζει με 
τη λογική και ότι υπάρχουν ορθολογικές αιτίες για την ύπαρξή Του. Στο 
First Part, Treatise on the Divine Government, Question 103, Article 3 ισχυ­
ρίζεται ότι η καλύτερη διακυβέρνηση είναι αυτή του Ενός. Βλ. http://www. 
josephkenny.joyeurs.com/CDtexts/summa/index.html. Για τη Summa Theo­
logica και τη ‘Φιλοσοφική Θεολογία’, βλ. Elders 1990, Berger 2004.

12. Στο Summa Theologica (St. Thomas Aquinas 1947), ο Θωμάς αφιε­
ρώνει ένα ολόκληρο κεφάλαιο στη Θεία Διακυβέρνηση’ βλ. http://www. 
josephkenny.joyeurs.com/CDtexts/summa/index.html.

13. Βλ. St. Thomas Aquinas 1947: First Part, Treatise on the Work of 
the Six Days, Question 66, Article 2 και Krolzik 1988.



236 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XAlNTENPAÏX

καθοδηγεί και κατευθύνει αυτή την εξέλιξη προς έναν τελικό 
προορισμό. Ο Θωμάς δεν ενδιαφέρεται τόσο για τη πρώτη διά­
σταση της Θείας Πρόνοιας —τη συντήρηση και στήριξη της Δη­
μιουργίας— όσο για τη δεύτερη, τη σκόπιμη διακυβέρνηση και 
καθοδήγηση του κόσμου προς έναν τελικό προορισμό. Σε αυτό 
το πλαίσιο conservatici (συνώνυμη έννοια με sustentamento και 
ρίζα της αγγλικής έννοιας conservation) της Θείας Δημιουργίας 
δεν σημαίνει στασιμότητα αλλά διακυβέρνηση μιας δυναμικής 
διαδικασίας και καθοδήγηση των δυνατοτήτων και εξελίξεων 
προς έναν τελικό προορισμό.

Προς το τέλος του 17ου αιώνα, το δόγμα της Θείας Πρό­
νοιας παίρνει την πιο εξελιγμένη μορφή του, και μάλιστα από 
έναν φιλόσοφο και θεολόγο του ορθόδοξου λουθηρανισμού. Είναι 
ο Abraham Calov (1612-1686), ο οποίος ορίζει τις βασικές έννοιες 
της Θείας Πρόνοιας, διαφοροποιεί τις δραστηριότητες και δια­
στάσεις της και εισάγει νέες συνιστώσες.14 Ορίζει την Provi­
dentia [Πρόνοια] ως ικανότητα πρόβλεψης του μέλλοντος και 
ως φροντίδα για την πραγματοποίηση των μελλοντικών διαδι­
κασιών. Η φροντίδα αυτή απαιτεί κατάλληλες δραστηριότητες 
[actio]. Η Θεία προνοιακή δραστηριότητα είναι περίπλοκη και 
αποτελείται από τρεις βασικές πρακτικές: conservalo, guber- 
natio και concursus. Στο περιεχόμενο των δύο πρώτων έχουμε 
ήδη αναφερθεί- η τρίτη πρακτική εισάγει δύο νέα και σημαντι­
κά στοιχεία: τη δραστηριότητα του ανθρώπου και ένα μοντέλο 
συσχέτισης ανθρώπου-φύσης-Θεού.

Σύμφωνα με τον Calov, η πρώτη πρακτική της Θείας Πρό­
νοιας είναι η conservalo (συνώνυμη με το sustentamento), δη­
λαδή η συντήρηση και στήριξη του κόσμου. Ο Calov την κατα­
νοεί ως έμπρακτη συνέχεια της πρώτης Δημιουργίας η οποία 
αποτρέπει την καταστροφή και εξόντωση του κόσμου [annihi­
lation Η δεύτερη πρακτική της Θείας Πρόνοιας είναι η guber- 
natio, η καθοδήγηση και διακυβέρνηση των εξελίξεων και δια­

14. Η παρουσίαση των ορισμών του Calov βασίζεται στα Bernhardt 
2008: 105-137 και Grober 2010: 52-53. Το κύριο έργο του Calov (Calov 1655) 
δεν έχει μεταφραστεί.



Η ΚΟΤΛΤΟΤΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 237

δικασιών προς τους τελεολογικούς στόχους τους (gloria Dei, 
gloria creatoris, bonum universi). Ένδειξη της Θείας καθοδή­
γησης και διακυβέρνησης είναι, μεταξύ άλλων, η τάξη και ομα- 
λότητα στη φύση. Σε αυτό το σημείο, ο Calov αναφέρει την ομα- 
λότητα των εποχών, των κινήσεων των πλανητών, του κύκλου 
του νερού και της σειράς των γενεών.

Η τρίτη πρακτική της Θείας Πρόνοιας είναι ο concursus, η 
σύνδεση και σύμπραξη διαφορετικών αιτιών που επιδρούν στον 
κόσμο. Η Θεία επίδραση είναι φυσικά η πρώτη αιτία [prima 
causa]. Αλλά οι νομοτελειακές δυνάμεις της φύσης και η ελεύ­
θερη ανθρώπινη δραστηριότητα και συνεργασία [cooperatio] ως 
δεύτερες αιτίες [secundae causae] επιδρούν επίσης στον κόσμο. 
Ούτε οι φυσικές δυνάμεις ούτε οι ανθρώπινες δραστηριότητες 
είναι προκαθορισμένες κατά τον Calov, έχουν επομένως κάποια 
ελευθερία. Σε αντίθεση με το καλβινιστικό δόγμα του προκαθο­
ρισμού, ο Λούθηρος και οι διάδοχοί του τονίζουν την ελευθερία 
του ανθρώπου (Weber 2000). Τον 17ο αιώνα, η φύση γίνεται πλέον 
αντιληπτή ως ένας κόσμος ο οποίος έχει επίσης μια αυτονομία 
και ρυθμίζεται από φυσικούς νόμους. Πώς συμπράττουν όμως η 
πρώτη και οι δύο δεύτερες αιτίες στο πλαίσιο του concursus;

Το μοντέλο του concursus υποστηρίζει ότι η Θεία πρώτη αιτία 
επιδρά ταυτόχρονα με τις δημιουργημένες δεύτερες αιτίες στο ίδιο 
συμβάν [...]. Με αυτόν τον τρόπο, ένα συμβάν μπορούσε να απο­
δοθεί σε δύο αρχές αιτιών [σημείωση της γράφουσας: δηλαδή 
πρώτη αιτία και δεύτερες αιτίες] οι οποίες δρουν σε δύο διαφο­
ρετικά επίπεδα [...]. Έτσι μπορούσε να πει κανείς: οι δύο αρχές 
αιτιών προξενούν το συμβάν και μάλιστα όχι εν μέρει, αλλά καθ’ 
ολοκληρίαν. Στην πράξη της συνεργατικής ‘top-down-causality’, 
η μία αιτία δεν περιορίζει την ελευθερία της άλλης (Bernhardt 
2008: 111-112, σε μτφρ. της γράφουσας).

Αυτό το μοντέλο της ταυτόχρονης σύμπραξης [concursus si- 
multaneus] θεϊκών, φυσικών και ανθρώπινων αιτιών και της 
ελευθερίας όλων των συνιστωσών, αντανακλά τη νέα εποχή της 
επιστημονικής κοσμοθεωρίας.



238 ΕΛΙΣΑΒΕΤ X ΑΙΝΤΕ N PAIX

Και αν δεν πρέπει να υπερτιμήσουμε τη σημασία της επιστη­
μονικής κοσμοθεωρίας η οποία αναπτύσσεται τον 17ο αιώνα σχε­
τικά με την κατασκευή του δόγματος του concursus στην προ- 
τεσταντική ορθοδοξία, μπορούμε ωστόσο να διαπιστώσουμε ότι 
ήταν πριν απ’ όλα η αντίδραση στην επιστημονική εξήγηση του 
κόσμου η οποία οδηγούσε σε μια ριζική αναθεώρηση του δόγμα­
τος της Θείας Πρόνοιας (στο ίδηο, σε μτφρ. της γράφουσας).

Αυτή η ριζική αναθεώρηση του δόγματος της Θείας Πρόνοιας 
μπορεί να γίνει αντιληπτή ως συνδετικός κρίκος μεταξύ Με­
σαίωνα και Νεωτερικότητας. Το δόγμα αυτό αποκόπτεται από 
τη δεύτερη τελεολογική διάστασή του και εντάσσεται σε ένα 
κοσμολογικό, ανθρωπολογικό και φιλοσοφικό πλαίσιο ή, με άλ­
λα λόγια, μεταβάλλεται σε μια θεολογική θεωρία της σχέσης 
Θεού και κόσμου (φύση-άνθρωπος) (στο ίδιο: 105-106). Το μο­
ντέλο της ταυτόχρονης σύμπραξης ποιοτικά διαφορετικών αι­
τιών, δίνει μια ενδιαφέρουσα απάντηση στο πρόβλημα της σύν­
δεσης και συνεργασίας των μεταφυσικών, φυσικών και ανθρώ­
πινων στοιχείων. Όσο ο επιστημονικός-τεχνολογικός πολιτισμός 
κερδίζει έδαφος, τόσο η Θεία Πρόνοια και, επομένως, η Θεία 
πρώτη αιτία μετατοπίζεται στο παρασκήνιο και χάνεται, όπως 
θα δούμε στο επόμενο μέρος. Οι φυσικές επιστήμες διαφορο­
ποιούνται από τη θεολογία, η φύση γίνεται αντιληπτή ως ένας 
άψυχος υλικός κόσμος και η ελευθερία του ανθρώπου απέναντι 
στις θεϊκές και φυσικές δυνάμεις μεγαλώνει. Με την εξέλιξη 
του σύγχρονου κόσμου, θρησκεία, φύση και κοινωνία γίνονται 
αντιληπτές όλο και περισσότερο ως ξεχωριστές και αυτόνομες 
ενότητες. Στο επίπεδο όμως της κοινωνικής, οικονομικής και 
πολιτισμικής πρακτικής πολλαπλασιάζονται οι αλληλεπιδρά­
σεις και διαπλοκές μεταξύ φύσης και κοινωνίας, οι οποίες οδη­
γούν πάλι στο, κατά τη γνώμη μας, κεντρικό πρόβλημα της 
σύνδεσης και σύμπραξης φυσικών δυνάμεων και ανθρώπινων 
δραστηριοτήτων.15 Ήδη από την αρχή του 19ου αιώνα, το πρό-

15. Οι Latour (2000), Beck (1996), Arendt (1992) και Heidenreich (2004) 
αναλύουν τις πραγματικές αλληλεπιδράσεις και διαπλοκές μεταξύ φύσης 
και σύγχρονης κοινωνίας.



Η ΚΟΤΛΤΟΥΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 239

βλήμα της συνύπαρξης φύσης και ανθρώπου μπαίνει ξανά στο 
προσκήνιο καθώς και τα προβλήματα της βλάβης ή καταστρο­
φής των φυσικών βάσεων της ανθρώπινης κοινωνίας και της πρό­
νοιας για το μέλλον.16

II. Avo εκδοχές της σχέσης άνθρωπον καί φύσης. 
Τα μοντέλα τον Descartes και τον Spinoza

Στο πρώτο μέρος αναφερθήκαμε στις δύο εντολές της Γένεσης. 
Η πρώτη διατάζει τους ανθρώπους να κυριαρχούν πάνω στη γη 
και η δεύτερη να την καλλιεργούν και να τη διαφυλάσσουν. Κυ­
ριαρχία και διαφύλαξη της φύσης είναι οι πόλοι που αντιπρο­
σωπεύονται και από δύο μεγάλα φιλοσοφικά συστήματα του 
πρώιμου Διαφωτισμού. Ο επικρατέστερος εκπρόσωπος της κυ­
ριαρχίας πάνω στη φύση, τον 17ο αιώνα, είναι ο φιλόσοφος, μα­
θηματικός και φυσικός Descartes (1596-1650) ενώ στον αντί- 
ποδά του θεωρείται ότι βρίσκεται ο φιλόσοφος και οπτικός Spi­
noza (1632-1677).

Στο επίκεντρο της φιλοσοφικής σκέψης και των φυσικών 
επιστημών του 17ου αιώνα βρίσκεται η σχέση Θεού, ανθρώπου 
και φύσης. Παρόλο που εξακολουθούν να χρησιμοποιούνται με­
σαιωνικές έννοιες, αυτές πλέον ερμηνεύονται και ορίζονται δια­
φορετικά. Ταυτόχρονα αλλάζει το περιεχόμενο των βασικών εν­
νοιών του Θεού και της Θείας Δημιουργίας και η εικόνα του 
ανθρώπου. Ο χριστιανικός Θεός και η Πρόνοιά Του δεν είναι 
πια κοντά στους ανθρώπους, που πρέπει να μεριμνούν πλέον οι 
ίδιοι για τον εαυτό τους, ενώ η Θεία Δημιουργία εκλαμβάνεται 
τώρα ως μια μηχανή, η οποία οργανώνεται και ρυθμίζεται από

16. Για την ιστορία των περιβαλλοντικών κινημάτων κατά τον 19ο 
αιώνα, βλ. Dalton 1998. Τα μοντέλα των κοινωνικών επιστημών για τη 
σχέση ανθρώπου-κοινωνίας και φύσης παρουσιάζονται στο Heidenreich 
2004: 33-113. Ένα από τα πιο εξελιγμένα σύγχρονα μοντέλα για τη σύ­
μπραξη και αλληλεπίδραση φυσικών και ανθρώπινων δυνάμεων ανέπτυξε 
ο Latour (2000).



240 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XΑΙΝΤΕNPAIX

φυσικούς νόμους, έξωθεν επιβεβλημένους από τον Θείο Δημιουρ­
γό της.17 Ένα από τα βασικά προβλήματα του 17ου αιώνα εί­
ναι η δυνατότητα απόκτησης αντικειμενικής γνώσης για τη φύ­
ση και τους νόμους της. Η φιλοσοφική-επιστημονική γνωσιο- 
θεωρία θέτει σε σοβαρή αμφισβήτηση την απλή εμπειρία των 
φυσικών φαινομένων και τη σύλληψή τους με τις ανθρώπινες 
αισθήσεις και αναπτύσσει τις μεθόδους της σύγχρονης επιστη­
μονικής έρευνας. Για κάθε φυσικό φαινόμενο πρέπει να βρεθεί 
μια αιτία και ένας νόμος.

Στο βασικό ερώτημα: τι τελικά μπορώ να γνωρίζω με βε­
βαιότητα, άρα σε τι μπορώ να στηριχτώ για τη μελέτη της φύ­
σης και του ανθρώπου, ο Descartes απαντά καταρχήν: cogito, 
ergo sum [σκέφτομαι, άρα υπάρχω] και ακόμα πιο συγκεκρι­
μένα: ego sum, ego existo... quamdio cogit [είμαι, υπάρχω... όσο 
σκέφτομαι] (Descartes 1960β: 23, 2ος Στοχασμός § 6). Με αυ­
τή τη φράση θεμελιώνει τις βάσεις του σύγχρονου ορθολογι­
σμού. Η μεγάλη ελπίδα του στρέφεται προς το πνεύμα, τη λο­
γική, τη res cogitans, τη μη υλική υπόσταση του σκέπτεσθαι. 
Απέναντι της αναδύεται και αναπτύσσεται η res extensa, η υπό­
σταση της έκτασης του υλικού κόσμου των σωμάτων. Η ασώ- 
ματη υπόσταση του πνεύματος λειτουργεί, σύμφωνα με τον De­
scartes, ανεξάρτητα από τα σώματα και έχει εντελώς διαφορε­
τικά χαρακτηριστικά (στο ίδιο, 70-78, 6ος Στοχασμός § 9-17). 
Αυτός ο δυϊσμός των υποστάσεων οδηγεί σε μια σύλληψη του 
ανθρώπου ως ελεύθερου ακόμα και απέναντι στο σώμα και τα 
πάθη του τα οποία μπορούν να κυριαρχούνται και να καθοδη­
γούνται από την ελεύθερη βούληση. Με την ίδια ελευθερία, ανε­
ξαρτησία και απόσταση πρέπει να μελετάται και η φύση, με 
μεθοδικό τρόπο που περιγράφεται στο Discours de la Méthode 
(Descartes 1960α). Στο πλαίσιο αυτής της γνωσιοθεωρίας και 
αυτής της εικόνας του ανθρώπου, η φύση και το ανθρώπινο σώ­
μα γίνονται αντιληπτά ως άψυχες μηχανές οι οποίες οργανώνο­

17. Για τη μηχανιστική αντίληψη της φύσης κατά τον 17ο αιώνα, 
βλ. Collingwood 1998: 198-200, Westfall 2010, Blumenberg 1981, Shapin 
1996, Renimele 2003.



Η ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ ΤΗΣ ΑΕ1ΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 241

νται και ρυθμίζονται από αυστηρούς νόμους. Οι φυσικοί νόμοι 
χαρακτηρίζονται από μαθηματική ακρίβεια και ομαλότητα, εγ- 
γυώνται την αρμονική τάξη του κόσμου και επιβλήθηκαν κά­
ποτε από τον Θείο Δημιουργό της μηχανής ο οποίος υφίσταται 
μεν, αλλά έχει απομακρυνθεί από τα Δημιουργήματά Του.18 Η 
Θεία Πρόνοια η οποία μέχρι τώρα είχε αναλάβει όλες τις φρο­
ντίδες για τον άνθρωπο, τη φύση και τη συνέχεια του κόσμου, 
έχει πάψει πια να επιδρά στα εγκόσμια και να καθοδηγεί τα 
πράγματα. Πώς μπορεί να επιβιώσει ο άνθρωπος σε τούτο τον 
άψυχο μηχανιστικό κόσμο;

Για τον Descartes υπάρχει μόνον ένας δρόμος για τους αν­
θρώπους: να ημερεύουν, να κατακτούν και να κυριαρχούν στη 
φύση μεθοδικά και ορθολογικά, να επιβάλλουν μια ανθρώπινη 
τάξη σε αυτή και να τη χρησιμοποιούν για τους δικούς τους σκο­
πούς. Αξίωση και φιλοδοξία του είναι μια πρακτική φιλοσοφία 
ή, με άλλα λόγια, μια φυσική μέσω της οποίας θα

κατανοήσουμε τη δύναμη και ενέργεια της φωτιάς, του νερού, 
της ατμόσφαιρας, των αστέρων, των ουρανών και όλων των άλ­
λων σωμάτων στο περιβάλλον μας με την ίδια ακρίβεια όπως 
γνωρίζουμε τη δουλειά των βιοτεχνών μας. Έτσι θα είμαστε σε 
θέση να αξιοποιήσουμε πρακτικά όλα τα στοιχεία της φύσης για 
πολλούς σκοπούς και με αυτόν τον τρόπο θα γίνουμε κυρίαρχοι 
και κάτοχοι της φύσης [maîtres et possesseurs de la nature] (De­
scartes 1960a: 145, μτφρ. της γράφουσας).

Τπ’ αυτό το πρίσμα, η φύση μεταβάλλεται σε μια αποθήκη 
πόρων και δυνάμεων που πρέπει να μελετώνται μεθοδικά, να 
κυριαρχούνται, να οργανώνονται και να τυγχάνουν εκμετάλλευ­
σης από τους ανθρώπους. Ο διαχωρισμός της υπόστασης του 
πνεύματος από την υπόσταση των σωμάτων και η επιστημο­
νική και τεχνολογική κυριαρχία πάνω στη φύση προετοιμάζουν 
λογικά την εξέλιξη της μεταγενέστερης επιστημονικής έρευνας,

18. Στη φιλοσοφία του Descartes, ο Θεός έχει παραδώσει κάποια χα­
ρακτηριστικά στα πλάσματά του, δεν επεμβαίνει όμως πια στη Θεία Δη­
μιουργία- βλ., για παράδειγμα, Descartes 1960β: 52-53 (6ος Στοχασμός § 8-9).



242 ΕΛΙΣΑΒΕΤ X ΑΙΝΤΕ N PAIX

της τεχνολογικής χρήσης, της καθημερινής κατανάλωσης και 
της ουσιαστικής απαξίωσης της φύσης. Ο ίδιος ο Descartes μάλ­
λον δεν αποσκοπεί σε κάτι τέτοιο. Ως πρώτο στόχο της φιλο­
σοφίας του αναφέρει την conservation de la santé: τη συντήρη­
ση της υγείας. Σε αυτή τη φράση αναγνωρίζουμε πάλι την έν­
νοια της conservatio, της διαφύλαξης και συντήρησης. Όσον 
αφορά την υγεία, πρέπει να έχουμε υπόψη μας ότι την εποχή 
του Descartes η έννοια αυτή ορίζεται ως μια κατάσταση αρμο­
νίας μεταξύ σώματος, ψυχής και περιβάλλοντος. Αυτό σημαί­
νει ότι ο φυσικός κόσμος εντάσσεται ως ανθρώπινο σώμα και 
ως φυσικό περιβάλλον στον ορισμό της υγείας. Σε αυτό το ση­
μείο γίνεται εμφανές ότι ο καρτεσιανός δυϊσμός των υποστά­
σεων του πνεύματος και του σώματος οδηγεί σε σοβαρά προ­
βλήματα συσχέτισής τους τα οποία δεν λύθηκαν από τον De­
scartes19 20 και εν γένει από τον επιστημονικό και τεχνολογικό 
πολιτισμό της νεωτερικότητας. Μέχρι σήμερα, αυτός ο πολιτι­
σμός θέτει ενώπιον μας το πρόβλημα της συντήρησης ή μάλ­
λον αποκατάστασης της αρμονίας μεταξύ σώματος, ψυχής και 
φυσικού περιβάλλοντος.

Ποιο μοντέλο για τη σχέση ανθρώπου και φύσης αναπτύσ­
σει ο Spinoza; Εκείνος μελετά με μεγάλη προσοχή τα έργα του 
Descartes, συμφωνεί χωρίς καμία αμφιβολία με το ιδεώδες της 
μεθοδικής και ορθολογικής προσέγγισης της φύσης, του ανθρώ­
που και του Θεού και με τον κυρίαρχο ρόλο της λογικής. Πάρα 
ταύτα, η φιλοσοφία του καταλήγει σε ένα εντελώς διαφορετικό 
μοντέλο για τη σχέση ανθρώπου και φύσης. Deus sive substan­
tia sive natura —δηλαδή: Θεός ή αλλιώς Ουσία ή αλλιώς Φύ­
ση-20 αυτό το σημείο έναρξης της φιλοσοφίας του σημαίνει ότι

19. Στον 6ο Στοχασμό (Descartes 1960β), ο Descartes ισχυρίζεται την 
ενότητα ψυχής-σώματος και τοποθετεί το σημείο σύνδεσης και αλληλεπί­
δρασης σε έναν αδένα του εγκέφαλου (το κωνάριο). Επίσης χρησιμοποιεί 
το επιχείρημα ότι η σύνδεση μεταξύ ψυχής και σώματος πραγματοποιεί­
ται από τον Θεό.

20. Παραπομπή από Seidel 1987β: 331. Αυτή η εξίσωση εκφράζει το 
πρόγραμμα σκέψης του νεαρού Spinoza, όταν ήταν περίπου 23 χρόνων. Βλ. 
επίσης Spinoza 1987, Ιο Κεφ. § 5, 11 και 14.



Η ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 243

Θεός και Φύση είναι το ίδιο πράγμα, είναι η μία και ενιαία 
Ουσία, η αρχή των πάντων. Η Ουσία του Spinoza έχει όλα τα 
χαρακτηριστικά του χριστιανικού Θεού: είναι μία και ενιαία, 
αιώνια και άπειρη (Spinoza 1987: Ιο Κεφ.-Ορισμοί και §13). 
Επίσης έχει όλα τα χαρακτηριστικά της δημιουργικής Φύσης, 
της natura naturans: είναι ζωντανή, υπερβατική, άθικτη και συ­
νεχώς δραστήρια. Η δημιουργική Φύση παράγει άπειρα πράγ­
ματα σαν να είναι ο σφυγμός του σύμπαντος (στο ίδιο, Ιο Κεφ. 
§16). Η φύση, όπως γίνεται αντιληπτή, μελετάται και χρησιμο­
ποιείται από τους ανθρώπους, είναι η δημιουργημένη φύση —η 
natura naturata— η οποία διέπεται, όπως ολόκληρος ο κόσμος, 
από φυσικούς νόμους.

Όλα τα άπειρα πράγματα τα οποία δημιουργούνται συνε­
χώς από την Ουσία και υπάγονται στους φυσικούς νόμους συλ- 
λαμβάνονται από τον Spinoza ως εκφάνσεις ή τρόποι [modi] της 
Ουσίας. Οι εκφάνσεις αυτές χαρακτηρίζονται (μεταξύ άλλων) 
από τις ιδιότητες ή τα χαρακτηριστικά [attributa] της Ουσίας 
(στο ίδιο, Ιο Κεφ. § 23 και 24). Τα δύο γνωστά για τους αν­
θρώπους χαρακτηριστικά της είναι η έκταση και η σκέψη. Αυ­
τό σημαίνει ότι όλες οι εκφάνσεις της Ουσίας, άρα όλα τα πράγ­
ματα που υπάρχουν στον κόσμο συμπεριλαμβανομένου και του 
ανθρώπου χαρακτηρίζονται —σε διαφορετικό βαθμό, βεβαίως— 
από έκταση και σκέψη. Res extensa και res cogitans, έκταση 
και σκέψη, σώμα και πνεύμα (ψυχή/ιδέα) δεν είναι, σύμφωνα 
με τον Spinoza, ξεχωριστές υποστάσεις, αλλά ιδιότητες της μίας 
και ενιαίας Ουσίας.21 Επειδή έκταση και σκέψη απορρέουν από 
τη μία και ενιαία Ουσία είναι ταυτόσημες. Στον βαθμό όμως 
που υπάρχουν διακριτά στον κόσμο, είναι παράλληλες ιδιότητες 
που αλληλεπιδρούν μεταξύ τους.

Ενόσω ο άνθρωπος συλλαμβάνεται εννοιολογικά υπό την ιδιότη­
τα της έκτασης είναι σώμα, υπό την ιδιότητα όμως της σκέψης
είναι ψυχή. [...] Όπως κάθε σώμα και κάθε ιδέα, ο άνθρωπος εί­
ναι και παραμένει για πάντα ένα πλάσμα της Ουσίας [...], εξαρ­

21. Κατά τον Spinoza υπάρχει μόνο μία υπόσταση, αυτή της Θεϊκής 
Ουσίας- βλ. στο ίδιο, Ιο Κεφ. §5.



244 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XAÏNTENPAlX

τημένος τόσο από τη natura naturane, τη δημιουργική Φύση, 
όσο και από τα άλλα μέρη της natura naturata, της δημιουργη- 
μένης φύσης. 0 άνθρωπος υποταγμένος στους νόμους της φύσης, 
δεν κατέχει επομένως ποτέ την απόλυτη ελευθερία [...] (Seidel 
1987α: 13-14 σε μτφρ. της γράφουσας).

Αυτό δεν σημαίνει ότι ο άνθρωπος δεν μπορεί να αποκτήσει μια 
σχετική ελευθερία και, μάλιστα, χρησιμοποιώντας τη λογική 
του. Τπό την προϋπόθεση ότι συλλαμβάνει τον εαυτό του ως 
πλάσμα της Ουσίας και μέρος της φύσης, υπό την προϋπόθεση 
ότι αποκτά γνώση της δικής του φύσης και του Όλου, του οποίου 
είναι μέρος, υπό την προϋπόθεση ότι αποδέχεται την αναγκαιό­
τητα των φυσικών νόμων και πράττει σύμφωνα με αυτούς, εί­
ναι ελεύθερος (Spinoza 1987: 4ο Κεφ. §4 και 5ο Κεφ.).

Ένα από τα θεμελιώδη στοιχεία της ανθρώπινης φύσης 
—όπως και όλων των πραγμάτων— είναι, σύμφωνα με τον Spi­
noza, η βασική ορμή [conatus] της αυτοσυντήρησης, της suum 
esse conservare (στο ίδιο, 4ο Κεφ. §3 και 5). Αυτή είναι πηγή 
πολλών αρνητικών (εγωισμός, μίσος, ζήλια) και θετικών (αγά­
πη, ευτυχία) συναισθημάτων αλλά, δεδομένου του φυσικού χα­
ρακτήρα της, διατηρεί ως τέτοια μια ουδετερότητα απέναντι 
στο καλό και στο κακό. Επίσης πρέπει να τονίσουμε ότι η μία 
και ενιαία Ουσία δεν νοιάζεται ιδιαίτερα για τους ανθρώπους. 
Όπως ο Descartes, έτσι και ο Spinoza δεν πιστεύει πια στη 
Θεία Πρόνοια.22 Αυτό σημαίνει ότι ο ίδιος ο άνθρωπος πρέπει 
να μεριμνά για τον εαυτό του, όντας εφοδιασμένος από τη φύση 
με τη βασική ορμή της αυτοσυντήρησης. Έχοντας δεδομένη τη 
φυσικότητα της ισχυρής ορμής της αυτοσυντήρησης, το ηθικό 
ερώτημα του Spinoza αφορά κατά βάθος τη σχέση του ανθρώ­
που με τη δική του φύση και ό,τι απορρέει από αυτή, τη φύση

22. Η ιδέα *[_] ότι ο Θεός δημιούργησε τα πάντα για χάρη των αν­
θρώπων [...]’ και ότι υπάρχει *[...] ένας κυβερνήτης της φύσης ο οποίος 
φροντίζει για αυτούς και έχει δημιουργήσει τα πάντα προς όφελος τους 
[...]’ είναι ‘[...] μία προκατάληψη [...]’· Spinoza 1987: 64-65 (Ιο Κεφ., πα­
ράρτημα, σε μτφρ. της γράφουσας).



Η ΚΟΤΛΤΟΤΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 245

που τον περιβάλλει καθώς και τον ορθολογικό τρόπο διαχείρι­
σης της εσωτερικής και εξωτερικής φύσης.

Επειδή η άρνηση του γεγονότος ότι ο άνθρωπος είναι πλά­
σμα της Ουσίας και μέρος της φύσης ωθεί τον άνθρωπο προς 
λανθασμένες ιδέες για τον εαυτό του και, επομένως, στη δυστυ­
χία, η μόνη λογική και συνάμα ηθική στάση είναι η αποδοχή της 
ύπαρξής του ως πλάσμα της Ουσίας και μέρος της φύσης κα­
θώς και η απόκτηση γνώσης για την εσωτερική και εξωτερική 
φύση. Ο Spinoza δεν εξαιρεί τον άνθρωπο από τον κόσμο των 
σωμάτων αλλά τον τοποθετεί στο μεγάλο σύμπλεγμα της δη- 
μιουργημένης ζωής (Spinoza 1987: 4ο Κεφ. §4). Και επειδή οι 
άλλοι άνθρωποι είναι επίσης πλάσματα της Ουσίας και μέρη 
της φύσης, ο Spinoza τοποθετεί τον άνθρωπο και στο σύμπλεγ­
μα της ανθρώπινης κοινωνίας. Απ’ όλα τα δημιουργήματα της 
Ουσίας, ο άλλος άνθρωπος είναι για τον άνθρωπο το πιο κοντι­
νό και χρήσιμο στοιχείο: ‘Δεν υπάρχει στη φύση κανένα άλλο 
μεμονωμένο στοιχείο που είναι χρησιμότερο για τον άνθρωπο 
από έναν άλλο άνθρωπο που ζει υπό την καθοδήγηση της λογι­
κής’. Ο άνθρωπος είναι ένα ‘κοινωνικό ζώο’ και η εμπειρία του 
τον διδάσκει ‘ότι οι άνθρωποι μπορούν να αποκτήσουν τα προς 
το ζην πιο εύκολα σε μια διαρκή αλληλοβοήθεια και να αποφεύ­
γουν τους κινδύνους από τους οποίους απειλούνται από παντού 
μόνο με ενωμένες τις δυνάμεις τους’ (Spinoza 1987: 245-246, 4ο 
Κεφ. §35 σε μτφρ. της γράφουσας). Ως κοινωνικά όντα, μέρη 
της φύσης και υπό την καθοδήγηση της λογικής, οι άνθρωποι 
μπορούν να αποκτούν γνώση για τον εαυτό τους, τη φύση και 
τους άλλους ανθρώπους και να μεριμνούν ορθολογικά για τη δια­
βίωσή τους. Η αποδοχή των αναγκαστικών φυσικών νόμων, η 
συμφιλίωση με το μεγάλο σύμπλεγμα της δημιουργημένης ζωής, 
η χαρά μέσα από την απόκτηση γνώσης και η ενεργητική σύ­
μπραξη με τις δυνάμεις της φύσης, χαρίζουν και εγγυώνται τη 
(σχετική) ελευθερία, την αξιοπρέπεια και την ευτυχία του αν­
θρώπου.23 Στη θέση της καρτεσιανής απόλυτης ελευθερίας του

23. Ο απώτερος στόχος και η απώτερη ευτυχία του ανθρώπου είναι βέ­
βαια, σύμφωνα με τον Spinoza, η απόκτηση γνώσης για το Όλον και την



246 ΕΛΙΣΑΒΕΤ X Al N TE N PAIX

ανθρώπου, o Spinoza τοποθετεί μια σχετική ελευθερία και αντί 
της κυριαρχίας πάνω στη φύση προτείνει τη διαφύλαξή της, 
και μάλιστα στο πλαίσιο μιας κοινής ορθολογικής αυτοσυντή­
ρησης του ανθρώπου.

Όπως η Θεία Πρόνοια, έτσι και η ανθρώπινη πρόνοια πρέ­
πει να μεριμνήσει εκ των προτέρων για τις μελλοντικές ανάγκες. 
Η ανθρώπινη πρόνοια είναι ορθολογική μόνο στον βαθμό που 
διαφυλάττει και συντηρεί τους αναγκαίους φυσικούς πόρους για 
το μέλλον και λαμβάνει υπόψη της την ευεξία των άλλων αν­
θρώπων.

Τίποτα προτιμότερο, λέω, δεν μπορούν να επιθυμούν οι άνθρω­
ποι για την αυτοσυντήρησή τους από τη συμφωνία όλων για όλα 
έτσι ώστε όλα τα πνεύματα και σώματα να διαμορφώνουν ού­
τως ειπείν Ένα Πνεύμα και Ένα Σώμα και όλοι, όσο αυτό εί­
ναι δυνατό, να αυτοσυντηρούνται αναζητώντας αυτό που είναι 
χρήσιμο και για το κοινό συμφέρον (Spinoza 1987: 234 (4ο Κεφ. 
§18, σε μτφρ. της γράφουσας).

Η ορθολογική αυτοσυντήρηση του ανθρώπου είναι εφικτή μόνο 
στην ανθρώπινη κοινωνία, ένα δύσκολο, κατά τον Spinoza, αλ­
λά δυνατό εγχείρημα. Ως μέρος της φύσης με τις ιδιότητες του 
πνεύματος (σκέψης/ψυχής) και του σώματος (έκτασης), ο άν­
θρωπος είναι και μέρος της ανθρώπινης κοινωνίας. Το πώς τα 
μέρη συσχετίζονται μεταξύ τους και με το Όλον, είναι ένα ερώ­
τημα το οποίο προβληματίζει τον Spinoza επανειλημμένα. Σε 
ένα από τα γράμματά του στον Henry Oldenburg, γραμματέα 
της νεοϊδρυθείσας τότε Royal Society, γράφει: ‘[...] μα δεν γνω­
ρίζω πώς κάθε μέρος της φύσης συνδέεται με το Όλον και πώς 
με τα άλλα μέρη’. Σε ένα άλλο γράμμα σχεδιάζει μια λύση του 
προβλήματος:

Τη συνάφεια των μερών την κατανοώ ως προσαρμογή των νό­
μων ή της φύσης ενός μέρους στους νόμους ή στη φύση ενός άλ­
λου μέρους έτσι ώστε να βρίσκονται όσο είναι δυνατό λιγότερο

Ουσία ή, αλλιώς, τον Θεό, μια γνώση η οποία αποκτάται όχι τόσο με τη 
λογική αλλά πιο πολύ ενορατικά ή διαισθητικά.



Η ΚΟΤΛΤΟΤΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΤΡΩΠΑΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 247

σε αντίθεση. Όσον αφορά το Όλον και τα μέρη του, θεωρώ τα 
πράγματα ως μέρη του Όλου στο μέτρο που η φύση τους προ­
σαρμόζεται αμοιβαία σε τέτοιο βαθμό που συγκλίνουν όσο αυ­
τό είναι δυνατό.“4

Ακριβώς αυτό το πρόβλημα της συσχέτισης των μερών αναμε­
ταξύ τους και των μερών με το Όλον, μας ενδιαφέρει σήμερα 
ως οικολογικό πρόβλημα. Οικολογία σημαίνει αυτό: τη μελέτη 
των συναφειών και αλληλεξαρτήσεων μεταξύ των μερών της 
φύσης και μεταξύ μερών και Όλου το οποίο ονομάζεται τώρα 
οικοσύστημα. Η οικολογία συμπεριλαμβάνει επίσης τις συνά­
φειες και αλληλεξαρτήσεις μεταξύ ανθρώπινης κοινωνίας και 
οικοσυστημάτων όπως και —ως αειφορική ανάπτυξη— το πρό­
βλημα της κοινωνικής δικαιοσύνης. Με αυτή την παρατήρηση 
φτάσαμε στο τρίτο μέρος στο οποίο παρουσιάζονται οι απαρχές 
της αειφορικής διαχείρισης των ευρωπαϊκών δασών καθώς και 
η γέννηση της σύγχρονης έννοιας της αειφορίας.

III. Τα ευρωπαϊκά δάση
καί η σύγχρονη έννοια της αειφορίας

Η μεγάλη οικονομική και πολιτική σημασία των δασών στην 
Ευρώπη του 17ου και 18ου αιώνα διαμορφώνει το πλαίσιο μέσα 
στο οποίο γεννιέται η σύγχρονη έννοια της αειφορίας. Γι’ αυτόν 
τον λόγο παρουσιάζουμε συνοπτικά τις επιστημονικές και πολι­
τικές δραστηριότητες διαχείρισης των δασών σε τρεις ευρωπαϊ­
κές χώρες, ξεκινώντας με την Αγγλία.25

Τον 17ο αιώνα η κατάσταση των δασών της χώρας προκα- 
λεί ανησυχία. Τα αποθέματα ξύλου για την κατασκευή του εμπο- 24 25

24. Παραπομπή από Seidel 1987β: 359 και 355, σε μτφρ. της γρά- 

φουσας.
25. Παραπέμπουμε σχετικά στον Grober 2010: 87-97 (για την Αγ­

γλία), 97-104 (για τη Γαλλία), 105-119 (για τη Γερμανία), καθώς επίσης 
και στους Buderath & Makowski 1986: 98-143 (για τη Γερμανία) και στο 
Hasel & Schwartz 2002.



248 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XΑΙΝΤΕNPAlX

ρικού και στρατιωτικού στόλου και για τα πρώτα βήματα της 
εκβιομηχάνισης έχουν μειωθεί δραματικά. Το στρατιωτικό ναυ­
τικό αναθέτει την εξεύρεση λύσης για την κρίση ξύλου στη νεοϊ- 
δρυθείσα τότε Royal Society. Ο πρώτος γραμματέας της, Henry 
Oldenburg, ο οποίος βρίσκεται σε στενή επικοινωνία με τον Spi­
noza, δημιουργεί μια επιτροπή επιστημόνων πρόεδρος της οποίας 
είναι ο John Evelyn (1620-1707). To 1664, η επιτροπή δημοσιεύει 
το βιβλίο Sylva or Discourse on Forest Trees το οποίο περιέχει 
πληροφορίες για την καλλιέργεια των δέντρων, παρατηρήσεις 
για την αισθητική του δάσους, στοχασμούς πάνω στην αξία του 
ξύλου και την υπερβολική κατανάλωσή του και συμβουλές για 
τη συντήρηση-διαφύλαξη των δασών. Ο Evelyn χρησιμοποιεί τα 
ρήματα to preserve και to conserve για τη συντήρηση-διαφύ­
λαξη των δασών και εισάγει τον όρο ‘manage woods with care’ 
(Grober 2010: 95). Εκτός από τη φροντίδα των δασών, προτεί­
νει τη φύτευση νέων δέντρων —‘let us arise and plant’ (στο ίδιο, 
95)— και τον προγραμματισμό της υλοτομίας. Επίσης αναφέρει 
πολλά παραδείγματα απ’ όλη την Ευρώπη, καλές πρακτικές 
θα λέγαμε σήμερα. Μία από αυτές είναι η κατανομή των δασι­
κών εκτάσεων σε τμήματα με δέντρα διαφορετικής ηλικίας και 
ο περιορισμός της υλοτομίας σε δέντρα άνω των 80 ετών. Το πιο 
σημαντικό μέρος του βιβλίου είναι όμως η υπεράσπιση της πρό­
νοιας για τις επόμενες γενιές. Κάθε γενιά είναι ‘born for pos­
terity’ (στο ίδιο, 96) μια φράση που θεμελιώνει την ηθική μιας 
κοινωνίας πρόνοιας και ευθύνης σύμφωνα με τις ιδέες του Spi­
noza.26 Βέβαια, στη δική του κοινωνία ο Evelyn δεν παρατηρεί 
κάτι τέτοιο. Η Αγγλία ζει για να καταναλώνει τους καρπούς της 
γης, γράφει στο βιβλίο του που κερδίζει γρήγορα τις καρδιές 
της επαρχιακής αριστοκρατίας και των θαυμαστών της φύσης. 
Οι συμβουλές της επιτροπής ωστόσο δεν εφαρμόζονται από τις 
αρμόδιες αρχές. Η Αγγλία επιλέγει άλλες λύσεις για να αντι­
μετωπίσει την κρίση ξύλου με την εισαγωγή φυσικών πόρων

26. ‘[...] πρέπει να φυτεύονται διηνεκώς δέντρα για να έχουν οι μελ­
λοντικές γενιές δέντρα για τις ανάγκες τους’- βλ. Grober 2010: 96, σε μτφρ. 
της γράφουσας.



Η ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 249

από τις αποικίες της και με την υποστήριξη της βιομηχανικής- 
τεχνολογικής επανάστασης. Σε αυτό το πλαίσιο το ξύλο ως πρώ­
τη πηγή ενέργειας αντικαθίσταται από το κάρβουνο, μια μη 
ανανεώσιμη πηγή ενέργειας. Τα αποτελέσματα αυτής της επι­
λογής είναι γνωστά.

Τον 17ο αιώνα, το κεντρικό κράτος της γαλλικής απολυ­
ταρχίας βρίσκεται στην ακμή του. Πάρα ταύτα, η Γαλλία βιώ- 
νει την ίδια κρίση ξύλου όπως και η Αγγλία. Το 1669, ο Λου­
δοβίκος ο ΙΔ' διατάσσει μια μεταρρύθμιση του καθεστώτος των 
κρατικών δασών με τρεις στόχους: την αποκατάσταση των εσό­
δων από αυτά, τον κατευνασμό των ανησυχιών σχετικά με τη 
μελλοντική έλλειψη ξύλου και την επάρκεια ξύλου για τα ναυ­
πηγεία. Ο ίδιος ο αυτοκράτορας δίνει την εντολή να γίνει μια 
καλή διαχείριση —bon ménage— των δασών. Ενώ στην Αγγλία 
οι προτάσεις της επιτροπής παραμένουν στα συρτάρια, το γαλ­
λικό κράτος προσπαθεί να εφαρμόσει τρία μέτρα. Πρώτον, κλεί­
νει τα κρατικά δάση για τις τοπικές κοινότητες και τους εμπό­
ρους ξύλου- δεύτερον, καταγράφει τις κρατικές δασικές εκτά­
σεις και την κατάσταση των δέντρων σε ένα κτηματολόγιο- και, 
τρίτον, απαγορεύει την κοπή μικρών δέντρων. Το τελευταίο μέ­
τρο αποσκοπεί στη φύλαξη δέντρων για το μέλλον και εκφρά­
ζεται με τον τεχνικό όρο retenir —κρατάω για αργότερα, (δια)- 
φυλάσσω. Η έννοια-κλειδί της γαλλικής μεταρρύθμισης είναι 
όμως η conservation des bois. Με αυτή την έννοια, η οποία ανά­
γεται στη λατινική conservatio, οι αρχές δεν εννοούν την προ­
στασία ή μη χρήση των δασών, αλλά την ενεργό συντήρηση- 
φύλαξη της παραγωγικότητάς τους, άρα την τακτική ανάπλασή 
τους για μελλοντική χρήση. Σε αυτό το σημείο είμαστε πολύ 
κοντά στην ιδέα της αειφορίας. Η άλλη κεντρική έννοια της γαλ­
λικής μεταρρύθμισης αφορά την ανθρώπινη δραστηριότητα, τη 
ρύθμιση ή τον χειρισμό των δασών: réglement. Το περιεχόμενο 
αυτής της έννοιας μοιάζει με τη μεσαιωνική έννοια της guber- 
natio, της διακυβέρνησης και καθοδήγησης του κόσμου από τη 
Θεία Πρόνοια. Τώρα, τον 17ο αιώνα, ο άνθρωπος θέλει και πρέ­
πει να καθοδηγήσει, να διευθύνει, να διαχειρίζεται τη φύση. Η 
έννοια του réglement εκφράζει επίσης την ιδέα του νοικοκυρέ-



250 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XΑΪΝΤΕΝΡΑΪΧ

ματος των φυσικών πόρων που βρίσκεται σε αντίθεση με το 
laissez faire. Το να αφήσουμε τα δάση χωρίς καθοδήγηση και 
νοικοκύρεμα —αυτό είναι πια κοινή πεποίθηση— θα σήμαινε μα­
κροπρόθεσμα την καταστροφή τους. Στα πρώτα δέκα χρόνια της 
γαλλικής μεταρρύθμισης, το ταμείο του κράτους εισπράττει όντως 
περισσότερα χρήματα. Αλλά η καθοριστική εφαρμογή των μέ­
τρων δεν είναι εφικτή λόγω των τοπικών συμφερόντων. Κοινό­
τητες, έμποροι ξύλου, κτηνοτρόφοι και άλλοι εμποδίζουν τη με­
ταρρύθμιση και 100 χρόνια αργότερα υπάρχουν λιγότερα δάση 
στη Γαλλία απ’ ό,τι το 1669.

Μέχρι εκείνη την εποχή έχει προκόψει η ιδέα ότι τα δάση 
πρέπει να τυγχάνουν συστηματικής διαχείρισης και περιποίη­
σης. Έχουν επίσης εντοπιστεί λέξεις που περιγράφουν τις νέες 
επιθυμητές πρακτικές —όπως το αγγλικό ρήμα to preserve [φυ­
λάσσω, προστατεύω, συντηρώ] και το γαλλικό ρήμα retenir 
[κρατάω για αργότερα, φυλάσσω, αποθησαυρίζω]— καθώς και 
τον στόχο όλης της προσπάθειας, τη συντήρηση-διαφύλαξη των 
δασών για το μέλλον [conservation]. Αυτό που δεν υπάρχει ακό­
μα είναι μια έννοια η οποία εκφράζει την ιδέα, τις πρακτικές και 
τον στόχο της νέας διαχείρισης και οικονομικής χρήσης των δα­
σών. Αυτή θα γεννηθεί στη Γερμανία στις αρχές του 18ου αιώνα.

Κατά τον όψιμο 17ο αιώνα, ο στρατιωτικός και εμπορικός 
στόλος και η πρώιμη εκβιομηχάνιση της χώρας δεν παίζουν κε­
ντρικό ρόλο στην οικονομία της Γερμανίας σε αντίθεση με τη 
βαρύτητα των μεταλλουργείων και ιδιαίτερα εκείνων του βασι­
λείου της Σαξονίας. Η εξόρυξη αργύρου και άλλων μετάλλων 
είναι κρατική υπόθεση. Επειδή χωρίς ξύλο, ως βασική πηγή 
ενέργειας, δεν υπάρχει μέταλλο, οι κρατικές αρχές για τα ορυ­
χεία έχουν στην αρμοδιότητά τους και τα κρατικά δάση τα οποία, 
προς το τέλος του 17ου αιώνα, βρίσκονται σε πολύ κακή κατά­
σταση. Από τα πολλά κρατικά στελέχη που έχουν ασχοληθεί 
με το ενεργειακό πρόβλημα ο πιο σημαντικός για το θέμα που 
μας απασχολεί είναι ο Hans Carl von Carlowitz (1645-1714) επει­
δή αυτός συλλαμβάνει τη σύγχρονη έννοια της αειφορίας. Λό­
γω της αριστοκρατικής του καταγωγής, αυτός έχει πρακτικές 
γνώσεις για τα δάση. Μετά από τις σπουδές του, ταξιδεύει σε



Η ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 251

αρκετές χώρες της Ευρώπης, μελετά τη γαλλική μεταρρύθμιση 
των δασών, το βιβλίο του Evelyn και έρχεται σε επικοινωνία 
με τα κορυφαία πρόσωπα στον χώρο της διαχείρισης των δα­
σών. Το 1713 δημοσιεύει μια σύνοψη όλων των πρακτικών και 
θεωρητικών γνώσεων στον τόμο Sylvicultura oeconomica, τίτλο 
που θα μπορούσαμε να μεταφράσουμε ως Οικονομική δασοκο­
μία έχοντας υπόψη μας ότι η λέξη ‘οικονομία’ σήμαινε τότε και 
νοικοκύρεμα (Carlowitz 2000 [1713]). Η Sylvicultura oeconomica 
είναι το πρώτο συστηματικό βιβλίο δασολογίας στο οποίο υπάρ­
χουν αναφορές στους στοχαστές του Μεσαίωνα και της Ανα­
γέννησης, στη Βίβλο και στον σύγχρονο φιλόσοφο Spinoza.

Στο βιβλίο του, ο Carlowitz ασκεί έντονη κριτική στην προ­
σπάθεια άντλησης βραχυπρόθεσμου κέρδους από τα δάση —η 
πρόωρη υλοτομία καταστρέφει τελικά τη βάση αυτού του κέρ­
δους, δηλαδή τα δάση— και προτείνει τρία μέτρα για την εξοι­
κονόμηση ενέργειας και την προστασία των δασών. Ακόμη πιο 
σημαντική, όμως, είναι η βασική του αρχή η οποία στρέφεται 
κατά της βραχυπρόθεσμης οικονομικής εκμετάλλευσης των δα­
σών. Σύμφωνα με τον Carlowitz, οι χρονικοί ρυθμοί της φύσης 
πρέπει να γίνονται σεβαστοί και να είναι το καθοριστικό κρι­
τήριο για τις οικονομικές δραστηριότητες. Η ρύθμιση της οι­
κονομίας σύμφωνα με τους ρυθμούς της φύσης δεν σημαίνει ότι 
ο άνθρωπος πρέπει να γίνει ένας παθητικός παρατηρητής των 
φυσικών διαδικασιών. Ο ρόλος του είναι να περιποιείται τα 
δάση, να προβλέπει τις μελλοντικές ανάγκες και να δημιουρ­
γεί μια ισορροπία ανάμεσα στην κοπή και στη φύτευση δέ­
ντρων. Μόνο όταν τα δάση τυγχάνουν προνοιακής διαχείρισης 
μπορεί να επιτυγχάνεται η οικονομική χρήση τους, ένας τρό­
πος χρήσης που είναι ‘αιώνιος, διηνεκής και διαρκής’ (Grober 
2010: 115 σε μτφρ. της γράφουσας). Η προνοιακή φροντίδα για 
τα δάση, σύμφωνα με τον Carlowitz, είναι μια παραδοσιακή 
πρακτική των ανθρώπων της περιοχής του η οποία αποσκοπεί 
στη συντήρηση των δασών για το μέλλον. Ωστόσο, ο παραδο­
σιακός όρος για αυτή την πρακτική: pflegliche Holznutzung 
—η προνοιακή χρήση του ξύλου, άρα του δάσους— δεν τον ικα­
νοποιεί.



252 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΧΑΪΝΤΕΝΡΑΪΧ

Οι έννοιες της πρόνοιας [providentia] και της συντήρη- 
σης-διαφύλαξης [conservatici, sustentamento] είναι οι προκά- 
τοχοι της έννοιας της αειφορίας. Ο Carlowitz τους γνωρίζει κα­
λά, ψάχνει ωστόσο για μια σύγχρονη έννοια η οποία να εκφρά­
ζει αυτό που έχει στον νου του. Δεν θέλει απλώς να συνδέσει τα 
στοιχεία της εκ των προτέρων φροντίδας και της συντήρησης- 
διαφύλαξης, αλλά να εκφράσει έναν συγκεκριμένο τρόπο χειρι­
σμού των δασών ο οποίος να εξασφαλίζει την ‘αιώνια, διηνεκή 
και διαρκή’ χρήση τους. Επειδή ούτε στα γερμανικά ούτε στις 
άλλες ευρωπαϊκές γλώσσες ούτε και στα λατινικά βρίσκει μια 
λέξη που να τον ικανοποιεί, δημιουργεί ένα νέο γερμανικό επί­
θετο: nachhaltig, από το παλαιό ρήμα nachhalten που σημαί­
νει ‘φυλάσσω κάτι για αργότερα, δημιουργώ αποθέματα, παρα­
κρατώ’. Τα πιο συγγενή λατινικά ρήματα είναι reservare που 
σημαίνει ‘αποθησαυρίζω, δημιουργώ ένα απόθεμα, φυλάσσω 
για αργότερα’ και sustentare που δεν σημαίνει μόνο ‘συντηρώ’ 
αλλά και ‘κρατώ’. Ο Carlowitz αποσκοπεί σε μια nachhaltige 
καλλιέργεια και χρήση των δασών, σε έναν τρόπο διαχείρισής 
τους που σκόπιμα δημιουργεί αποθέματα δέντρων για την κά­
λυψη των μελλοντικών αναγκών. Κατά την άποψή του, μόνο αυ­
τός ο τρόπος διαχείρισης εγγυάται μια αειφορική χρήση των 
δασών. Το ουσιαστικό Nachhaltigkeit [αειφορία] σημαίνει επο­
μένως έναν συγκεκριμένο τρόπο χειρισμού και χρήσης φυσικών 
πόρων. Αειφορία δεν είναι απλά η προστασία, η συντήρηση ή 
η διαφύλαξη των φυσικών πόρων. Είναι εκείνος ο τρόπος χειρι­
σμού και χρήσης τους που εγγυάται και τη μελλοντική χρήση 
τους. Η αειφορική χρήση των δασών δε δεν έχει μόνο οικονο­
μική αλλά έχει και μια ηθική διάσταση.

Όπως για τον Evelyn, έτσι και για τον Carlowitz, ο αειφο- 
ρικός τρόπος χειρισμού και χρήσης των φυσικών πόρων είναι 
μέρος μιας γενικής ηθικής. Αφετηριακό σημείο για τον δεύτε­
ρο είναι, από τη μία πλευρά, η χριστιανική εντολή η οποία ζη­
τά από τους ανθρώπους να καλλιεργούν και να διαφυλάσσουν τη 
γη και, από την άλλη, η διαπίστωση του Spinoza ότι η Θεία 
Πρόνοια δεν υφίσταται και ότι ο άνθρωπος πρέπει να μεριμνά 
ο ίδιος για την αυτοσυντήρησή του λαμβάνοντας υπόψη και τις



Η ΚΟΤΛΤΟΤΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 253

μελλοντικές γενιές. Επειδή ο άνθρωπος είναι μέρος της φύσης, 
η οικονομική δραστηριότητά του δεν πρέπει να στρέφεται κα­
τά των φυσικών διαδικασιών και δυνάμεων αλλά να συμπράτ­
τει με αυτές. Για τον Carlowitz, η άγνοια των αναπλαστικών 
διαδικασιών της φύσης —σήμερα θα λέγαμε της φέρουσας ικα­
νότητάς της— οδηγεί σε μια καταχρηστική εκμετάλλευση και 
μακροπρόθεσμα στην καταστροφή της. Σύμφωνα με την ηθική 
της σύμπραξης μεταξύ ανθρώπου και φύσης, ο Carlowitz δεν 
επικρίνει μόνο το βραχυπρόθεσμο κέρδος από τα δάση αλλά 
απορρίπτει και την εισαγωγή φυσικών πόρων από το εξωτε­
ρικό και την κατάκτηση ξένων περιοχών για την αυτοσυντή­
ρηση μιας χώρας. Μέσω της αειφορικής διαχείρισης και χρή­
σης φυσικών πόρων, μια χώρα μπορεί και πρέπει να εξασφα­
λίζει τα προς το ζην και την ευημερία της. Αυτή η οικονομική 
ηθική συμπληρώνεται από μια κοινωνική ηθική' για τον Car­
lowitz η ευημερία και ευτυχία της κοινότητας και των επόμε­
νων γενιών έχει μεγαλύτερη αξία από την ευημερία και ευτυχία 
του ηγεμόνα. Στο επίκεντρο της κοινωνικής ηθικής του, ο γερ- 
μανός συγγραφέας τοποθετεί πάλι τη μέριμνα για το μέλλον, 
άρα τις επόμενες γενιές. Οικονομική και κοινωνική ηθική συγκλί­
νουν σε αυτό το σημείο που δεν είναι τίποτα άλλο από την ιδέα 
μιας αειφορικής ανάπτυξης της οικονομίας και της κοινωνίας.

Στη διάρκεια του 18ου και 19ου αιώνα, η ιδέα της αειφο- 
ρικής διαχείρισης δασών και επομένως η έννοια της αειφορίας 
[Nachhaltigkeit] κερδίζει έδαφος σε αρκετές ευρωπαϊκές χώ­
ρες και, προς το τέλος του 19ου αιώνα, περνάει και τον Ατλα­
ντικό. Το 1951, η έννοια της αειφορίας εμφανίζεται για πρώτη 
φορά σε κείμενα των Ηνωμένων Εθνών, όταν η Οργάνωση Τρο­
φίμων και Γεωργίας του OHE [FAO] καταρτίζει αρχές για μια 
αειφορική πολιτική των δασών (Grober 2010: 199-217). Το 1952, 
‘εγκαταλείπει’ για πρώτη φορά το ιδιαίτερο πλαίσιο της δασο­
νομίας και εφαρμόζεται στο ευρύτερο πλαίσιο της γενικής οικο­
νομίας, και μάλιστα από βουλευτές της μεταπολεμικής Γερμα­
νίας οι οποίοι σχεδιάζουν μια αειφορική διαχείριση των φυσικών 
πόρων με σκοπό την κάλυψη των αναγκών και των μελλοντι­
κών γενιών (Wey 1982: 157). Μερικά χρόνια αργότερα, η έννοια



254 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XAlNTENPAÏX

της αειφορίας, αφού έτυχε σημαντικής θεωρητικής πραγμά- 
τευσης, μεταμορφώνεται στην ιδέα της αειφορικής ανάπτυξης 
της οικονομίας, της κοινωνίας και των φυσικών πόρων. Ο πιο 
γνωστός —αλλά όχι και ο τελευταίος— ορισμός της προτάθηκε 
το 1987 από μια Επιτροπή των Ηνωμένων Εθνών υπό την αι­
γίδα της νορβηγίδας πολιτικού Gro Harlem Brundtland. Στο 
κείμενο Το κοινό μας μέλλον (WCED 1987), η Επιτροπή ορίζει 
την αειφορική ανάπτυξη ως εξής: ‘Sustainable development is 
development that meets the needs of the present without com­
promising the ability of future generations to meet their own 
needs’. Σε αυτόν τον ορισμό εκφράζονται αιώνες ευρωπαϊκών 
στοχασμών και πρακτικών και συμπυκνώνεται μια κουλτούρα 
της αειφορίας η οποία καθορίζεται από χριστιανικές αντιλήψεις, 
θρησκευτικά και φιλοσοφικά μοντέλα για τη σχέση ανθρώπου 
και φύσης, μια ηθική της πρόνοιας και της ευθύνης και πραγ­
ματικές ανθρώπινες ανάγκες.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Αγίου Φραγκίσκου της Ασσίζης (2010). Άπαντα. Αποτυπώσεις 
πνευματικής ζωής, μτφρ. Π. Υφαντής. Αθήνα: Μαΐστρος [ελλ. 
μτφρ. του Canticum Fratis Solis Vel Laudes Creaturarum υπάρ­
χει και στο http://www.catholic.gr/ierikardia/prosevhes.html

Appuhn, K. (2009). A Forest on the Sea: Environmental Expertise in 
Renaissance Venice. Baltimore: The Johns Hopkins University 
Press.

Arendt, II. (1992). Vita activa. München-Zürich: Piper.
Baker, S. Et al. (1996). ‘The Theory and Practice of Sustainable De­

velopment in an EU Perspective’, στο S. Baker et al. (επιμ.), 
The Politics of Sustainable Development: Theory, Policy and Pra­
ctice within the European Union. London: Routledge.

Baker, S. (2000). ‘Between Commitment and Implementation: Ten­
sions in Sustainable Development Policy of the European Union’, 
στο M. Redclift & G. Woodgate (επιμ.), The International 
Handbook of Environmental Sociology. Cheltenham/Northamp­
ton: Edward Elgar.



Η ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 255

Beck, U. (1996). ‘Weltrisikogesellschaft, Weltöffentlichkeit und glo­
bale Subpolitik’, στο A. Diekmann & C. C. Jaeger (επιμ.), 
Umweltsoziologie. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Berger, D. (2004). Thomas von Aquins ‘Summa theologiae’. Darm­
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Bernhardt, R. (2008). Was heißt ‘Handeln Gottes’? Eine Rekonstruk­
tion der Lehre von der Vorsehung. Berlin: Lit Verlag.

Blumenberg, ff. (1981). Die Genesis der kopernikanischen Welt. 
Frankfurt: Suhrkamp.

Brand, K.-W. (2000). ‘Environmental consciousness and behaviour: 
the greening of lifestyles’, στο M. R. Redclift & G. Woodgate 
(επιμ.), The International Handbook of Environmental Sociolo­
gy. Cheltenhaum/Northampton: Edward Elgar.

Buderath, B. & Makowski, H. (1986). Die Natur dem Menschen 
untertan. Ökologie im Spiegel der Landschaftsmalerei. München: 
dtv.

Calov, A. (1655). Systema locorum theologicorum. Wittenberg.
Carlowitz, Η. K. (2000 [1713]). Sylvicultura oeconomica. Leipzig. 

Reprint von K. Irmer/A. Kießling. Freiberg.
CEC (1992). Towards Sustainability: A European Community Pro­

gramme of Policy and Action in Relation to the Environment 
and Sustainable Development. COM final, Vol. II. Brussels.

Collingwood, R. G. (1998). ‘Η ιδέα της φύσης’ στο Γ. Σταυρακά- 
κης (επιμ.), Φύση, κοινωνία και πολίτικη. Αθήνα: Νήσος.

Dalton, R. J. (1998). ‘Το περιβαλλοντικό κίνημα στη Δυτική Ευ­
ρώπη’, στο Γ. Σταυρακάκης (επιμ.), Φύση, κοινωνία και πο­
λιτική. Αθήνα.: Νήσος.

Descartes, R. (1960α). Discours de la Méthode. Hamburg: Felix 
Meiner [στα ελλ.: Λόγος περί της Μεθόδου. Αθήνα: Παπαζή- 
σης, 1976].

Descartes, R. (1960β). Meditationen über die Grundlagen der Phi­
losophie. Hamburg: Felix Meiner [στα ελλ.: Στοχασμοί περί της 
πρώτης φιλοσοφίας. Αθήνα: Εκκρεμές, 2003],

Diekmann, A. & Preisendörfer, P. (1992). ‘Persönliches Umwelt­
verhalten. Diskrepanzen zwischen Anspruch und Wirklichkeit’, 
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 44: 226- 
251.

Dobson, A. P. (2000). Green Political Thought. Third Edition. Lon­
don/New York: Routledge/Chapman & Hall.



256 ΕΛΙΣΑΒΕΤ X ΑΙΝΤΕ N PAIX

Dobson, A. P. & Sâiz, A. V. (επιμ.) (2005). Citizenship, Environ­
ment, Economy. New York: Routledge/Taylor & Francis.

Elders, L. (1990). The Philosophical Oieology of St. Thomas Aqui­
nas. New York: E.J. Brill.

EC (2001). The Sixth Environment Action Programme of the European 
Community (Environment 2010: Our Future, our Choice). COM 
31 final. Brussels.

Geertz, C. (2003). Η ερμηνεία των πολιτισμών. Αθήνα: Αλεξάνδρεια.
Grober, U. (2010). Die Entdeckung der Nachhaltigkeit. Kulturge­

schichte eines Begriffs. München: Kunstmann-Verlag.
Hasel, K. & Schwartz, E. (2002). Forstgeschichte. Remagen: Kessel.
Heberlein, Th. A. (1981). ‘Environmental Attitudes’, Zeitschrift für 

Umweltpolitik 2: 241-265.
Heidenreich, E. (1993). Spielräume des Wandels. Das Verhältnis 

Individuum-Gesellschaft in den Theorien von Norbert Elias, Pierre 
Bourdieu und Ulrich Oevermann. Texte 1, hrsg. vom Projekt 
‘Wasserkultur’ der AEP, Universität Kassel.

Heidenreich, E. (1998). ‘Städtische Wasserkultur im Wandel’, στο 
D. Ipsen et al. (επιμ.), Wasserkultur. Berlin: Analytica.

Heidenreich, E. (2004). Fliessräume. Die Vernetzung von Natur, 
Raum und Gesellschaft seit dem 19. Jahrhundert. Frankfurt/ 
New York: Campus.

Jonas, H. (2003). Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt: Suhrkamp.
Kleine, L. (1987). ‘Spinoza. Substanz und System’, στο B. Spin­

oza, Ethik. Leipzig: Reclaim
Krolzik, U. (1988). Säkularisierung der Natur: Providentia-Dei-Lehre 

und Naturverständnis der Frühaufklärung. Neukirchen-Vluyn.
Latour, B. (2000). Ουδέποτε υπήρξαμε μοντέρνοι. Αθήνα: Σύναλμα.
Μπαμπινιώτης, Γ. Δ. (2002). Λεξικό της νέας ελληνικής γλώσσας. 

Αθήνα: Κέντρο Λεξικολογίας.
Preisendörfer, Ρ. & Franzen, A. (1996). ‘Der schöne Schein des 

Umweltbewusstseins’, στο A. Diekmann & C. C. Jaeger (Hg.), 
Umweltsoziologie. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Remmele, B. (2003). Die Entstehung des Maschinenparadigmas. 
Opladen: Leske & Budrich.

Sachs, W. (2000). ‘Sustainable Development’, στο M. Redclift & 
G. Woodgate (επιμ.), The International Handbook of Environ­
mental Sociology. Cheltenham/Northampton: Edward Elgar.

Seidel, Η. (1987α). ‘Identität von Philosophie und Ethik’, στο B.



Η ΚΟΤΛΤΟΤΡΑ ΤΗΣ ΑΕΙΦΟΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ 257

Spinoza, Ethik. Leipzig: Reclam.
Seidel, H. (1987ß). ‘Spinozas “Ethik” in seinen Briefen’, στο B. 

Spinoza, Ethik. Leipzig: Reclam.
Shapin, S. (1996). The Scientific Revolution. Chicago: University of 

Chicago Press.
Spinoza, B. (1987). Ethik, επιμ. von H. Seidel. Leipzig: Reclam [στα 

ελλ.: Ηθική. Αθήνα: Εκκρεμές 2009].
St. Thomas Aquinas (1947). The Summa Theologica. Benziger Bors. 

Edition, http://www.josephkenny.joyeurs.com/CDtexts/summa/ 
index.html.

Summerer, S. (1996). ‘Umweltethik’, στο L. Kruse et al., Ökolo­
gische Psychologie. Ein Handbuch in Schlüsselbegriffen. Wein­
heim: Beltz.

WCED (1987). Our Common Future. Oxford: Oxford University Press.
Weber, M. (2000). Η προτεσταντική ηθική και το πνεύμα του κα­

πιταλισμού. Αθήνα: Gutenberg.
Westfall, S. R. (2010). H συγκρότηση της σύγχρονης επιστήμης. 

Σειρά: Ιστορία της Επιστήμης, Πανεπιστημιακές Εκδόσεις Κρή­

της.
Wey, K.-G. (1982). Umweltpolitik in Deutschland. Opladen: Westdeut­

scher Verlag.
Χαϊντενράιχ, E. (2005). Αειφορική Ανάπτυξη. Μυτιλήνη: Σειρά Δη­

μοσιεύσεων 3 του Ερευνητικού Προγράμματος ‘ΟΡΦΕΑΣ’.



258 ΕΛΙΣΑΒΕΤ XΑΙΝΤΕNPAIX

ABSTRACT

Elisavet Heidenreich

The culture of sustainability in European history: 
Ethical and practical models for relationship 

between man and nature

The evolution of a modern culture of sustainability requires histori­

cal knowledge and a dialogue with the past. The article represents 
three crucial phases in European history, during which the basic no­
tions, ethical concepts and first politics of sustainability were found­
ed. In the context of the medieval dogma of Divine Providence, near­
ly all notions of sustainability were developed, as well as theological 
concepts for the relationship between man and nature. The faith in 
Divine Providence which cares for the pursuit of life and world, dis­
solved in the 17th century. Man himself has to care about his life and 
future. To meet this requirement, two different answers were given by 
Descartes and Spinoza. Whereas the former provoked the scientific- 
technological dominance over nature, the latter suggested ethics of 
cooperation with physical dynamics and responsibility for the future 
generations. It is this philosophical context in which the first politics 
of the sustainable management of natural resources took place and in 
which the modern notion of sustainability was rooted.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

