
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 19 (2008)

   Επιχειρηματική ηθική

  

 

  

  Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιημένης
επικοινωνίας 

  Κώστας Στρατηλάτης   

  doi: 10.12681/sas.674 

 

  

  Copyright © 2015, Κώστας Στρατηλάτης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Στρατηλάτης Κ. (2015). Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιημένης επικοινωνίας. Επιστήμη και Κοινωνία:
Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 19, 297–334. https://doi.org/10.12681/sas.674

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/01/2026 10:36:37



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιημένης 
επικοινωνίας

Κώστας Στρατηλάτης*

Σύμφωνα με το παραδοσιακά πρότυπο της κριτικής σκέψης, η εγκυρότητα των 
συλλογισμών περί του πρακτέου συνδέεται με τη δημόσια χρήση του λόγου αυ­
τόνομων υποκειμένων που τίθενται ταυτόχρονα ως μέλη μιας Πολιτείας. Το πρό­
τυπο αυτό, άρρηκτα συνδεδεμένο με τις διαλογικές μορφές διυποκειμενικότητας 
της αστικής δημοσιότητας (προφορική πρόσωπο-με-πρόσωπο συζήτηση και ανά­
γνωση έντυπου λόγου, με σκοπό τον κριτικό έλεγχο της εξουσίας και την αναζή­
τηση της αλήθειας), δοκιμάζεται έντονα στις συνάφειες της μαζικής τηλεθέασης ή 
/και της πληροφοριακής κοινωνίας. Στο παρόν κείμενο ο συγγραφέας επιχειρεί να 
ανανεώσει το επιχειρηματολογικό οπλοστάσιο του παραδοσιακού προτύπου, 
συνδέοντας τη δυνατότητα της αυτονομίας, της κριτικής και της δημόσιας χρήσης 
του λόγου με τη θεωρία του μέσου. Τόσο η τηλεοπτική όσο και η πληροφοριακή 
δημοσιότητα δεν ανατρέπουν αλλά συμπληρώνουν την κριτική δύναμη του υπο­
κειμένου, το οποίο όμως καλείται πλέον να αναστοχαστεί πάνω στο ίδιο το ερώ­
τημα των μορφών αλληλόδρασης που επαναμεσοποιούν τη δημόσια σφαίρα και 
τη σχέση μεταξύ φύσης, κοινωνίας και τεχνολογικού πολιτισμού. Και τούτο μέσα 
σε συνθήκες έντονης αμφισβήτησης του γνωστικού υποστρώματος της επικοινω- 
νιακής πράξης, αποκέντρωσης της ηθικής συνείδησης και ριζικής μετάλλαξης του 
λόγου της κριτικής θεωρίας.

1. Οι διφορούμενες συνάφειες της νεωτερικής δημοσιότητας

Όλες οι αναφερόμενες στα δικαιώματα άλλων ανθρώπων πράξεις των 
οποίων ο γνώμονας δεν είναι συμβατός με τη δημοσιότητα, είναι άδικες’ 
(Kant 2006: 131). Η δήλωση αυτή συμπυκνώνει έναν από τους θεμελιακούς 
χαρακτήρες της νεωτερικής κοινωνίας και των ευρύτερων πολιτισμικών

Διδάκτωρ Νομικής Σχολής Αριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης. Ο συγγραφέ­
ας ευχαριστεί τους Νίκο Δεμερτζή και Ιορδάνη Παπαδόπουλο για τις ουσιώδεις και ιδιαιτέ­
ρως χρήσιμες παρατηρήσεις τους.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 19/2008



298 Κώστας Στρατηλάτης

υποδομών της. Η αξίωση για δημόσια χρήση του πρακτικού λόγου δεν συ- 
νιστά απλώς μια αρχή της ηθικής συνείδησης και της πολιτικής τάξης σε 
συνθήκες νεωτερικότητας (O’Neil 1989: 28-50). Η ελεύθερη, αβίαστη δηλα­
δή και προσβάσιμη σε όλους δημοσιότητα των κρίσεων περί του πρακτέου 
αποτελεί συνάμα ασφαλή προϋπόθεση για την πρόοδο του ανθρωπίνου 
γένους (Munzel 1999). Με τη χρήση της τυπογραφίας οι ανθρώπινες κοινω­
νίες εγκαινίασαν τον βηματισμό προς την απελευθέρωσή τους από τα δε­
σμό μιας άκαμπτης ιδεολογικής, πνευματικής αλλά και ανθρωπολογικής - 
μεταξύ άλλων- ολιγαρχίας. Η ανθρώπινη γλώσσα, από μυστική υποθήκη 
της θείας τάξης πραγμάτων, μεταβλήθηκε σταδιακά σε μέσο ‘φαντασιακής 
σύνδεσης των γεγονότων’ (Anderson 1997) και άρα σε συνθήκη κινητοποί­
ησης της ελεύθερης-προοδεύουσας ηθικής συνείδησης ενάντια στις συνθή­
κες της κοσμικής αδικίας αλλά και της υποκειμενικής εθελοδουλείας.

Ασφαλώς, η ιστορία των δύο επόμενων αιώνων διέψευσε σε σημαντικό 
βαθμό τις διαφωτιστικές προσδοκίες της καντιανής φιλοσοφίας. Όπως επι­
σημαίνει ο Κοσμάς Ψυχοπαίδης,

ο Kant είχε σκεφθεί μια σχέση ανάμεσα στην apprehensio και την exhibitio, 
ανάμεσα στο εικονικό, το επικοινωνιακό και το έλλογο (τελεολογία) η οποία 
τελικά πραγματώθηκε ιστορικά, αν και μέσα από μια τερατώδη αντιστροφή 
της σε μηχανισμούς αναπαραγωγής των φαντασιακών εικονικών μορφωμά­
των, σε παγκοσμιοποιημένες και αλλοτριωμένες δομές επικοινωνίας και στον 
εργαλειακό ‘λόγο’ που διέπει τις πρακτικές και τις τεχνολογίες ενεργοποίησής 
τους (1996: 194-5).

Το πρότυπο της βιομηχανικής παραγωγής αγαθών, σε συνδυασμό με 
τον βαθμιαίο σχηματισμό μιας λαϊκής κουλτούρας που επικεντρώνεται 
στην κατανάλωση, μετέτρεψε το πεδίο του έντυπου λόγου (και, αργότερα, 
το πεδίο της κινούμενης εικόνας) σε έναν θρίαμβο της οικονομικής- 
επιχειρησιακής ορθολογικότητας (Kraus, Adorno et al. 1991). Η τελευταία 
διαμεσολαβεί τη μαζική πλέον επικοινωνιακή διαδικασία από το στάδιο 
της παραγωγής του ‘μηνύματος’ (εκδότες, τυπογράφοι, πρακτορεία ειδήσε­
ων, στούντιο παραγωγής) μέχρι τη στιγμή της ‘κατανάλωσής’ του. Ο ‘λόγος 
της εικόνας’, μια ιδιότυπη αλλά ιδεολογικά και πολιτικά καθοριζόμενη σύ­
ζευξη του πραγματιστικού λόγου της πληροφοριακής γλώσσας και του νο­
ηματικού λόγου της γλώσσας των ιδιαίτερων ατομικών βιωμάτων (Πλειός 
2001), φαίνεται να επικρατεί εις βάρος του αναστοχαστικού και παράλλη­



Η κριτική θεωρία στην εποχή ττ\ς μεσοποιψένης επικοινωνίας 299

λα διαλογικού προτύπου επικοινωνίας της παραδοσιακής αστικής δημο­
σιότητας.

Στο πλαίσιο αυτό φαντάζει αν μη τι άλλο ως αντι-πραγματική η ‘δια- 
φωτιστική’ διάθεση στοχαστών όπως ο Jürgen Habermas και ο John 
Thompson. Ο πρώτος, επεκτείνοντας τη διαλογική-ηθική θεωρία της δεκαε­
τίας του 1980 στο πεδίο του δημοκρατικού κράτους δικαίου, επιμένει, σε 
πείσμα του μεταμοντερνισμού και της αρνητικής του διαλεκτικής, ότι το 
κριτικά δομημένο παράδειγμα της αυτοκυβερνώμενης αστικής δημοσιότη­
τας και οι κανονιστικές του συνδηλώσεις παραμένουν ζωντανά στοιχεία, 
ιδεολογικός και συνάμα υλικός-θεσμικός ορίζοντας κάθε κοινωνίας που (ε­
πιμένει να) ορίζεται ως αυτονομοθετούμενη πολιτική κοινότητα (Habermas 
1996: κεφ. 8) -και τούτο ισχύει ως έναν βαθμό και για τους επικοινωνιακά 
δικτυωμένους κόσμους των ‘μεταεθνικών αστερισμών’ (Habermas 2003: 
120-1). Ο Thompson, από την πλευρά του, παρά την ορθή σε γενικές γραμ­
μές κριτική που ασκεί στο χαμπερμασιανό πρότυπο της πρόσωπο-με- 
πρόσωπο επικοινωνίας, κάνει λόγο για μια ‘ηθική παγκόσμιας ευθύνης’, η 
οποία εμφανίζεται μεν ως επισφαλής αλλά ταυτόχρονα αξιώνει κανονιστι­
κό ‘μερίδιο’ στις νέες μορφές της διαμεσολαβημένης ατομικής και συλλογι­
κής εμπειρίας υπό συνθήκες ‘οιωνεί αλληλόδρασης’ (Thompson 1999: 417- 
26).

Οι δύο παραπάνω στοχαστές συναντώνται σε ένα βασικό σημείο: η ηθι­
κή συνείδηση του υποκειμένου, η κριτική του δύναμη και οι κανονιστικές 
υποδείξεις που απορρέουν από τον συνδυασμό ηθικής και κρίσης1 δεν 
μπορούν να στηριχθούν σε μια απλώς νοητή-πνενματική κίνηση του σκε- 
πτόμενου υποκειμένου. Ο υπερβατολογικός ιδεαλισμός2 θα πρέπει να δώσει 
τη θέση του στη φιλοσοφία-κοινωνική θεωρία της διυποκειμενικότητας 
(Habermas 1993) -και τούτο σημαίνει, μεταξύ άλλων, ότι η κριτική θεωρία 
θα πρέπει να αναζητήσει τις απαρχές και τα θεμέλιά της σε πεδία που δεν 
υπερβαίνουν την ηθική-ιστορική εμπειρία και άρα εμφανίζονται ως εμμενή 
προς τις μορφές (επικοινωνιακής) δράσης και το γενικό περίγραμμα των 
συνθηκών μεσοποίησης και μαζικής διαμεσολάβησης που επηρεάζουν τους 
τύπους και τους χαρακτήρες της ηθικής συνείδησης σψερα. Την τελευταία 
θα πρέπει να την εννοήσουμε όχι ως έναν υπεριστορικό και σχετικά στατι­
κό σύνδεσμο μεταξύ του ατόμου και του συγκεκριμένου κοινωνικού κό­
σμου που το περιβάλλει- ούτε, βέβαια, ως μια προοδευτική μετάβαση της



300 Κώστας Στρατηλάτης

ανθρωπότητας σε μετασυμβατικές μορφές εκδίπλωσης της ελεύθερης βού­
λησης του υποκειμένου- αλλά μάλλον ως κίνηση διαΰγασης, διάνοιξης και 
προβιβασμού της πράξης σε προϊόν πνευματικής και συνάμα επικοινωνια- 
κής αυτενέργειας.

Στο κείμενο που ακολουθεί θα επιχειρήσουμε να ανασυντάξουμε τη - 
συστατική για εμάς, όπως και για τους παραπάνω στοχαστές- συνάφεια 
μεταξύ της ηθικής συνείδησης, της κριτικής δύναμης και της επικοινωνια- 
κής δράσης σε συνθήκες μαζικής ή/ και πληροφοριακής κοινωνίας. Στην 
αμέσως επόμενη ενότητα θα υποστηρίξουμε, σε αντιδιαστολή προς τη θεώ­
ρηση του Scott Lash, ότι η προσαρμογή της κριτικής θεωρίας στις παραπά­
νω συνθήκες δεν ισοδυναμεί αναγκαία με την έκλειψη της διακριτής σφαί­
ρας στοχασμού που κινείται σχετικά αυτόνομα απέναντι στη ‘γυμνή γεγο- 
νότητα’ της υλικής, οικονομικής και κοινωνικής ζωής και η οποία έχει μέχρι 
σήμερα συνδεθεί με τους θεμελιώδεις χαρακτήρες της ‘νεωτερικότητας’.

Η δυνατότητα της τοποθέτησης αυτής θα δοκιμαστεί στη συνέχεια στο 
περιβάλλον των θεωριών επικοινωνιακής αλληλόδρασης (ενότητα 3). Σε 
ένα πρώτο στάδιο θα επιχειρήσουμε να συνδέσουμε την επικοινωνιακή αυ­
τενέργεια του υποκειμένου (ως πρωταρχική συνθήκη για την άρθρωση της 
αυτόνομης συνείδησης και της αβίαστης κριτικής του δύναμης) με την ε­
θνογραφική θεώρηση των σχέσεων που βασίζονται στην τηλεθέαση: μια 
θεώρηση η οποία αφήνει ανοιχτό το περιθώριο για ενεργοποίηση των ερ­
μηνευτικών και κριτικών δυνατοτήτων του ατόμου-τηλεθεατή.

Σε ένα δεύτερο επίπεδο, πάντως, και ενόψει της ιδιάζουσας διαλεκτικής 
μεταξύ ‘νέων’ και ήδη ‘οικείων’ μέσων επικοινωνιακής αλληλόδρασης, θα 
πρέπει να δοθεί έμφαση στο στοιχείο της ασυνέχειας που διέπει τη μετάβα­
ση από την εποχή της μαζικής τηλεθέασης στην εποχή της ‘διασποράς’ και 
των δικτύων. Δεν θα πρέπει να φανταστούμε δηλαδή ότι η αποτίμηση των 
τύπων αλληλόδρασης και των χρήσεων του Μέσου μπορεί να υπαχθεί 
‘γραμμικά’ στις προδιαγραφές των κλασικών θεωριών περί μαζικής τηλε­
θέασης. Η αναζήτηση μορφών ενεργοποίησης της υποκειμενικότητας στην 
πληροφοριακή εποχή θα πρέπει, αντίθετα, να συμπεριλάβει, να εξηγήσει 
και να αξιολογήσει όλα εκείνα τα στοιχεία που καθιστούν τα ‘νέα’ μέσα 
και τις χρήσεις τους μια ιδιότυπη επιφάνεια επικοινωνιακής αλληλόδρα­
σης. Επιφάνεια ιδιότυπη, πλην όμως ούτε αυτοφυή ούτε αυτενεργό: τόσο η 
αποκοπή της τεχνολογικής υποδομής από το πεδίο των επικοινωνιακών



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιψένης επικοινωνίας 301

και κριτικών της χρήσεων, όσο και η αναστολή της επικοινωνιακής αυτε­
νέργειας του υποκειμένου στο πεδίο των κοινωνικών χρήσεων των νέων 
μέσων, δεν συνιστούν παρά ένα είδος σχετικής και προσωρινής μετατόπι­
σης νοήματος από το επίπεδο της συνειδητής δράσης στο επίπεδο του κοι­
νωνικού φαντασιακοΰ. Μετατόπιση η οποία δεν αρκεί για να συναγάγου- 
με το συμπέρασμα ότι αναιρείται ριζικά η ηθική υπόσταση και η κριτική 
δύναμη του ατόμου-υποκειμένου.

Στην τέταρτη ενότητα θα επιχειρήσουμε να ανασυντάξουμε τις συνθή­
κες της πληροφοριακής εποχής με τρόπο τέτοιο ώστε να αποτελέσουν ό­
ρους μιας διευρυμένης κριτικής θεώρησης της δημόσιας σφαίρας των κοι­
νωνιών της ύστερης νεωτερικότητας. Η αναθεώρηση του ορθολογιστικού 
προτύπου της δημόσιας γνώσης και η διεύρυνση της χαμπερμασιανής έν­
νοιας της αυτόνομης ηθικής συνείδησης προβάλλουν ως sine qua non όροι 
μιας τέτοιου είδους ανασύνταξης. Στο τελευταίο τμήμα του κειμένου μας 
θα επιχειρήσουμε τελικά να ανιχνεύσουμε τα κύρια μελήματα μιας κριτικής 
θεωρίας της μεσοποίησης η οποία θα είναι σε θέση να κρατά αποστάσεις 
από τις αναγκαιότητες του ‘αντικειμένου’ της: μια κριτική θεωρία ταυτό­
χρονα συμβατή προς αλλά και διακριτή από το περίγραμμα της κοινωνίας 
εντός της οποίας αναπτύσσεται και ενώπιον της οποίας θέτει τις κριτικές, 
ηθικοπρακτικές και εν γένει κανονιστικές της αξιώσεις.

2. Η κριτική θεωρία ως ‘μεσοποιημένη θεωρία’ [mediatheory] ή ‘κριτική-
πληροφορία’ [informationcritique]
Ένα από τα πιο ενδιαφέροντα κείμενα της πολιτισμικής-κοινωνικής θε­

ωρίας κατά την τελευταία δεκαετία είναι αυτό του Scott Lash με τον απο­
καλυπτικό τίτλο Critique of Information (2002). Στο κείμενο αυτό ο Lash 
αποδίδεται σε σφοδρή επίθεση σε βάρος όλων εκείνων των τάσεων και 
ρευμάτων που εξακολουθούν να εντάσσουν την κριτική θεώρηση της κοι­
νωνίας στο πλαίσιο είτε της υπερβατολογικής-διαλεκτικής σύλληψης του 
γερμανικού ιδεαλισμού είτε της απορητικής-αποδομητικής σκέψης του 
γαλλικού μετα-στρουκτουραλισμού. Για τον Lash η δυνατότητα ενός ιδιαί­
τερου, μετα-κοινωνικού και α-σώματου χώρου κριτικής σκέψης έχει εκλεί- 
ψει στην κοινωνία των ροών (και) της πληροφορίας. Οι αναπαραστάσεις 
του υποκειμένου μεταβάλλονται σε αμιγή αντικείμενα, διεκδικώντας τη με- 
ρικότητα που τους είχε αφαιρεθεί την εποχή της ανθρωποκεντρικής οικου-



302 Κώστας Στρατηλάτης

μενικότητας -ή άλλως, στο πνεύμα του στρουκτουραλισμού, την εποχή της 
σημειωτικής οικουμενικότητας. Αυτό που απομένει ως πλαίσιο δόμησης 
λόγου και κριτικού στοχασμού είναι μία ‘κοινωνιολογία του αντικειμένου’ 
που ξεφεύγει από το ‘γράπωμα’ του στοχαζόμενου υποκειμένου. Η δημόσια 
χρήση του λόγου διαλύεται σε ένα εμμενές πεδίο κοινωνικότητας.

Η τελευταία λαμβάνει πλέον τη μορφή της ‘πληροφοριακότητας’. Η επι- 
κοινωνιακή διυποκειμενικότητα δεν σχετίζεται με τον κόσμο των αναπα­
ραστάσεων του υποκειμένου που υιοθετεί μια απενσωματωμένη στοχαστι­
κή στάση. Αντίθετα, συνδέεται με την τεχνολογική κουλτούρα της ανα- 
κλαστικότητας, της παραγωγής χώρου μέσω παιχνιδιού, της εμμένειας και 
της κυκλικής χρονικότητας, της μετωνυμίας μέσω υποκατάστασης κ.ο.κ. Οι 
‘τεχνολογικές μορφές ζωής’ της πληροφοριακής κοινωνίας υποστηρίζονται 
απλώς από μια ‘τεχνολογική φαινομενολογία’, στην οθόνη της οποίας προ­
βάλλονται αλλά και αναιρούνται, νομιμοποιούνται αλλά και εξορίζονται 
μη-γραμμικές, νομαδικές μορφές πληροφοριακής εξουσίας. Η τελευταία 
πλέον δεν εστιάζει τόσο σε τρόπους εκμετάλλευσης, όσο σε διαύλους απο­
κλεισμού- δεν επενδύει τόσο σε κεφάλαια υλικής, όσο σε μορφές πνευματι­
κής ιδιοκτησίας. Συνοδεύεται δε από ανεπιθύμητες συνέπειες οι οποίες άλ­
λοτε εκβάλλουν στο ανορθολογικό χάος της καταναλωτικής κουλτούρας 
και άλλοτε διεγείρουν τα ανακλαστικά μετα-παραδοσιακών κοινοτήτων, 
που διεκδικούν χώρο σε τούτο το εμμενές πλαίσιο της καθολικής ανταλλα­
γής πληροφοριών. Η μονάδα ‘πληροφορία’ ανάγεται σε κύριο μέσο διά­
πλασης της ταυτότητας των κοινωνικών ομαδώσεων και ταυτόχρονα σε 
αρχή συγκρότησης των πρακτικών συλλογικής διάδρασης.

Οι παραπάνω παρατηρήσεις οδηγούν τον Lash στο συμπέρασμα ότι

η μεσοποιημένη θεωρία αποτελεί την παραδειγματική μορφή σκέψης στη ση­
μερινή πλανητική πληροφοριακή κοινωνία [...] Η ίδια η κοινωνική- 
πολιτισμική θεωρία θα πρέπει, στο γύρισμα του 2Γ') αιώνα, να αναλάβει στα­
διακά τη μορφή της πληροφορίας [...] Σε μια εποχή κατά την οποία η υπερβα­
τικότητα και το κείμενο σταδιακά διαβρώνονται, σε μια εποχή κατά την ο­
ποία τα μέλη της ακαδημαϊκής κοινότητας πρέπει να λειτουργήσουν κάτω 
από την πίεση του χρόνου και μέσα στο πλαίσιο κάποιου προϋπολογισμού, 
θα πρέπει ίσως όλοι μας, για το καλύτερο αν και πιθανόν για το χειρότερο, να 
μεταβληθούμε σε θεωρητικούς της μεσοποίησης (2002: 64, 76-7).



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιημένης επικοινωνίας 303

Κατά τη δική μας εκτίμηση, μπορούμε να ακολουθήσουμε την τελευταία 
προτροπή του Lash, χωρίς κατ’ ανάγκην να δεχθούμε το ολιστικό πλαίσιο 
παραδοχών και υπόρρητων κανονιστικών υποδείξεων που περιβάλλει την 
αόριστη αντικειμενικότητα υπό τον τίτλο ‘πληροφοριακή κοινωνία-εποχή’. 
Είναι, βέβαια, αλήθεια ότι το καντιανό ‘κοινό των αναγνωστών’ έχει προ 
πολλοΰ παρέλθει ως ιστορική πραγματικότητα. Είναι, δηλαδή, αλήθεια ότι 
τα νέα μαζικά μέσα αφορούν ολοένα και λιγότερο στην αναπαραστατική 
κουλτούρα του υποκειμένου που στοχάζεται σε συνθήκες χρονικής και χω­
ρικής απόστασης, ερμηνεύοντας και αξιολογώντας μηνύματα με περιεχόμε­
νο που διαρκεί στον χρόνο. Η επιτάχυνση της επικόινωνιακής αλληλόδρα- 
σης υποδηλώνει όντως τη μετάβαση από την κουλτούρα της αναπαράστα­
σης [representation] στην κουλτούρα της παρουσίασης-εμφάνισης [presen­
tation], όπου κυριαρχεί η ‘γυμνή γεγονότητα’ [brute facticity] ενός μηνύμα­
τος το οποίο ρέει ακατάπαυτα, παράγοντας περισσότερο επικοινωνιακό 
‘θόρυβο’ και λιγότερο ερμηνευτικές δυνατότητες του υποκειμένου. Αλλά 
γιατί τούτη η διαπίστωση θα πρέπει να μας οδηγήσει αυτόματα σε μία ‘κά­
θοδο’ στο επίπεδο της τεχνολογικής φαινομενολογίας και των ‘αντικειμε- 
νοστραφών’ προσδιορισμών της; Και γιατί τούτη η ‘κάθοδος’ θα πρέπει να 
συνδεθεί αποκλειστικά με τη μετα-νεωτερική εποχή των ‘νέων’ μέσων, πα- 
ραβλέποντας ότι η κριτική θεωρία, ήδη από τα μισά του προηγούμενου 
αιώνα, έχει διαμορφώσει μια ήδη σημαντική παράδοση μη-υπερβατικής 
αποτίμησης της μεσοποίησης, στο παράδειγμα στοχαστών όπως ο Adorno, 
ο Horkheimer, αλλά και ο Habermas ή ο Thompson;

Είναι γεγονός ότι τα ‘νέα’ μέσα αποκτούν κάθε φορά διαφορετικές ση­
μασίες, ανάλογα προς το γενικότερο περίγραμμα των προτάσεων που σχε­
τίζονται με τη διαλεκτική της ‘προόδου’ και τη δυναμική των ιστορικών ε­
ξελίξεων. Αλλά ο ε'λλογος στοχασμός [discourse] περί της κοινωνίας της 
πληροφορίας και, ιδίως, το ερώτημα περί του βαθμού καινοτομίας που τα 
‘νέα’ μέσα εγκαινιάζουν, δεν μπορούν να αποκοπούν από τις κάθε είδους 
(τελεολογικές, γενεαλογικές, αρχαιολογικές κ.ο.κ.) αφηγήσεις που συνο­
δεύουν τα κρίσιμα κατ’ εκτίμηση χαρακτηριστικά των μέσων και της χρή­
σης τους. Οι αποκλίσεις των αφηγήσεων υποστηρίζουν, μάλλον, το συμπέ­
ρασμα ότι

οι διαδικασίες οι οποίες καθορίζουν το είδος των μέσων που έχουμε στη διά­
θεσή μας δεν είναι ούτε αποκλειστικά οικονομικές ούτε αποκλειστικά τεχνο­



304 Κώστας Στρατηλάτη?

λογικές, αλλά όχι όλες οι βαθμίδες της εξελικτικής διεργασίας εμφανίζονται 
μέσα σε κάποιο διαλογικό πλαίσιο που σχηματίζεται δυναμικά από το τεχνο­
λογικό φαντασιακό [technological imaginary] (Lister et al. 2003: 68).

Εάν ακολουθούσαμε το επιχείρημα του Lash μέχρι τέλους, θα έπρεπε να 
δεχθούμε ότι ο χώρος της κριτικής θεωρίας και του ηθικοπρακτικου στο­
χασμού δεν αποτελεί πλέον τίποτε περισσότερο και τίποτε λιγότερο από 
μία μη κατοικημένη -και δυσχερώς αξιοποιήσιμη- περιοχή της ‘αρχαιολο­
γίας της γνώσης’. Παρόλα αυτά, θεωρούμε ότι μία πιο μετριοπαθής εκτίμη­
ση και αξιοποίηση των (νέων) σχέσεων στην πληροφοριακή κοινωνία είναι 
εξίσου εφικτή και μάλιστα δεσμευτική. Ειδικότερα:

(α) Η μεσοποίηση του στοχασμού δεν συνιστά παρά επίταση (επιτά­
χυνση και εντατικοποίηση) των διαμεσολαβήσεων στο πεδίο της -ακόμη 
ζωντανής- ανθρώπινης διυποκειμενικότητας. Είναι εύλογο οι χαρακτήρες 
των ‘νέων’ μέσων (στους οποίους θα αναφερθούμε στην επόμενη ενότητα) 
να διεγείρουν την ερωτηματοθεσία περί του βαθμού επικοινωνιακής και­
νοτομίας και περί του βάθους της μεταβολής των κοινωνικών σχέσεων που 
οι νέες μορφές διυποκειμενικότητας μας προ(σ)καλούν να κατανοήσουμε 
και να αξιοποιήσουμε. Αλλά οι ίδιοι οι χαρακτήρες μίας ‘νέας’ επικοινωνι- 
ακής σχέσης μπορεί να μην εκπληρώσουν τις υποσχέσεις τους στο πεδίο της 
καθημερινής τους αξιοποίησης, με αποτέλεσμα ο αρχικός χαρακτηρισμός 
του ‘νέου’ στην πορεία να εκλείψει.

Οι επαναστάσεις, όταν λαμβάνουν χώρα, είναι ιστορικώς σχετικές και η ιδέα 
η ίδια της επανάστασης έχει κι αυτή μια ιστορία [...] Το σημαντικό είναι ότι το 
‘κριτικό’ στοιχείο στην κριτική μελέτη των νέων μέσων σημαίνει να μην λαμ­
βάνουμε τα πράγματα ως δεδομένα (Lister et al. 2003: 38-9).

(β) Ο ριζοσπαστισμός της μεσοποίησης στην εποχή των δικτύων, όσο 
επιθετική και αν η τελευταία εμφανίζεται ή είναι στην κριτικά ιδωμένη 
πραγματικότητα, δεν μπορεί, πάντως, να διαρρήξει ανοιχτές θύρες: θα 
πρέπει και αυτός να αυτοπαρουσιαστεί ως εν μέρει αντιθετική και εν μέρει 
εξελικτική δυναμική που με κάποιον τρόπο αναφέρεται σε υπαρκτές κοι­
νωνικές, πολιτιστικές ή έστω απλώς τεχνοκρατικές και οικονομικές υποδο­
μές -διαφορετικά θα ήταν αδύνατον να προωθηθεί. Η μεσοποίηση και τα 
δίκτυα που την υποστηρίζουν δεν είναι ακόμη σε θέση να καταστρέψουν 
τη δυνατότητα κριτικής αντίστασης ή έστω την πιθανότητα παλινδρομή­



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιψένης επικοινωνίας 305

σεων και αντιφατικών ή διφορούμενων εκτιμήσεων και απολογισμών. Εάν 
τούτη η δυνατότητα ή πιθανότητα θα λάβει τη μορφή της ‘εμμενούς πληρο- 
φοριακότητας’ ή εάν, αντίθετα, τα νέα πληροφοριακά εργαλεία θα υποτα­
χθούν στις τελικότητες του κυρίαρχου και ακόμη νεωτερικού παραδείγμα­
τος στοχασμού, αυτό μέλλει να αποδειχθεί ιστορικά. Ωστόσο, μέλημα μιας 
κριτικής θεωρίας σε συνθήκες διαδοχής παραδειγμάτων είναι να εντοπίσει 
τόσο τις ασυνέχειες (κάτι που ο Lash επιτελεί με τρόπο ομολογουμένως πα­
ραδειγματικό), όσο και τα σημεία τομής και αμοιβαιότητας. Το έργο τούτο 
αποτελεί και αντικείμενο της αμέσως επόμενης ενότητας.

Σε κάθε περίπτωση, αυτό που προκύπτει είναι ότι η πληροφοριακή 
κουλτούρα αποτελεί ένα παράδειγμα που διαδέχεται χωρίς να αντικαθι­
στά την κουλτούρα του διαλόγου και την κουλτούρα της μαζικής ενημέρω­
σης. Προστίθεται στις δύο τελευταίες και τις μεταμορφώνει, αναδεχόμενη 
όμως η ίδια μια σειρά δεσμεύσεων από τους τρόπους διαμεσολάβησης της 
‘βιομηχανικής’ εποχής. Στην επόμενη ενότητα θα επιχειρήσουμε να εντοπί­
σουμε τους όρους μιας θεωρίας περί του μέσου και των χρήσεών του σε 
συνθήκες μετάβασης από την εποχή της μαζικής τηλεθέασης στην εποχή 
των δικτύων και της πληροφορίας- μια θεωρία που θα αφήνει ανοιχτούς 
τους διαύλους εκδίπλωσης της κριτικής δύναμης (καθώς και, δευτερευό- 
ντως, της ηθικής συνείδησης) του υποκειμένου, χωρίς να υποτιμά τα στοι­
χεία ριζοσπαστισμού και ‘καινοτομίας’ που προσιδιάζουν στην ιστορική 
συγκυρία της ύστερης νεωτερικότητας. 3

3. Η μεσοποιηση σε συνθήκες μετάβασης από την εποχή της μαζικής
τηλεθέασης στην εποχή των δικτύων

(α) Το (ανοιχτό) τηλεοπτικό κείμενο και οι χρήσεις τον

Μία από τις κλασικές θεωρίες του μέσου, η οποία διατυπώθηκε όταν η 
μαζική τηλεθέαση είχε ήδη λάβει τους κρίσιμους χαρακτήρες της συνδεόμε­
νη οριστικά με τις πρακτικές της καταναλωτικής κοινωνίας, είναι η εθνο­
γραφική προσέγγιση του Κέντρου για τις Σύγχρονες Πολιτισμικές Σπουδές 
του Birmingham. Η προσέγγιση αυτή, αντί να επιχειρεί, στο πρότυπο πα- 
λαιότερων θεωριών, να διακριβώσει τις επιδράσεις του μέσου ως ‘αγωγού- 
πηγής ερεθίσματος’ (βλ. π.χ. τη θεωρία του Lasswell, σε McQuail & Windahl 
2001: 39-41), μεταφέρει το ερευνητικό ενδιαφέρον στη διαδικασία της επι-



306 Κώστας Στρατηλάτης

κοινωνιακής αλληλόδρασης και συνεπώς στη δυνατότητα ερμηνείας των 
‘τηλεοπτικών κειμένων’ από το άτομο-τηλεθεατή, ενόψει των ιδιαίτερων 
εθνογραφικών (κοινωνικών, οικονομικών, οικογενειακών ή και ιδιοσυ- 
γκρασιακών) του προσδιορισμών.

Σύμφωνα με το προγραμματικό κείμενο του Stuart Hall (1980), η ‘κωδι­
κοποίηση’ του μηνύματος συντελείται μέσα σε μια σύνθετη διαδικασία πα­
ραγωγής νοήματος ή νοηματικών πλαισίων, όπου οι ιδεολογικές3 επιλογές 
των επικοινωνητών, αυτών δηλαδή που εμπλέκονται στη θεσμική δομή των 
μέσων, προβάλλονται ως ‘προτιμητέες αναγνώσεις’ του εκπεμπόμενου μη­
νύματος. Το γεγονός, όμως, ότι τα μηνύματα κωδικοποιούνται σε τύπους με 
επικνριαρχψένο [dominated] περιεχόμενο δεν ισοδυναμεί και με αποδοχή 
της θέσης ότι το νόημα των μηνυμάτων είναι εκ, των προτέρων προσδιορι­
σμένο [determined].4 Αντίθετα, το μήνυμα υποβάλλεται σε μία διαδικασία 
‘μεταλλαγής των μορφών του’ [passage of forms], η οποία με τη σειρά της 
λαμβάνει διαλογική [discursive] μορφή.5

Η παραπάνω θεώρηση, έντονα επηρεασμένη από τη θέση του Lacan πε­
ρί του ασυνειδήτου ως γλώσσας (Weedon, Toison & Mort 1980: 202 επ.), 
σκοπεί στην ανάδειξη του ασταθούς (μη αναγώγιμου, δηλαδή, σε σταθερές 
δομές) χαρακτήρα της υποκειμενικότητας, κατά την αυτενεργό τοποθέτηση 
της τελευταίας στο διαμεσολαβημένο από τα μαζικά μέσα κοινωνικό περι­
βάλλον. Στο σημειωτικό επίπεδο, η αποκωδικοποίηση <5εν συνιστά ένα 
πρόβλημα επικοινωνιακής πρόσδεσης σε ήδη υπάρχουσες, ολοκληρωμένες 
και καθορισμένες τεχνολογικά, πολιτικά, ιδεολογικά κ.ο.κ. κοινωνικές 
πρακτικές. Η ‘γλώσσα’ των πρακτικών αυτών συνιστά, αντίθετα, ένα είδος 
‘συλλογικού ασυνείδητου’ που λειτουργεί ως σημείο εκκίνησης προκειμέ- 
νου το υποκείμενο να ενεργοποιήσει την επικοινωνιακή-κριτική του δύνα­
μη. Στο πλαίσιο μιας τέτοιου είδους δυναμικής θα πρέπει να εντάξει κανείς 
και την τοποθέτηση του υποκειμένου στο δοσμένο πλαίσιο συμβολικών θέ­
σεων και αναπαραστατικών ερμηνειών.

Στην αντίληψη αυτή βασίζεται και η κριτική της θεωρίας της οθόνης 
που αρθρώνει αρχικά ο Morley και μετέπειτα ο Fiske. Σύμφωνα με τον 
πρώτο,

στη ‘θεωρία της οθόνης’ δεν υπάρχει περιθώριο ανάπτυξης ορισμένης διαπά­
λης στον χώρο της αλληλοεπικάλυψης μεταξύ υποκειμένου και κειμένου, κα­



Η κριτική θεωρία ατψ εποχή της μεσοποιψέντις επικοινωνίας 307

θώς οι αντιπαρατιθέμενες θέσεις έχουν ήδη προκαθοριστεί στο ψυχαναλυτικό 
επίπεδο (Morley 198ft 164).

Ο ρεαλισμός των θεωριών που αντιμετωπίζουν τα μέσα και τα κείμενά 
τους ως οθόνη βασίζεται, βέβαια, σε υπαρκτές διεργασίες οι οποίες ενθαρ­
ρύνουν τις ταυτίσεις του υποκειμένου με ατομικές ταυτότητες ή πολιτισμι­
κά καθορισμένες πραγματικότητες. Σύμφωνα με τον Fiske,

η τηλεόραση προσπαθεί να κατασκευάσει μια ιδεατή θέση του υποκειμένου 
και μας καλεί να την καταλάβουμε. Εάν το κάνουμε, μας ανταμείβει με την ι­
δεολογικού τύπου ευχαρίστηση που αποκομίζουμε καθώς βλέπουμε ότι, ακόμη 
μια φορά, η κυρίαρχη ιδεολογική πρακτική μας προφανώς λειτουργεί. Οι ση­
μασίες του κόσμου και των υποκειμενικοτήτων μας τις οποίες παράγει φαίνε­
ται ότι έχουν νόημα. Πρόκειται, επομένως, για την ευχαρίστηση της αναγνώ­
ρισης (Fiske 1989/2000: 84).

Πρόκειται, παρόλα αυτά, για έναν ‘ρεαλισμό της ευχαρίστησης’, ο ο­
ποίος επίσης μετέχει στο διαλογικό παιχνίδι μεταξύ συμμόρφωσης και α­
ντίστασης: ένα παιχνίδι που δεν διέπεται από τη ντετερμινιστική λογική 
της αιτιότητας και του αποτελέσματος, αλλά εμπλουτίζεται από μια διαρκή 
ροή αναγνώσεων και συνειρμών, με αποτέλεσμα καμία πλευρά να μην δι­
καιούται να διεκδικεί την απόλυτη επιτυχία -στο σημείο αυτό ο Fiske κά­
νει λόγο για ‘σημειωτική δημοκρατία’ (στο ίδιο: 148).6

Μια από τις σημαντικότερες επισημάνσεις του Fiske έχει να κάνει με τη 
σχέση μεταξύ των τεχνολογικών χαρακτηριστικών της τηλεόρασης και των 
χρήσεων που αυτή αποκτά στον περίγυρο της καθημερινότητας:

Τα χαρακτηριστικά στοιχεία της τηλεόρασης που συνιστούν αυτό που 
ονομάζουμε ‘άνοιγμα’, οι κειμενικές αντιφάσεις και η αστάθειά της, δίνουν 
τη δυνατότητα να ενσωματώνεται εύκολα στην προφορική κουλτούρα 
πολλών και διαφορετικών μεταξύ τους ομάδων με πολλαπλούς τρόπους, 
έτσι ώστε, ενώ ο τρόπος μετάδοσής της μπορεί να μην αποτελεί μορφή λαϊ­
κής παράδοσης, ωστόσο είναι τουλάχιστον σε θέση να επιτελέσει λειτουρ­
γίες λαϊκής παράδοσης για κάποιο τμήμα των κατηγοριών του κοινού της. 
Η απήχηση που έχει σε διαφορετικές κατηγορίες κοινού εξαρτάται από την 
ικανότητά της να ενσωματώνεται εύκολα και με διάφορους τρόπους σε 
πλήθος υποκουλτούρες. Η ευρεία απήχηση, η ενεργός δραστηριότητα του



308 Κώστας Στρατηλάτης

κοινού και η πολυσημία είναι έννοιες αμοιβαία συνδεόμενες και αλληλοε- 
ξαρτώμενες’ (στο ίδιο: 165).

Εδώ η ανοιχτότητα του τηλεοπτικού κειμένου (η οποία προβάλλει μέσα 
από χαρακτήρες του τηλεοπτικού λόγου όπως η ειρωνεία, η μεταφορά ή το 
διφορούμενο μήνυμα, επίσης μέσα από τη στοιχειοθεσία του οπτικο- 
ακουστικοΰ έργου ως ‘μοντάζ’ εικόνων και ήχου, τέλος μέσα από τη δομή 
του τηλεοπτικού προγράμματος, όπως η κατάτμηση της ροής του και το 
‘ζάπινγκ’ του τηλεθεατή) δεν σηματοδοτεί μόνο την πολυσημία του ‘κώδι­
κα’, αλλά παράλληλα μια ευρΰτερη πρακτική κοινωνικής ενσωμάτωσης. 
Για να υποστηρίξει τη σύνδεση αυτή, ο Fiske αναφέρεται εκτενώς σε μια 
σειρά εθνογραφικών μελετών οι οποίες δείχνουν τη διαφοροποίηση της 
αποκωδικοποίησης προς εναλλακτικές κατευθύνσεις, ανάλογα με τα ποικί­
λα και πολλές φορές εναλλασσόμενα μεταξύ τους ‘καθεστώτα παρακολού­
θησης’ (Fiske 1989/2000: κεφ. 5).

Ένα παράδειγμα μας προσφέρει η μελέτη της Hobson (1982) σχετικά με 
τον τρόπο παρακολούθησης μιας απογευματινής σαπουνόπερας από το γυ­
ναικείο κοινό στο οικογενειακό περιβάλλον των χρήσεων της τηλεόρασης. 
Η ώρα προβολής της σειράς τυχαίνει να συμπίπτει με την ώρα που κατά τις 
επικρατούσες πολιτισμικές συνήθειες η οικογένεια παίρνει το τσάι της. Η 
σύμπτωση αυτή συνδέεται με διαφορετικά ‘καθεστώτα παρακολούθησης’: 
(ί) η γυναίκα πετάγεται ανάμεσα στην κουζίνα, όπου ετοιμάζει το τσάι του 
συζύγου, και το σαλόνι, όπου βρίσκεται το επίκεντρο της ημερήσιας τηλε­
οπτικής προσοχής της' (Π) η γυναίκα μεταφέρει την τηλεόραση στην κουζί­
να- (iii) η γυναίκα ακούει απλώς την τηλεόραση από την κουζίνα- (ίν) η 
γυναίκα αντιστέκεται στο ‘βόλεμα’ του συζύγου της και μάλιστα προβάλλει 
τη συγκεκριμένη αντίδρασή της ως σημείο ευρύτερης αντίστασης απέναντι 
στη συζυγική εξουσία.

Τα ‘καθεστώτα παρακολούθησης’, όπως γίνεται κατανοητό, ποικίλλουν, 
ενώ η σχέση τους προς την πρακτική κωδικοποίησης και αποκωδικοποίη­
σης διαμεσολαβείται από μια σειρά άλλων σημασιών, τις οποίες, βέβαια, ο 
τηλεοπτικός κώδικας (τα περιεχόμενα, δηλαδή, που εκπέμπει η σειρά και 
τα μηνύματα που μεταφέρει το γεγονός της προβολής της αυτό καθ’ εαυτό) 
μόνον οριακά μπορεί να μεταβάλλει. Στην ίδια κατεύθυνση κινείται και ο 
Thompson, όταν αντιλαμβάνεται την πρόσληψη ως μια καταστασιακή και



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιημενης επικοινωνίας 309

καθημερινή δραστηριότητα ‘ρουτίνας’ που συνιστά επίτευξη ατομικών ι­
κανοτήτων και δεξιοτήτων ως

το αφηγηματικό πλαίσιο εντός του οποίου τα άτομα αναδιατυπώνουν τις 
σκέψεις, τα αισθήματα και τις εμπειρίες τους, συνυφαίνοντας όψεις της δικής 
τους ζωής με την επανιστόρηση των μηνυμάτων των μέσων, καθώς και με τις 
αποκρίσεις στα εν λόγω μηνύματα (1999: 72-82).

Αυτό που έχει σημασία δεν είναι μόνο η ικανότητα αντίστασης του κοι­
νού απέναντι στις κυρίαρχες πολιτισμικές συνήθειες του περίγυρου στον 
οποίο μετέχει το τηλεοπτικό κείμενο. Σημασία έχει, επίσης, να κατανοή­
σουμε ότι οι εν μέρει κυριαρχικές και εν μέρει συγκρουσιακές σχέσεις του 
ευρύτερου περιβάλλοντος επενδύονται συμβολικά στο τηλεοπτικό κείμενο 
και τελικά στο ίδιο το αντικείμενο ‘τηλεόραση’, ως επιφάνεια πάνω στην 
οποία μια σειρά μη-κωδικοποιημένων από αυτό κοινωνικών, οικονομικών 
και εν γένει πολιτισμικών χαρακτήρων τίθενται σε διαρκή επαναδιαπραγ­
μάτευση.

(β) Τα (‘νέα’) μέσα και ο μη γραμμικός διακανονισμός των χρήσεων τους

Θα μπορούσαμε να υποπέσουμε στον πειρασμό να μεταφέρουμε αυτού­
σιες τις αναπτύξεις που προηγήθηκαν στο περιβάλλον της χρήσης των ‘νέ­
ων’ μέσων. Σε τελική ανάλυση, ποια είναι η ποιοτική διαφορά μεταξύ της 
διαρκώς ανοιχτής τηλεοπτικής οθόνης και της διαρκούς (δι- 
α)συνδεσιμότητας στον παγκόσμιο ιστό μέσω της οθόνης του προσωπικού 
υπολογιστή; Μπορεί η θέση του τελευταίου εντός της ‘οικιακής οικονομίας’ 
να εμφανίζεται ως διαφοροποιημένη από την άποψη, λόγου χάρη, του χρό­
νου που διατίθεται στα μέλη της οικογένειας να τον χρησιμοποιούν, του 
χώρου στον οποίο ο προσωπικός υπολογιστής βρίσκεται τοποθετημένος, 
αλλά και των λειτουργιών τις οποίες (καθίσταται επιτρεπτό να) αναλαμ­
βάνει. Όμως η ποιότητα της σχέσης μεταξύ του μέσου και των χρήσεών του 
φαίνεται από άλλες απόψεις να μην μεταβάλλεται: τα νέα μέσα χρησιμο­
ποιούνται για να καλύψουν ανάγκες εκπαιδευτικές και ψυχαγωγικές οι 
οποίες υπήρχαν πριν από την εμφάνιση του προσωπικού υπολογιστή και 
απλώς προσαρμόσθηκαν στα τεχνολογικά δεδομένα του. Τα νέα μέσα απο­
τελούν αντικείμενο στρατηγικών παραγωγής, προώθησης [marketing] και 
κατανάλωσης οι οποίες εντάσσονταν στην ευρύτερη πολιτική οικονομία



310 Κώστας Στρατηλάτης

της οπτικοακουστικής βιομηχανίας αρκετές δεκαετίες πριν από την εμφά­
νιση του προσωπικού υπολογιστή -ο τελευταίος απλώς επέτεινε τη σημα­
σία και διεύρυνε τις μεταμορφοισεις αυτού του οικονομικού πεδίου, χωρίς 
όμως να το συστήνει εκ νέου. Τα νέα μέσα, τελικά, φαίνεται να αποτελούν 
ένα ‘μαύρο κουτί5 (Lister et al. 2003: 226-8) του οποίου τα τεχνολογικά χα­
ρακτηριστικά, οι κοινωνικές χρήσεις και οι πολιτιστικές σημασίες οριστι- 
κοποιούνται αλλά και καθίστανται αντικείμενο εκ νέου διαπραγμάτευσης 
μέσα στο διαλογικά δομημένο παιχνίδι των επιστημονικών ανακαλύψεων, 
των επιχειρησιακών και καταναλωτικών αναγκών και συνηθειών και των 
πολλαπλών εθνογραφικών ταυτοποιήσεων του χρήστη-υποκειμένου.

Το ίδιο συμπέρασμα θα μπορούσε να μεταφερθεί στο επίπεδο της κωδι- 
κοποίησης-αποκωδικοποίησης των μηνυμάτων του μέσου. Σε ορισμένο ση­
μείο των αναπτύξεών του, ο Hall αναφέρεται σε ‘φυσικοποιημένους κώδι­
κες’ οι οποίοι αντιστοιχούν στις νοηματικές δομές που προέρχονται από τις 
γενικά παραδεδεγμένες ιδέες και εμπειρίες των ανθρώπων:

Ορισμένοι κώδικες είναι πιθανόν, βέβαια, να έχουν διανεμηθεί τόσο ευρέως 
μέσα σε μια συγκεκριμένη γλωσσική κοινότητα ή κουλτούρα, καθώς και να 
έχουν εμπεδωθεί σε τόσο νεαρή ηλικία, έτσι ώστε να εμφανίζονται ως εάν να 
μην είχαν κατασκευασθεί..., αλλά ως ‘φυσικώς’ δοσμένοι [...] Τούτο έχει ως (ι­
δεολογικό) αποτέλεσμα να αποκρύπτονται οι πρακτικές κωδικοποίησης που 
είναι παρούσες (Hall 1980: 132).

Μια σειρά από αναλογίες, όπως αυτή μεταξύ του τηλεοπτικού ‘ζάπινγκ’ 
και των ‘συνδέσεων’ [links] που συνομιλούν μεταξύ τους, μπορούν να ιδω­
θούν ως φυσικοποιημένοι κώδικες, δίνοντας χρήσιμα παραδείγματα στο 
επιχείρημα υπέρ της συνέχειας των δύο εποχών -της τηλεθεαματικής και 
της πληροφοριακής. Η διαλεκτική της φυσικοποίησης φαίνεται να παίζει 
τον ρόλο της υποδομής, αναπαριστώντας το επίπεδο των καθημερινών ψυ- 
χογλωσσικών συμβάσεων ως μια σχετικά σταθεροποιητική διεργασία οι- 
κειοποίψτις μια διεργασία αναφοράς του ατόμου σε ευρύτερες κοινωνικο­
οικονομικές και ταυτόχρονα ιδεολογικές-φαντασιακές μετατοπίσεις, στις 
οποίες εν μέρει το υποκείμενο επαφίεται ‘παθητικά’, αλλά και τις οποίες εί­
ναι δυνατόν να αποδομήσει, μεταβάλλοντας τη δική του θέση, ταυτότητα 
και ισχύ, καθώς και -μακροπρόθεσμα- το ίδιο το ισοζύγιο μεταξύ κωδικο­
ποίησης και αποκωδικοποίησης.



Η κριτική θεωρία στψ εποχή τηςμεσοποιφένιις επικοινωνίας 311

Παρόλα αυτά, η παραπάνω αναλογία πάσχει -και το ίδιο συμβαίνει με 
την αυτούσια μεταφορά της θεωρίας της τηλεθέασης στο περιβάλλον των 
‘νέων’ μέσων. Η ‘φυσικοποίηση’ του κώδικα δεν αποτελεί ουδέτερη δομή - 
ένα ‘μαύρο κουτί5 που περιβάλλει τις μη συνειδητές χρήσεις του μέσου- αλ­
λά μία εξελικτικά δομημένη διεργασία την οποία, ως τέτοια, η διαλεκτική 
μεταξύ των νέων και των ήδη οικειοποιψένων μέσων επηρεάζει καθορι­
στικά. Αναλυτικά:

στο επίπεδο της κωδικοποίησης-αποκωδικοποίησης καθοριστικό ρόλο 
παίζει μια ευρεία συζήτηση που επικεντρώνεται σε βασικές έννοιες- 
χαρακτήρες των νέων μέσων, όπως η μετακίνηση από αναλογικές σε ψηφι­
ακές μορφές παραγωγής, αποθήκευσης και χρήσης των επικοινωνιακών 
περιεχομένων [digitality], η επίταση της διαδραστικότητας [interactivity] 
και η δημιουργία υπερκειμενικών μορφών αλληλόδρασης [hypertext] οι 
οποίες προσφέρουν έρεισμα σε ένα νέο είδος τεχνολογικού ‘αλφαβητισμού’, 
η διασπορά [dispersal] της παραγωγής και της κατανάλωσης, η οποία δημι­
ουργεί ένα νέο υβρίδιο παρα-ναλωτή [prosumer] επικοινωνιακών περιεχο­
μένων, και -τελευταίο αλλά όχι λιγότερο σημαντικό- η ανάδυση ενός ‘νέου’ 
χώρου εικονικής πραγματικότητας [virtuality], εντός του οποίου ο χρήστης 
κυριολεκτικά ‘εμβαπτίζεται’ [immersion], μεταβάλλοντας παραδεκτές αντι­
λήψεις περί σωματικότητας, χώρου και χρόνου, φύλου, ηλικίας κ.ο.κ. Στο 
επίπεδο αυτό νέες κειμενικές εμπειρίες συνδέονται με νέους τρόπους πρόσ­
ληψης, παράστασης και αναπαράστασης του κόσμου, με νέες πρακτικές 
καθαίς και με νέα πρότυπα δόμησης ατομικών και συλλογικών ταυτοτήτων 
(Δεμερτζής 2002: κεφ. 6). Όλα τα παραπάνω απολήγουν στην ανανέωση 
των φαντασιακών, ιδεολογικών αλλά και εμπειρικών σχέσεων ανάμεσα 
στο ανθρώπινο και το τεχνητό, το πραγματικό και το δυνητικό, τη φύση 
και την τεχνολογία, το σώμα και τα μέσα ως προεκτάσεις του.

Εδώ η διαλεκτική μεταξύ νέου και ήδη οικείου διαφοροποιεί το ισοζύ­
γιο δυνάμεων εντός του κοινωνικού φαντασιακού. Δεν ανατρέπει απλώς 
τους τρέχοντες ρεαλισμούς ή φυσικοποιήσεις, αλλά θέτει προς στιγμήν σε 
διακινδύνευση τους όρους κάτω από τους οποίους ο ρεαλισμός και η φυσι- 
κοποίηση παράγουν την εν μέρει σταθεροποιητική δυναμική τους (van 
Loon 2000). Τη διακινδύνευση αυτή θα μπορούσαμε να την αποδώσουμε 
στην αποκοπή της τεχνολογικής υποδομής από το πεδίο των επικοινωνια- 
κών και κριτικών της χρήσεων, προς δικαίωση μη εργαλειακών ορισμών



312 Κώστας Στρατηλάτης

του μέσου -ορισμών, δηλαδή, που το θέλουν να αποτελεί μία αυτόνομη μο­
νάδα άσκησης επιρροής στο πολιτισμικό φαντασιακό και άρα στην επι- 
κοινωνιακή εμπειρία. Εδώ ο MacLuhan και η πρόσληψη του μέσου ως 
προέκτασης των δυνάμεων του ανθρωπίνου σώματος φαίνεται να δικαιώ­
νονται, σε βάρος όσων θα υποστήριζαν τον ‘κοινωνικό σχηματισμό της τε­
χνολογίας’ (Mackenzie & Wajcman 1999), ορίζοντας την τελευταία ως γνώ­
ση σχετική με πρακτικές ικανότητες στα χνάρια των αρχαιοελληνικών εν­
νοιών της τέχνης και του λόγου. Η θέση ότι τα μέσα αποτελούν επέκταση 
των αισθήσεων και της εργασιακής ισχύος του ανθρωπίνου σώματος συν­
δέεται άρρηκτα με τη θέση ότι τα μέσα δεν αποτελούν γέφυρες μεταξύ του 
ανθρώπου και της φύσης, αλλά φύση καθ’ εαυτήν. Συνδέεται, επίσης, με τη 
θέση ότι οι κοινωνίες δεν στηρίζονται στο επικοινωνιακά παραγόμενο νό­
ημα της δι-ανθρώπινης αλληλόδρασης (διυποκειμενικότητα), αλλά μάλλον 
στην ίδια τη φύση των τεχνολογιών που χρησιμοποιούν. Και οι δύο αυτές 
(‘μακλουανικές’) προφητείες μεταβάλλουν τα μέσα και την τεχνολογική 
τους καινοτομία σε επιφάνεια όπου οι τρέχουσες συμβάσεις των επικοινω- 
νιακών κωδίκων ανατρέπονται, με αποτέλεσμα την αποδυνάμωση του ίδι­
ου του σχήματος κωδικοποίηση-αποκωδικοποίηση εις όφελος μιας καθ’ 
υπόθεση αυτενεργούς τεχνολογικής ενσωμάτωσης και φνσικοποίησης της 
επικοινωνιακής δράσης.

Στην πραγματικότητα, δεν πρόκειται παρά για μια σχετικά πρόσκαιρη 
αναίρεση της σχέσης μεταξύ του μέσου και των κοινωνικών χρήσεων ή και 
επιρροών του. Αναίρεση που δεν λειτουργεί παρά μόνον στην -εξαιρετικά 
κρίσιμη για τις επικοινωνιακές διεργασίες, πάντως- επιφάνεια του φαντα- 
σιακού και των ιδεοληψιών ή/ και συμβολισμών που το συνοδεύουν. Δεν 
θα θέλαμε στο σημείο αυτό να υποστηρίξουμε την απλουστευτική θέση ότι 
η ‘μακλουανική’ ιδεολογία και οι ουδετεροποιήσεις που τη συνοδεύουν έ­
χουν ως αποτέλεσμα την ενδυνάμωση της ισχύος όσων μπορούν να παρέμ- 
βουν καθοριστικά στη διαμόρφωση των τεχνολογικών δυνατοτήτων των 
μέσων και, τελικά, όσων μπορούν να εκμεταλλευτούν τις δυνατότητες αυ­
τές εμπορευματικά ή με άλλο τρόπο. Αυτό που θέλουμε απλώς να επισημά- 
νουμε είναι ότι η τεχνολογική καινοτομία αποτελεί η ίδια αντικείμενο στο 
οποίο επενδύονται αρχικά νεφελώδεις φαντασιακές σημασίες, αποσταθε­
ροποιώντας τις θέσεις του υποκειμένου εντός των ήδη υπαρκτών συμβάσε­
ων περί επικοινωνίας, περί κωδικοποίησης και αποκωδικοποίησης επικοί-



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιψένης επικοινωνίας 313

νωνιακών περιεχομένων. Στην πραγματικότητα, όμως, έχουμε να κάνουμε 
με τροποποιήσεις της διεπαφής [interface] μεταξύ του μέσου και του αν­
θρώπου. Τροποποιήσεις που μετέχουν σε μια διεργασία επαναμεσοποίησης 
[remediation] (Bolter & Grusin 1999) -σε μια διεργασία δηλαδή κατά την 
οποία τα νέα μέσα αξιοποιούν τις δομικές και τις ιδεολογικές συνθήκες δυ­
νατότητας των παλαιών, προκειμένου τα τελευταία να μεταμορφωθούν κι 
αυτά με τη σειρά τους και να λάβουν μερίδιο στις νέες σχέσεις επικοινωνίας 
που εγκαθιδρύονται. Εντός της παραπάνω διεργασίας, η οποία περιλαμβά­
νει τη μεταβολή των τρόπων αλληλόδρασης μέσω της δημιουργίας νέων 
σημείων διεπαφής μεταξύ ανθρώπου και τεχνολογίας, μεταβάλλονται επί­
σης, για ορισμένο χρονικό διάστημα, οι παρεμβατικές και ελεγκτικές δυνα­
τότητες του υποκειμένου, με αποτέλεσμα το τελευταίο να αποσύρεται από 
‘ρεαλιστικούς’ τρόπους κριτικής αξιοποίησης της υποκειμενικότητάς του 
στα επικοινωνιακά πεδία, δημιουργώντας την αίσθηση μιας απώλειας ή έ­
στω αποκέντρωσης των ίδιων των κριτικών δυνάμεών του.

Στο επίπεδο των κοινωνικών, οικονομικών αλλά και καλλιτεχνικών 
χρήσεων του μέσου η επαναμεσοποίηση και το ‘μαύρο κουτί’ που τη συνο­
δεύει σχετίζονται με τη συμβολική αξία της καινοτομίας.

Δεν είναι μόνον η επιλογή των συγκεκριμένων τεχνικών χαρακτηριστι­
κών που περιλαμβάνονται σε μία νέα συσκευή-μαύρο κουτί το στοιχείο ε­
κείνο που καθορίζει την εμπορική του επιτυχία. Το συμβολικό της στάτους 
είναι επίσης κομβικό (Lister et al. 2003: 226-7).

Επίσης, σε αντίθεση προς ό,τι συμβαίνει στο περιβάλλον της κωδικο- 
ποίησης-αποκωδικοποίησης, στο περιβάλλον των χρήσεων του μέσου ο 
παράγοντας που καθορίζει την εξελικτική δυναμική και τον ρόλο της και­
νοτομίας δεν είναι η αποκοπή της τεχνολογίας από τις κοινωνικές της ανα­
φορές, αλλά η δννητικοποίηση της σχέσης αυτής. Όπως παρατηρεί η Cyn­
thia Cockburn,

για να κατασκευάσεις ένα ‘μαύρο κουτί’ [...] είναι αναγκαίο να καταστήσεις 
τους άλλους συμμέτοχους ώστε να το πιστέψουν, να το αναλάβουν και να το 
διαδώσουν. Ως εκ τούτου, ο έλεγχος του κατασκευαστή δεν είναι παρά μόνο 
σπάνια απόλυτος. Οι νέοι σύμμαχοι διαμορφώνουν την ιδέα ή το προϊόν της 
τεχνικής στα μέτρα των επιθυμιών τους -και τούτο δεν σημαίνει ακριβώς ότι 
το μεταδίδουν, αλλά μάλλον ότι το μεταφράζουν (σε Lister et al. 2003: 226).



314 Κώστας Στρατηλάτης

Εν πόση περιπτώσει, έχουμε και εδώ να κάνουμε με μια σχετική απο­
σταθεροποίηση της θέσης του υποκειμένου, αυτή τη φορά απέναντι στις 
πιθανές χρήσεις ορισμένης τεχνολογίας. Αποσταθεροποίηση που προκαλεί- 
ται από αλλά και προκαλεί η ίδια μια φαντασιακή μετατόπιση;, μια απότο­
μη αναστολή του νοήματος που παράγεται από τις δυνατότητες του υπο­
κειμένου να παρεμβαίνει και να ελέγχει την επικοινωνιακή διεργασία, η 
οποία (αναστολή) εμφανίζεται ως αποκοπή της υποκειμενικότητας από τις 
‘κανονικές’ σημασίες της χρήσης του μέσου -ή ακόμη και ως μια ολίσθηση 
προς πραγμοποιημένες, σχεδόν τελετουργικές μορφές οικείωσης του μέσου, 
που καταλαμβάνουν το άτομο εξ αποκαλύψεως.7 Παρόλα αυτά, δεν πρό­
κειται παρά για μία σχετική και πρόσκαιρη αναστολή: με τη μεσολάβηση 
διεργασιών οικείωσης του μέσου σε συνθήκες ‘καθημερινότητας’ και ‘ρου­
τίνας’, οι νέες χρήσεις παραδίδονται ‘εκ νέου’ στον ευρύτερο κοινωνικό, 
οικονομικό και πολιτιστικό τους περίγυρο, επιστρέφοντας παράλληλα 
στην τροχιά μιας σχετικά σταθερής, ενσυνείδητης και κριτικής τους αξιο­
ποίησης.

Συνοψίζοντας αλλά και προωθώντας τον μέχρι τώρα συλλογισμό μας: η 
προβληματική που σχετίζεται με τη θέση, την κριτική ικανότητα και τις δι- 
αλογικές δυνατότητες του υποκειμένου λαμβάνει συγκεκριμένο περιεχόμε­
νο εντός των συνθηκών που περιγράφονται από τους γενικούς αλλά ιστο­
ρικούς χαρακτήρες της διυποκειμενικότητας -των μορφών επικοινωνιακής 
αλληλόδρασης, των τρόπων διαμεσολάβησης και των τεχνικών μεσοποίη- 
σης. Η μαζική τηλεθέαση, ως πρότυπο φαινομενικά αντιθετικό προς αυτό 
της διαπροσωπικής επαφής, μακράν του να έχει αποτελέσει απλό ιστορικό 
πρόσκομμα στην αναζήτηση νέων ερμηνευτικών-κριτικών δυνάμεων, μπο­
ρεί να περιγράφει όχι μόνο ως παραμορφωτής αλλά και ως ενισχυτής της 
διάδρασης μεταξύ του υποκειμένου και των περιστάσεων που το περιβάλ­
λουν -των κοινωνικών του θέσεων, των πολιτισμικών του κωδίκων και εν 
τέλει της ίδιας της κριτικής εξατομίκευσής του. Οι θεωρίες του Hall και του 
Fiske αποτελούν δύο μόνο παραδείγματα μιας τέτοιου είδους ‘σύνθετης’ 
αποτίμησης.

Ενόψει των νέων χαρακτήρων της πληροφοριακής εποχής, πάντως, η 
κριτική θεωρία οφείλει να αναζητήσει τη διαλογική αυτονομία του υπο­
κειμένου πέρα από τις μέχρι σήμερα παραδεκτές χρήσεις του μέσου, λαμβά- 
νοντας σοβαρά υπόψη τον παράγοντα ‘καινοτομία’ και τις πολυδιάστατες



Η κριτική θεωρία στψ εποχή τηςμεσοποιψενης επικοινωνίας 315

επιδράσεις του στο κοινωνικό φαντασιακό και την αυτοαντίληψη του υ­
ποκειμένου. Ο διακανονισμός των χρήσεων του μέσου ενόψει συγκεκριμέ­
νων περιστάσεων και αναπαραστάσεων διυποκειμενικότητας δεν αποτελεί 
μια γραμμική διαδικασία, εντός της οποίας τα μέσα συστοιχίζονται εργα- 
λειακά ή λειτουργικά προς ήδη δοσμένες επικοινωνιακές αναγκαιότητες 
και επιθυμίες. Αντίθετα, έχουμε να κάνουμε με μια πιο σύνθετη διεργασία 
αναδόμησης των ίδιων των μορφών επικοινωνίας η οποία άλλοτε ακολου­
θεί και άλλοτε σβήνει τα ίχνη ήδη χαρτογραφημένων αλλά πάντοτε ανοι­
χτών τεχνολογικών δυνατοτήτων.

Κάθε κοινωνία δημιουργεί τον εσωτερικό και εξωτερικό κόσμο της, της 
δε δημιουργίας αυτής ούτε όργανο ούτε αίτιο είναι η τεχνική, αλλά διά­
σταση ή, για να χρησιμοποιήσουμε μια καλύτερη τοπολογική μεταφορά, 
μέρος παντού πυκνό. Διότι είναι παρούσα σε όλους τους τόπους στους ο­
ποίους η κοινωνία συστήνει αυτό που είναι γι’ αυτήν αντικειμενικά πραγ- 
ματικό-ορθολογικό (Καστοριάδης 1991: 286).

Στην επόμενη ενότητα θα υποστηρίξουμε ότι η θεωρία της δημόσιας 
σφαίρας και της διαλογικής ηθικής του Habermas, εφόσον πάντως προ- 
σαρμοσθεί στα εμπειρικά δεδομένα και ορισμένες από τις κριτικές παρατη­
ρήσεις που δέχθηκε, μπορεί να αποτελέσει ικανοποιητικό πλαίσιο κατανό­
ησης, εξήγησης και υποστήριξης του γνωστικού διαφέροντος, της επικοι- 
νωνιακής αυτενέργειας, της κριτικής δύναμης και τελικά της ηθικής συνεί­
δησης (που περικλείει τα παραπάνω στοιχεία) στο περιβάλλον της ύστερης 
νεωτερικότητας.

4. Διλήμματα και προοπτικε'ς της θεωρίας της δημόσιας σφαίρας

Αναμφίβολα, ένα από τα κυριότερα μειονεκτήματα της αρχικής σύλλη­
ψης της δημοσιότητας από τον Habermas (1997) υπήρξε η στενή σύνδεση 
της τελευταίας με μια χωρική, διαλογική και ορθολογιστική αναπαράστα­
ση της επικόινωνιακής αλληλόδρασης. Το μειονέκτημα αυτό κατέστη αντι­
κείμενο κριτικής τόσο από τον Thompson (1999: 421), όσο και από άλλους 
αναλυτές που, σε γενικές γραμμές, ασπάζονται την κριτική σύλληψη της 
δημόσιας σφαίρας, όπως ο Dahlgren (1995: 100), ο Garnham (2003: 181-2) 
και οι στοχαστές των συλλογικών τόμων Habermas and the Public Sphere 
(Calhoun 1992) και After Habermas (Crossley & Roberts 2004). Ο ίδιος o



316 Κώστας Στρατηλάτης

Habermas, σε μεταγενέστερο κείμενο παρατηρήσεων του για τη δημόσια 
σφαίρα, σημειώνει ότι

αν ακόμη μπορεί να υπάρξ μια ρεαλιστική εφαρμογή της ιδέας της λαϊκής 
κυριαρχίας σε ιδιαιτέρως πολύπλοκους κοινωνικούς σχηματισμούς, αυτή η ι­
δέα θα πρέπει να αποσυνδεθεί από τη συγκεκριμένη κατανόηση της ενσωμά­
τωσής της σε φυσικώς παρόντες, συμμετέχοντες και από κοινού αποφασίζο- 
ντες εταίρους μίας συλλογικότητας (1992: 451).

Ήδη στο έργο του για το δημοκρατικό κράτος δικαίου φαίνεται να κυ­
ριαρχεί μια αντίληψη της δημόσιας σφαίρας ως χώρου ο οποίος δεν αναφέ- 
ρεται προνομιακά σε ορισμένο μέσο επικοινωνιακής αλληλόδρασης, αλλά 
μάλλον στη δυνατότητα πολιτικού μεταγλωττισμού των επικοινωνιακών 
περιεχομένων αυτή καθ’ εαυτή (1996: 476 επ.).

Οι προοπτικές ανανέωσης του χαμπερμασιανού εγχειρήματος που ανα­
δύονται εδώ είναι πολλές. Η ανάπτυξη που ακολουθεί είναι διαρθρωμένη 
έτσι ώστε να αναδείξει εκείνα τα σημεία της συζήτησης τα οποία σχετίζο­
νται άμεσα με τη θέση και την ισχύ του κρίνοντος υποκειμένου στο περι­
βάλλον της μαζικής ή/και της πληροφοριακά δομημένης διαμεσολάβησης. 
Στο επίκεντρο τίθενται οι τοποθετήσεις του Peter Dahlgren, οι οποίες, κατά 
τη γνώμη μας, ανανεώνουν το εννοιολογικό οπλοστάσιο της θεωρίας της 
δημόσιας σφαίρας χωρίς να οδηγούν σε εγκατάλειψη των κριτικών κατα­
βολών και προοπτικών της.

(α) Επικοινωνιακή δράση και γνωστικό διαφέρον

Σύμφωνα με τον Dahlgren, το ζήτημα που σχετίζεται με τις μεσοποιημέ- 
νες αναπαραστάσεις του κρίνοντος υποκειμένου μας θέτει ενώπιον ενός 
προβλήματος συνδυασμού: πώς μπορεί να συνδυαστεί το γνωσιακό απόθε­
μα της δημόσιας γνώσης [cognitive public knowledge] με τη διαισθητική λα­
ϊκή κουλτούρα [affective popular culture];

Το πρόβλημα μπορεί, σε πρώτο στάδιο, να αντιμετωπισθεί με μια εννοι- 
ολογική προσαρμογή, μέσω της οποίας καθίσταται δυνατή η μεταβολή της 
προοπτικής μας κατά την πρόσληψη και την περιγραφή της δημόσιας 
σφαίρας:

Πράγματι, εάν ... προσπαθήσουμε να κρατήσουμε στη σκέψη μας ότι στην τη­
λεόραση μας απασχολεί επίσης η λαϊκή γνώση και η δημόσια κουλτούρα, αυ­



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιψε'νης επικοινωνίας 317

τό μπορεί να μας βοηθήσει να θυμηθούμε ότι το σημειωτικό περιβάλλον στο 
οποίο η τηλεόραση συνεισφέρει διαπερνά το αρχικό σύνορο. Επιπλέον, μπο­
ρεί να μας βοηθήσει να δούμε ότι η λαϊκή κουλτούρα είναι επίσης δημόσια, 
καθώς και ότι η δημόσια γνώση είναι επίσης λαϊκή [...] Η παραγωγή νοήματος 
στη δημόσια σφαίρα δεν θα πρέπει να γίνεται αντιληπτή ως κάτι το θεμελιω- 
δώς ανδρικό και γνωστικό. Εν συντομία, η κατανόησή μας περί του τί ‘συ­
γκροτεί’ γνώση σε σχέση με την τηλεόραση και την ιδιότητα του πολίτη θα 
πρέπει να διευρυνθεί (Dahlgren 1995: 39).

Τούτη η διεύρυνση ικανοποιεί τις κριτικές απορίες όσων τάσσονται υ­
πέρ μιας πλουραλιστικής αντίληψης για τη δημόσια σφαίρα και το υποκεί­
μενό της. Το τελευταίο θα πρέπει κατ’ αυτούς να εμβαπτισθεί στις συ- 
γκρουσιακές συνάφειες αλληλοεπικαλυπτόμενων δημοσίων χώρων,8 πολ­
λαπλών ατομικών ταυτοποιήσεων και τελικά πολυδιάστατων κριτικών 
δυνατοτήτων. Το πρόβλημα του γνωστικού διαφέροντος της επικοινωνια- 
κής δράσης, όμως, δεν μπορεί να επιλυθεί με μια απλή επιστροφή στην πο­
λιτισμική, την ιστορική ή και τη φεμινιστική κριτική.9 Αυτό που επιπλέον 
απαιτείται είναι η διερεύνηση των μορφών κειμενικότητας [textuality] που 
συνδέονται με τη μετάβαση από την εποχή του γραπτού τύπου και του α­
φαιρετικού συλλογισμού στην εποχή των ‘σωματοποιημένων ευαισθησιών 
της αυτοπραγμάτωσης που χαρακτηρίζουν μια σύγχρονη, καταναλωτική 
και διαμεσολαβημένη από τα μαζικά μέσα δημοσιότητα’ (Lee 1992: 406). Η 
ανάπτυξη του Dahlgren συναντά στο σημείο αυτό την κριτική άλλων στο­
χαστών που εστιάζουν την προσοχή τους στην ιδιότυπη διασύνδεση ανά­
μεσα στο πρότυπο των ομιλιακών ενεργημάτων που ο Habermas επιστρα­
τεύει και τη σημειωτική διεργασία γενικά.

Η γλωσσολογική-πραγματολογική στροφή του τελευταίου κατά τη δε­
καετία του 1970 (Habermas 2001) και η μετακίνησή του προς τη φιλοσοφία 
της διυποκειμενικότητας (Habermas 1993) στηρίχθηκε στη θεμελιώδη υπό­
θεση της ‘διπλής δομής του λόγου’, σύμφωνα με την οποία οι γλωσσικές 
εκφορές δεν έχουν μόνον προτασιακό περιεχόμενο (περιεχόμενο δηλαδή 
που αναφέρεται στα αντικείμενα ή τις καταστάσεις σχετικά με τις οποίες 
ομιλούμε), αλλά φέρουν επίσης μια ιδιότυπη μορφή επικοινωνιακής αυτο­
συνείδησης, η οποία περιέχει τον επικοινωνιακό δεσμό (τη σχέση του ομι­
λητή με τον ‘άλλον’ στον οποίο απευθύνεται) και τη ‘βάση ισχύος’ του λό­
γου (την υπόρρητη δηλαδή δέσμευση κάθε ομιλιακού ενεργήματος να δι­



318 Κώστας Στρατηλάτης

καιολογηθεί, σε περίπτωση που κάτι τέτοιο ζητηθεί). Υπ’ αυτή την έννοια, 
η επικοινωνιακή δράση λαμβάνει χώρα έναντι μιας υπόρρητης αλλά ου­
σιώδους δέσμευσης κάθε ομιλητή να επιδιώξει τη συνεννόηση μέσα από τη 
συμμετοχή του στη διαδικασία της από κοινού κατανόησης των γλωσσι­
κών ενεργημάτων (Habermas 1986: 115 επ.) Σε αυτό το πλαίσιο, η σημειω­
τική διεργασία περιέχεται ήδη στην επιτελεστική-διαλογική στάση των ε- 
μπλεκομένων εντός του περιβάλλοντος της επικοινωνιακής αλληλόδρασης.

Όμως, σύμφωνα με τον Benjamin Lee, η σημειωτική διεργασία αποτελεί 
προϋπόθεση της διαλογικής στάσης και όχι απλό συστατικό της. Η επιτε- 
λεστική στάση του υποκειμένου δεν συνιστά, δηλαδή, κάποιο εμμενές, υ- 
πόρρητο αλλά αναγκαίο υπόστρωμα του γλωσσικού φαινομένου εξ αρχής, 
αλλά θα πρέπει να αγκυροβολήσει σε διαφορετικές κάθε φορά σημειωτικές 
πρακτικές, προσαρμοζόμενη στο είδος του κειμένου και της επικοινωνιακής 
αλληλόδρασης. Σύμφωνα με τον Lee, η καθολική πραγματολογία του 
Habermas σφάλλει κατά το ότι φιλοδοξεί να προσφέρει ένα υπεριστορικό 
πλαίσιο κατανόησης της επικοινωνιακής δράσης, το οποίο όμως βασίζεται 
στις αφαιρετικές λειτουργίες του κανονιστικού λόγου, χωρίς να κατορθώ­
νει να εξηγήσει τις πλούσιες σημειωτικές διεργασίες άλλων περιπτώσεων 
κειμενικότητας, όπως η λογοτεχνική αφήγηση, ο ποιητικός ή και ο εκφρα­
στικός λόγος.

Για τον Lee, θα μπορούσαν εδώ να καταστούν χρήσιμες οι ‘διαφωρές’ 
του Derrida. Η κριτική του τελευταίου θα πρέπει να ιδωθεί ως ευκαιρία ε­
ξερεύνησης ‘των γενεσιουργών επιπλοκών μίας διευρυμένης έννοιας της 
κειμενικότητας, της οποίας η πρόσωπο-με-πρόσωπο επικοινωνία συνιστά 
απλώς μία δυνατότητα’ (Lee 1992: 416). Άλλοι στοχαστές, όπως οι Gardiner 
(2004) και Hirschkop (2004), αναζητούν την εν λόγω διεύρυνση της κειμε- 
νικότητας στα γραπτά του Bakhtin, σύμφωνα με τον οποίο δεν είναι απα­
ραίτητο να ταυτίσουμε τη διαλογική παράδοση με το διαφωτιστικό πρό­
τυπο της ενσυνείδητης και πλήρως διαφανούς αλληλόδρασης, στην οποία 
κυριαρχούν τα αφαιρετικά σχήματα λόγου που αναζητούν σημασιολογική 
καθαρότητα ή μία ενοποιημένη ηθικοπρακτική αλήθεια. Μπορούμε, αντί­
θετα, να ενσκύψουμε στο επίπεδο της υλικότητας των ομιλιακών ενεργη­
μάτων υποκειμένων ‘με σάρκα και οστά’- ενεργημάτων που

συνιστούν θεμελιωδώς ‘μη καθαρές’ ή υβριδικές κατασκευές, σύνθετα αμαλγά­
ματα διαφορετικών απόψεων, κατάλοιπα παρελθουσών γλωσσικών χρήσεων



Η κριτική θεωρία στψ εποχή της μεοοποιφένης επικοινωνίας 319

και προσδοκίες μελλοντικών αποκρίσεων, ποικιλόμορφες ιδιωματικές εκφρά­
σεις κ.ο.κ. (Gardiner 2004: 37).

Τοποθετήσεις αυτοΰ του είδους βάλλουν κατά σημαντικών παραμέτρων 
της χαμπερμασιανής θεώρησης του επικοινωνιακού πράττειν. Μία εξ αυ­
τών είναι και η σταθεροποίηση του επικοινωνιακου ενεργήματος μέσω της 
αναφοράς του ομιλοΰντος υποκειμένου στα αποθέματα γνώσης του ‘κό­
σμου της ήδη βιωμένης επικοινωνίας’ [Lebenswelt, lifeworld, βιόκοσμος]:

ο διαμοιρασμένος κόσμος της βιωμένης επικοινωνίας προσφέρει μια αποθήκη 
μη προβληματικών πολιτισμικών δεδομένων από την οποία, εκείνοι που συμ­
μετέχουν στην επικοινωνία, αντλούν προσυμφωνημένα ερμηνευτικά πρότυπα 
προς χρήση στις ερμηνευτικές τους απόπειρες (Habermas 1990: 135).

Η άλλοτε ευρηματική κατασκευή του Habermas φαντάζει όντως παρω­
χημένη απέναντι στα ιστορικά δεδομένα της εποχής των ‘νέων’ μέσων. Εδώ 
το θεμελιώδες σχήμα βιόκοσμος/οικονομικά, γραφειοκρατικά, τεχνοπολι- 
τισμικά υποσυστήματα έχει ανατραπεί μέσω ενός υβριδίου σημειωτικής 
αυτονομίας η οποία παράγεται μέσα στις συνάφειες ‘τεχνολογικών βιωμά­
των’. Ο χαμπερμασιανός βιόκοσμος των σχετικά αμετάβλητων νοημάτων 
της καθημερινής ζωής έχει δώσει από πολλές απόψεις τη θέση του στις ‘τε­
χνολογικές μορφές ζωής’ του Scott Lash, οι οποίες καταλαμβάνουν ολοένα 
και μεγαλύτερες εκτάσεις της ‘λαϊκής γνώσης’ του Dahlgren. Το ασυνήθι­
στο, το πρωτότυπο ή το αυθεντικό δεν αποτελούν προνομιακό έργο της 
σφαίρας της δημόσιας ύπαρξης του ατόμου (κατά το πρότυπο της παραδο­
σιακής ρεπουμπλικανικής σκέψης της Arendt που φαίνεται να επηρεάζει 
ιδιαίτερα το πρώιμο έργο του Habermas). Όπως σημειώνει ο Gardiner,

το συνηθισμένο μπορεί να καταστεί ασυνήθιστο όχι μέσω της έκλειψης του 
καθημερινού [...] αλλά μέσω της πλήρους οικειοποίησης και ενεργοποίησης 
των δυνατοτήτων που βρίσκονται κρυμμένες, και τυπικώς καταπιεσμένες, μέ­
σα σε αυτό (2004: 41).

Τούτο τουλάχιστον φαίνεται να αποτελεί αναπόσπαστη αλήθεια του 
κόσμου της ύστερης νεωτερικότητας και των μορφών κειμενικότητας που 
τον διαπερνούν.

Με όλα αυτά, το κριτικό παράδειγμα της δημόσιας γνώσης μεταμορφώ­
νεται και ίσως ατονεί. Αλλά δεν έχει απωλέσει τη δυνατότητα να αναστο- 
χάζεται τον εαυτό του- τις λειτουργίες που υποστηρίζει από κοινού με τους



320 Κώστας Στρατηλάτη

ιστορικούς, κοινωνικούς και αξιολογικούς όρους που ανασυνθέτει. Η θεμε­
λιώδης διερώτηση της νεωτερικής εποχής δεν έχει ακόμη απορροφηθεί από 
την κειμενική αοριστία της ‘πληροφοριακότητας’. Παραμένει, αντίθετα, 
πεισματικά ανοιχτή στα νοήματα, τα ερείσματα και τις προοπτικές της - 
και τούτο παρά το γεγονός ότι έχει καταστεί εξόχως ανακλαστική. Το ερώ­
τημα περί των πιθανών σημασιών μιας πραγματικής κοινωνίας της γνώσης 
(βλ., π.χ., Σταμάτης 2005: 200) ‘γονιμοποιεΓ τρόπον τινά τους θεσμικούς, ι­
δεολογικούς αλλά και φαντασιακούς τρόπους της ‘πληροφοριακότητας’, 
όσο κενωμένη ή στοιχειωμένη κι αν φαντάζει η τελευταία. Μέσα από τις 
σημασίες αυτές ίσως αναδύονται νέα είδη δημόσιας γνώσης (μετα- 
ορθολογικά, μετα-συναισθηματικά κ.ο.κ.), που μεταβάλλουν ουσιωδώς τον 
χαρακτήρα και τις λειτουργίες της. Η ίδια η δυνατότητα της διερώτησης, 
όμως, συνιστά μια υποσημείωση και ταυτόχρονα μια υπόσχεση χειραφέτη­
σης.

Η κατανόηση της συμβολής των μεσοποιημένων αναπαραστάσεων στο 
ευρύτερο πλέγμα των κοινωνικών σχέσεων και δεσμών μπορεί να τίθεται 
ως διαισθητική παράσταση αποκομμένη από τα πεδία της κριτικής, του δι­
αλόγου και της κοινότητάς του -ως αυτοαναπαραγόμενο ‘γεγονός’ του ι­
στορικού Λόγου ή και ως άρρητη επιμονή του κοινωνικού φαντασιακού. 
Παρόλα αυτά, στον βαθμό που εξακολουθεί να υπάρχει κοινωνία, διεγεί­
ρει η κατανόηση αυτή μία θεματική περιοχή της κοινωνικής αλληλόδρασης 
-παραμένει ‘κατανόηση’ η οποία δεν ενσωματώνει απλώς αλλά αξιώνει ι­
σχύ.

Ο αγώνας για τη διατήρηση και την προαγωγή των όρων αναπαραγωγής της 
κοινωνικής ζωής είναι συνάμα γνωστικό ενδιαφέρον και ηθικοπολιτικό κα­
θήκον, προσανατολισμένο από τη δυνατότητα να επικρατήσουν κοινωνικές 
σχέσεις χωρίς χειραγώγηση. Προκειμένου, όμως, να μπορεί να εντοπίζεται τι 
και γιατί συνιστά απειλή των όρων αναπαραγωγής της κοινωνικής ζωής, α­
παιτείται η δυνατότητα ελεύθερης σύστασης και διάδοσης της κριτικής 
γνώσης, δυνατότητα η οποία αναδεικνύεται και η ίδια ως τέτοιος όρος 
(Σταμάτης 2005:159).

Παρά το γεγονός, λοιπόν, ότι το γνωσεοθεωρητικό υπόβαθρο της επι­
κοινωνίας στην πληροφοριακή εποχή και μαζί το κριτικό διαφέρον που το 
συνοδεύει έχουν καταστεί στοιχεία ανακλαστικής δόμησης των κοινωνι­
κών δεσμών (στοιχεία που τίθενται ταυτόχρονα ως ζητούμενα), δεν παύουν



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιημένης επικοινωνίας 321

να αποτελούν υπαρκτικές δυνατότητες ανοιχτές και εν τελεί προσδιορίσι- 
μες. Αποτελούν, με άλλα λόγια, προϋποθέσεις, συνθήκες δυνατότητας της 
ίδιας της πληροφοριακής εποχής. Υπ’ αυτή την έννοια, οι όροι ιστορικής 
αναπαραγωγής της πληροφοριακής εποχής δεν έχουν μετακινηθεί πέρα από 
το παράδειγμα της δημόσιας σφαίρας: της μορφής εκείνης διυποκειμενικών 
σχέσεων που σφυρηλατούνται μέσα σε συνθήκες διάνοιξης της ηθικής συ­
νείδησης- μέσα σε συνθήκες αυτονομίας του υποκειμένου και έλλογης κοι­
νωνικότητας των μελών μιας ιστορικής και όχι φαντασιακής, κυβερνοα- 
ναρχικής, ουτοπικής κ.ο.κ. Πολιτείας. Η μεταβολή των συνθηκών αυτών θα 
αποτελέσει αντικείμενο των αναπτύξεων που ακολουθούν.

(β) Αποκεντρωμένη ηθική συνείδηση

Η αμφισβήτηση του παραδοσιακού προτύπου διυποκειμενικότητας δεν 
κινείται μόνον στο επίπεδο της κοινωνικά παραγόμενης γνώσης. Θα πρέ­
πει, επίσης, να ιδωθεί ως μέγεθος φιλοσοφικά φορτισμένο, στον βαθμό που 
ο πολλαπλασιασμός και η αλληλοεπικάλυψη διαφορετικών μορφών λόγου 
επηρεάζει δυναμικά τις ροπές της καθημερινής επικοινωνίας και τελικά την 
αυτοαντίληψη του έλλογου υποκειμένου. Σε αυτό το πλαίσιο μπορεί να ε­
ντάξει κανείς και τις διεργασίες που επηρεάζουν εξελικτικά την ηλεκτρονι­
κά μεσοποιημένη επικοινωνία, όπως αυτές αναπτύχθηκαν στην προηγού­
μενη ενότητα. Ενόψει τούτων των διεργασιών δημιουργείται αρχικά η ε­
ντύπωση ότι η αυτονομία, ως μέγεθος που υποδεικνύει τη δυνατότητα ε­
λέγχου των ιδίων πράξεων και την ικανότητα έλλογου καθορισμού της ε­
πικοινωνίας, συνιστά ανεπαρκή απάντηση. Αναλυτικά:

Κατά την παραδοσιακή έννοια της δημόσιας χρήσης του λόγου, το υπο­
κείμενο παρίσταται ιδεατά ως ον το οποίο ελέγχει και ορίζει τις πράξεις 
του βάσει των ηθικών του αναπαραστάσεων, καθώς και βάσει μιας ενιαίας 
αντιληπτικής ικανότητας που καθιστά τις ανάγκες του και τις περιστάσεις 
που το περιβάλλουν διαφανείς. Ως εμπειρική ικανότητα, από την άλλη 
πλευρά, η κριτική δύναμη του υποκειμένου συνδέεται με την αβίαστη ορ­
γάνωση της ζωής ενόψει μιας μοναδικής και ανεπανάληπτης προοπτικής ή 
βιογραφίας. Και οι δύο αυτές ποιότητες του ηθικοπρακτικού στοχασμού 
στο εμπειρικό επίπεδο (διαφάνεια των αναγκών και αποβλεπτικότητα των 
πρακτικών σημασιών) αμφισβητούνται σε καθημερινό επίπεδο από το ipv-



322 Κώστας Στρατηλάτης

χολογικό-νποχειμενιχό και το γλωσσικό-δινποχειμενιχό υπόστρωμα των 
σύγχρονων επικοινωνιακών σχέσεων.

Στον χώρο της τηλεόρασης η παραπάνω αμφισβήτηση συνδέεται πρω­
τίστους με την επιχειρησιακή διάσταση των μέσων, επίσης με την επαγγελ­
ματική ηθική των συντελεστών τους -πρωτίστους δε των συντελεστών της 
λαϊκής τηλεοπτικής δημοσιογραφίας. Η τελευταία, σύμφωνα με τον 
Dahlgren, ενεργοποιεί μη συνειδητές διαδικασίες ψηφιακής και συνάμα 
φαντασιακής επικοινωνίας [unconscious processes of figurai communica­
tion], διαδικασίες που μπορούν δυνητικά να διεγείρουν τον φόβο, την α­
νασφάλεια ή το μίσος -από την άλλη πλευρά μπορούν, πάντως, να υπο­
στηρίξουν χειραφετητικά συναισθήματα συμπάθειας, αλληλεγγύης και 
κριτικού ή διαισθητικού αναστοχασμού (1995: 69, 150). Στον χώρο της 
πληροφορίας, πάλι, η αμφισβήτηση προέρχεται από φυσικοποιημένες μορ­
φές διυποκειμενικότητας οι οποίες απειλούν να εξαφανίσουν την απόστα­
ση ανάμεσα στο ανθρώπινο και το τεχνητό, μέσω της σωματοποίησης των 
κωδίκων επικοινωνίας αλλά και μέσω της ψηφιοποίησης της ίδιας της αν­
θρώπινης ύπαρξης. Εδώ, οι εποπτείες της (ηθικής) συνείδησης δεν τίθενται 
απλώς υπό διακινδύνευση, μέσω της παραγωγής στιβάδων ψυχολογικής 
αβεβαιότητας και αδυναμίας παραγωγής ορθολογικών αναπαραστάσεων. 
Δημιουργείται η αίσθηση ότι τίθενται ολοένα και περισσότερο υπό ανα­
στολή, λόγω της καταλυτικής αδυναμίας παραγωγής του αναγκαίου ψυχο­
λογικού και σημειωτικού χωρο-χρόνου εντός του οποίου μπορούν να καλ­
λιεργηθούν και να εξωτερικευθούν οι ηθικές έστω διαισθήσεις του υποκει­
μένου.

Η απόσταση που χωρίζει την παραδοσιακή ιδέα της αυτονομίας από τις 
παράδοξες συνθήκες της ‘πληροφοριακότητας’ φαντάζει μεγάλη. Είναι δυ­
νατόν να τη διανύσουμε, χωρίς παρόλα αυτά να εγκαταλείπουμε την επι­
κέντρωση στο έλλογο υποκείμενο -χωρίς, με άλλα λόγια, να ριζοσπαστι- 
κοποιούμε τις τάσεις αποκέντρωσής του; Είναι άραγε δυνατόν, σε πείσμα 
των υποδείξεων του πληροφοριακού μεταμοντερνισμού, να μην εγκατα­
λείψουμε την ιδέα της αυτονομίας, αλλά να προβούμε σε αναδιατύπωσή 
της, η οποία θα λαμβάνει υπόψη την παραπάνω ‘αποκεντρωτική’ δυναμική;

Η προγραμματική διατύπωση ενός σχεδίου διεύρυνσης της έννοιας της 
αυτονομίας αποτελεί, ακριβώς, το αντικείμενο των στοχασμών ενός σημα­
ντικού εκπροσώπου της ‘τρίτης γενιάς’ της Σχολής της Φρανκφούρτης, του



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιψένης επικοινωνίας 323

Axel Honneth. Στο κείμενό του Αποκεντρωμένη αυτονομία-Ηθικοφιλο- 
σοφικές συνέπειες της σύγχρονης κριτικής του υποκειμένου (2000: 155-76) 
επιχειρεί να αναστρέψει τη γλωσσοφιλοσοφική και την ψυχαναλυτική κρι­
τική του υποκειμένου, η οποία τείνει να θεωρεί την αδυναμία πλήρους υ­
παγωγής της επικοινωνιακής δράσης σε μορφές συνειδητού αυτοκαθορι- 
σμού ως αντικειμενικό, δομικό και ‘ανώνυμο’ εμπόδιο στην κατανόηση και 
πραγμάτωση της αυτονομίας. Για τον Honneth, όπως άλλωστε για τον Κα- 
στοριάδη ή τον Taylor, η παραπάνω αδυναμία μεταφράζεται σε συνθήκη 
της αυτονομίας. Σε αυτό το πλαίσιο,

ο κλασικός στόχος της διαφάνειας των αναγκών’ αντικαθίσταται από ‘την ι­
κανότητα γλωσσικής άρθρωσης’ -την ικανότητα του ατόμου ‘να ανακαλύπτει 
στον εαυτό του νέες, ακόμη μη αποκαλυμμένες παρορμήσεις προς πράττειν 
και να τις μετατρέπει σε υλικό αναστοχασμένων αποφάσεων’ (Honneth 2000: 
168-70).

Επίσης, η ‘ιδέα της πολλαπλότητας των μη εξαντλημένων δυνατοτήτων 
ταυτότητας’ μας οδηγεί σε αντικατάσταση της δυνατότητας για αναγωγή 
της ατομικής βιογραφίας σε ένα μοναδικό νόημα με τη δυνατότητα για μία 
εκ των υστέρων οργάνωση αυτής της βιογραφίας, με βάση μια ‘αλυσίδα ι­
σχυρών αξιολογήσεων’, έτσι ώστε οι κρίκοι της αλυσίδας να εμφανίζονται 
ως ‘αναστοχασμένη απόφαση ενός και του ιδίου προσώπου’ (Honneth 
2000: 170-2). Τέλος, η κανονιστική ιδέα του προσανατολισμού με βάση αρ­
χές μπορεί να εμπλουτισθεί από την ιδέα της αναγνώρισης, της μέριμνας 
και της ευαισθησίας απέναντι στον ‘άλλο’ που δεν αποτελεί μόνον αντικεί­
μενο αφηρημένου ηθικού σεβασμού, αλλά του οποίου οι ανάγκες, οι επιθυ­
μίες και οι ικανότητες έχουν μοναδική αξία. Έτσι,

ως ηθικά αυτόνομος δεν μπορεί πλέον να θεωρηθεί απλώς όποιος στην επικοι- 
νωνιακή του δράση προσανατολίζεται με βάση αυστηρά καθολικές αρχές, αλ­
λά μόνο εκείνος που γνωρίζει πώς να εφαρμόσει υπεύθυνα αυτές τις αρχές, με 
συναισθηματική συμμετοχή και ευαισθησία απέναντι στις συγκεκριμένες κα­
ταστάσεις της κάθε μεμονωμένης περίπτωσης (Honneth 2000:173).

Σε τούτη τη φιλοσοφική προοπτική, ο δικτυακός, ανακλαστικός, υπερ- 
κειμενικός, εικονικός κ.ο.κ. εαυτός δεν αντιστρατεύεται αλλά συμπληρώνει 
και καθιστά πραγματώσιμη την αυτονομία. Η τελευταία αποσυνδέεται 
πλέον από τις ιστορικές συνθήκες της φυσικής, διαπροσωπικής, διαλογικής



324 Κώστας Στρατηλάτης

επικοινωνίας, οι οποίες καθυποτάσσουν την αυτονομία στις φαντασιακές 
συνάφειες μίας -έστω και μετριασμένης- κυριαρχίας του έλλογου υποκει­
μένου πάνω στις ανορθολογικές συνιστώσες του περιβάλλοντος του.

Το ιστορικά πρότυπο της διυποκειμενικότητας που συγκροτείται μέσω 
της δημόσιας χρήσης του (προφορικού ή γραπτού) λόγου με σκοπό την α­
ναζήτηση και τη γενίκευση της (πολιτικής, κοινωνικής, οικονομικής) αλή­
θειας και τον κριτικό έλεγχο της (πολιτικής, επιστημονικής, καλλιτεχνικής 
κ.ο.κ.) αυθεντίας αντιστοιχεί σε μορφές ηθικής συνείδησης επικεντρωμένες 
σε αποσπάσματα ρητής γνώσης, τα οποία αγκυροβολούν και σήμερα κα­
θηλώνονται στις φαντασιακές σημασίες της τεχνοκρατίας, της προοδεύου- 
σας σκέψης, της ωφέλιμης εργασίας κ.ο.κ. Το πρότυπο της τηλεοπτικής δη­
μοσιότητας, αντίθετα, αντιστοιχεί σε μια κίνηση διαύγασης, διάνοιξης και 
εξάπλωσης πεδίων ηθικής ευαισθησίας μέσα σε δίκτυα ψυχολογικής και 
σημειωτικής απροσδιοριστίας, όπου κυρίαρχο ρόλο διαδραματίζει εκείνη η 
νπορρητη ή διαισθητική γνώση που δεν στοχεύει στον πνευματικό έλεγχο 
αλλά απλώς στον ηθικοπλαστικό προσανατολισμό. Δεν στοχεύει στις κα­
θολικές, απρόσωπες, εννοιολογικές ιδιότητες των πραγμάτων, όσο στις εν- 
δεχομενικές (ενσωματωμένες στις περιστάσεις και τις επιμέρους αξιολογή­
σεις) ταυτοποιήσεις της υποκειμενικότητας.

Το πρότυπο της πληροφοριακής δημοσιότητας, ως επαναμεσοποίηση 
τόσο της αφαιρετικής δημοσιότητας της εποχής του Kant όσο και της τηλε- 
θεαματικής δημοσιότητας της καταναλωτικής κοινωνίας, επαγγέλλεται σή­
μερα την απαλλαγή του υποκειμένου από τους κοινωνικούς, οικονομικούς, 
τεχνολογικούς αλλά και βιολογικούς περιορισμούς της επικοινωνιακής του 
αυτονομίας. Θεματοποιεί, καλύτερα, την επικοινωνιακή διάσταση της αυ­
τονομίας, επανεπινοώντας τα όρια ανάμεσα στο υποκείμενο, τον φυσικό 
κόσμο και την πολιτισμική-ιστορική δημιουργία. Την ίδια στιγμή θέτει σε 
εκκίνηση νέους τρόπους ηθικο-πρακτικού στοχασμού, οι οποίοι δυνητικο- 
ποιούν, ψηφιοποιούν, γενικεύουν αλλά και θρυμματίζουν, τελικά αποκε­
ντρώνουν την ηθική συνείδηση της στοχαζόμενης ανθρωπότητας.

(γ) Η εκδίπλωση τον κανόνιστικον'-κριτικον στοχασμού ως θεωρία μεσο- 
ποίησης

Πώς μπορούμε να αναζητήσουμε σήμερα τις πολλαπλές και διφορούμε­
νες σημασίες ενός υποκειμένου με αξίες, κανονιστικό προσανατολισμό και



Η κριτική θεωρία ατψ εποχή της μεσοποιφένης επικοινωνίας 325

ηθική ευαισθησία; Κάποιος τηλεθεατής αποστέλλει σε μια εκπομπή μία η­
λεκτρονική επιστολή με την οποία ζητά να σταματήσουν οι τηλεοπτικές 
κάμερες να πολιορκούν τους συγγενείς του θύτη ενός φρικιαστικοΰ εγκλή­
ματος -μιας παιδεραστίας. Την ίδια στιγμή που η επιστολή αναγιγνώσκε­
ται στο τηλεοπτικό σόου και το μήνυμά της προβάλλεται ως αποδεκτό από 
τον σόουμαν, κάποιος άλλος τηλεθεατής απολαμβάνει από την πολυθρόνα 
του την τηλεοπτική τιμωρία του θύτη και του περιβάλλοντος που τον ‘ανέ­
θρεψε’ από τα τηλεοπτικά δελτία ειδήσεων. Ταυτόχρονα, κάποιος ανήλικος 
χρήστης του διαδικτύου αυτοκτονεί μιμούμενος την εικόνα του απαγχονι- 
σμένου δικτάτορα. Ένας άλλος χρήστης του διαδικτύου αξιοποιεί τις φω­
τογραφίες αυτές για να συντάξει μια επιστημονική μελέτη για τη θανατική 
ποινή και τις επιπτώσεις της. Στην πλατεία της πρωτεύουσας κάποιοι κρα­
τούν φωτογραφίες του ‘μάρτυρα’ του Ισλάμ που απαγχονίστηκε από τους 
μισητούς εχθρούς του προφήτη και στα περίχωρα κάποιοι άλλοι πανηγυρί­
ζουν για την πτώση του δικτάτορα κρατώντας τις ίδιες φωτογραφίες στα 
χέρια. Και στις δύο περιπτώσεις η συζήτηση στις εφημερίδες επικεντρώνε­
ται στον ρόλο της τηλεόρασης και τους κανόνες που θα πρέπει να επιβλη­
θούν σε όσους διαχειρίζονται την τηλεοπτική εξουσία.

Ένας γνωστός ψυχίατρος υποδύεται στο διαδίκτυο τον ρόλο μιας απο­
γοητευμένης πλην δυναμικής γυναίκας, προκειμένου να έρθει σε επαφή και 
να προσφέρει υποστήριξη σε ‘άλλες’ γυναίκες· και τούτο μέσα σε ένα φεμι­
νιστικό πλαίσιο κατανόησης της κοινωνικής πραγματικότητας. Όταν μετά 
από δύο χρόνια αποκαλύπτεται το φύλο του ιδρυτή της ψηφιακής κοινό­
τητας, προκαλείται μεγαλύτερη απογοήτευση και πόνος στα μέλη της από 
αυτόν που αισθάνονταν προτού ‘συζητήσουν’ με τον ψυχίατρο. Τα μέλη 
απομακρύνονται από τα πρότυπα του φεμινισμού εξαιτίας της ματαίωσης 
των προσδοκιών που έτρεφαν βάσει του παραδείγματος της ανώνυμης δι- 
κτυακής τους ‘φίλης’. Σε κάποιον άλλο δικτυακό τόπο που είναι δομημένος 
υπό τη μορφή της αυτοκυβερνώμενης κοινότητας σε συνθήκες υψηλής προ­
σομοίωσης [mud.moo], κάποιο μέλος της χρησιμοποιεί ένα πρόγραμμα που 
το ονομάζει ‘κούκλα βουντού’, προκειμένου να ενεργοποιήσει φαντασιώ­
σεις ταπεινωτικής σεξουαλικής συμπεριφοράς, οι οποίες τελικά προκαλούν 
σε ορισμένα μέλη φοβίες και αδυναμία προσέγγισης του άλλου φύλου στην 
‘πραγματική’ τους ζωή.10 Και στις δύο περιπτώσεις, τα μέλη των δικτυακών 
κοινοτήτων συζητούν εάν θα πρέπει να διαμορφώσουν από κοινού ένα



326 Κώστας Στρατηλάτης

πλαίσιο κανόνων και περιορισμών. Η συζήτηση μοιραία περιλαμβάνει επι­
χειρήματα σχετικά με την ελευθεριακή, τη δημοκρατική ή αντίθετα την αυ­
ταρχική διακυβέρνηση της διαδικτυακής γενικά επικοινωνίας.

Η διαύγεια του ενεργήματος ερμηνείας του μηνύματος εξαρτάται σήμε­
ρα ολοένα και περισσότερο από τις τεχνικές δυνατότητες του μέσου και λι­
γότερο από τις χρήσεις του. Αλλά η ηθική συνείδηση εξακολουθεί να δια- 
συνδέεται με την ικανότητα άσκησης κριτικής στις θεωρίες μεσοποίησης 
και τις ιδεολογικές ή άλλες χρήσεις των επιχειρημάτων που απορρέουν από 
αυτές. Ο αυτοστοχασμός του υποκειμένου, τόσο στο πεδίο ερμηνείας των 
αναγκών όσο και στο επίπεδο της ελευθερίας της βούλησης, περνά σήμερα 
μέσα από τις τεχνολογικές αλλά και τις διαλεκτικές, τις αξιολογικές και τις 
συμβολικές συνάφειες της μεσοποιημένης επικοινωνίας. Η θεωρία της με- 
σοποιημένης επικοινωνιακής αλληλόδρασης συνιστά το κατεξοχήν αντι­
κείμενο του γνωστικού και συνάμα κριτικού διαφέροντος που προσιδιάζει 
στην πληροφοριακή εποχή και τους χαρακτήρες της.

Ο σύγχρονος κόσμος ‘καθορίζεται’ αναμφίβολα σε ένα πλήθος επιπέδων και, 
όπως κανένας άλλος προηγουμένως, από την τεχνολογία του- αλλά η τεχνολο­
γία αυτή δεν είναι τίποτε άλλο εκτός από μια ουσιώδη έκφραση αυτού του 
κόσμου, η ‘γλώσσα’ του απέναντι στην εξωτερική και την εσωτερική φύση. 
Και η τεχνολογία αυτή δεν γεννιέται από μόνη της, ούτε από μια ‘αυτόνομη’ 
πρόοδο του ειδέναι, της φύσης, του ανθρώπου και των μεταξύ τους σχέσεων... 
(Καστοριάδης 1991: 290).

Υιοθετώντας τη στάση της διερώτησης απέναντι στο μέσο και μαζί με 
αυτό, το υποκείμενο συντάσσει το ανακλαστικό πρόταγμα του πάντα εν 
μέρει δυνητικού εαυτού (πρβλ. Dahlgren 1995: 21, Thompson 1999: 344, 
351) έχοντας επίγνωση του γεγονότος ότι οι κοινωνικοί, οικονομικοί, πολι­
τιστικοί ή άλλοι πόροι της ταυτότητάς του διαμεσολαβούνται πλέον και 
τροποποιούνται από τεχνολογικές μορφές ζωής. Οι τελευταίες δεν αποτε­
λούν εξ ορισμού ένα πρόσκομμα ή απλώς μια ‘εμμενή’ συνθήκη τούτου του 
ενεργήματος σύνταξης. Διανοίγουν επίσης τη διαλεκτική νέων πεδίων διε- 
ρεύνησης των πηγών της ετερονομίας και της εθελοδουλείας του ιστορικά 
ανατοποθετούμενου υποκειμένου. Η διατήρηση του περιγράμματος της δη­
μόσιας σφαίρας προϋποθέτει, λοιπόν, μια διπλή κίνηση: πρώτον, την ανα­
γνώριση των στιγμών εκείνων παραγωγής και οικείωσης επικοινωνιακού 
περιεχομένου που επιτρέπουν στο υποκείμενο να κρατά την καθημερινή



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιημένης επικοινωνίας 327

του ζωή ανοιχτή σε πρωτότυπα νοήματα, να αναπτύσσει καινοτόμες ικα­
νότητες αλληλόδρασης στα πεδία άσκησης της κρίσης του και εξάσκησης 
των εξουσιών του, και τελικά να διανοίγεται σε χειραφετημένες και χειρα- 
φετητικές κοινωνικές πρακτικές- δεύτερον, την αναγνώριση των στιγμών 
εκείνων αδρανοποίησης της αλληλόδρασης όπου η κριτική δύναμη του υ­
ποκειμένου εγκλωβίζεται σε ιστορικά παρωχημένα και ηθικά μη παραγω­
γικά μέσα ή δίκτυα ιδιοτελών παρορμήσεων και κοινωνικών, οικονομικών 
ή άλλων αναγκαιοτήτων.

Η παραπάνω κίνηση αναφέρεται προφανώς σε στοχεύσεις που αφο­
ρούν πρωτίστως στον προγραμματισμό της εμπειρικής έρευνας και τα πο­
ρίσματα που μπορεί αυτή να αποφέρει. Το ερώτημα που μπορούμε να θέ­
σουμε εμείς στο σημείο αυτό είναι μάλλον φιλοσοφικής τάξης: σε ποια από 
τις δύο στιγμές (ανοιχτότητα/ αδρανοποίηση) θα πρέπει να εντάξουμε το 
στοχαζόμενο βάσει καθολικών αρχών υποκείμενο (Kant) και την επιτελού- 
μενη ενόψει πρακτικής συνεννόησης διαλογική διαδικασία (Habermas); 
Δεν θα πρέπει να ξεχνούμε ότι και στις δύο περιπτώσεις, πέρα από ένα α- 
ντι-πραγματικό ιδεώδες, έχουμε να κάνουμε με μια συγκαλυμμένη θεωρία 
μεσοποίησης: στην περίπτωση του Kant επρόκειτο για το ‘κοινό των ανα­
γνωστών’, στην περίπτωση του Habermas για το ‘κοινό των συζητητών’. Η 
αυτονόμηση της ηθικής συνείδησης, του κριτικού στοχασμού και της επι- 
κοινωνιακής δράσης από τα δίκτυα μιας υπόρρητης θεωρίας περί μεσοποί­
ησης θα πρέπει να αντιμετωπισθεί τόσο με σύνεση, όσο όμως και με γεν­
ναιότητα: ως μια πράξη αναστοχασμού, που καλλιεργεί τους όρους νέων 
ευκαιριών αυτενέργειας αλλά και ηθικής υπευθυνότητας, με επίγνωση των 
συνθηκών που καθιστούν τόσο την αυτενέργεια όσο και την υπευθυνότητα 
αιτήματα μάλλον, παρά γεγονότα του πρακτικού Λόγου.

Βέβαιο είναι, πάντως, ότι η αναστοχαστική πράξη θα πρέπει να διαπε- 
ράσει, σε μικρότερο ή μεγαλύτερο βαθμό, επιχειρηματολογικές ή και διαι­
σθητικές γνωστικές συνάφειες που συνδέονται άμεσα ή έμμεσα με τη θεώ­
ρηση του μέσου και των χρήσεών του. Για τον Lash, όπως είδαμε στην αρχή 
των αναπτύξεών μας, η επιχειρούμενη διασύνδεση των πεδίων του μέσου 
και της κριτικής λαμβάνει τη μορφή της μονοσήμαντης υποκατάστασης του 
κριτικού αναστοχασμού από τη ‘μεσοποιημένη θεωρία’ και την οριστική 
αλύσωση της υποκειμενικότητας στο ίδιο το μέσο ως τεχνικό σύνολο. Για 
εμάς, αντίθετα, οι σχέσεις αυτές δεν είναι ούτε μονοσήμαντες ούτε οριστι-



328 Κώστας Στρατηλάτης

κες. Γίνονται αντιληπτές ως πρόβλημα συνολικής ανασυγκρότησης των 
κοινωνικών σχέσεων: ως κριτική των τεχνολογικών αρθρώσεων και των 
μέσων άσκησης της εξουσίας και όχι ως κριτική μιας (υποθετικώς ήδη αυ- 
τονομημένης) τεχνολογικής εξουσίας. Με την έννοια αυτή, η μεσοποιημένη 
θεωρία συνιστά η ίδια ένα μέσο και μια προέκταση της κριτικής δύναμης 
του στοχαζόμενου υποκειμένου. Αλλά όχι και υπόδειγμα της τελευταίας.11

Αντιστοίχως, η αναθεώρηση της παραδοσιακής έννοιας της αστικής δη­
μοσιότητας δεν τίθεται σχεδόν ποτέ ως αφηρημένο ζητούμενο, αλλά μάλ­
λον ως θεματική περιοχή μιας ευρύτερης διαμάχης γύρω από την πιθανότη­
τα ή και τη δυνατότητα εγκαθίδρυσης συγκεκριμένων μετασχηματισμών 
στο επίπεδο της οργάνωσης των σύγχρονων κοινωνιών και των σχέσεων 
που αναδύονται εντός τους. Από τούτη τη σκοπιά, η αναζητούμενη δια­
σύνδεση μεταξύ (πιθανώς μεσοποιημένων) θεωριών περί επικόινωνιακής 
αλληλόδρασης και της κριτικής αυτονομίας του υποκειμένου δεν μπορεί 
παρά να ενταχθεί σε μια ευρύτερη τέχνη του δημοσίως κρίνειν.12 Η τελευ­
ταία θα περιλαμβάνει αναγκαία την τέχνη της διαπραγμάτευσης των θέσε­
ων του υποκειμένου εντός των υπαρκτών επικοινωνιακών δομών που κα­
θιστούν τη δημόσια χρήση του λόγου θεσμικά πραγματώσιμη. Θέσεων του 
υποκειμένου που αντιστοιχούν σε κανονιστικές αρχές και τελικά σε δι­
καιώματα συμμετοχής στα πεδία της ηλεκτρονικά μεσοποιημένης και τε- 
χνοκρατικά διαμεσολαβημένης δημοσιότητας (Στρατηλάτης 2006). Εδώ οι 
θεωρίες περί μεσοποιημένης αλληλόδρασης μπορούν να χρησιμεύσουν ως 
πηγή παραδειγμάτων και ως αφορμή πραγματολογικών συλλογισμών που 
αφορούν τη δυνατότητα ισότιμου καταμερισμού ευχερειών πρόσβασης στα 
δίκτυα της πληροφοριακής κοινωνίας.

Θεματικές περιοχές της θεωρίας της τηλεοπτικής μεσοποίησης, όπως ο 
καθορισμός της ημερήσιας διάταξης και η άρση της ‘σπειροειδούς γραμμής 
της σιωπής’, επίσης θεματικές περιοχές της θεωρίας της δια-δικτυακής με­
σοποίησης, όπως η ανωνυμία και η ασώματη τηλεπαρουσία, συνδέονται 
άρρηκτα με την κατοχύρωση σχέσεων επικοινωνιακής ισοτιμίας και αυτο­
νομίας εντός της δημόσιας σφαίρας της ιστορικής Πολιτείας. Εδώ οι συμβο­
λές του Habermas, του Thompson αλλά και του Dahlgren αποτελούν παρα­
δείγματα μιας κριτικής θεωρίας περί των κοινωνικών αλλά και πολιτικών 
χρήσεων του μέσου. Η επιμονή της κοινωνικής και πολιτικής θεωρίας να 
αναλαμβάνει τέτοιου είδους εγχειρήματα δεν μπορεί να αποδοθεί απλού-



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιψένης επικοινωνίας 329

στευτικά στην επικυριαρχία του λόγου των ειδικών πάνω στις αυτονομη- 
μένες συνάφειες της επικοινωνιακής αλληλόδρασης. Μπορεί επίσης να ιδω­
θεί ως ένδειξη της δυνατότητας για άσκηση της κριτικής-διαλογικής δύνα­
μης του υποκειμένου εντός του περιγράμματος της κοινωνίας της οθόνης 
και των δικτύων, αλλά όχι και σύμφωνα με τις σημειωτικές, ψυχολογικές 
και τελικά ηθικοπρακτικές υποδείξεις που προβάλλονται ως κυρίαρχες σε 
αυτήν.

Σημειώσεις
1. Ο όρος ‘ηθική συνείδηση’ υποδηλώνει τόσο το ‘γεγονός’ της ελευθερίας (πρβλ. Kant 

2004a: 68 επ., ιδίως 78-9), όσο και την ικανότητα παραγωγής κρίσεων περί του πρακτέου κα­
τά τρόπο τέτοιο ώστε η συνεπακόλουθη δράση να μπορεί να αποδοθεί στην ελεύθερη βούλη­
ση του υποκειμένου και όχι σε οποιοδήποτε είδος ‘φυσικής’ αναγκαιότητας (πρβλ. Kant 
2000a: 145-6). Ως ‘κριτική δύναμη’ εννοούμε τόσο την ικανότητα προσδιορισμού (την υπα­
γωγή δηλαδή του ειδικού της ανθρώπινης εμπειρίας σε καθολικές μορφές του σκέπτεσθαι και 
του πράττειν), όσο όμως και την ικανότητα καθολίκευσης της εμπειρίας (αναστοχασμός), 
όταν το ειδικό εκλαμβάνεται ως δεδομένο (πρβλ. Kant 2004b: 84-5). Για τον συνδυασμό μετα­
ξύ της ηθικής και της κριτικής ικανότητας κατά την παραγωγή κρίσεων περί του πρακτεου 
σε συγκεκριμένες περιστάσεις, βλ. πρόχειρα Höffe 2006: κεφ. 3.

2. Για μια σύνοψη, βλ. πρόχειρα Allison 1996: 3-26.
3. Ως ιδεολογία εδώ εννοείται η αναπαράσταση των φαντασιακών σχέσεων του ατόμου 

(ως υποκειμένου) με τις πραγματικές συνθήκες ύπαρξής του.
4. ‘Λέμε επικυριαρχψένο, όχι “καθορισμένο”, επειδή είναι πάντα δυνατόν να ταξινομή­

σουμε, να κατηγοριοποιήσουμε, να αποδώσουμε και να αποκωδικοποιήσουμε κάποιο γεγο­
νός μέσα σε περισσότερες από μια “χαρτογραφήσεις”. Αλλά λέμε “επικυριαρχημένο” επειδή 
υπάρχει ένα πρακτικό πρότυπο “προτιμώμενων αναγνώσεων” [...] Οι περιοχές των “προτιμώ- 
μενων νοημάτων” έχουν το σύνολο της κοινωνικής τάξης ενσωματωμένο μέσα τους, ως ένα 
σύνολο σημασιών, πρακτικών και πεποιθήσεων: η καθημερινή γνώση των κοινωνικών δομών, 
του “πώς τα πράγματα λειτουργούν για κάθε είδους πρακτικούς σκοπούς μέσα σε τούτη την 
κουλτούρα”, την κατάταξη των εξουσιών και συμφερόντων και τη δομή των νομιμοποιήσε­
ων, των ορίων και των κυρώσεων’ (Hall 1980:134).

5. Είναι αλήθεια ότι, παρά το άνοιγμα του Hall στη διαλεκτική της διαπάλης σημασιών, 
το βάρος της ανάλυσής του γέρνει προς το ‘κλειστό’ κείμενο -με την έννοια ενός κλειστού σύ- 
μπαντος σημασιών, κοινωνικοπολιτικών διευθετήσεων και ιδεολογικών-πρακτικών δομών. 
Παρόλα αυτά, οι επιμέρους εθνογραφικές μελέτες του Κέντρου του Bimingham ανοίγουν 
τον δρόμο προς την αντίθετη κατεύθυνση: στη μελέτη του σχετικά με την υποκουλτούρα της 
εργατικής τάξης, ο Cohen διαπιστώνει την ένταση της διάθεσης αυτονόμησης από τη δομημέ- 
νη-κλειστή ταυτότητα που ορίζουν οι κυρίαρχες πολιτισμικές σημασίες, τονίζοντας παράλ­



330 Κώστας Στρατηλάτης

ληλα τον συγκρουσιακό χαρακτήρα της συμβολικής υποδομής που συνδέει μεταξύ τους τα 
μέλη μιας κοινότητας (Cohen 1980). Μελετώντας τον ‘γυναικείο’ κόσμο του ραδιόφωνου και 
της τηλεόρασης, η Dorothy Hobson φέρνει στην εθνογραφική επιφάνεια μια άλλη πτυχή του 
περιβάλλοντος της αποκωδικοποίησης, αυτή του φυ'λου -διαπιστώνοντας, παρόλα αυτά, ότι 
ο ‘ανδρικός’ κόσμος της πολιτικής και των ειδησεογραφικών προγραμμάτων δεν απορρίπτε­
ται από τις γυναίκες κάθετα αλλά ενσωματώνεται στον γυναικείο κόσμο των μελοδραμάτων, 
με διαφορετικό τρόπο κάθε φορά και με όλες τις αρνητικές συμπαραδηλώσεις που μπορεί να 
συνοδεύουν κάθε ατομική ή οικογενειακή περίσταση (Hobson 1980). Από μεθοδολογική 
σκοπιά ο Willis, τέλος, αμφισβητεί τη δυνατότητα της κοινωνιολογικής θεωρίας να θέτει το 
αντικείμενό της χωρίς να λαμβάνει σοβαρά υπόψη την ‘ανακλαστική’ δομή της υποκειμενικό­
τητας, η οποία τροφοδοτεί τη θεωρία με άπειρες παραλλαγές της σχέσης μεταξύ του υποκει­
μένου και των συμβολικών υποσυστημάτων στα οποία αυτό μετέχει (Willis 1980). Όλες οι 
παραπάνω μελέτες καταλήγουν σε ένα βασικό συμπέρασμα: τα χαρακτηριστικά του φυ'λου, 
της ένταξης σε τοπικές κοινότητες ή και σε ομάδες πολιτισμικών ενδιαφερόντων (οι οποίες 
συνιστούν ‘υποκουλτοΰρες’ αντίθετες πολλές φορές προς την κυρίαρχη κοινωνικοπολιτική 
δομή) παίζουν σημαντικό ρόλο κατά τη διαδικασία επαναδιαπραγμάτευσης (‘αποκωδικο­
ποίησης’) του ‘προτιμητέου’ κατά την ‘κωδικοποίηση’ του νοήματος των τηλεοπτικών προ­
γραμμάτων.

6. Σύμφωνα με τον Fiske, ‘η προσπάθεια του κειμένου να περιορίσει τη σημασία είναι το 
σημειωτικό ισοδύναμο της άσκησης κοινωνικής εξουσίας επί των διαφοροποιημένων υποτε­
λών ομάδων, ενώ η σημειωτική εξουσία των υποτελών να δημιουργούν τις δικές τους σημασί­
ες είναι το ισοδύναμο της ικανότητάς τους να ξεγλιστρούν, να αντιτίθενται ή να διαπραγμα­
τεύονται με αυτήν την κοινωνική εξουσία. Δεν είναι μόνο το ίδιο το κείμενο πολυσήμαντο, 
αλλά και το πλήθος των διακειμενικών του σχέσεων εντείνει την πολυσημαντική δυνατότητά 
του’ (2000:193).

7. Η διαδοχή του ‘παλαιού’ από το ‘νέο’ λαμβάνει εδώ πολλές φορές τη μορφή αυτού που 
ο Baudrillard ονομάζει ‘gadget’ -μια διεργασία κατά την οποία ‘η τεχνική πρόοδος δίνει τη 
θέση της σε ένα μαγικό τύπο πνευματικής πρακτικής ή σε μια “μοδάτη” κοινωνική πρακτική’ 
(σε Lister et al. 2003:232).

8. Βλ. για παράδειγμα τα κείμενα των Fraser, Ryan και Eley σε Calhoun 1992:109 επ., 259 
επ. και 289 επ. αντίστοιχα, καθώς και το κείμενο του Bohman σε Crossley & Roberts 2004:131 
επ.

9. Σε τούτη την περίπτωση, πράγματι, θα είχαμε μια αμφισβήτηση περισσότερο της οι- 
κουμενικότητας της κοινωνικής γνώσης που τα επικοινωνιακά ενεργήματα παράγουν, παρά 
του ίδιου του γνωστικού υπόβαθρού τους -της δυνατότητάς τους, δηλαδή, να στηρίζονται σε 
και να προωθούν τη γνώση του κοινωνικού κόσμου που μας περιβάλλει.

10. Τα δύο τελευταία παραδείγματα έχουν ληφθεί από Lister et al. 2003:168-9, οι οποίοι, 
με τη σειρά τους, τα έχουν αντλήσει από πραγματικές υποθέσεις εργασίας των Stone και Dib- 
bell.



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιημένης επικοινωνίας 331

11. Ένα πράγμα είναι να λέμε ότι μια τεχνική, μια οργάνωση της εργασίας, ένας τύπος 
παραγωγικής σχέσης συμβαδίζουν με έναν τύπο ζωής και συνολικής κοινωνικής οργάνωσης· 
και άλλο είναι να μιλούμε για καθορισμό του τελευταίου από τους πρώτους [...] Θα έπρεπε 
πρώτα να μπορούμε να απομονώσουμε το “τεχνικό γεγονός” από το ένα μέρος, το τάδε άλλο 
γεγονός της κοινωνικής ζωής από το άλλο μέρος, και να τα ορίσουμε μονοσήμαντα· θα έπρε­
πε, στη συνέχεια, να μπορούμε να εγκαθιδρύσουμε αμφιμονοσήμαντες σχέσεις ανάμεσα στα 
γεγονότα της πρώτης και τα γεγονότα της δεύτερης πλάσης. Καμιά από τις δύο αυτές δυνα­
τότητες δεν είναι δεδομένη’ (Καστοριάδης 1991:287).

12. Βλ. σχετικά το κείμενο του Boyteor Calhoun 1992: 340 επ.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Allison, Η. (1996). Idealism and freedom. Essays on Kant’s theoretical and practi­
cal Philosophy, NY: Cambridge University Press.

Anderson, B. (1997 [1991]). Φαντασιακες Κοινότητες, μτφρ. Π. Χαντζαρούλα, 
Αθήνα: Νεφέλη.

Bolter, J. D. & Grusin, R. (1999). Remediation: understanding new media, Cam­
bridge, Mass, and London: MIT.

Calhoun, G, (επιμ.) (1992). Habermas and the Public Sphere, Massachusetts: Mas­
sachusetts Institute of Technology.

Cohen, P. (1980). ‘Subcultural conflict and working-class community’ σε Hall, S., 
Hobson, D., Lowe, A. & Willis, P. (επιμ.). Culture, Media, Language. London, 
NY: Routledge in association with the Centre for Contemporary Cultural Stu­
dies of Birmingham.

Crossley, N. & Roberts, Μ. (επιμ.) (2004). After Habermas: New Perspectives on the 
Public Sphere, Oxford and Malden Mass.: Blackwell Publishing/The Sociological 
Review.

Dahlgren, P. (1995). Television and the Public Sphere: Citizenship, Democracy and 
the Media, London: Sage.

Δεμερτζής, N. (2002). Πολιτική Επικοινωνία. Διακινδϋνευση, Δημοσιότητα, Δι­
αδίκτυο, Αθήνα: Παπαζήσης.

Fiske, J. (2000 [1989]). Η ανατομία του τηλεοπτικού λόγου, μτφρ. Β. Σπυροπού- 
λου, Αθήνα: Δρομέας.

Gardiner, Μ. (2004). ‘Wild publics and grotesque symposiums: Habermas and Bak­
htin on dialogue, everyday life and the public sphere’, στο Crossley, N. & Ro­
berts, Μ. (επιμ.), ό.π.



332 Κώστας Στρατηλάτης

Garnham, N. (2003 [2000]). Χειραφέτηση και Νεωτερικότητα. Ο ρόλος των Μέ­
σων Μαζικής Επικοινωνίας, μτφρ. Κ. Μεταξά, Αθήνα: Καστανιώτης.

Habermas, J. (1997 [1962]). Αλλαγή δομής της δημοσιότητας, μτφρ. Λ. Αναγνώ­
στου, Αθήνα: Νήσος.

Habermas, J. (1986 [1981]). The Theory of Communicative Action: voi. 1, Reason 
and the Rationalization of Society, μτφρ. T. McCarthy, Cambridge and Oxford: 
Polity Press.

Habermas, J. (1990 [1983]). Moral Consciousness and Communicative Action, 
μτφρ. C. Lenhardt και S. Weber-Nicholsen, Cambridge, Mass.: Polity Press.

Habermas, J. (1992 [1992]). ‘Further Reflections on the Public Sphere’, μτφρ. T. 
Burger, σε Calhoun, C. (επιμ.), ό.π.

Habermas, J. (1993 [1985]). Ο φιλοσοφικός λόγος της νεωτερικότητας, μτφρ. Λ. 
Αναγνώστου, Α. Καραστάθη, Αθήνα: Αλεξάνδρεια.

Habermas, J. (1996 [1992]). Το πραγματικό και το ισχνόν. Συμβολή στη διαλογι- 
κή θεωρία του δικαίου και τον δημοκρατικού κράτους δικαίου, μτφρ. Θ. 
Λουπασάκης, Αθήνα: Λιβάνης.

Habermas, J. (2001 [1971-1976]). On the Pragmatics of Social Interaction. Prelimi­
nary studies in the Theory of Communicative Action, μτφρ. B. Fultner. Cam­
bridge, Mass, and London: MIT.

Habermas, J. (2003 [1998]). Ο μεταεθνικός αστερισμός, μτφρ. Λ. Αναγνώστου, 
Αθήνα: Πόλις.

Hall, S. (1980). ‘Encoding/decoding’, σε Hall, S., Hobson, D., Lowe, A. & Willis, P. 
(επιμ.), Culture, Media, Language. London, NY: Routledge in association with 
the Centre for Contemporary Cultural Studies of Birmingham.

Hirschkop, K. (2004). ‘Justice and drama: on Bakhtin as a complement to Haber­
mas’, σε Crossley, N. & Roberts, Μ. (επιμ.), ό.π.

Hobson, D. (1980). ‘Housewives and the mass media’, σε Hall, S., Hobson, D., Lowe, 
A. & Willis, P. (επιμ.). Culture, Media, Language. London, NY: Routledge in as­
sociation with the Centre for Contemporary Cultural Studies of Birmingham.

Hobson, D. (1982). Crossroads: The Drama of a Soap Opera, London: Methuen.
Höffe, O. (2006 [2001]). Kant’s Cosmopolitan Theory of Law and Peace, μτφρ. A. 

Newton. NY: Cambridge University Press.
Honneth, A. (2000 [1999]). Από την επικοινωνία στην αναγνώριση. Για την ανα­

νέωση της κριτικής θεωρίας, μτφρ. Κ. Καβουλάκος, Αθήνα: Πόλις.
Kant, I. (2004a [1788]). Κριτική του πρακτικού Λόγου, μτφρ.-σημειώσεις- 

επιλεγόμενα Κ. Ανδρουλιδάκης, Αθήνα: Εστία.



Η κριτική θεωρία στην εποχή της μεσοποιψένης επικοινωνίας 333

Kant, I. (2004b [1790]). Κριτική της κριτικής δύναμης, Εισαγ.-μτφρ.-σχόλια Κ. 
Ανδρουλιδάκης, Αθήνα: Ιδεόγραμμα.

Kant, I. (2006 [1795]. Προς την αιώνια ειρήνη. Ένα φιλοσοφικό σχεδίασμα, 
μτφρ.-εισαγ.-σχόλια Κ. Σαργέντης, επιστημ. θεώρηση Γ. Ξηροπαϊδης, Αθήνα: 
Πόλις.

Καστοριάδης, Κ. (1991 [1973]). ‘Τεχνική’ σε του ιδίου, Τα σταυροδρόμια τον λα­
βυρίνθου, μτφρ. Ζ. Σαρίκας, Αθήνα: Ύψιλον.

Kraus, Κ., Adorno, Τ., MacDonald, D. et al. (1991 [1758-1970]). Η κουλτούρα των 
μέσων. Μαζική κοινωνία και πολιτιστική βιομηχανία, μτφρ. Α. Λυκιαρδο- 
πούλου, Λ. Ζήση, Λ. Αναγνώστου, X. Σκορίνης, σύνθεση και επιμ. Κ. Λιβιερά- 
τος, Τ. Φραγκουλης. Αθήνα: Αλεξάνδρεια.

Lash, S. (2002). Critique of Information, London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.
Lee, B. (1992). ‘Textuality, Mediation, and Public Discourse’, σε Calhoun, C. (επιμ.), 

ό.π.
Lister, M., Dovey, J., Giddings, S., Grant, I. & Kelly, K. (2003). New Media: A Criti­

cal Introduction, London, NY: Routledge.
MacKenzie, D. & Wajcman, J. (1999). The Social Shaping of Technology, Bucking­

ham and Philadelphia: Open University Press.
McQuail, D. & Windahl, S. (2001 [1993]). Σύγχρονα μοντέλα επικοινωνίας, μτφρ. 

Κ. Μεταξά, Αθήνα: Καστανιώτης.
Morley, D. (1980). ‘Texts, readers, subjects’, σε Hall, S., Hobson, D., Lowe, A. & 

Willis, P. (επιμ.). Culture, Media, Language. London, NY: Routledge in associa­
tion with the Centre for Contemporary Cultural Studies of Birmingham.

Munzel, F. G. (1999). Kant’s Conception of Moral Character. The ‘Critical’ Link of 
Morality, Anthropology, and Reflective Judgment, Chicago and London: The 
University of Chicago Press.

O’Neil, O. (1989). Constructions of Reason, Cambridge: Cambridge University 
Press.

Πλειός, Γ. (2001). Ο Λόγος της Εικόνας. Ιδεολογία και πολιτική, Αθήνα: Παπα- 
ζήσης.

Σταμάτης, Κ. (2005). Η αβέβαιη ‘κοινωνία της γνώσης’, Αθήνα: Σαββάλας.
Στρατηλάτης, Κ. (2006). Σνντάσσοντας το δικαίωμα στη δημόσια ηλεκτρονική 

επικοινωνία. Μαζική Επικοινωνία, Ελευθερία και Δημοκρατία στην Πλη­
ροφοριακή Εποχή. Αθήνα-Θεσσαλονίκη: Σάκκουλας.

Thompson, J. (1999 [1995]). Νεωτερικότητα και μέσα επικοινωνίας, μτφρ. Γ. Κα- 
ραμπίνη, Ν. Σώκου, Αθήνα: Παπαζήσης.



334 Κώστας Στρατηλάτης

van Loon, J. (2000). ‘Virtual Risks in an Age of Cybernetic Reproduction’, σε 
Adam, B., Beck, U. & van Loon, J. (επιμ.). The Risk Society and Beyond. Criti­
cal Issues for Social Theory, London, Thousand Oaks and New Delhi: Sage. 

Weedon, G, Toison, A. & Mort, F. with help from Lowe, A. (1980). ‘Theories of lan­
guage and subjectivity’, σε Hall, S., Hobson, D., Lowe, A. & Willis, P. (επιμ.). 
Culture, Media, Language. London, NY: Routledge in association with the Cen­
tre for Contemporary Cultural Studies of Birmingham.

Willis, P. (1980). ‘Notes on method’, σε Hall, S., Hobson, D., Lowe, A. & Willis, P. 
(επιμ.). Culture, Media, Language. London, NY: Routledge in association with 
the Centre for Contemporary Cultural Studies of Birmingham.

Ψυχοπαίδης, K. (1996). Επίμετρο. Τελεολογικές κρίσεις στην καντιανή Κριτική’, 
σε Kant I. (1996 [1790]). Η πρώτη εισαγωγή στην Κριτική της κριτικής δύνα­
μης, μτφρ. Π. Μεϊντάνη, θεώρηση μτφρ. Γ. Ξηροπαϊδης, επιμ,-επίμετρο Κ. Ψυ­
χοπαίδης. Αθήνα: Πόλις.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

