
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 19 (2008)

   Επιχειρηματική ηθική

  

 

  

  Η ιδεολογική και γνωσιολογική "ουδετερότητα"
της πολυπολιτισμικότητας στις επιστημονικές
περιγραφές 

  Έφη Λαμπροπούλου   

  doi: 10.12681/sas.676 

 

  

  Copyright © 2015, Έφη Λαμπροπούλου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Λαμπροπούλου Έ. (2015). Η ιδεολογική και γνωσιολογική "ουδετερότητα" της πολυπολιτισμικότητας στις
επιστημονικές περιγραφές. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 19, 369–388.
https://doi.org/10.12681/sas.676

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 19/01/2026 00:56:16



CONTRAFACTIO

Η ιδεολογική και γνωσιολογική 'ουδετερότητα’ της πολυπολιτισμικότη- 
τας στις επιστημονικές περιγραφές

Mark Mazower (2007). Θεσσαλονίκη,. Πόλη των φαντασμάτων. Χριστιανοί,
Μουσουλμάνοι και Εβραίοι 1430-1950, μτφρ.: Κ. Κουρεμένος, Αθήνα:
Αλεξάνδρεια, σελ. 608 [πρωτότυπη έκδοση: Salonica, City of Ghosts.
Christians, Muslims and Jews 1430-1950, London: HarperCollins 2005].

Έφη Λαμπροπούλου*

Η έκδοση του βιβλίου του Mark Mazower στην ελληνική γλώσσα συνο­
δεύτηκε από μεγάλη δημοσιότητα και πολλά κολακευτικά σχόλια στον ελ­
ληνικό Τύπο, όπως και στον ξένο (αμερικανικό και βρετανικό, για παρά­
δειγμα, New York Times στις 13.03 και στις 08.05.2005, The Weekly 
Standard στις 31.01.2005, Economist στις 14.10.2004, Guardian στις 
18.09.2004) προηγουμένως. Τόσο η συγγραφή του όσο και η θαυμάσια με­
τάφρασή του κάνουν το βιβλίο ιδιαίτερα ελκυστικό.

Διαβάζοντάς το όμως αντιλήφθηκα ότι, αν και πολλοί Έλληνες, κυρίως 
δημοσιογράφοι, έγραψαν γι’ αυτό, ελάχιστοι πρέπει να το έχουν διαβάσει. 
Ένα ανάλογου τύπου βιβλίο από έλληνα ιστορικό μάλλον δεν θα είχε τύχει 
τέτοιας θετικής συζήτησης. Και αυτό δεν αφορά την ποιότητα του κειμένου 
το οποίο, όπως προαναφέρθηκε, κρατά αμείωτο το ενδιαφέρον του ανα­
γνώστη παρότι εξαιρετικά εκτεταμένο (537 σελίδες), ούτε τα θέματα που 
εξετάζει, αλλά τον τρόπο με τον οποίο θίγει αρκετά από αυτά, μερικά από 
τα οποία θα αναφερθούν εδώ.

Κολακεύτηκαν μάλλον πολλοί για το ότι η συμπρωτεύουσα είναι αντι­
κείμενο εκτεταμένης μελέτης από έναν σύγχρονο δυτικό ιστορικό, θεωρώ­
ντας ίσως περιττή τη μελέτη του βιβλίου. Εξάλλου, φυλλομετρώντας το κα-

Καθηγήτρια Τμήματος Κοινωνιολογίας, Πάντειο Πανεπιστήμιο Κοινωνικών και Πολι­
τικών Επιστημών, elambro@panteion..gr

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 19/2008



370 Έφη Λαμπροπούλου

τάλαβαν ότι ανταποκρίνεται στην ιδέα της πολυπολιτισμικότητας1 που γε­
νικά υποστηριζόταν χωρίς σοβαρές αντιρρήσεις μέχρι πρόσφατα από χώ­
ρες οι οποίες είχαν ζήσει πιο νωρίς από την Ελλάδα την εισροή νόμιμων 
και παράνομων μεταναστών εξαιτίας οικονομικής ανάπτυξης ή άλλων λό­
γων (αποικίες, ΗΠΑ: χώρα μεταναστών-'ηιείίίι^ pot’ ideal). Αυτές οι χώρες 
είναι που τονίζουν τα τελευταία χρόνια την ανάγκη κοινωνικής συνοχής 
μέσω της ενσωμάτωσης αν όχι της αφομοίωσης των μεταναστών από την 
εθνική κουλτούρα σε μια ανεκτική κοινωνία (βλ., αντί άλλων, το βρετανικό 
Ajegbo Report 2007).2 Η Θεσσαλονίκη, όμως, στο βιβλίο του Mazower α­
φορά κυρίως την περίοδο της οθωμανικής κυριαρχίας στην πόλη και τη 
Μακεδονία και η πολυπολιτισμικότητα είναι μια σχετικά σύγχρονη προ­
σέγγιση. Η πολύγλωσση και πολυεθνική Οθωμανική Αυτοκρατορία, όπως 
και η Αυστροουγγρική, ήταν καταπιεστικές και δεν γνώρισαν τη νομιμο­
ποίηση από τους υπηκόους τους.

Η πόλη της Θεσσαλονίκης κατά τις διάφορες ιστορικές εποχές περιγρά- 
φεται τόσο ωραία ώστε νομίζεις ότι βρίσκεται εκεί' οι συνοικίες, το λιμάνι, 
οι αγορές, οι εποχές περνούν μπροστά από τα μάτια του αναγνώστη σαν 
κινηματογραφική ταινία. Με ζωντανά ή μελανά χρώματα αναλόγως, πα­
ρουσιάζονται οι γιορτές, οι λοιμοί και οι εποικισμοί. Από το βιβλίο μαθαί­
νουμε επίσης πολλά ενδιαφέροντα στοιχεία για θεσμούς οργάνωσης της 
πόλης στις διάφορες συνοικίες, όπως την αστυνόμευση, τις νυχτερινές περι­
πόλους -τους νυκτοφύλακες (βλ. τους vigilantes της κεντρικής Ευρώπης)-, 
τα πυροσβεστικά σώματα, τις κοινωφελείς ποινές και τη φροντίδα των υ­
ποτελών για τις γειτονιές τους. Μαθαίνουμε για τη δημοτική καθαριότητα, 
την απονομή της δικαιοσύνης μέσα στις κοινότητες και τη συλλογική τιμω­
ρία από τους Οθωμανούς, για την ‘ετεροβαρή’ απονομή δικαιοσύνης σε βά­
ρος των χριστιανών καθώς επίσης για τη μεσολάβηση, τα πρόστιμα και τη 
φυλάκιση, την ιδιωτική φιλανθρωπία, την υγειονομική φροντίδα και την 
κοινοτική αλληλεγγύη. Γίνεται ακόμη αναφορά στον Τύπο της εποχής γι’ 
αυτά τα πεδία κοινωνικής ζωής, όπως η ασφάλεια, η δημόσια υγεία, η κα­
θαριότητα των οδών, η νεανική εγκληματικότητα και η επαιτεία.

Είναι φανερό ότι ο συγγραφέας έχει προτιμησιακή αναφορά σε μια ο­
μάδα πληθυσμού που έζησε στη Θεσσαλονίκη, τους εβραίους και, κατά 
δεύτερο λόγο, τους Οθωμανούς. ΓΓ αυτό θα ήταν περισσότερο ακριβής ο 
τίτλος Η Θεσσαλονίκη των εβραίων στην Οθωμανική Αυτοκρατορία και



Contrafactio 371

μέχρι το Ολοκαύτωμα ή Η οθωμανική Θεσσαλονίκΐ] των εβραίων. Το πα­
ρόν βιβλίο αποτελεί μάλλον μια κοινωνική ανθρωπολογία του πληθυσμού 
της Θεσσαλονίκης, ένα χρονογράφημα πέντε αιώνων, έργο μεγαλεπήβολο 
και πολύ κοπιαστικό, όπως οφείλει ο καθένας να αναγνωρίσει, παρά γνή­
σια ιστορική μελέτη. Επίσης, δεν μπορώ να παρακάμψω μια ενδιαφέρουσα 
σημειολογία στον πρωτότυπο τίτλο του βιβλίου: όχι Thessaloniki, αλλά 
Salonica, ενισχύοντας τη νοσταλγία για το όνομα που λίγο πλέον χρησιμο­
ποιείται, αφού ‘εξελληνίσθηκε’ η πόλη άσχετα με το ποιο ήταν και είναι το 
πραγματικό όνομά της. Ο Mazower παραπέμπει γι’ αυτό, μεταξύ άλλων, 
στον ‘κ. Ουίλκς από το Νιούμπερι’ -εγγλέζο βετεράνο- ο οποίος γράφει ότι 
‘το 1937 με βασιλικό διάταγμα η Salonika επανήλθε στο Thessaloniki’. Στην 
πραγματικότητα, σημειώνει, ‘ήταν επισήμως γνωστή με την ελληνική αυτή 
ονομασία από το 1912, έτος της ήττας των Οθωμανών’ (σελ. 36). Και στην 
ίδια σελίδα, για την αποκατάσταση της ιστορικής αλήθειας, αναφέρει ότι η 
ίδρυσή της συμπίπτει με την ανάληψη της οικουμενικής αυτοκρατορίας του 
Μεγάλου Αλεξάνδρου από τους επιγόνους του και ότι ‘Μονάχα οι ξένοι 
επιμένουν να πνίγονται σε μια κουταλιά νερό, τη στιγμή που η ελληνική 
ετυμολογία είναι ξεκάθαρη’. Επομένως, οι πληθυσμοί πρόφεραν το όνομα 
ανάλογα με το γλωσσικό ιδίωμά τους και Θεσσαλονίκη ήταν εξαρχής το 
ελληνικό όνομα της πόλης και όχι αποτέλεσμα ‘εξελληνισμού’. Η προτίμηση 
του συγγραφέα σε μια συγκεκριμένη εκδοχή του ονόματος της πόλης δεί­
χνει ότι αυτό ακριβώς το όνομα είναι που δίνει νόημα στην προσέγγιση την 
οποία ακολουθεί.

Τα μέρη του βιβλίου είναι τρία, ανταποκρινόμενα στις τρεις ιστορικές 
περιόδους, όπως τις έχει κατανείμει ο Mazower, και με την Κατακλείδα 
τέσσερα. Αυτά περιλαμβάνουν 23 κεφάλαια με επιμέρους μη αριθμημένες 
παραγράφους (ή υποκεφάλαια). Το πρώτο μέρος έχει τίτλο ‘Το ρόδο του 
σουλτάνου Μουράτ’, το δεύτερο ‘Στη σκιά της Ευρώπης’, το τρίτο επιγρά­
φεται Ό εξελληνισμός της πόλης’ και, στο τέλος, η Κατακλείδα έχει τίτλο 
Ή μνήμη των νεκρών’.

Τα όρια των χρονικών περιόδων στα τμήματα του βιβλίου είναι αρκετά 
ρευστά, συχνά γίνονται αναφορές και αναλύσεις στο επόμενο τμήμα για το 
προηγούμενο, όπου κρίνει ο συγγραφέας ότι βοηθά τον συσχετισμό των 
γεγονότων και την ανάλυσή τους. Το ίδιο ισχύει και στις παραγράφους 
των τμημάτων, δημιουργώντας μερικές φορές σύγχυση στον αναγνώστη



372 Έφη Λαμπροπονλου

παρά τις προσπάθειες του συγγραφέα να δώσει εμπεριστατωμένη εικόνα - 
αυτό συμβαίνει μάλλον επιλεκτικά (βλ. π.χ. Ό εμπρησμός του Κάμπελ’, στο 
21° κεφάλαιο ‘Έλληνες και Εβραίοι’, με αναφορές στα έτη με την εξής σει­
ρά: 1914, 1928, 1930, 1931, 1923, 1931, 1917, 1927, 1934, 1932, 1933, 1922, 
1932, 1933, 1934, 1931). Ακόμη, επειδή οι επιμέρους παράγραφοι (υποκε­
φάλαια) δεν υπάρχουν στα περιεχόμενα, δυσχεραίνεται η εποπτεία του βι­
βλίου καθώς και η εποπτεία των πηγών από τον τρόπο βιβλιογραφικών 
παραπομπών, δεδομένου ότι τα ονόματα των συγγραφέων δεν αναφέρο- 
νται (πέραν των σημειώσεων) και στο ευρετήριο.

Σε δυο μέρη του βιβλίου υπάρχουν συγκεντρωμένες φωτογραφίες επο­
χής. Η έμφαση στις πληθυσμιακές ομάδες των εβραίων και των Τούρκων 
που ο Mazower θεωρεί ότι έδιναν το στίγμα της Θεσσαλονίκης είναι φανε­
ρή και στις φωτογραφίες. Πολύ λίγες είναι Ελλήνων ή χριστιανών (βλ. Κα­
τάλογο εικόνων).

Η Θεσσαλονίκη είναι αποσυνδεδεμένη από την υπόλοιπη Ελλάδα, τα 
Βαλκάνια και κατά τι λιγότερο από τη Μακεδονία ή, πάντως, η σύνδεσή 
της δεν είναι διαρκής και παρούσα. Το ίδιο ισχύει και για την πολιτική, 
θεσμική, νομική, θρησκευτική και πολιτισμική επιρροή της χιλιετίας του 
Βυζαντίου, η οποία δεν είναι διόλου σαφής. Ο ρωσο-τουρκικός, ο ελληνο­
τουρκικός πόλεμος φαίνεται να αγγίζουν την πόλη λίγο, να εξελίσσονται 
πέρα ή έξω από αυτή. Ο συγγραφέας μας παρουσιάζει την περίοδο της 
Οθωμανικής Αυτοκρατορίας ως χρυσή εποχή για τη Θεσσαλονίκη, στην 
οποία όμως υπάρχουν, από την άλλη πλευρά, φτώχεια, ρυπαρότητα, αρ­
ρώστιες, επιδημίες, αταξία, διαφθορά και συμμορίες.

Το ότι η Οθωμανική Αυτοκρατορία ήταν πρωτίστως ένα ισλαμικό κρά­
τος με αυστηρή θρησκευτική ιεραρχία και οι μη μουσουλμάνοι δεν κατεί­
χαν υψηλές θέσεις στην κοινωνική ιεραρχία της περιοχής με εξαίρεση το 
Πατριαρχείο και τους Φαναριώτες (και αργότερα, με διαφορετικό τρόπο, 
τους προκρίτους) παραλείπεται από τον συγγραφέα (Σβορώνος 2004: 87- 
95). Ακριβώς εξαιτίας αυτής της θέσης που κατείχαν οι χριστιανοί στην 
Οθωμανική Αυτοκρατορία το καθεστώς γινόταν αντιληπτό ως οθωμανικός 
ζυγός (Todorova 1997/2000: 367). Αντιθέτως, ο Mazower την παρουσιάζει 
ως ιστό προστασίας για την ανάπτυξη της πόλης, συν τοις άλλοις επειδή 
ήταν η πιο πολύχρονη περίοδος πολιτικής ενότητας της περιοχής. Η Οθω­
μανική Αυτοκρατορία, στο παράδειγμα της Θεσσαλονίκης αλλά και γένι-



Contrafactio 373

κότερα, παρουσιάζεται ως σύστημα με μεγάλες ελευθερίες για τους κατα­
χτημένους λαούς πράγμα το οποίο ισχύει, υπό την αίρεση όμως ότι το Ισ- 
λάμ αποτελούσε αυτάρκες σχήμα μέσα στην αυτοκρατορία μη ταυτιζόμενο 
με το σύνολο των κατοίκων της. Η Οθωμανική Αυτοκρατορία δεν υπήρξε 
ποτέ κοινωνία με ισχυρή κοινωνική συνοχή και υψηλό βαθμό κοινωνικής 
ενσωμάτωσης. Οι υπήκοοί της ούτε ανήκαν ούτε αντιλαμβάνονταν ότι α­
νήκουν σε μια ενιαία κοινωνία, αλλά αντίθετα σε ξεχωριστές θρησκευτικές, 
κοινωνικές ή άλλες ομάδες οι οποίες δεν συνέκλιναν. Το οθωμανικό κράτος 
ήταν μια μη εθνική αυτοκρατορία με έντονα μεσαιωνικά χαρακτηριστικά, 
με βασικότερο τη γραφειοκρατία η οποία φαίνεται να αποτελούσε τον μο­
ναδικό κοινό θεσμό που ένωνε τον πληθυσμό της. Η Οθωμανική Αυτοκρα­
τορία δεν επιδίωξε να επιτύχει ούτε ενοποίηση ούτε αφομοίωσή του 
(Todorova 2000: 364-366).

Από το βιβλίο του Mazower φαίνεται ότι η πλειοψηφία του πληθυσμού 
ήταν αποξενωμένη από την οθωμανική πολιτική εξουσία. Εξάλλου, η κοι­
νωνικοποίηση ολόκληρων πληθυσμών και η ενσωμάτωσή τους σε μια υ­
περκείμενη εξουσία είναι φαινόμενο της εποχής του εθνικών κρατών, όπως 
ορθά υποδηλώνει ο ίδιος ο συγγραφέας. Η συνοχή των πληθυσμών επιτυγ­
χανόταν με την ισχύ και την αποτελεσματικότητα της ορθόδοξης χριστια­
νικής εκκλησίας, των ιεροδιδασκαλείων (ουλεμάδες) και των συναγωγών 
με τις εκπαιδευτικές και νομικές λειτουργίες τους πλην των θρησκευτικών. 
Η συνύπαρξη των διαφόρων εθνο-θρησκευτικών ομάδων στην καθημερινή 
ζωή ήταν φαινόμενο άξιο θαυμασμού, πράγμα που ανάγλυφα παρουσιάζει 
η μελέτη του Mazower.

Η ισχυρή παράδοση του ελληνικού πληθυσμού (Πανταζόπουλος 1994: 
13 επ., Σπέντζας 2000: 186-190) στην οργάνωση της καθημερινής ζωής σε 
κοινοτική βάση και της επίδρασης που άσκησε στις άλλες, υποτιμάται από 
τον συγγραφέα και γι’ αυτό παραλείπεται. Οι κοινότητες δεν ήταν οργα­
νωμένες μόνον θρησκευτικά, ειδικά κατά τη βυζαντινή περίοδο με βάση 
την οποία λειτούργησαν εν πολλοίς κατά την Τουρκοκρατία. Το περιεχό­
μενό τους ήταν τριπλό: πολιτικό (αυτοδιοίκηση), δικαστικό και οικονομι­
κό (Πανταζόπουλος 1993: 28 επ., 1994: 14 επ., Σβοροδνος 2004: 74 επ.) και 
βασίζονταν στη γενική ρήτρα της αλληλεγγύης (Πανταζόπουλος 1993: 21- 
23).



374 Έφη Λαμπροπονλου

Κατά την περίοδο της Τουρκοκρατίας οι ελληνικές κοινότητες διέπο- 
νταν από τις ρήτρες της αυτονομίας και της αυτάρκειας, και λειτούργησαν 
ως φορολογικές ομάδες όντας αλληλεγγυως υπεύθυνες για την πληρωμή 
των χρεών τους (Δημητριάδης 2000: 120 επ.). Ενεργές είναι την εν λόγω πε­
ρίοδο οι αρχές της φιλανθρωπίας και της επιείκειας, οι οποίες εκφράζονται 
με μέτρα κοινωνικής πρόνοιας, όπως δωρεάν διατροφή ασθενών και ορφα­
νών από τους κοινοτικούς πόρους, εξαγορά αιχμαλώτων κ.ά. (Σπέντζας 
2000: 199 επ.- βλ. επίσης Mazower 2007: 305). Το πιο σημαντικό όμως είναι 
ότι ο κοινοτισμός με τις διάφορες μορφές του -πολιτική, οικονομική, θρη­
σκευτική, στρατιωτική (Πανταζόπουλος 1993:29-32, 1994:15-20)- και την 
καλλιέργεια της κοινοτικής αρετής ως ‘οργάνου διεκδικήσεων των ατομι­
κών και συλλογικών ελευθεριών’ (Πανταζόπουλος 1994: 17 και 1993: 60), 
μπόρεσε να συμβάλει αποφασιστικά στην απελευθέρωση του ελληνικού 
έθνους (Πανταζόπουλος 1993:40).

Το ότι οι Οθωμανοί περιγράφονται από τους λαούς των Βαλκανίων 
ομόφωνα ως φορείς ενός ξένου πολιτισμού ο οποίος χαρακτηρίζεται από 
μια φανατική και στρατευμένη θρησκεία που εισήγαγε ορισμένες οικονο­
μικές και κοινωνικές πρακτικές οδηγώντας, αν όχι καταδικάζοντας, τα 
Βαλκάνια να γίνουν ποιμενικές και αγροτικές κοινωνίες δεν αναλύεται καν 
στο βιβλίο. Επίσης, το ότι ο Οθωμανός κατακτητής χρησιμοποίησε υπερβο­
λική βία και σκληρότητα η οποία έγινε δυσβάστακτη την εποχή της πα­
ρακμής της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας, ειδικά δε τον 18° αιώνα που ση­
ματοδότησε τον αγώνα για εθνική χειραφέτηση, αναφέρεται επίσης αμυ- 
δρά μόνον από τον Mazower.

Γράφει για τον αντίκτυπο της επανάστασης του 1821 και τις σφαγές 
στην περιοχή και ειδικά στη Θεσσαλονίκη:

Ήταν σαφώς η χειρότερη σφαγή που είχαν ζήσει οι Έλληνες της πόλης επί 
Τουρκοκρατίας· σε άλλες στιγμές έντασης μέσα στους αιώνες το φονικό 
πλανιόταν στον αέρα ή είχε πράγματι συμβεί όχι πολύ μακριά, στη Λάρισα, 
στις Σέρρες και στη Νις, για παράδειγμα. Αλλά δεν είχε ξανασυμβεί να 
σκοτωθούν ίσως και αρκετές χιλιάδες χριστιανοί στο ίδιο επεισόδιο. Ερχόταν 
σε αντίθεση με τις βασικές παραδοχές της οθωμανικής διακυβέρνησης, που 
όριζαν ότι το κράτος μεριμνά για όλους όσους βρίσκονται υπό το σκήπτρο 
του, και έδειχνε πόσο βαθιά είχε συνταράξει τις αρχές ο ξεσηκωμός (σελ. 176) 
[η έμφαση της γράφουσας].



Contrafactio 375

Όντως, σφαγές υπήρχαν πολλές ανά τους αιώνες και στην περιοχή της 
Μακεδονίας. Για παράδειγμα, το 1705 ξέσπασε ελληνική ανταρσία στη 
Νάουσα και σχηματίσθηκε σώμα από 100 άνδρες που στράφηκαν κατά 
των μουσουλμανικών πληθυσμών, αλλά εξουδετερώθηκαν από τις τουρκι­
κές αρχές και τότε πολλοί αιχμαλωτίσθηκαν και απαγχονίστηκαν. Η α­
νταρσία ξεκίνησε όταν ο αρματωλός του τόπου Ζήσης Καραδήμου και οι 
δύο γιοι του αρνήθηκαν στον ντόπιο αξιωματικό του σουλτάνου τη διεξα­
γωγή παιδομαζώματος. Ειδικά όμως για τη Θεσσαλονίκη, στην οποία ανα- 
φέρεται ο συγγραφέας, δεν είναι η μόνη φορά. Ας θυμίσουμε τις σφαγές 
και τις αιχμαλωσίες Ελλήνων της Θεσσαλονίκης και του Αγίου Όρους επί 
Σελίμ ΕΓ, μετά την καταστροφή του τουρκικού στόλου από τις ευρωπαϊκές 
δυνάμεις στη ναυμαχία της Ναυπάκτου το 1571 (Βακαλόπουλος 1988: 49). 
Εφόσον λοιπόν πραγματοποιούντο κατά καιρούς σφαγές στην αυτοκρα­
τορία, φαίνεται ότι αυτές οι αρχές διακυβέρνησης στις οποίες αναφέρεται ο 
Mazower ήταν αρκετά ελαστικές και οπωσδήποτε δεν ίσχυαν διαφορετικές 
για τη Θεσσαλονίκη. Ο Νίκος Σβορώνος αναφέρεται σε μια εξέγερση, τον 
Αύγουστο του 1737, με έναν έλληνα έμπορο επικεφαλής τριών χιλιάδων 
ανδρών στην περιοχή γύρω από τα Σκόπια. Όπως λέει, όταν οι Τούρκοι 
κατέλαβαν τη Νις, κατέσφαξαν όλους τους Έλληνες που θα μπορούσαν να 
φέρουν όπλα και πούλησαν ως σκλάβους στην αγορά της Θεσσαλονίκης 25 
χιλιάδες γυναίκες και παιδιά και ότι κατά τη διάρκεια του ρωσοτουρκικού 
πολέμου οι Έλληνες της Μακεδονίας υπέφεραν πολύ (1996: 50 επ.).

Ως προς τον τελευταίο (επανάσταση του 1770-Όρλωφικά), ο Mazower 
γράφει μόνο ότι ‘μερικοί μουσουλμάνοι ανησυχούσαν αρκετά ώστε να 
σκέφτονται να σκοτώσουν τους Έλληνες ή να τους διώξουν από την πόλη’, 
επικράτησαν όμως ‘ψυχραιμότεροι’ ενώ και ‘οι χριστιανοί της Θεσσαλονί­
κης φοβόντουσαν τη σφαγή’ (σελ. 171), για να συνεχίσει λίγο πιο κάτω: Ή 
Θεσσαλονίκη βρισκόταν και πάλι στο έλεος του ρωσικού στόλου [...] χαμέ­
νοι ήταν οι λιγοστοί εκείνοι Οθωμανοί Έλληνες [sic] που είχαν μπει στον 
πειρασμό να πάρουν τα όπλα, ελπίζοντας στην υποστήριξη της Ρωσίας’ 
(σελ. 172). Τέτοιες αναφορές είναι συχνές στο βιβλίο ως προς τις εξεγέρσεις 
-ειδικά των Ελλήνων- των οποίων υποβαθμίζει τη σημασία και, αν δεν 
παρακάμπτει τα γεγονότα, υποτιμά τον ρόλο και τον αντίκτυπο τους στη 
Θεσσαλονίκη. Παρακάμπτει, για παράδειγμα, την ατυχή εξέγερση στη δυ­
τική και νότια Μακεδονία το 1854 (Απρίλιος-Μάιος) υπό τον Θεόδωρο



376 Έφτ\ Λαμπροπούλου

Ζιάκα, στη Χαλκιδική και στο Άγιο Όρος την ίδια περίοδο υπό τον Τσάμη 
Καρατάσο και την ομάδα του των 500 η οποία κατέληξε στον αποδεκατι- 
σμό τους και τον βομβαρδισμό των πλοίων των επαναστατών από το γαλ­
λικό πολεμικό Le Héron στον Σιγγιτικό κόλπο (ή, αλλιώς, κόλπο του Αγίου 
Όρους), με την επακόλουθη σφαγή των 27 ελλήνων προκρίτων στη Χαλκι­
δική (Βακαλόπουλος 1988: 114 επ.). Άλλες δε τις χαρακτηρίζει εμμέσως ως 
απερίσκεπτες, αστόχαστες αντιδράσεις, υποστηριζόμενες από μερικούς πα­
ραπλανημένους που διατάρασσαν την ηρεμία της πόλης και της περιοχής 
και συγκλόνιζαν τους αγαθούς τουρκους ηγεμόνες. Γι’ αυτό, στη σελ. 178, 
γράφει: ‘Το τίμημα της καταστολής της εξέγερσης [του Μαΐου 1821], το κα­
τέβαλε η ίδια η κοινότητα, οικονομικό βάρος ασήκωτο, που η Πύλη ακόμα 
πάσχιζε το 1827 να το επιμερίσει’ [έμφαση της γράφουσας, και όχι: πάσχιζε 
να το εισπράξει]. Για τις κινητοποιήσεις από την πλευρά του ελληνικού 
κράτους στο τέλος του 19011 και στις αρχές του 20ου αιώνα, ο συγγραφέας 
αναφέρει:

Καθώς όμως προχωρούσε ο αιώνας κι οι εθνικιστές του Βασιλείου της 
Ελλάδος έστρεφαν τα βλέμματά τους προς Βορράν, ένα τμήμα της ληστείας 
άρχισε να αποκτά πολιτική χροιά. Χριστιανοί επίδοξοι ελευθερωτές της 
Μακεδονίας έκαναν γιουρούσια περνώντας τα σύνορα από την Ελλάδα ήδη 
πριν από τον Κριμαϊκό πόλεμο, αντιμετωπίζοντας συνήθως μια απο- 
γοητευτική έλλειψη ενδιαφέροντος από αυτούς για τους οποίους πάσχιζαν 
(σελ. 318).
Χωρίς να είναι ανακριβής η αναφορά του στις επιδρομές, ο Mazower 

φαίνεται να προσπαθεί να μειώσει την αναταραχή που υπήρχε στην περιο­
χή. Πράγματι κυριαρχούσε απογοήτευση στον πληθυσμό ως συνέπεια όμως 
της αδυναμίας ή απροθυμίας υποστήριξης των εξεγέρσεων και των κινημά­
των -ελάχιστες από τις οποίες αναφέραμε πιο πάνω- από το επίσημο ελλη­
νικό κράτος αλλά και των δικών του αποτυχημένων προσπαθειών. Ειδικά 
δε για την περίοδο στην οποία αναφέρεται, μετά τον ελληνοτουρκικό πό­
λεμο (1897), ως συνέπεια, μεταξύ άλλων, της Κρητικής επανάστασης του 
1897, η οικονομική, αν μη τι άλλο, θέση της Ελλάδας ήταν δεινή. Ο συγ­
γραφέας δεν τη συσχετίζει όπως συνηθίζει σε ορισμένες περιπτώσεις, αλλά 
θα κάνει αναφορά αρκετά αργότερα γι’ αυτό. Είναι γνωστό ότι η χώρα 
αναγκάστηκε να πληρώσει ένα μεγάλο ποσό ως πολεμική επανόρθωση (4 
εκατομμύρια τουρκικές λίρες) στην Τουρκία, καθώς και να της δώσει ένα



Contrafactio 377

μικρό κομμάτι της Θεσσαλίας. Η ελληνική κυβέρνηση για να πληρώσει το 
ποσό αυτό έλαβε δάνειο και, προκειμένου να ξεπληρώσει το χρέος της και 
να ικανοποιήσει τους πιστωτές της, τέθηκε υπό Διεθνή Οικονομικό Έλεγχο 
(1898) υποχρεούμενη να παραχωρήσει στην Επιτροπή του ΔΟΕ όλες τις 
θεωρούμενες επαρκείς προσόδους δηλαδή, ‘μονοπώλια άλατος, πετρελαίου, 
σπίρτων, παιγνιοχάρτων, σιγαροχάρτου, Ναξίας σμύριδος, φόρο κατανα- 
λώσεως καπνού, τέλη χαρτοσήμου και δασμούς του τελωνείου Πειραιώς’, 
ύψους 39.600.000 δρχ. (Χουρμούζη 1980, ΙΔ: 164) που διατηρήθηκαν μέχρι 
την είσοδο της χώρας στην ΕΟΚ, το 1981. Σε περίπτωση που δεν θα επαρ- 
κούσαν αυτές οι πρόσοδοι, προβλέπονταν επικουρικές εγγυήσεις -δασμοί 
τελωνείου Λαυρίου: 1.500.000, Πατρών: 2.400.000, Βόλου: 1.700.000 και 
Κέρκυρας: 1.600.000, με προβλεπόμενα έσοδα 7.200.000 δρχ. (στο ίδιο). Και 
όλα αυτά, σε συνάρτηση με την πτώχευση της χώρας το 1893 και την ανα­
στάτωση που είχε δημιουργηθεί στους κύκλους των ομολογιούχων. Ο ‘όρος’ 
από τις Μεγάλες Δυνάμεις για την επέμβαση της Ελλάδας στην Κρήτη την 
τήρηση του οποίου ανέλαβε προσωπικώς ο Γεώργιος Α’, ήταν να σταματή­
σουν οι ελληνικές κινήσεις, κυρίως του στόλου, προς τη Θεσσαλονίκη (Μι- 
χαλόπουλος 1997).

Αυτές ήταν λοιπόν όντως οι πρακτικές των Έλλαδιτών’, εφόσον δεν 
υπήρχε τακτικά, πρακτικά και οικονομικά άλλη δυνατότητα. Με σύγχρο­
νους όρους θα μιλούσαμε για ασύμμετρο πόλεμο στην προσπάθεια να πλή- 
ξουν τον ασύγκριτα ισχυρότερο τούρκο εχθρό και να υποκινήσουν τον 
υπόδουλο πληθυσμό.

Για τις προσπάθειες του Αθανασίου Σουλιώτη-Νικολαΐδη και των συ­
νεργατών του να κινητοποιήσουν τους Έλληνες της Θεσσαλονίκης, ο 
Mazower γράφει ότι το 1907 ο Σουλιώτης προέτρεψε τους Έλληνες να μπο­
ϊκοτάρουν τις εξαρχικές ή βουλγαρικές επιχειρήσεις, μαγαζιά κ.λπ.

Αργότερα η πρακτική του εθνικού μποϊκοτάζ επεκτάθηκε και στις άλλες 
κοινότητες. Οι Τούρκοι και οι Εβραίοι μποϊκοτάριζαν τα αυστριακά 
προϊόντα μετά την προσάρτηση της οθωμανικής Βοσνίας από την Αυστρία, 
τα ελληνικά προϊόντα μετά την εξέγερση της Κρήτης και τα ιταλικά 
προϊόντα το 1911, όταν η Ιταλία εισέβαλε στην οθωμανική Τριπολίτιδα. Το 
τελευταίο επεισόδιο έδιωξε την πλούσια οικογένεια της πόλης, τους Αλλατίνι, 
οι οποίοι είχαν ιταλική υπηκοότητα [...] Παλαιότερα, η πολιτική ήταν μια 
οριοθετημένη υπόθεση που αφορούσε μόνο τις ελίτ της πόλης· τώρα επηρέαζε



378 Έφη Ααμπροπούλου

τους πάντες και απαιτούσε την πλήρη συμμετοχή τους. Ενάντια στη δύναμή 
της, ακόμη και μια οικογένεια με την επιρροή και την επιφάνεια των Αλλατίνι 
ήταν ανήμπορη (σελ. 326 επ., πρβλ. Βακαλόπουλου 1994: 200 επ., 280 επ.) [η 
έμφαση της γράφουσας].

Είναι ακόμη αξιοσημείωτο ότι ενώ οι νεομάρτυρες προσεγγίζονται 
προσεκτικά από τον συγγραφέα, το παραπεμπόμενο σχόλιο που χρησιμο­
ποιεί, συνήθως από τον Συναξαριστή Νεομαρτυρών (1996), μπαίνει σε τέ­
τοια θέση στο κείμενο ώστε να λειτουργεί ειρωνικά- για παράδειγμα, ‘Το 
1527 ένας μοναχός του Αγίου Όρους, ο όσιος Μακάριος, ‘εφλέγετο καθ’ 
εκάστην η καρδία του και επόθει να αξιωθή να τελειώση την ζωήν του με 
μαρτυρικόν θάνατον’ (σελ. 126). Με άλλα λόγια, ο Mazower δεν ακολουθεί 
μια αποστασιοποιημένη παρουσίαση απόψεων για τις προθέσεις των νεο- 
μαρτύρων, ούτε ασκεί κριτική έστω της απλοϊκότητάς τους να αποτρέψουν 
τον εξισλαμισμό και να λειτουργήσουν ως παράδειγμα για τον πληθυσμό 
(Βακαλόπουλος 1988: 34), όπως θα επιβαλλόταν.

Ο συγγραφέας επίσης, δεν αποφεύγει σχόλια και υπονοούμενα μειωτικά 
ή ειρωνικά για τους Έλληνες αρκετές φορές σε όλο το κείμενό του. Γράφει, 
για παράδειγμα, για το σπίτι του τούρκου κυβερνήτη το 1859: ‘Σήμερα το 
κτίριο αυτό εξακολουθεί να στεγάζει τα γραφεία του έλληνα αντίστοιχου 
τον πασά’ (σελ. 185) [η έμφαση της γράφουσας -δηλαδή;]- ή στις λεζάντες 
κάποιων φωτογραφιών, όπως εκείνων που παρατίθενται πριν από τη σελ. 
353, αναφέρει: Όι νέοι αφέντες της πόλης: επάνω Κρητικοί Χωροφύλακες, 
κάτω Ο Βενιζέλος φτάνει με το καράβι για να οδηγήσει την Ελλάδα στον 
Α' Παγκόσμιο Πόλεμο, 9 Οκτωβρίου 1916’.

Αναφέρεται ακόμη σε αισθήματα και απόψεις που τις υποθέτει, όπως, 
για παράδειγμα, η ακόλουθη φράση: Ό Γιακοέλ, ο δικηγόρος της κοινότη­
τας, δεν μπορούσε να κρύψει την απογοήτευσή του από την παγερά αδιά­
φορη στάση ανθρώπων που τους γνώριζε χρόνια και υπέθετε ότι θα είχαν 
διαφορετικά αισθήματα’ (σελ. 517).

Εκείνο που αναζήτησα στο βιβλίο, αλλά δεν μπόρεσα να βρω, τελικά, 
παρά λίγα στοιχεία ήταν η πνευματική κίνηση και η καλλιτεχνική παρα­
γωγή της πόλης, όχι βέβαια μόνο των Ελλήνων, αλλά και των εβραίων, των 
Τούρκων και των υπολοίπων ομάδων. Αναφορές, δηλαδή, που δεν θα πε­
ριορίζονταν σε θέματα εκπαίδευσης. Η συμβολή των σχολείων που ίδρυσε 
από το 1873 και μετά η Alliance Israélite Universelle, ανανεώνοντας έτσι



Contrafactio 379

την εκπαίδευση, αφοΰ συνδύασε τη θρησκευτική παιδεία με την κοσμική 
και μαθαίνοντας κάποια τέχνη στους φτωχούς εβραίους (βλ. Σταμπουλή 
1984: 91, Σβορώνος 1996: 29), αναφέρεται με ζωηρά χρώματα πλην όμως 
περιορισμένα. Σε άλλα ιστορικά βιβλία αναφέρονται οι προσπάθειες των 
Ελλήνων, ιδίως τους πρώτους αιώνες της Τουρκοκρατίας, με την κατάστα­
ση που αυτή επέφερε προκαλώντας, μεταξύ άλλων, και τη μετανάστευση 
των ελλήνων λογίων στη Δύση (πρβλ. Mazower, σελ. 120 κ.α., Βακαλόπου- 
λου 1988: 35). Προσπάθειες οι οποίες γίνονται συστηματικότερες στα τέλη 
του 17ου και στις αρχές του 18ου αιώνα, οπότε μαθαίνουμε για τη λειτουρ­
γία στη Θεσσαλονίκη της Ελληνικής Σχολής’ και του Έλληνομουσείου’ 
(Βακαλόπουλος 1988: 81), ενώ αργότερα συγκροτείται (1872) και ανα­
πτύσσει έντονη δράση ο ‘Φιλεκπαιδευτικός Σύλλογος Θεσσαλονίκης’ (τον 
οποίο αναφέρει και ο Mazower), για τη βελτίωση της εκπαίδευσης, την ί­
δρυση σχολείων, δημοτικών βιβλιοθηκών, έκδοση βιβλίων και γενικά την 
ανάπτυξη της ελληνικής παιδείας στη Θεσσαλονίκη (Βακαλόπουλος 1988: 
205). Για όλα τα παραπάνω ο συγγραφέας κάνει ελάχιστες νύξεις.

Το έργο του Mazower μπορούμε να το εντάξουμε σε αυτό που ο Edward 
Said (1978) έχει χαρακτηρίσει ‘οριενταλισμό’. Ο Mazower δηλαδή, συνεχί­
ζει την παράδοση των δυτικών παρατηρητών περασμένων αιώνων (βλ. τη 
διαρκή αναφορά του στο ‘Λεβάντε’) τους οποίους ενδιέφεραν οι θρησκευ­
τικοί δεσμοί της αυτοκρατορίας και η συνύπαρξη ομάδων διαφορετικής 
θρησκείας ή δογμάτων. Και άλλοι στο παρελθόν είχαν εντυπωσιασθεί από 
την ευημερία και την ευμενή μεταχείριση που απολάμβαναν οι εβραίοι 
στην οθωμανική αυτοκρατορία, διατηρώντας μάλιστα δικούς τους οίκους 
λατρείας. Ο Pierre Belon, φυσιοδίφης και περιηγητής του 16ου αιώνα, απέ­
διδε τη δύναμη των Οθωμανών στο ότι

οι Τούρκοι δεν εξαναγκάζουν κανένα να ζει σύμφωνα με το δικό τους τρόπο 
ζωής, και ότι όλοι οι χριστιανοί έχουν το δικαίωμα να ακολουθούν τους 
δικούς τους κανόνες και νόμο. Αυτό ακριβώς έχει στηρίξει τη ισχύ των 
Τούρκων: γιατί όταν καταλαμβάνουν μια χώρα, αρκούνται στην υπακοή των 
κατοίκων τους, κι εφόσον εισπράττουν τους φόρους δεν νοιάζονται για την 
ψυχή τους (Voyage au Levant, 1553:180 επ.).3

Οι μεταναστεύσεις μεγάλων μαζών και ο εποικισμός των Βαλκανίων 
και της Θεσσαλονίκης εν προκειμένω, που οργάνωσαν οι σουλτάνοι, δεν 
παρουσιάζονται από τον Mazower ως σχεδιασμένοι και συνειδητοί. Ούτε



380 Έφη Λαμπροπούλου

γίνεται συσχετισμός με την υπόλοιπη Ευρώπη, δηλαδή ότι τα χαρακτηρι­
στικά του εθνικού κράτους με την εθνική και θρησκευτική ομοιογένεια εί­
χαν πραγματωθεί παλαιότερα με την εκδίωξη των εβραίων από την Αγγλία 
τον 13° αιώνα (1290, Edict of Expulsion), από τη Βαυαρία τον 15° αιώνα 
(1470), με την ισπανική Reconquista (722-1492), τους θρησκευτικούς πολέ- 
μους στη Γαλλία και τον τριακονταετή πόλεμο στη Γερμανία, όπου ισχυρές 
κρατικές δυναστείες έθεσαν τα θεμέλια για τα μελλοντικά εθνικά κράτη. 
Αντιθέτως, η δημιουργία εθνικών κρατών στα Βαλκάνια και ειδικά του 
ελληνικού -σε αντιδιαστολή, για παράδειγμα, με το βουλγαρικό, παρά την 
ακραία βία που χρησιμοποίησε το τελευταίο- παρουσιάζεται εν ολίγοις ως 
καταστροφή για την αρμονική συνύπαρξη και την ανάπτυξη του πληθυ­
σμού:

Το 1835 ο πρώτος Έλληνας πρόξενος εγκαταστάθηκε στην πόλη, θέτοντας 
τους Χριστιανούς σε μια πρωτόγνωρη κατάσταση. Στο εξής οι Έλληνες θα 
διχάζονταν ανάμεσα στην νομιμοφροσύνη τους προς την αυτοκρατορία, η 
οποία εξακολουθούσε να περιλαμβάνει στους κόλπους της τη συντριπτική 
πλειοψηψία των ορθόδοξων χριστιανών του Λεβάντε και τη συνοδοιπορία με 
το μικρό Βασίλειο (σελ. 179) [η έμφαση της γράφουσας].

Ακόμη και η αφομοίωση ή ενσωμάτωση των πληθυσμών από το νέο ελ­
ληνικό κράτος δεν παρουσιάζεται θετικά, πολλώ δε μάλλον κολακευτικά 
από τον Mazower (βλ. ενδεικτικά τη λεζάντα φωτογραφίας όπου σημειώνε­
ται: Όι παρελάσεις του 1962 για την πεντηκονταετηρίδα της ελληνικής δι­
ακυβέρνησης. Το θριαμβεύον έθνος-κράτος του Ψυχρού πολέμου ...’, κ.ά.). 
Πώς αλλιώς θα μπορούσε να γίνει αν όχι με την ενσωμάτωση και την αφο­
μοίωση, δεν μας λέει ο συγγραφέας, αν λάβουμε υπόψη ότι είχε προ πολλού 
παρέλθει ο καιρός για την επινόηση Εξκάλιμπερ και Γκράαλ.

Ο αγώνας για εθνική χειραφέτηση και δημιουργία εθνικών κρατών, ει­
δικά στα Βαλκάνια, πραγματοποιήθηκε διότι υπήρχε ένα διπλό διαχωρι- 
στικό όριο, η γλώσσα και η θρησκεία. Η ορθόδοξη εκκλησία, η οποία θεω­
ρείται συχνά ως μοναδικός αυθεντικός θεσμός των κατακτημένων και υπο­
ταγμένων βαλκανικών πληθυσμών, ήταν ο κύριος φορέας συντήρησης της 
θρησκείας, της γλώσσας και των τοπικών παραδόσεων, ήταν όμως παράλ­
ληλα οθωμανικός θεσμός, με την έννοια ότι η εκκλησία ωφελήθηκε από το 
ότι το οθωμανικό κράτος ήταν αυτοκρατορία, πράγμα που αναφέρει και ο 
συγγραφέας (βλ. ενδεικτικά λεζάντα φωτογραφίας Ιωακείμ Π). Είναι χα­



Contrafactio 381

ρακτηριστικό ότι η απελευθέρωση των διαφόρων εθνών της Οθωμανικής 
Αυτοκρατορίας συνέπεσε με τη χειραφέτηση των διαφόρων εθνικών εκ­
κλησιών από το Πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως, δηλαδή από την Ορ­
θόδοξη Εκκλησία της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας. Αλλά και πιο πριν θα 
μπορούσαμε να βρούμε αναλογίες με το σχίσμα ανατολικής και δυτικής εκ­
κλησίας το 1078 (Σβορώνος 2004: 66-69).

Όπως όμως προαναφέρθηκε, μόνη η θρησκεία δεν θα μπορούσε να είναι 
ικανοποιητικό στοιχείο εθνικής ταυτότητας. Οι εθνικοί ηγέτες και οι σημα­
ντικές προσωπικότητες αντιλαμβάνονταν τη γλώσσα ως τον ισχυρό ενο- 
ποιητικό παράγοντα μιας εθνικής ομάδας. Οι προσπάθειες των νέων κρα­
τών επικεντρώθηκαν στη δημιουργία ενιαίων εκπαιδευτικών συστημάτων 
τα οποία, μαζί με τον στρατό, θα ήταν τα ισχυρά στηρίγματα της συγκρό­
τησής τους (όπως παλαιότερα και στην υπόλοιπη Ευρώπη). Η ενοποιητική 
δύναμη της γλώσσας περιόριζε τη συμμετοχή των διαφορετικών γλωσσι­
κών ομάδων σε ένα έθνος, εκτός εάν αυτές αφομοιώνονταν. Δεν ήταν δυ­
νατό να ενσωματωθούν ομάδες με γλωσσικό υπόβαθρο διαφορετικό από 
αυτό της κυρίαρχης εθνικής ομάδας μέσα στο εθνικό κράτος. Το ίδιο ίσχυε 
και για ομάδες με το ίδιο εθνικό υπόβαθρο, την ίδια γλώσσα αλλά διαφο­
ρετική θρησκεία. Η θρησκεία έγινε μια εναλλακτική μορφή εθνικής συνεί­
δησης με αποτέλεσμα να περιθωριοποιηθούν οι μη μουσουλμάνοι και να 
τους οδηγήσει στο να θεωρήσουν ως αποδεκτή λύση την αφομοίωσή τους 
από το Ισλάμ (Todorova 2000: 397-399). Οι μόνοι θεσμοί, για να επανέλ­
θουμε, που διατήρησαν ζωντανή τη θρησκευτική και εθνική συνείδηση ή­
ταν η ορθόδοξη εκκλησία και οι φορείς της τοπικής αυτοδιοίκησης των 
Ελλήνων, τους οποίους ο Mazower συστηματικά υποτιμά.

Παραφράζοντας την Todorova (2000: 419), ο Mazower φαίνεται να υιο­
θετεί την άποψη ότι η εθνική ποικιλομορφία της Θεσσαλονίκης θα έπρεπε 
να είχε διατηρηθεί για να συντηρηθεί το εθνογραφικό μουσείο της πολυ- 
πολιτισμικότητας σε μια γωνία της Ευρώπης, αφού πρώτα οι ηγέτες των 
δυτικοευρωπαϊκών κοινωνιών είχαν ακολουθήσει την αντίθετη διαδικασί­
α, η οποία εν πάση περιπτώσει θα έπρεπε (;) να αφορά μόνο αυτούς και τις 
χώρες τους. Η πίεση που ασκεί μια ξένη εξουσία, όμως, θεωρείται πολύ δι­
αφορετική από την εκμετάλλευση ενός λαού από τη δική του ανώτερη τά­
ξη. Και αυτό δεν μπορεί ίσως να το κατανοήσει για τους εβραίους της Θεσ­



382 Έφΐ] Λαμπροπονλου

σαλονίκης ο Mazower, γιατί παραγνωρίζει την ανάγκη αυτοπροσδιορι- 
σμοΰ και τα ιστορικά δικαιώματα των αυτοχθόνων πληθυσμών.

Το βιβλίο αναφέρει, χωρίς όμως και πάλι να αναδεικνΰει, ότι τα παρα­
πάνω δεν έπαιξαν κανένα σημαντικό ρόλο στη χάραξη των συνόρων, αλλά 
η iòta τους η ύπαρξη ρυθμίστηκε σχεδόν αποκλειστικά με βάση τους υπο­
λογισμούς των Μεγάλων Δυνάμεων. Είναι δε άξιο να παρατηρήσουμε σχε­
τικά ότι, μετά τον πόλεμο της πρώην Γιουγκοσλαβίας, τα εσωτερικά σύνο­
ρα των επαρχιών της πάλαι ποτέ Οθωμανικής Αυτοκρατορίας στα Βαλκά­
νια μετατράπηκαν σε κρατικά σύνορα, συμπεριλαμβανομένης της Μολδα­
βίας η οποία αποσχίσθηκε από τη Ρουμανία και την Ουκρανία και πολύ 
πιθανόν του Κοσόβου (βλ., επίσης, Todorova 2000: 380, 316-318 και LMD, 
Φεβρουάριος 2008).4

...Και μερικές παρατηρήσεις

Ο συγγραφέας τονίζει ότι οι Έλληνες σπάνια αναφέρονταν στους ε- 
βραίους στις περιγραφές της πόλης, και γράφει ‘Ταυτόχρονα όμως οι πε­
ρισσότεροι εβραίοι λόγιοι ήταν εξίσου αποκλειστικοί όσο και οι Έλληνες 
ομόλογοί τους, η πόλη που φαντάζονταν ήταν το ίδιο άδεια από Χριστια­
νούς όσο η άλλη ήταν άδεια από εβραίους’ (σελ. 27). Στη συνέχεια αναφέ­
ρει:

Προτού αλωθεί η πόλη το 1430 είχε ήδη ζήσει χίλια επτακόσια χρόνια ως 
ελληνιστική, ρωμαϊκή και βυζαντινή μητρόπολη. Κάποιες περιόδους είχε 
ακμάσει, κάποιες άλλες είχε λεηλατηθεί και ληστευτεί. Ξένοι την είχαν κα­
ταλάβει και ύστερα είχαν συνεχίσει το δρόμο τους. Όλους αυτούς τους αιώνες 
παρέμεινε μια πόλη που οι κάτοικοί της μιλούσαν ελλι/νικά (σελ. 35) [η 
έμφαση της γράφουσας].
Σε άλλο σημείο γράφει:
Οι Εβραίοι αποτελούσαν τόσο αναπόσπαστο τμήμα της Θεσσαλονίκης ώστε 
ήταν αδύνατο να φανταστεί κανείς ότι δεν ζούσαν ανέκαθεν εκεί. Και 
πράγματι είχαν ζήσει στην πόλη Εβραίοι προτού ακόμη προκόψουν 
χριστιανοί (σελ. 71),

ενώ νωρίτερα σημειώνει:
Οι Εβραίοι, έχοντας εγκατασταθεί στην πόλη με πρόσκληση των Οθωμανών 
σουλτάνων, ταύτισαν τα συμφέροντα τους με εκείνα της αυτοκρατορίας, κάτι 
που οι Έλληνες δυσκολεύονταν να το συγχωρέσουν (σελ. 29).



Contrafactio 383

Είναι πιθανόν να είχαν ζήσει στην πόλη εβραίοι πριν από τους χριστια­
νούς μαζί με τους ειδωλολάτρες, αφού η εβραϊκή είναι παλαιότερη θρη­
σκεία της χριστιανικής.5 Προς τι όμως η σύγκριση με τον χριστιανισμό; Θέ­
λει άραγε ο συγγραφέας να τονίσει την υπεροχή και κατ’ επέκταση τα ι­
στορικά δικαιώματα των εβραίων της πόλης λόγω παλαιότητας της θρη­
σκείας;

Ως προς τη δεύτερη επισήμανσή του, για τα αισθήματα των Ελλήνων, ο 
συγγραφέας δεν αναφέρει καθόλου ότι οι εβραίοι εκμεταλλεύτηκαν κατά 
καιρούς οικονομικά τη δεινή θέση του ελληνικού στοιχείου της Θεσσαλο­
νίκης στη διάρκεια της Τουρκοκρατίας. Σε άρθρο του Ευάγγελου Χεκίμο- 
γλου στα ίδια τα Χρονικά, το περιοδικό του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμ­
βουλίου, αναφέρεται ότι:

Από τον 18° αιώνα, καθώς ο χρηματικός φόρος γενικεύθηκε στην οθωμανική 
αυτοκρατορία, ολοένα και περισσότερα χωριά άρχισαν να δανείζονται από 
πλούσιους Εβραίους ή Τούρκους με πολύ υψηλό επιτόκιο, με αποτέλεσμα να 
μετατρέπονται σταδιακά σε τσιφλίκια, στο βαθμό που οι κάτοικοι των 
χωριών αδυνατούσαν να ανταποκριθούν στους βαρείς φόρους και τους 
αυξανόμενους τόκους. Πολλά χωριά από τη Θεσσαλονίκη είχαν αυτή την τύχη 
(...) Στα 1821, κατά την έκρηξη της ελληνικής επανάστασης, πολλοί χριστιανοί 
της Θεσσαλονίκης συνελήφθησαν. Για την απελευθέρωσή τους, οι Τούρκοι 
αξιωματούχοι εισέπραξαν ως λύτρα 440.000 γρόσια. Για να συγκεντρώσουν 
αυτό το ποσόν οι χριστιανοί δανείσθηκαν από Εβραίους τραπεζίτες προς 30- 
50% επιτόκιο, με ενέχυρο τιμαλφή και σκεύη των ναών, λαμβάνοντας μετρητά 
το ένα δεύτερο ή το ένα τρίτο της αξίας (Χεκίμογλου 1994: 22, 24).
Πόσο δίκιο έχει ο συγγραφέας, όταν τονίζει:
Ο μύθος του ελληνισμού ισοπέδωσε το παρελθόν των ίδιων των Ελλήνων και 
το έκανε λιγότερο ενδιαφέρον. Τα βιβλία ιστορίας αντί να δείχνουν με ποιον 
τρόπο Χριστιανοί Ορθόδοξοι χωρικοί που μιλούσαν βλάχικα, αλβανικά και 
σλαβικά ιδιώματα είχαν καταλήξει με τον καιρό να αντιλαμβάνονται τον 
εαυτό τους ως Έλληνες, μιλούσαν για ένα αίσθημα ελληνικότητας που υπήρχε 
μέσα τους ανέκαθεν (σελ. 549).

Σ’ αυτήν όμως πολιτική ενσωμάτωσης και αφομοίωσης του ελληνικού 
κράτους ο ίδιος έχει μέχρι τώρα ασκήσει κριτική, χαρακτηρίζοντάς την 
απαξιωτικά ως ‘εξελληνισμό’, γιατί ο εξελληνισμός, όπως και ο εκβρετανι- 
σμός, ο εκγερμανισμός κ.λπ. -η αφομοίωση με άλλα λόγια από την εθνική



384 Έφη Λαμπροπούλου

κουλτούρα- έχει και θετική σημασία. Όπως προαναφέραμε, η ενσωμάτωση 
σε μια υπερκείμενη εξουσία είναι φαινόμενο της εποχής των εθνικών κρα­
τών. Όμως ποιες πιθανότητες ενσωμάτωσης υπάρχουν, όταν πιο πιάνω ο 
Mazower γράφει ότι ‘μέσα σε έξι μήνες’ από την είσοδο των ελληνικών δυ­
νάμεων στη Θεσσαλονίκη και την παράδοση της πόλης το 1912 από τους 
Τούρκους, ‘2.400 Εβραίοι άλλαξαν υπηκοότητα ώστε να αποφύγουν την 
ελληνική ιθαγένεια [...] Και οι Εβραίοι της Θεσσαλονίκης επιφύλαξαν ψυ­
χρή υποδοχή στον νικηφόρο ελληνικό στρατό’ (σελ. 358 επ). Αναφερόμενος 
λίγο πιο κάτω στα γραπτά ενός εβραίου δάσκαλου, γράφει

Μόνο όταν χάνουμε αυτό που έχουμε, εκτιμούμε την πραγματική του αξία, 
και οι Ισραηλίτες, που ποτέ δεν ξέχασαν τα σπάνια προτερήματα της ανοχής 
και της ευμένειας του τουρκικού λαού, συναισθάνονται σήμερα, μέσα σ’ αυτή 
την φοβερή καταιγίδα, ότι μόλις έχασαν την πιο σίγουρη και την πιο σταθερή 
τους βάση.
Και συνεχίζει...

Ορισμένοι Εβραίοι ηγέτες προειδοποίησαν ότι η προσάρτηση από την Ελλάδα 
θα είχε καταστροφικές συνέπειες, γιατί θα απόκοβε την πόλη από τις 
παραδοσιακές της αγορές, και αντιπρότειναν να αποτελέσει η Θεσσαλονίκη 
με τα περίχωρά της ένα αυτόνομο κρατίδιο υπό την εγγύηση των Μεγάλων 
Δυνάμεων, μια εβραιοκρατούμενη μητρόπολη που θα έμενε έξω από τις 
αντιπαλότητες των Βαλκάνιων γειτόνων της. Αυτή η πρόταση διεθνοποίησης 
συζητήθηκε με Νέοτουρκους εμιγκρέδες της Βιέννης· μεσολαβητές ήταν 
ορισμένοι Ντονμέδες της Θεσσαλονίκης. Στην Κωνσταντινούπολη συστήθηκε 
μια τουρκο-εβραιο-βλάχικη Μακεδονική επιτροπή, για την προώθηση αυτής 
της ιδέας. Ορισμένοι εξέχοντες Εβραίοι Οθωμανοί συμπαθούντες ίσως να 
προχώρησαν ακόμη περισσότερο και να υποσχέθηκαν στην Οθωμανική 
κυβέρνηση οικονομική βοήθεια, αν συνέχιζε τον πόλεμο ενάντια στα 
βαλκανικά κράτη’ (σελ. 358 επ.).
Ανεξάρτητα του εάν δόθηκαν τα χρήματα, τα οποία, όπως ανεπιβεβαί­

ωτα αναφέρεται από ορισμένους, ήταν πολλές χιλιάδες λίρες, το σίγουρο 
είναι ότι οργανώθηκε σώμα εθελοντών εβραίων εναντίον του ελληνικού 
στρατού, το οποίο εξοντώθηκε γρήγορα (Εστία, 9.10.1912, σελ. 4: Όι Ε­
βραίοι Θεσσαλονίκης’). Για ποια (συν-)αντίληψη και ενσωμάτωση μιλά 
λοιπόν ο συγγραφέας κάτω από τέτοιες συνθήκες και γιατί παρακάμπτει 
το ότι η ελληνική κυβέρνηση δεν έδωσε διάσταση στο θέμα αλλά έδειξε



Contrafactio 385

ανοχή τόσο σε αυτό όσο και στη σχετική ανθελληνική προπαγάνδα;6 Βε­
βαίως τα παραπάνω δεν αφορούσαν τη μεγάλη μάζα των εβραϊκού πληθυ­
σμού που, όπως έδειξε η ιστορία, συνέδεσε τις τύχες του με εκείνες των Ελ­
λήνων, και έδωσε στην Ελλάδα ‘καλούς Έλληνες πολίτες, οι οποίοι δεν ή­
ταν λιγότερο καλοί Ισραηλίτες’ (βλ. σελ. 476).

Και φτάνοντας στη Γενοκτονία, θα ήθελα μόνο να επισημάνω ότι ο ίδι­
ος ο συγγραφέας έχει αναφέρει τις προσπάθειες των απλών αλλά και επι­
φανών Ελλήνων να υποστηρίξουν με πολλούς τρόπους, να κρύψουν και να 
βοηθήσουν τους συμπολίτες τους εβραίους εκείνη την περίοδο. Περιγράφει 
μεν τη συμπόνια των Ελλήνων και τη συμμετοχή τους στο δράμα των συ­
νανθρώπων τους, αλλά τους αποδίδει ευθύνη που ότι δεν έκαναν απεργίες 
και συλλαλητήρια, όπως συνέβη με την πολιτική επιστράτευση του 1942.

Η απουσία αυτή των αντιδράσεων δεν μπορεί να αποδοθεί στο ότι ήταν έτσι 
κι αλλιώς αδύνατη κάθε διαμαρτυρία [...] Το πρωταρχικό μέλημα [...] μιας 
πλειάδας προσωπικοτήτων όλου του πολιτικού φάσματος το 1943 ήταν να 
αποτρέψουν την ακύρωση των κερδών του 1912-1913 και την είσοδο του 
βουλγαρικού στρατού στη Θεσσαλονίκη (σελ. 518 επ.).

Σε σχέση δε με το προηγούμενο, ο Mazower αναφέρεται επίσης στην 
πλημμελή απόδοση των περιουσιών των εβραίων της πόλης. Απ’ όσο γνω­
ρίζουμε, όσοι γύρισαν από τα στρατόπεδα εξόντωσης πήραν πίσω τις πε­
ριουσίες τους ή αποζημιώθηκαν, ενώ για τις περιουσίες όσων χάθηκαν, η 
ελληνική κυβέρνηση των Νικολάου Πλαστήρα και Σοφοκλή Βενιζέλου 
(1951-1952) αποζημίωσε το κράτος του Ισραήλ. Το τελευταίο όμως ο Ma­
zower παραλείπει να το αναφέρει.

Μια άλλη σοβαρή μομφή του συγγραφέα αφορά την οικοδόμηση του 
ΑΠΘ στον χώρο του παλιού εβραϊκού νεκροταφείου που είχε εκκενωθεί το 
1943 και αμφισβητεί την άποψη που υποστήριξαν μετά τον πόλεμο οι ελ­
ληνικές αρχές ότι η γη είχε απαλλοτριωθεί mi, εμμέσως, τη νομιμότητα της 
αγοραπωλησίας του ακινήτου μεταξύ της πόλης και των εκπροσώπων της 
ισραηλιτικής κοινότητας. Ο συγγραφέας επίσης ψέγει τις δημοτικές αρχές 
της Θεσσαλονίκης για το ότι Ή χωροθέτησή του [μνημείου του Ολοκαυτώ­
ματος] σε μια μακρινή προαστιακή διασταύρωση έδειχνε ότι ο δήμος ένιω­
θε άβολα για το ζήτημα’ (σελ. 553, πρβλ., επίσης, Χριστιανόπουλος 1994).

Το άγαλμα της Γυναίκας της Πίνδου βρίσκεται κάπου στα βουνά των 
Ιωαννίνων, στον φυσικό χώρο που κινήθηκαν και έδρασαν εκείνες οι γυ­



386 Έφΐ] Λαμπροπονλου

ναίκες. Η τοποθέτηση εκεί δείχνει παραμέληση; Μήπως είναι το ίδιο και 
για το μνημείο και όχι αυτό που υποθέτει ο συγγραφέας; Η σύγκριση πάλι 
Ό Μεγαλέξαντρος θα μπορούσε να πάει οπουδήποτε, αφού η πόλη δεν υ­
πήρχε ακόμα όσο ζούσε ο ίδιος’ (σελ. 553) τι νόημα έχει; Πού θα μπορούσε 
να βρίσκεται το άγαλμα του Μέγα Αλέξανδρου αν όχι στην πατρίδα του, 
αν όχι στη μεγαλύτερη πόλη της πατρίδας του;

Τελειώνοντας, θα ήθελα να επισημάνω ότι
οι επιστημονικές περιγραφές ποτέ δεν μπορούν να είναι ιδεολογικά ή 
γνωσιολογικά ουδέτερες. Το να περιγράφει κανείς σημαίνει να καθορίζει έναν 
τύπο νοήματος, να κατασκευάζει ένα αντικείμενο γνώσης και να παράγει 
γνώση η οποία δεσμεύεται από την πράξη περιγραφικής κατασκευής (Ahmad 
1992: 99)'7

και ο Mazower το έκανε με τον πιο χαρακτηριστικό τρόπο. Οι λυρικές του 
περιγραφές, το πλήθος των ανθρωπολογικών στοιχείων και οι ενδιαφέρο­
ντες στοχασμοί του μαζί με τις εύστοχες παρατηρήσεις του εξουδετερώνο­
νται σε σημαντικό βαθμό από μια διάχυτη αδυναμία ή απροθυμία απόστα­
σης από την πόλη για την οποία έγραψε το βιβλίο του.

Σημειώσεις
1 Βλ. τα άρθρα περί πολυπολιτισμικότητας στο Επιστήμη και Κοινωνία 

(1999) I.
2 Sir Keith Ajegbo (January 2007). Diversity and Citizenship. Curriculum Re­

view (DFES-00045-2007). Βλ., επίσης, σειρά άρθρων στο The Guardian: ‘How to be 
British’, 30.01.2007' ‘Schools to teach “British values’”, 25.01.2007' ‘Schools poor at 
teaching citizenship, says Ofsted’, 28.09.2006' ‘Bell tells schools to take citizenship 
seriously’, 02.11.2005' ‘Faith schools’ failing to teach obligation to society’, 
17.01.2005' ‘Forget politics -pupils know more of flag and chips’, 17.01.2005' Ofsted 
head accused of Islamophobia over attack’, 17.01.2005' ‘Citizenship classes “need 
more support’”, 07.09.2004.

3 Στον Pierre Belon παραπέμπουν οι Todorova 2000: σημ. 52, σελ. 175 και Βα- 
καλόπουλος 1988: 42.

4 Jean-Arnault Dérens, ‘Independence for Kosovo: The Domino effect-An end to 
Balkan national States’, Le monde Diplomatique, Feb. 2008, URL'//MondeDiplo.com/ 
2008/lOkosovo- του ιδίου, ‘Independence for Kosovo: The Domino effect-what bor­
ders for Albania?’, URL://MondeDiplo.com/2008/02/llalbania.



Contrafactio 387

5 Είναι γνωστή η αναφορά σε έναν εβραίο δοΰλο σε επιγραφή του Ωρωπού 
χρονολογούμενη το 300-250 π.Χ., και η ανέγερση αγάλματος στην Αγορά τον 2° 
αιώνα π.Χ. του Υρκανοΰ, ηγέτη της εβραϊκής κοινότητας των Αθηνών βλ. αντί 
άλλων Ιστοσελίδα του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος, URL: 
www.kis.gr/home.html.

6 Βλ. σχετική αρθρογραφία στην ίδια εφημερίδα: Ή ψυχρά στάσις των Εβραί­
ων’, 6.11.1912, σελ. 2’ ‘Παράδοξοι ενέργιαι των Εβραίων’, 16.11.1912, σελ. 2' Ή 
εβραϊκή προπαγάνδα δια την Θεσσαλονίκην’, 20.11.1912, σελ. 4· πρβλ. για τη στά­
ση των Ελλήνων, Όι Εβραίοι της Θεσσαλονίκης’ 7.11.1912 σελ. 1 και με τον ίδιο 
τίτλο στο φύλλο της Εστίας, 22.11.1912, σελ. 3.

7 Όπως αναφέρεται στο Todorova 2000:13, σημ. 4.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Ahmad, A. (1992). In Theory: Classes, Nations, Literatures. London κ.α.: Verso. 
Βακαλόπουλος K.A. (1988). Επίτομι\ ιστορία της Μακεδονίας. Τουρκοκρατία,· 

Θεσσαλονίκη: Αφοί Κυριακίδη.
Βακαλόπουλος, Κ.Α. (1994). Σύγχρονα εθνολογικά όρια τον ελληνισμού στα 

Βαλκάνια. Θεωρητική προσέγγιση και ιστορική ερμηνεία της Βαλκανι­
κής συνύπαρξης, Θεσσαλονίκη: Αφοί Κυριακίδη.

Belon, Pierre (1553). Les observations de plusieurs Singularités et choses mémora­
bles trouvées en Grèce, Asie, Judée, Egypte, Arabie et autres pays estran- 
gers, rédigées en trois livres par Pierre Belon du Mans, Paris: Corrozet 

Δημητριάδης, B. (2000). Ελλήνων συσσωματώσεις’ στο Δίκαιο, Ιστορία και Θε­
σμοί, τιμητικό αφιέρωμα στον Νικόλαο I. Πανταζόπουλο, Θεσσαλονίκη: 
University Studio Press.

Επιστήμη και Κοινωνία ( 1999), 1 (2-3) Φθινόπωρο-Χειμώνας,
Μιχαλόπουλος, Δ. (1997). Ή επονείδιστη ήττα του 1897’, Το Βήμα, 26 Ιανουάρι­

ου, Νέες Εποχές, σελ. Β05, κωδικός άρθρου: Β12413Β051 ID: 4537, URL: 
www. tovima. gr/ print_article. php?e=B&f=12413&m=B05&aa=l 

Πανταζόπουλος, N. (1993). Ο ελληνικός Κοινοτισμός και η νεοελληνική κοινο­
τική παράδοση, Αθήνα: Παρουσία.

Πανταζόπουλος, Ν. (1994). Ό κοινοτισμός σήμερα: Καταβολές και προοπτικές’, 
Νέα Κοινωνιολογία 17:13-32.

Said, E.W. (2003). Orientalism, 25th anniversary edition, New York: Vintage Books 
[New York: Pantheon Books, 1978].



388 Έφη Λαμπροπούλου

Σβορώνος, Ν.Γ. (1996). Το εμπόριο της Θεσσαλονίκης τον 18° αιώνα, Αθήνα: Θε­
μέλιο [Le commerce de Salonique au XVIle siècle, Paris: Presses Universi­
taires de France, 1956].

Σβορώνος, N. Γ. (2004). Το ελληνικό έθνος. Γένεση και διαμόρφωση τον νέου ελ­
ληνισμού, επιμ. Βαγενάς, Ν. Αθήνα: Πόλις.

Σπέντζας, Σ. (2000). Ή οικονομία και κοινωνία στην ιστορία του Δικαίου και των 
θεσμών’, στο Δίκαιο, Ιστορία και Θεσμοί, τιμητικό αφιέρωμα στον Νικό­
λαο I. Πανταζόπουλο, Θεσσαλονίκη: University Studio Press.

Σταμπουλής, Γ.Ν. (1984). Η Ζωή των Θεσσαλονικέων πριν και μετά το 1912. 
Θεσσαλονίκη: Διόσκουροι, όπως αναφέρεται στο Κορομπόκη Δ. & Κοτίνη 
Χρ. (1999). ‘Θεσσαλονίκη, πολυπρόσωπη πόλη’, Virtual School, The 
sciences of Education Online, 1, 4, Σεπτέμβριος URL: www.auth.gr/ 
virtualschool/1.4/Praxis/KotinisThessaloniki. html.

Todorova, M. (2000). Βαλκάνια. Η Δυτική φαντασίωση, Θεσσαλονίκη: Παρατη­
ρητής [Imagining the Balkans. New York: Oxford University Press 1997].

Χεκίμογλου, E.A. (1994). Εβραίοι τραπεζίτες της Θεσσαλονίκης επί Τουρκοκρα­
τίας’, Χρονικά 16, 131: 22-29, Μάιος-Ιούνιος.

Χουρμουζη, Ε. (1980). Ή Ελλάδα μετά τον πόλεμο του 1897’, στο Ιστορία τον 
Ελληνικον'Εθνους, τόμ. ΙΔ: 160-179, Αθήνα: Εκδοτική Αθηνών.

Χριστιανόπουλος Ντ. (1990). Εισαγωγή’, στο Οι προγραμματισμένοι στο χαμό. 
Ποιήματα Θεσσαλονικέων ποιητών για την καταστροφή των Εβραίων 
της Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη: Διαγώνιος.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

