
  

  Science and Society: Journal of Political and Moral Theory

   Vol 1 (1998)

   Liberty and Rights

  

 

  

  The distinction between positive and negative
Freeedom in the work of Isaiah Berlin and the
definition of liberty as a negative idea 

  Γρηγόρης Μολύβας   

  doi: 10.12681/sas.681 

 

  

  Copyright © 2015, Γρηγόρης Μολύβας 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Μολύβας Γ. (2015). The distinction between positive and negative Freeedom in the work of Isaiah Berlin and the
definition of liberty as a negative idea. Science and Society: Journal of Political and Moral Theory, 1, 1–27.
https://doi.org/10.12681/sas.681

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 17/01/2026 21:21:06



Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής 
ελευθερίας κατά τον Isaiah Berlin και ο 
ορισμός της ελευθερίας 
ως αρνητικής ιδέας

Γρηγόρης Μολύβας*

Τί δέ είναι ή έλευθερία, περί τής όποιας έρρέθη ότι τό μέν όνομα 
γλυκύ, ή δέ χρήσις δύσκολος καί ή κατάχρησις πικρά;

Νικόλαος Σ. Δαμασκηνός1 
Το άρθρο πραγματεύεται τη διάκριση του Berlin μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευ­

θερίας και την αντιδιαστέλλει προς την ιδέα της ελευθερίας ως αρνητικής έννοιας την 
οποία δανείζεται ο Berlin από στοχαστές του 18ου και 19ου αιώνα όπως ο Hobbes και ο 
Bentham. Η ελευθερία ως αρνητική έννοια προϋποθέτει την απουσία καταναγκασμού 
και κατά προέκταση του νόμου, ενώ αυτό που συχνά αποκαλείται αρνητική ελευθερία 
παράγεται μέσω του νόμου και συνεπώς μέσω κρατικής ενέργειας έστω και αν έτσι 
διασφαλίζονται ‘αρνητικά’ δικαιώματα μη παρέμβασης. Η επίγνωση αυτού του γεγονότος 
βοηθάει στην αναγνώριση και καλύτερη κατανόηση του πολλαπλού πλαισίου αναφοράς 
μέσα στο οποίο λαμβάνει χώρα η διάκριση μεταξύ θετικής - αρνητικής ελευθερίας και 
θετικών - αρνητικών δικαιωμάτων. Η ιδέα της θετικής ελευθερίας όπως γίνεται αντιληπτή 
από τον Berlin εντάσσεται σε ιστορική προοπτική με στόχο να καταδειχθεί ότι δεν έχει 
εγγενώς ολοκληρωτικές προεκτάσεις αλλά υπό κάποιες προϋποθέσεις και ασφαλιστικές 
δικλίδες αποτελεί μέρος της φιλελεύθερης προβληματικής για την ασφαλέστερη κατοχύ­
ρωση των ατομικών δικαιωμάτων.

* Ειδικός Επιστήμων Πολιτικής Φιλοσοφίας, Πανεπιστήμιο Κρήτης

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 1/1998



2 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

Ελευθερία και η ‘μαγική της μεταμόρφωση’.

Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας ε'χει κατ’ ουσίαν 
μακρά ιστορία, αλλά είναι κυρίως συνυφασμε'νη με το όνομα του Isaiah 
Berlin ο οποίος την καθιέρωσε ως ορολογία στη σύγχρονη πολιτική θεωρία, 
αν και ουδέποτε αξίωσε την πατρότητά της. Χρησιμοποιώντας αυτή την 
τυπολογία προσπάθησε να κατανείμει τις διάφορες θεωρήσεις περί ελευθε­
ρίας με βάση το σημαντικότερο χαρακτηριστικό τους και πέρα από τις επι- 
μέρους διαφοροποιήσεις τους. Το βασικό λοιπόν στοιχείο διαφορισμού των 
θεωρήσεων περί ελευθερίας είναι το αν αυτές εστιάζονται σε μια έννοια 
ελευθερίας από εξωτερικά εμπόδια, οι οποίες εντάσσονται στο αρνητικό 
μοντέλο ή προτάσσουν μια έννοια ελευθερίας προς πραγμάτωση κάποιου 
στόχου ή ιδανικού, οι οποίες εντάσσονται στο θετικό μοντέλο. Ο Berlin 
διατείνεται ότι καταχρηστικά αποδίδουμε το όνομα ελευθερία στο θετικό 
μοντέλο γιατί αυτό περιλαμβάνει διάφορες προτάσεις περί του αγαθού και 
του δέοντος. Η έννοια της ελευθερίας προσιδιάζει μόνο στο αρνητικό μοντέ­
λο. Η ελευθερία είναι πάντα ελευθερία από.

Ο Berlin όρισε την αρνητική ελευθερία ως την έλλειψη εξωτερικού ηθε­
λημένου καταναγκασμού επανασυνδέοντας έτσι την έννοια της ελευθερίας 
με την παράδοση που ανατρέχει στους Thomas Hobbes και Jeremy Bentham. 
Όρισε δε τη θετική ελευθερία ως αυτονομία ή αυτοκυβέρνηση, εκδήλωση 
της εσώτερης ανάγκης να είναι κανείς κύριος του εαυτού το,υ, να τον διαφε­
ντεύει. Ουσιαστικά η αρνητική ελευθερία κατά τον Berlin απαντά στο ερώ­
τημα ‘ποια είναι η έκταση του ατομικού πεδίου δράσης που δεν υπόκειται σε 
καταναγκασμό’, ενώ η θετική ελευθερία στο ερώτημα ‘ποιος εξουσιάζει’ ή 
με άλλα λόγια ποια είναι η πηγή του αναγκαίου καταναγκασμού άσχετα από 
την έκτασή του.

Αν και προσπαθεί να κάνει όσο πιο σαφή και αδιαμφισβήτητη τη διάκρι­
ση αυτών των δύο μορφών ελευθερίας, έχει εντούτοις επίγνωση του γεγονό­
τος ότι θετική και αρνητική ελευθερία θα μπορούσαν απλά να εκληφθούν ως 
θετικός και αρνητικός τρόπος διατύπωσης της ίδιας ιδέας: δηλαδή της δυνα­
τότητας πραγμάτωσης του περιεχομένου της βούλησης του ατόμου εφόσον 
αυτό δεν υπόκειται σε έξωθεν καταναγκασμό (Berlin 1969: 131-2)2. Ήδη η 
διατύπωση αυτή προϊδεάζει τον αναγνώστη ότι πρόθεση του Berlin δεν είναι 
να σταθεί α-ιστορικά στην αναλυτική διάκριση3 των δύο υποτιθέμενα ή μη 
διαμετρικά αντιθετικών ιδεών, αλλά να εστιάσει κυρίως την προσοχή του στο 
πώς αυτές ‘εξελίχθησαν ιστορικά’ προς ποια κατεύθυνση και για ποιο λόγο.



Γρηγόρης Μολύβας 3

Στόχος λοιπόν του Berlin είναι να κατανοήσει τη ‘μαγική μεταμόρφωση’ της 
ελευθερίας, πώς δηλαδή δυο ε'ννοιες που οριακά θα μπορούσαν να εκλη- 
φθοΰν ως θετική και αρνητική ε'κφραση της ίδιας κεντρικής ιδέας ιδωμένης 
υπό διαφορετικό πρίσμα, κατέληξαν μέσα από λογικά άλματα να είναι νοη­
ματικά ασυμβίβαστες και αλληλοαναιρούμενες.

Πρέπει να σημειωθεί καταρχάς ότι στη βάση αυτής της ‘μεταμόρφωσης’ 
βρίσκεται μια προβληματική εξωγενής ως προς τον ορισμό της έννοιας της 
ελευθερίας καθαυτόν. Από τα λεγόμενα και συμφραζόμενα του Berlin προ­
κύπτει ότι η κρίσιμη ιστορικά καμπή για τη ‘μαγική μεταμόρφωση’ της ελευ­
θερίας δεν επέρχεται μέσα από μια επαναδιατύπωση του ορισμού της ελευ­
θερίας. Η αλλαγή του νοηματικού περιεχομένου της συντελείται απλά μέσα 
από μια μετατόπιση της αντίληψης αναφορικά με το τι συνιστά το υποκείμενό 
της. Πρόκειται για μια μετατόπιση από τον πραγματικό σ’ έναν ιδεατό, 
φαντασιακό εαυτό. Μέσα από αυτή τη διαστρέβλωση φορέας της αυτονομίας 
δεν είναι πλέον ο ‘εμπειρικός εαυτός’ με τις εύκολα διαπιστώσιμες και ελέγ­
ξιμες επιθυμίες, αλλά ένας μυστικιστικός, υποτιθέμενος ‘ανώτερος’ και ‘αλη­
θινός’ εαυτός του οποίου οι βουλές δεν είναι γνωστές ή ταυτόσημες με αυτές 
του συγκεκριμένου υποκειμένου στο οποίο αναφέρεται, αλλά μ’ αυτές ενός 
υποκειμένου όπως ‘πραγματικά’ θα ήθελε ή θα όφειλε να είναι, αλλά που 
εμπειρικά δεν είναι. Στο όνομα λοιπόν της ελευθερίας και της πραγμάτωσης 
ενός ανώτερου ιδεατού εαυτού, εισάγεται η έννοια της έξωθεν αυθεντικής 
ερμηνείας των βουλών του, που εκ προοιμίου είναι ορθή και που έρχεται σε 
σύγκρουση με τις κατώτερες επιθυμίες του εμπειρικού εαυτού τις οποίες 
πρέπει να υποτάξει και να καταπνίξει. Συνεπώς η πραγμάτωση μιας υποτι­
θέμενα ανώτερης ελευθερίας έρχεται να αναιρέσει την ίδια την ελευθερία 
ως εμπειρική έννοια, αναίρεση που στηρίζεται στη συνθλιβή και καταπίεση 
των επιθυμιών του εμπειρικού εαυτού. Με αυτόν τον τρόπο ο Berlin επέστη­
σε την προσοχή, όσο κανείς, στον κίνδυνο η αλλοτρίωση της ελευθερίας να 
πραγματώνεται στο όνομά της υπό το πρόσχημα επίτευξης μιας ανώτερης 
μορφής της.

Ο Berlin, σε μεγάλο βαθμό όχι αδίκως, συνδέει αυτή τη μεταμόρφωση 
με την ιδεαλιστική και υπερβατολογική σχολή σκέψης γενικά, που εμπνέεται 
από τον Πλάτωνα, διαποτίζει τη σκέψη των Hegel και Kant, καταλήγοντας 
στις ολοκληρωτικές θεωρίες κάθε απόχρωσης. Επεξηγώντας με γλαφυρότη- 
τα τον τρόπο με τον οποίο η ελευθερία ιστορικά κατέληξε συνώνυμη με το 
αντίθετό της, η παραίνεση του Berlin για την ανάγκη νοηματικής σαφήνειας 
στη χρήση των όρων αποτελεί την πιο ουσιαστική συμβολή του στη συζήτηση



4 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

περί ελευθερίας. ‘Κάθε τι είναι αυτό που είναι: η ελευθερία είναι ελευθερία, 
όχι ισότητα ή αμεροληψία ή δικαιοσύνη ή πολιτισμική καλλιε'ργεια ή ανθρώ­
πινη ευδαιμονία ή ήσυχη συνείδηση’, τονίζει ο Berlin. Ελευθερία είναι η 
έλλειψη καταναγκασμού και όχι η μη πραγμάτωση του περιεχομένου της 
βούλησης ή η εθελούσια απεμπόλησή της για την επίτευξη κάποιου επιθυμη­
τού στόχου, όπως για παράδειγμα η κοινωνική δικαιοσύνη (125,131). Επειδή 
ως υπεύθυνο πρόσωπο διαισθάνεται κανείς ως ηθική επιταγή την ανάγκη να 
προβεί σε συγκεκριμένες ενέργειες δε σημαίνει ότι μέσω αυτών των πρά- 
ξεών του δε δύναται να απολέσει και την ελευθερία του την οποία αυτοβού­
λους θυσίασε. ‘Αν περιορίσω ή απολέσω την ελευθερία μου’ με στόχο ν’ 
απαλυνθεί η οικονομική ανέχεια και εξαθλίωση και πράττοντας τούτο δεν 
επιφέρω ‘στην πράξη μια αύξηση της ατομικής ελευθερίας των άλλων, ση­
μαίνει ότι μια απόλυτη απώλεια ελευθερίας έχει συντελεσθεί η οποία ενδε­
χομένως αντισταθμίζεται με ευδαιμονία ή δικαιοσύνη’. Αλλά ‘η απώλεια 
παραμένει και αποτελεί σύγχυση αξιών’ να διατείνομαι ότι αν και έχασα την 
ατομική μου ελευθερία κέρδισα κάποια άλλη μορφή ‘κοινωνικής’ ή ‘οικονο­
μικής’ ελευθερίας (125-126). Η θυσία κάποιου αγαθού δεν μπορεί να σημαί­
νει ταυτόχρονα και αύξηση του αγαθού το οποίο θυσιάστηκε. Η επιχειρημα­
τολογία του Berlin δεν εμπνέεται από κυνισμό, αλλά από την πεποίθηση ότι 
η εννοιολογική σαφήνεια αποδυναμώνει τη λάθρα πολιτική επιχειρηματολο­
γία. Αν η θυσία της ελευθερίας κρίνεται απαραίτητη για την επίτευξη κά­
ποιου ενδεδειγμένου ή κοινωνικά αποδεκτού στόχου, πρέπει να είναι τουλά­
χιστον σαφές τί είναι αυτό το οποίο θυσιάζεται.

Η μέχρι τώρα παρουσίαση των σημείων της προβληματικής του Berlin 
περί ελευθερίας σίγουρα αδικεί το φιλόσοφο με ελαφρυντικό όμως την ανά­
γκη να επικεντρωθεί η συζήτηση σε ορισμένα καίρια σημεία της επιχειρημα­
τολογίας του. Θα επιχειρήσω τώρα μια κριτική αποτίμηση της θεωρητικής 
προσέγγισης που εισάγει τόσο από αναλυτική όσο και από ιστορική σκοπιά. 
Η κριτική αυτή δε σχετίζεται με την προβληματική που απασχόλησε εξαρχής 
πολλούς επικριτές του Berlin και που άπτεται κυρίως της προγραμματικής 
αντίθεσής του προς τα κοινωνικά δικαιώματα που (όπως ισχυρίζονται οι 
αντίπαλοι του) η ενσωμάτωσή τους σ’ ένα ενιαίο θεωρητικό σχήμα θα οδη­
γούσε σε μια πληρέστερη εικόνα της ελευθερίας που προσιδιάζει στη σύγ- 
χρονή μας κοινωνική πραγματικότητα (π.χ. Kaufman 1962: 241-3). Σ’ αυτό 
το επίπεδο νομίζω ότι η επιχειρηματολογία του Berlin είναι και θα παραμεί- 
νει στο απυρόβλητο. Ο Berlin δεν εισηγείται την περικοπή της όποιας κατη­
γορίας δικαιωμάτων, αλλά εμμένει στην πεποίθηση ότι οι έννοιες πρέπει να



Γρηγόρης Μολνβας 5

είναι διακριτές και σαφείς: ότι δηλαδή τα κοινωνικά δικαιώματα αποτελούν 
μορφή κοινωνικής δικαιοσύνης και όχι ελευθερίας υπό οποιαδήποτε έννοια4.

α) Η από αναλυτική σκοπιά κριτική δε στοχεύει τόσο στον Berlin όσο 
στις συνε'πειες της θεωρίας του αναφορικά με το πώς μεταγενέστεροι στο­
χαστές αντιλαμβάνονται ή συγχέουν την ελευθερία με τα ‘αρνητικά δικαιώ­
ματα’. Εδώ θα κάνω χρήση στοχαστών από τους οποίους ο ίδιος ο Berlin 
εμπνέεται ή αντλεί τον ορισμό της ελευθερίας, β) Η από ιστορική σκοπιά 
κριτική στοχεύει να καταδείξει ότι η ερμηνεία της ιστορικής πορείας της 
έννοιας της ελευθερίας που παρουσιάζει ο Berlin είναι μονόπλευρη γιατί 
αποκλείει θεωρήσεις που ανατρέπουν ουσιώδη στοιχεία της συλλογιστικής 
του. Πολλά στοιχεία τα οποία ο Berlin θεωρεί ως υπαίτια για τη μετάλλαξη 
της έννοιας της ελευθερίας στο αντίθετό της εμφιλοχωρούν σε κατεξοχήν 
εκφραστές της φιλελεύθερης παράδοσης χωρίς να οδηγούν σε ολοκληρωτι­
κές συνέπειες ή ακόμα και τάσεις προς αυτή την κατεύθυνση.

Η αναλυτική οπτική

Επεξηγώντας την έννοια της αρνητικής ελευθερίας ως χώρου μη παρέμ­
βασης (non-interference) ο Berlin ανατρέχει στον Hobbes και στη συνέχεια 
στον Bentham (123 σημ.). Για τον Bentham παρατηρεί ότι σε δύσκολους 
καιρούς ‘σχεδόν ολομόναχος’ προσπαθούσε ν’ αναιρέσει τη λογική σύγχυση 
μεταξύ νόμου, ηθικής επιταγής και ελευθερίας: ‘Σ’ αυτό το ζήτημα ο 
Bentham πιστεύω ότι έχει πεί την τελευταία λέξη: “Αν η ελευθερία του να 
πράξει κανείς το κακό δεν είναι ελευθερία, τότε τί είναι;’”(148 σημ.)5 ανα­
ρωτιέται επιδοκιμαστικά ο Berlin παραπέμποντας στο σχετικό χωρίο του 
Άγγλου φιλοσόφου. Δεδομένης της αντιμετώπισης που επιφυλάσσει ο Berlin 
στον Bentham στο ζήτημα του ορισμού της ελευθερίας, η ανίχνευση των 
απόψεων του δεύτερου αποκτά ιδιαίτερη σημασία. Η δε παραπομπή στο 
ακραίο αυτό χωρίο του Bentham δεν είναι τυχαία, γιατί βρίσκεται στην 
καρδιά του προβλήματος του ορισμού της ελευθερίας όπως θα δούμε.

Οι θέσεις του Bentham διατυπώνονται σε μια σειρά από πρώιμα έργα 
του, όπως το Fragment on Government, το Comment on the Commentaries, και 
κυρίως το Anarchical Fallacies, στο οποίο εξαπολύει μια δριμεία και κατά 
μέτωπο επίθεση εναντίον των διακηρύξεων της Γαλλικής Επανάστασης. Οι 
θέσεις του αυτές παίρνουν πιο σύνθετη μορφή σε μεταγενέστερα έργα όπως 
το Of Laws in General, και το Constitutional Code. Η αντίληψη περί ελευθε­
ρίας που προτάσσει ο Bentham, εδράζεται καταρχάς στην αντίληψή του για



6 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

τη φύση του νόμου και εμφανίζεται με'σα από την κριτική των φυσικών 
δικαιωμάτων τα οποία αποκαλεί ‘ανοησίες πάνω σε ξυλοπόδαρα’ 
(“nonsense, upon stilts”) υπαινισσόμενος ότι δεν αποτελούν παρά αποκυή­
ματα της φαντασίας των φιλοσόφων (Bentham 1838-43, 2:501).

Δικαίωμα και υποχρέωση είναι κατά το Bentham πλάσματα δικαίου, 
φαντασιακές οντότητες (‘ficticious entities’) που εκφράζουν ωστόσο διαμε­
τρικά αντιθετικές αλλά αλληλένδετες έννοιες. Μόνο ο νόμος έχει πραγματι­
κή υπόσταση. Η υποχρέωση παράγεται μέσα από την επιβολή του νόμου. 
Νόμος και ελευθερία είναι με τη σειρά τους ασυμβίβαστες έννοιες γιατί ο 
νόμος επενεργεί μόνο στο βαθμό που περιστέλλει την ελευθερία δημιουργώ­
ντας καθήκοντα που με τη σειρά τους παράγουν αντίστοιχα δικαιώματα. 
Μέσα από αυτή την επιχειρηματολογία ο Bentham στοχεύει να ανατρέψει 
κυρίως τη Λοκιανή παράδοση πολιτικής σκέψης (που μέσω της διδασκαλίας 
του William Blackstone oro Commentaries on the Laws of England, αποτελού­
σε την νομική ορθοδοξία της εποχής του) η οποία βλέπει την ελευθερία 
καθαυτήν ως προϊόν του νόμου. Κατά την κλασική διατύπωση του Locke 
‘σκοπός του νόμου δεν είναι να καταργήσει ή να περιστείλει αλλά να διατη­
ρήσει και να διευρύνει την ελευθερία διότι όταν δεν επικρατεί ο νόμος δεν 
υπάρχει ούτε ελευθερία’ (Locke 1990, II: 57, 126). Σε διαμετρικά αντίθετη 
τροχιά ο Bentham υποστηρίζει ότι ‘το να πεί κανείς ότι ο νόμος αντιτίθεται 
στη φυσική ελευθερία σημαίνει απλά το να πει ότι είναι νόμος γιατί κάθε 
νόμος λειτουργεί εις βάρος της ελευθερίας’ (Bentham 1838-43, 3:185 CW, 
OLG, 1970: 253).

Ο Bentham δίνει έμφαση στην προτεραιότητα του καθήκοντος έναντι του 
δικαιώματος γιατί πιστεύει - σε αντίθεση προς τις κρατούσες και σήμερα 
αντιλήψεις στοχαστών που υπεραμύνονται της προτεραιότητας του δικαιώ­
ματος έναντι του καθήκοντος (π.χ. Dworkin 1977: 171-3, Gewirth 1986: 333, 
343, Mackie 1984: 171) - ότι η υποχρέωση μπορεί να υφίσταται χωρίς το 
δικαίωμα αλλά όχι αντιστρόφως (Bentham 1838-43, 3:181, 217). Έτσι κατα­
λογίζει στους οπαδούς των φυσικών δικαιωμάτων μια σειρά από ατοπήματα, 
αφού αγνοούν πως ‘όλα τα δικαιώματα δημιουργούνται εις βάρος της ελευ­
θερίας’ πως ‘δεν υπάρχει δικαίωμα χωρίς αντίστοιχη υποχρέωση’ πως οι 
νόμοι ως διατυπώσεις της βούλησης του κυρίαρχου έχουν επιτακτικό κατα- 
ναγκαστικό περιεχόμενο (εξαιρουμένων των νόμων θεσμικής οργάνωσης της 
πολιτείας) και που στο βαθμό που ισχύουν και επενεργούν στον ίδιο βαθμό 
αναιρούν την ελευθερία (Bentham 1838-43, 2:503, 505). Σ’ ορισμένες περι­
πτώσεις αυτό φαίνεται να ευσταθεί όπως είναι η περίπτωση των ‘επιτρεπτι-



Γρηγόρης Μολύβας 7

κών νόμων’ (permissive laws). Αλλά και αυτό συμβαίνει μόνο φαινομενικά, 
γιατί στην προκειμένη περίπτωση ο νόμος δημιουργεί ελευθερία μόνο και 
μόνο επειδή καταργεί προγενέστερο καταναγκαστικό νόμο. Ο Bentham, 
γνωστός για τη συστηματική επεξεργασία των πιο περίπλοκων εννοιών συ- 
νοδευόμενη από παντελή αδιαφορία για τον γλωσσικό καλλωπισμό του έρ­
γου του6, έχει επίγνωση όσο κανένας των προβλημάτων που αναδύονται από 
την επιχειρηματολογία του για τα δικαιώματα και πιστεύει ότι τέτοιου τύπου 
ενστάσεις σε καμία περίπτωση δεν αποδυναμώνουν την θέση του ότι ο νόμος 
κατά λογική αναγκαιότητα αναιρεί την ελευθερία.

Η απορία του Bentham που σαγήνευσε τον Berlin, ότι δηλαδή αν η δυνα­
τότητα να πράξει κανείς το κακό δεν αποτελεί έκφραση ελευθερίας τότε δεν 
υπάρχει όνομα για την ελευθερία, απορρέει από την πεποίθηση ότι η ελευ­
θερία εξ’ ορισμού υφίσταται μόνο σε κενό κανονιστικού περιεχομένου και 
κατά συνέπεια σε περιοχές που δεν είναι οριοθετημένο το ορθό από το 
λάθος, το δίκαιο από το άδικο. Αυτή η αντίληψη απαντά σε πολλούς πολέ­
μιους των θεωριών των φυσικών δικαιωμάτων που συχνά θέλησαν να υπο­
γραμμίσουν το γεγονός ότι στη φυσική κατάσταση του ανθρώπου, δηλαδή 
πριν από τη σύσταση πολιτικών θεσμών, τα υποκείμενα απολαμβάνουν ελευ­
θερίας και όχι δικαιωμάτων λόγω απουσίας κανόνα δικαίου που να τα θε­
μελιώνει (Smith 1791: 83, 93-4, Nares 1792: 152, Cooper 1791: 44-5, 48-9, 65, 
82,100). Εδώ ακριβώς έγκειται και η ουσία του αρνητικού περιεχομένου της 
ελευθερίας. Ο Bentham θεωρεί την ελευθερία ως ‘αρνητική’ έννοια επειδή 
υφίσταται μέσω της μη επιβολής νόμου, μέσω της σιωπής του νομοθέτη. Η 
επιβολή κανονιστικής επιταγής ανεξάρτητα από τη θέση της μέσα στο ιεραρ­
χικό σύστημα δικαίου αποτελεί ‘θετική’ πράξη που δημιουργεί υποχρεώσεις 
και κατά προέκταση παράγει αντίστοιχα δικαιώματα. Το δικαίωμα διαφέρει 
από την ελευθερία στη βάση του ότι στο δικαίωμα του A αντιστοιχεί η 
υποχρέωση του Β, ενώ στην ελευθερία του A αντιστοιχεί η έλλειψη υποχρέω­
σης του Β απέναντι στον Α.

Αυτή η αναλυτική διάκριση μεταξύ ελευθερίας και δικαιώματος δεν επη­
ρεάζεται από την ωφελιμιστική θεωρία του Bentham γιατί η κριτική των 
δικαιωμάτων δεν ασκείται μέσω αυτής, όπως συχνά πιστεύεται. Το δόγμα 
των φυσικών δικαιωμάτων και η αρχή της ωφελιμότητας κινούνται στο ίδιο 
επίπεδο και μπορούν να εκληφθούν ως αντίπαλες θεωρήσεις μόνο στο βαθμό 
που και οι δύο αποτελούν κατευθυντήριες δεοντολογικές αρχές που πρέπει 
να λαμβάνει υπόψη ο νομοθέτης. Η υιοθέτηση της αρχής της ωφελιμότητας 
όμως δε συνεπάγεται αυτόχρημα την εγκαθίδρυση θετικών δικαιωμάτων



8 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

όπως ακριβώς ισχύει και στην περίπτωση των φυσικών δικαιωμάτων. Ο 
Bentham σαφώς συνέδεσε την κριτική των φυσικών δικαιωμάτων με το θε­
τικό δίκαιο7. Ωστόσο η αναλυτική διάκριση μεταξύ ελευθερίας και δικαιώ­
ματος δεν εξαντλείται στα πλαίσια του νομικού θετικισμού υπό την έννοια 
ότι υφίσταται και λειτουργεί ανεξάρτητα από αυτόν.

Η θεωρητική προσέγγιση του Bentham από τον Berlin, που εντελώς σχη­
ματικά σκιαγραφήσαμε, θεωρείται από κορυφαίους νομικούς (Hart 1982: 
162) αξεπέραστη ακόμα και σήμερα. Αυτή έδωσε το έναυσμα για την κωδι­
κοποίηση των κατηγοριών των έννομων σχέσεων που στην κοινή γλώσσα 
αποκαλούνται εν γένει δικαιώματα, αλλά που συνιστούν διακριτές εννοιολο- 
γικές κατηγορίες.

Κλασική συμβολή προς αυτή την κατεύθυνση αποτελεί η τυπολογία του 
Ν. Hofheld που διακρίνει τα εξής ζεύγη δικαιωμάτων: δικαίωμα / καθήκον 
(right / duty), πλεονέκτημα / όχι καθήκον (privilege / no duty), δικαιοδοσία 
/ υπαιτιότητα (power / liability), ασυλία / αδυναμία (immunity / disability) 
(Hofheld 1923: 36-64). Οι διακρίσεις αυτές σε πείσμα των προθέσεων του 
εμπνευστή τους έχουν πλέον αυτονομηθεί και χρησιμοποιούνται κατά κόρον 
πέρα από τη νομική επιστήμη στο χώρο της πολιτικής και ηθικής φιλοσοφίας 
(όπου η ηθική επιταγή επέχει αντίστοιχη θέση κανόνα δικαίου).

Στην πραγματική ζωή βέβαια τα διάφορα δικαιώματα (πχ. στην ιδιοκτη­
σία) συνιστούν ένα πλέγμα σχέσεων που εμπίπτουν στις ανωτέρω κατηγορίες 
του Hofheld (Becker 1977: 18, 21, Finnis 1980: 201, Münzer 1990: 39) και δεν 
αποτελούν καθαρή μορφή της όποιας κατηγορίας. Στο πεδίο της θεωρίας, 
ωστόσο, οι κατηγοριοποιήσεις αυτές είναι σημαντικές και οφείλουν να πα­
ραμένουν ευδιάκριτες. Τα δύο πρώτα ζεύγη είναι αυτά που περιέχουν τη 
διάκριση μεταξύ ελευθερίας και δικαιώματος και που στην πολιτική φιλοσο­
φία έκαναν έντονα αισθητή την παρουσία τους8. Έτσι η βασική διάκριση του 
Bentham μεταξύ δικαιώματος και ελευθερίας διεισδύει στη σύγχρονη φιλο­
σοφία και βρίσκει ακριβείς αντιστοιχίες σ’ αυτό που ο Hofheld αποκαλεί 
‘δικαίωμα’ (right) σε αντιδιαστολή προς το ‘προνόμιο’ (privilege), ο Hart 
‘δικαίωμα απαίτησης’ (claim-right) σε αντιδιαστολή προς το ‘δικαίωμα’ 
(right), ή ο Raphael ‘δικαίωμα ενέργειας’ (right of action) σε αντιδιαστολή 
προς το ‘δικαίωμα απολαβής’ (right of recipience) και ούτω κάθε εξής (Hart 
1955: 172, Raphael 1967: 56-7).

Τώρα το πρόβλημα που ανακύπτει είναι το εξής: Ο Bentham ορίζει την 
ελευθερία ως αρνητική ιδέα ακριβώς επειδή παράγεται αρνητικά, δηλαδή 
λαμβάνει χώρα εξαιτίας της μη υπάρξεως υποχρέωσης και κατ’ επέκταση μη



Γρηγόρης Μολύβας 9

υπάρξεως του γενεσιουργού της υποχρε'ωσης κανόνα δικαίου. ‘Liberty’, 
‘right of action’, ‘right’ (εν αντιθέσει προς το ‘claim-right’), ‘privilege’, είναι 
όροι που υπογραμμίζουν ακριβώς αυτό το γεγονός, δηλαδή αυτή την αρνητι­
κή διάσταση του ορισμού της ελευθερίας. Ωστόσο αυτός ο ορισμός της ελευ­
θερίας ως αρνητικής ιδε'ας υπό αυτή την ε'ννοια που στοιχειοθετεί την αντί­
ληψη του Bentham και που επιδοκιμάζει ο ίδιος ο Berlin δεν ταυτίζεται 
διόλου με αυτό που ο Berlin αποκαλεί αρνητική ελευθερία ή με αυτό που 
γενικά επικράτησε να αποκαλείται αρνητική ελευθερία σήμερα. Ο όρος 
‘αρνητική ελευθερία’ είναι πολύ πιο περιεκτικός, θεωρητικά ανακριβής και 
εν δυνάμει χαοτικός, μια που επιτείνει τη σύγχυση που πηγάζει από το διττό 
αν όχι πολλαπλό σημείο αναφοράς των όρων ‘αρνητική’ και ‘θετική’.

Για παράδειγμα, ο όρος αρνητική/ό μπορεί να αναφε'ρεται είτε στην 
απουσία υποχρέωσης είτε στην παρουσία υποχρέωσης μη παρέμβασης (non­
interference) δηλαδή είτε στην ιδέα της ελευθερίας ως αρνητικής ε'ννοιας, 
είτε στην ιδέα του δικαιώματος με αρνητικό περιεχόμενο που αναλύεται στην 
παρουσία αντίστοιχης υποχρε'ωσης παράλειψης δηλαδή εν προκειμένω μη 
παρενόχλησης. Αυτό είναι εκείνο που συχνά αποκαλείται αρνητική ελευθε­
ρία, που με τους όρους του Bentham ωστόσο αποτελεί κατάσταση που πα- 
ράγεται θετικά μέσω της επιβολής και όχι της απουσίας του νόμου (Rosen 
1990: 8). Αντιστοίχως, ο όρος ‘θετική/ό’ μπορεί ν’ αναφε'ρεται είτε στην 
παρουσία υποχρέωσης πράξης ή παράλειψης δηλαδή στην έννοια του δι­
καιώματος, είτε στη μορφή της αντίστοιχης του δικαιώματος υποχρε'ωσης 
προς πράξη (αλλά όχι προς παράλειψη). Στη δεύτερη περίπτωση υπάρχει και 
το πρόβλημα που αφορά στο περιεχόμενο της πράξης καθαυτήν, πρόβλημα 
που συνδέεται με τη συζήτηση περί ‘κοινωνικών δικαιωμάτων’ που έχουν τη 
μορφή θετικών παροχών. Έτσι η υποχρέωση προς πράξη μπορεί να είναι 
‘θετική’ παροχή υπό διαμετρικά αντίθετες έννοιες, δηλαδή η θετική παροχή 
μπορεί ν’ αναφε'ρεται απλά στην εκτέλεση της υποχρε'ωσης (Gewirth 1986: 
341) που απορρέει από ένα δικαίωμα, ή μπορεί να νοείται ως παροχή οικο­
νομικών πόρων (Barry 1990: 149).

Η αμφισημία είναι εμφανής αν αναλογισθεί κανείς ότι όταν ο Raphael 
αποκαλεί το δικαίωμα καθαυτό ως ‘δικαίωμα απολαβής’ (right of recipience) 
- σε αντιδιαστολή με την ελευθερία την οποία αποκαλεί ‘δικαίωμα ενέρ­
γειας’ (right of action)9- η ‘απολαβή’ αναφε'ρεται απλά και μόνο στο γεγονός 
ότι ανεξάρτητα από το περιεχόμενό του κάθε δικαίωμα ως τέτοιο, αντίθετα 
από την ελευθερία, συνεπάγεται αξίωση που προσδιορίζει τη συμπεριφορά 
του φορέα της αντίστοιχης υποχρε'ωσης και τίποτα περισσότερο. Έτσι πα­



10 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

ρατηρεί ότι όταν δεν είμαι απλά ελεύθερος αλλά έχω δικαίωμα σε κάτι, αυτό 
σημαίνει ότι έχω αξίωση να μου αποδοθεί αυτό το κάτι, ‘έστω και αν αυτό 
το κάτι είναι η παροχή10 να μην παρενοχληθώ’ (Raphael 1967:56). Βλέπουμε 
χαρακτηριστικά ότι η μη παρενόχληση (κλασική περίπτωση αυτού που απο- 
καλείται αρνητική ελευθερία) που θεμελιώνεται μέσω θέσπισης δικαιωμά­
των περιγράφεται ήδη ως μορφή παροχής στο δικαιούχο (όπως δηλαδή πε- 
ριγράφονται τα κοινωνικά δικαιώματα σε ένα άλλο πλαίσιο συζήτησης). Και 
αυτό γιατί ο συγγραφέας εστιάζει τη συζήτηση στην αντιπαράθεση ελευθε­
ρίας και δικαιώματος και όχι στο περιεχόμενό τους, όπου το δικαίωμα ως 
τέτοιο - σε αντίθεση με την ελευθερία - προϋποθέτει μια σχέση παροχής και 
απολαβής, έστω και αν αυτό που παρέχεται είναι η μη παρέμβαση.

Θα μπορούσε κανείς να πολλαπλασιάσει τα παραδείγματα αναφορικά με 
τον τρόπο με τον οποίο οι όροι θετικό/ή και αρνητικό/ή νοηματοδοτούνται 
από το κατά περίπτωση πλαίσιο αναφοράς τους. Υπό αυτό το πρίσμα το 
δικαίωμα ιδιοκτησίας μπορεί να αποκαλείται ‘πιο θετικό’ σε σχέση με άλλα 
ατομικά δικαιώματα (Stoljar 1984: 100), όπως επίσης και το δικαίωμα πολι­
τικής συμμετοχής - το οποίο με τη σειρά του συχνά αντιδιαστέλλεται προς 
τα θετικά κοινωνικά δικαιώματα (Gould 1990:82) - να αποκαλείται και αυτό 
θετικό (Thomas 1977: 113, 117, Raphael 1967: 59) κ.ο.κ.

Αυτό το πολλαπλό πλαίσιο αναφοράς των όρων θετικό και αρνητικό έχει 
και ορισμένες θεωρητικές πλευρές με μεγαλύτερη πρακτική σημασία. Περ­
νώντας από την προβληματική που εκλαμβάνει ως κριτήριο την ύπαρξη ή μη 
υποχρέωσης στην προβληματική που αναφέρεται στο περιεχόμενο μιας θε­
τικής υποχρέωσης (δηλαδή υποχρέωσης προς πράξη), είναι δύσκολο να θεω­
ρήσουμε λογικά συνεκτική τη διάκριση μεταξύ υποτιθέμενα ‘φιλελεύθερων’ 
αρνητικών δικαιωμάτων και υποτιθέμενα ‘σοσιαλιστικών’ ή ‘κολεκτιβιστι- 
κών’, θετικών ή κοινωνικών δικαιωμάτων. Ενδεχομένως - ή μάλλον σίγουρα 
- υπάρχουν άλλα κριτήρια γι’ αυτή τη διάκριση, αλλά αυτά είναι όντως άλλα. 
Για παράδειγμα η απαίτησή μου να πληρωθώ με την προσκόμιση ενός γραμ­
ματίου (κλασικού τύπου φιλελεύθερο δικαίωμα που εγγυάται την ασφάλεια 
των συναλλαγών) θεμελιώνει αξίωση έναντι του φορέα της συγκεκριμένης 
υποχρέωσης να προβεί σε ‘θετική’ πράξη εξόφλησης. Το ίδιο και η αξίωσή 
μου έναντι του γείτονα να εγείρει φράχτη για να μην καταστρέφεται ο κήπος 
μου από το ποδόσφαιρο που παίζουν τα παιδιά του. Κανείς δε θα αρνούνταν 
ότι και τα δύο παραδείγματα εμπίπτουν στην κατηγορία των αρνητικών φι­
λελεύθερων δικαιωμάτων που υλοποιούνται με ‘θετικές’ ενέργειες των φο­
ρέων της υποχρέωσης. Της ίδιας φύσης ‘θετική’ ενέργεια ωστόσο θεμελιώνει



Γρηγόρης Μολνβας 11

η αξίωση να μου πληρωθούν τα δίδακτρα αν δεν έχω χρήματα ή να μου 
παρασχεθεί κατάλυμα, διατροφή κ.λπ. Η συλλογιστική που θεμελιώνει αυτή 
την απαίτηση διαφέρει, αλλά το διαζευκτικό σχήμα θετικό - αρνητικό δε 
φωτίζει διόλου αυτή τη διάκριση. Εγείρω την αξίωση για θετική ενέργεια 
όπως και στην προηγούμενη περίπτωση των κλασικών φιλελεύθερων δικαιω­
μάτων. Που έγκειται η διαφορά; Απλά και μόνο στο ότι στην περίπτωση των 
κοινωνικών δικαιωμάτων δεν υπάρχει αντίστοιχη υποχρέωση συγκεκριμένου 
φορέα και γι’ αυτό δεν μπορώ να τα εγείρω κατά συγκεκριμένου εξατομι- 
κευμένου αποδέκτη ώστε να είναι εκτελεστά. Αν μπορούσα δεν υπάρχει 
prìma-facie λόγος να μη μετέπιπταν αυτοδικαίως στην κατηγορία των κλασι­
κών αρνητικών δικαιωμάτων γιατί δε θα διαφοροποιούνταν από την απαίτη­
ση να μου εξοφληθεί το γραμμάτιο. Κατά συνέπεια για τα κοινωνικά δικαιώ­
ματα ισχύει περίπου η ίδια επιχειρηματολογία που επικαλούνταν οι πολέμιοι 
των φυσικών δικαιωμάτων (φυσικών δικαιωμάτων που, ας σημειωθεί, μπορεί 
να είναι ακριβώς τα λεγάμενα αναφαίρετα κλασικά δικαιώματα στη ζωή και 
ιδιοκτησία, δηλαδή δικαιώματα συμβατικά θεωρούμενα ως αμιγώς φιλελεύ­
θερου τύπου). Έτσι από αυτή τη σκοπιά τα κοινωνικά δικαιώματα αποκτούν 
την ίδια υφή με τα υποτιθέμενα φυσικά δικαιώματα (είτε πρόκειται για 
κλασικά φιλελεύθερα δικαιώματα είτε όχι) και αποτελούν απλώς θεμιτές ή 
μη παραινέσεις για τη δικαίίκή αναγνώρισή τους, δηλαδή αποτελούν λόγους 
για θέσπιση δικαιωμάτων και όχι δικαιώματα καθαυτά.

Αν αγνοώντας τα ανωτέρω εκλάβουμε ως κριτήριο αντιδιαστολής μεταξύ 
κλασικών και κοινωνικών ατομικών δικαιωμάτων την άποψη ότι τα κοινωνι­
κά δικαιώματα δεν είναι αυθεντικά και γνήσια επειδή σχετίζονται με την 
οικονομική ευρωστία του κράτους και συνεπάγονται γενναίες δαπάνες, 
(Cranston 1967: 50-1, Ρίζος 1991: 173), μπορεί κανείς να αντιτείνει ότι τα 
έξοδα αμυντικής θωράκισης μιας χώρας υπερτερούν των εξόδων για την 
παροχή παιδείας ή κάποιο άλλο κοινωνικό αγαθό. Αυτό όμως δεν καθιστά 
μη γνήσιο το δικαίωμα στη ζωή. Μια πιο ενδιαφέρουσα οπτική είναι η 
αποδοχή ότι τα λεγάμενα κλασικά ατομικά δικαιώματα έχουν από τη φύση 
τους πεπερασμένο χαρακτήρα, ενώ τα κοινωνικά δικαιώματα είναι in 
principle εγγενώς απεριόριστα, έστω και αν συγκυριακά τα δεύτερα συνεπά­
γονται μικρότερο κόστος από τα πρώτα.

Η συχνή αναφορά σε αρνητικά και θετικά δικαιώματα και ελευθερίες 
έχει πολλαπλό κατά περίπτωση περιεχόμενο. Ωστόσο, η μέχρι τώρα παρου­
σίαση πρέπει να έχει καταστήσει τουλάχιστον σαφές ότι η ελευθερία ως 
αρνητική έννοια δεν πρέπει να ταυτίζεται με αυτό που αποκαλείται εν γένει



12 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

αρνητική ελευθερία. Το πρόβλημα δεν είναι απλά λεκτικό ούτε είναι αντι­
φατικό να χρησιμοποιούνται οι δύο εκφράσεις ως συνώνυμα με την προϋπό­
θεση ότι ορίζονται και με τον ίδιο τρόπο, δηλαδή ότι η ελευθερία υφίσταται 
αρνητικά με'σω της σιωπής του νόμου (και όχι της προστασίας της δια του 
νόμου). Ωστόσο στην περίπτωση που η αρνητική ελευθερία δε συμπίπτει με 
αυτή την έννοια, τότε σημαίνει ότι το πεδίο ανεμπόδιστης λειτουργίας του 
ατόμου δημιουργείται μέσω θέσπισης δικαιωμάτων που εγείρουν αξιώσεις 
μη παρέμβασης, δηλαδή δια της παρουσίας του νόμου. Με άλλα λόγια, η 
ελευθερία ως αρνητική έννοια αποτελεί τη συνέχιση του καθεστώτος φυσι­
κής κατάστασης στα πλαίσια της κοινωνικής συμβίωσης και προϋποθέτει 
περιορισμένο κράτος. Προϋποθέτει δηλαδή περιοχές ή τμήματα της κοινω­
νικής δραστηριότητας που ο νομοθέτης θέλει να αγνοεί και δεν προστατεύει. 
Υπό αυτή την οπτική ο θεσμός της ιδιοκτησίας δεν αποτελεί έκφανση ή 
μορφή της ελευθερίας υπό αρνητική έννοια. Το ότι η ιδιοκτησία προϋποθέτει 
τη μη παρέμβαση τρίτων είναι αδιάφορο γιατί αυτή δημιουργείται μέσω 
θέσπισης καθηκόντων μη παρέμβασης (και αυτή η λογική σχέση δεν αλλάζει 
αν περάσουμε από το θετικό στο υπερ-θετικό δίκαιο και δεχθούμε ότι δι­
καιώματα ιδιοκτησίας απλά ‘αναγνωρίζονται’ γιατί προϋπάρχουν της δικαιι- 
κής θέσπισής τους).

Η επίγνωση του γεγονότος ότι αυτό που καταχρηστικά αποκαλείται ελευ­
θερία παράγεται στην πολιτική κοινωνία μέσα από τη θετική παρουσία του 
νόμου, οδήγησε τον Bentham στο να αντικαταστήσει την αρχή της ελευθε­
ρίας με την αρχή της ασφάλειας (security) -έννοια που δανείσθηκε από τον 
Montesquieu (1989: 157, 188)- για να εκφράσει με θεωρητική συνέπεια 
προβληματικές που άλλοι στοχαστές εξακολουθούσαν να τις προσεγγίζουν 
μέσα από την εννοιολογική κατηγορία της αστικής11 ελευθερίας (civil 
liberty). Ωστόσο η έννοια της ασφάλειας που υιοθετεί ο Bentham (που σα­
φώς υφίσταται ή εξυπονοείται ακόμα και σε κάθε θεωρία του κοινωνικού 
συμβολαίου) του παρέχει τη δυνατότητα να εξέλθει από το θεωρητικό αδιέ­
ξοδο των στοχαστών που υιοθετούν μεν την αρχή της ελευθερίας ως αρνητι­
κής έννοιας, αλλά μέσω αυτής προσπαθούν να διατυπώσουν το αίτημα της 
ασφαλούς προστασίας του ατομικού χώρου στα πλαίσια της πολιτικής κοινω­
νίας. (Rosen 1983 και 1992: Α' μέρος, Molivas 1994: 271-285, πρβλ. Pettit 
1997, 61-62, 65). Είναι δε χαρακτηριστικό ότι το γεγονός ότι ο Bentham (αν 
και το έκανε για καθαρά αναλυτικούς λόγους) απέρριψε την αρχή της ελευ­
θερίας ως κατάλληλου εργαλείου να εκφράσει τις δικαιϊκές σχέσεις προστα­
σίας του ατόμου απέναντι στην αυθαιρεσία της εξουσίας ή άλλων ατόμων,



Γρηγόρης Μολύβας 13

ήταν επαρκής λόγος για να καταταχθεί αδίκως από τον Halévy στο στρατό­
πεδο των αυταρχικών και μη φιλελεύθερων στοχαστών του 19ου αιώνα 
(Rosen: 1987).

Η ιστορική οπτική

Αν υποτεθεί ότι η επιχειρηματολογία του Berlin καταδεικνύει την ιστορι­
κή συνάφεια μεταξύ θετικής ελευθερίας και ολοκληρωτικής, κολεκτιβιστι- 
κής, εθνικιστικής ή πάντως μη φιλελεύθερης αντίληψης οργάνωσης της πο­
λιτικής κοινωνίας, η ιστορική επισκόπηση που στηρίζει αυτή τη θέση είναι 
μονοδιάστατη ή τουλάχιστον ελλιπής ως προς την πληρότητα της παρουσία­
σης. Συγκεκριμένα ιστορικά παραδείγματα ανατρέπουν τη συλλογιστική του 
Berlin. Αλλά ακόμα και στην περίπτωση που αυτά συνηγορούν υπέρ της 
ερμηνευτικής του προσέγγισης, οι ομοιότητες ενίοτε είναι επιφανειακές για­
τί το πλαίσιο συζήτησης μέσα στο οποίο λαμβάνουν χώρα εκφράσεις που εκ 
πρώτης όψεως δικαιώνουν την ερμηνεία του Berlin είναι διαφορετικό από 
αυτό που ο ίδιος παρουσιάζει. Σχηματικά θα μπορούσε να παρατηρηθεί ότι 
ενώ ο Berlin άντλησε τον ορισμό της ελευθερίας από στοχαστές του 17ου και 
18ου αιώνα, τον πλαισίωσε κυρίως με τις θεωρητικές αναζητήσεις του 19ου 
και κυρίως μέσα από την προγραμματική του αντίθεση στον Hegel, γεγονός 
που φόρτισε αρνητικά την έννοια της θετικής ελευθερίας ως έννοιας εγγενώς 
μη φιλελεύθερης.

Η αναγωγή σ’ ένα ανώτερο εαυτό, που επικαλούνται συχνά οι θιασώτες 
της έννοιας της θετικής ελευθερίας κατά τον Berlin, δεν έχει αναγκαστικά 
ούτε ιστορικά είχε πάντα ολοκληρωτικές προεκτάσεις. Η έννοια του ‘ανώτε­
ρου’ ή ‘πραγματικού’ εαυτού μπορεί πλέον να φέρνει συνειρμικά στο νου τον 
Hegel και τον Πανγερμανισμό, αλλά έχει και πιο αθώες πλευρές που δεν 
είναι εξίσου γνωστές και θα προσπαθήσω στη συνέχεια να αναδείξω. Σε 
πολλές περιπτώσεις ο Berlin αποδέχεται ότι η έννοια της ανώτερης βούλησης 
δεν οδηγεί αναγκαστικά στον ολοκληρωτισμό, αλλά ενώ σαφώς δεν υιοθετεί 
εξολοκλήρου την άποψη ότι ιστορικά οδήγησε πάντοτε προς αυτή την κατεύ­
θυνση, η επιχειρηματολογία του την προϋποθέτει στο μεγαλύτερο μέρος της, 
αν και παραμένει ασαφής ως προς τον επιμερισμό των ευθυνών των στοχα­
στών που επικρίνονται (πχ. 147, 148,152).

Πρέπει να ληφθεί υπόψη, ωστόσο, ότι η ερμηνεία του Berlin, αποτελεί 
αντίδραση ενός Εβραίου διανοούμενου που διασχίζει τον 20ο αιώνα παρα­
τηρώντας ή βιώνοντας τα φαινόμενα του ναζισμού, φασισμού, εθνικής κά­



14 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

θαρσης, στρατοπέδων συγκέντρωσης, κομμουνισμού, όπου η βία καθαγιάζε­
ται στο όνομα ανώτερων σκοπιμοτήτων τις οποίες αν το άτομο δεν τις αντι­
λαμβάνεται σημαίνει ότι δε γνωρίζει την ‘πραγματική’ του θέληση. Υπό αυτό 
το πρίσμα οι ιδέες του Berlin αποτυπώνουν με ακρίβεια αυτή τη μεταμόρφω­
ση ή διαστρέβλωση των εννοιών όπου η ελευθερία εξομοιώνονταν με την 
εξουσία, μια υπέρτερη λογική ή την ιστορική αναγκαιότητα. Ο Berlin, ωστό­
σο, προέβη σε πολύ μεγαλύτερης κλίμακας γενικεύσεις που τις απορρόφησε 
μέσα στο ενιαίο ερμηνευτικό του σχήμα.

Ας πάρουμε για παράδειγμα τον τρόπο με τον οποίο ερμηνεύει ο Berlin 
τη θεωρητικά γόνιμη περίοδο των δύο μεγάλων επαναστάσεων του 18ου 
αιώνα:

Η ελευθερία αντί να είναι αντίθετη με την εξουσιαστική αρχή εξομοιώνεται 
ουσιαστικά με αυτή. Αυτή είναι η γλώσσα όλων των διακηρύξεων των δικαιω­
μάτων του ανθρώπου κατά τον 18ο αιώνα καθώς και όλων αυτών που βλέπουν 
την κοινωνία ως ένα σχέδιο φτιαγμένο σύμφωνα με τους λογικούς νόμους του 
σοφού νομοθέτη ή της φύσης ή της ιστορίας ή του Υπέρτατου Όντος (148). 

Αυτός είναι ο τύπος της γενίκευσης που συχνά επιχειρεί ο Berlin παρα- 
συρόμενος από την αντι-Χεγγελιανή πολεμική του. Δε χωράει αμφιβολία ότι 
στην πλειονότητα των περιπτώσεων τόσο οι υπέρμαχοι όσο και οι πολέμιοι 
των διακηρύξεων και των επαναστάσεων συχνά ταύτιζαν σε κάποιο σημείο 
της επιχειρηματολογίας τους την ελευθερία με το νόμο, δηλ. με τη θεμιτή 
εξουσιαστική επιταγή. Για ευνόητους λόγους, οι μεν πρώτοι την ταύτιζαν με 
τον υπερ-θετικό νόμο, οι δεύτεροι με το θετικό νόμο (αντιστοιχίες που άλ­
λαξαν μετά την εδραίωση της Γαλλικής επανάστασης). Ωστόσο αυτή η ταύ­
τιση δεν έχει καμία σχέση με την πορεία του Υπέρτατου Όντος ή την σύλ­
ληψη της κοινωνίας ως του πλάνου του σοφού νομοθέτη. Εντάσσεται και 
αποτελεί μέρος της επιχειρηματολογίας του κοινωνικού συμβολαίου, μιας 
από τις κύριες παραδόσεις της πολιτικής σκέψης η απήχηση της οποίας 
κορυφώθηκε κατά τον 18ο αιώνα12.

Η παράδοση του κοινωνικού συμβολαίου πέρα από τις ποικιλίες και τις 
αποχρώσεις που σε μερικές περιπτώσεις είναι οριακού τύπου όπως στο 
Rousseau - σε γενικές αρχές προσβλέπει στην οργάνωση της πολιτικής κοι­
νωνίας (και όχι της κοινωνίας, τουλάχιστον πριν από τη δημοσίευση του 
Agrarian Justice του Thomas Paine) σε ορθολογική βάση αλλά με το στοιχείο 
της συναίνεσης των ενδιαφερομένων να πρυτανεύει στο βαθμό που δε θέλει 
να εξοκείλει σε νομιμοποίηση ωφελιμιστικού τύπου. Το πρόβλημα για όλες 
αυτές τις θεωρίες του κοινωνικού συμβολαίου είναι με ποιο τρόπο γίνεται το



Γρηγόρης Μολύβας 15

πέρασμα από την ελευθεριότητα της ανομίας που επικρατεί στην υποτιθέμε­
νη φυσική κατάσταση στην ασφαλή απόλαυση των κοινωνικών αγαθών. Αυτή 
η ασφαλής απόλαυση συνεπάγεται ορισμένους αυταπόδεικτους κανόνες συμ­
βίωσης στους οποίους κάθε άτομο συναινεί και τους αναγνωρίζει ως δεσμευ­
τικούς γιατί διασφαλίζουν την ελευθερία του σε συνθήκες πολιτικής κοινω­
νίας. Είναι σε αυτό το σημείο που γίνεται η ταύτιση των εννοιών της ελευ­
θερίας και του νόμου. Αν υπάρχει κάποιο πρόβλημα σ’ αυτού του τύπου τις 
συλλογιστικές αυτό ανάγεται πιο συγκεκριμένα στη σύγχυση μεταξύ ελευθε­
ρίας, δικαιώματος και ωφελιμότητας13 και όχι στην εκλογίκευση της πορείας 
του Υπέρτατου Όντος και τους άλλους λόγους που αναφέρει ο Berlin ερμη­
νεύοντας τη σκέψη του 18ου αιώνα μέσα από την οπτική του Hegel14. Για 
παράδειγμα η πίστη του Priestley στην επικείμενη ανάσταση των νεκρών και 
τη Δευτέρα Παρουσία ως μέρος του Θείου σχεδίου, επιδρά ενδεχομένως 
στην επιστημονική του αντίληψη για την υλική υφή της ψυχής και όχι εμφα- 
νώς στην πολιτική του σκέψη. Στο βαθμό δε που υφίσταται κάποια συνάφεια 
μεταξύ πολιτικών και θεολογικών αντιλήψεων μπορεί κανείς να αντιπροτεί­
νει παραδείγματα μέσα από τους κόλπους των Rational Dissenters όπου η 
προσπάθεια εκλογίκευσης της πορείας του Υπέρτατου Όντος αποτελεί 
προάγγελο πολιτικού φιλελευθερισμού και όχι το αντίθετο15.

Τα κείμενα των θεωρητικών της Αμερικανικής και Γαλλικής επανάστα­
σης που ευαγγελίζονται εμφατικά την έννοια της αυτοκυβέρνησης και του 
αυτοκαθορισμού ως την πιο αυθεντική μορφή ελευθερίας δεν μπορούν να 
γίνουν αντικείμενο κριτικής του τύπου που εξαπολύει συλλήβδην ο Berlin για 
όσους ασπάζονται αυτό που αποκαλεί θετική ελευθερία. Αντίθετα με ότι 
συνέβη αργότερα, οι έννοιες αυτές όπως χρησιμοποιούνται εκείνη την εποχή 
δεν υποστασιοποιούνται σε ολοκληρωτικές οντότητες που καταβροχθίζουν 
το άτομο. Ο λόγος είναι ότι οι θεωρήσεις αυτές των άγγλων ριζοσπαστών 
εκπορεύονται και αναπτύσσονται μέσα στο πλαίσιο αυτού που αποκλήθηκε 
‘δικαίωμα ατομικής κρίσης’ (right of private judgment)16, μια προβληματική 
που άνθησε πρωταρχικά στο επίπεδο κατοχύρωσης της ελευθερίας θρησκευ­
τικής συνείδησης για να προεκταθεί στη συνέχεια στο πολιτικό επίπεδο 
θεμελιώνοντας το δικαίωμα πολιτικής συμμετοχής.

Το δικαίωμα ατομικής κρίσης λειτουργεί σ’ αυτές τις προσεγγίσεις ως το 
υπέρτατο ηθικό καθήκον συνυφασμένο με την ουσία του ανθρώπου και επι­
τάσσει το ίδιο το υποκείμενο να είναι ο δημιουργός και φορέας των επιλογών 
του, χωρίς να μπορεί να απεμπολήσει αυτό το δικαίωμα και καθήκον παρά 
μόνο αναιρώντας τη φυσική / ηθική του υπόσταση. Η προβληματική αυτή εν



16 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

μέρει σχετίζεται με την αέναη διαμάχη μεταξύ ελεύθερης βούλησης και 
προκαθορισμού θεολογικής ή ψυχολογικής απόχρωσης. Αποτελεί μια προ­
σπάθεια ενδεχομένως όχι ιδιαίτερα επιτυχημένη σε καθαρά φιλοσοφικό ε­
πίπεδο με στόχο να υπογραμμιστεί όσο πιο αυθεντικά γίνεται ότι η πεμπτου­
σία του ανθρώπου έγκειται στην ελευθερία με την πιο γνήσια μορφή του 
όρου που προϋποθέτει ελευθερία ακόμα και απέναντι στο Δημιουργό του. 
Έτσι η έννοια του εαυτού (self), ναι μεν συνδέεται με το Λόγο και τη 
βούληση ή το ‘αυτεξούσιον’ και αντιδιαστέλλεται προς τα πάθη, αλλά ο 
διάχυτος ηθικός ατομικισμός δεν αφήνει περιθώρια εισαγωγής ενός υπερθε­
τικού εκφραστή της ατομικής βούλησης, χωρίς να αναιρείται ολόκληρη η 
επιχειρηματολογία. Εδώ έγκειται το κρίσιμο σημείο, διότι η δυνατότητα πα­
ρερμηνείας και ‘μαγικής μεταμόρφωσης’ της ελευθερίας στο αντίθετό της 
οφείλεται στο ότι στα πλαίσια μιας θεωρίας είναι νοητός και ανεκτός ο 
ισχυρισμός ότι κάποιος μπορεί να προβεί στην αυθεντική ερμηνεία της θέ­
λησης τρίτου ατόμου και να την νποκαταστήσει χωρίς υποτίθεται να επιβάλ­
λει κάποια αλλότρια βούληση. Χωρίς τη δυνατότητα εισαγωγής αυτού του 
στοιχείου η κριτική του Berlin παραμένει αστήριχτη.

Όταν οι ανωτέρω παραδοχές μεταφράζονται σε πολιτικούς όρους ανα­
δύεται ένας πολιτικός φιλελευθερισμός όπου η ηθική τελείωση του ατόμου 
προϋποθέτει την ανεμπόδιστη έκφραση των απόψεών του σε όλα τα επίπεδα, 
μια μορφή της οποίας είναι και η πολιτική συμμετοχή. Η ατομικιστική προο­
πτική δεν κινδυνεύει έτσι μέσα από την πολιτική συμμετοχή. Το ηθικό καθή­
κον για διαρκή έρευνα στη διαδικασία μόρφωσης και έκφρασης της ατομικής 
κρίσης αφενός θεμελιώνει δικαιώματα μη παρέμβασης έναντι τρίτων ώστε 
να μην παρεμποδίζεται η εκτέλεση του καθήκοντος17 και αφετέρου δεν απε- 
μπολείται στο όνομα ενός ανώτερου ιδανικού εξωγενώς καθορισμένου. Μέ­
σα σ’ αυτό το πλαίσιο ο ανώτερος, ιδεώδης, ιδεατός, ή όπως αλλιώς εαυτός 
συνυφασμένος με το λόγο ή τη βούληση, δεν αποτελεί πρόπλασμα και προϋ­
πόθεση ολοκληρωτισμού αλλά πρόταγμα για ατομική ηθική τελείωση σε 
κοινωνικό πλαίσιο μέσα από ατομική προσπάθεια που δεν υποκαθίσταται. 
Δεν υπάρχει τίποτα παράδοξο στην παραδοχή ότι το άτομο με τις δικές του 
δυνάμεις και φώτα οφείλει να πασχίσει να πραγματώσει έναν ανώτερο εαυ­
τόν, δηλ. τον εν δυνάμει εαυτό του. Η ιδέα καθαυτή είναι ουδέτερη και 
νοηματοδοτείται από το πλαίσιο αναφοράς της (Lukes 1973: 71).

Στο πλαίσιο αυτής της προσπάθειας ηθικής τελείωσης είναι προτιμότερο 
κανείς να σφάλει παρά να πράξει το ορθό επαφιέμενος στην καθοδήγηση ή 
χειραγώγηση των άλλων. Σημασία έχει η διαδικασία της προσπάθειας και



Γρηγόρης Μολύβας 17

όχι το βέλτιστο αποτέλεσμα ή σύλληψη του ορθού. Και αυτή η αντίληψη 
συνιστά τομή. Αποτελεί ένα καίριο συστατικό του δόγματος των φυσικών 
δικαιωμάτων που διακρίνεται με σαφήνεια στη διαδικασία απαγκίστρωσης 
και αυτονομίας τους από την παράδοση του φυσικού νόμου από την οποία 
κατάγονται. Είναι μέσω αυτής της αντίληψης που γίνεται πλέον νοητό το 
δικαίωμα του λάθους που εκφράζεται στην αντίθεση the right to do wrong και 
που στους κόλπους που παραδοσιακού φυσικού δικαίου θα αποτελούσε α­
σύλληπτο βιασμό της λογικής.

Δεδομένων των ασφαλιστικών δικλίδων στις επιμέρους θεωρίες που απο­
κλείουν τη δυνατότητα υποκατάστασης της ατομικής βούλησης, δεν ξενίζει 
το γεγονός ότι οι ηθικές παραινέσεις που απαντά κανείς σε συγγράμματα 
ηθικοπλαστικού χαρακτήρα δεν αλλοιώνουν τον πολιτικό φιλελευθερισμό 
των ίδιων των συγγραφέων όπως αναδύεται μέσα από τα πολιτικά τους 
συγγράματα. Για όλες αυτές τις ιδέες μπορεί κανείς να επικαλεστεί ανάμεσα 
σε πολλούς άλλους τη χαρακτηριστική περίπτωση του Richard Price18 ο 
οποίος υπήρξε από τους ιδεολογικούς μέντορες της Αμερικανικής και Γαλ­
λικής επανάστασης, προάγγελος του Kant (οπαδού της θετικής ελευθερίας 
κατά τον Berlin) στο φιλοσοφικό επίπεδο, του Thomas Paine (οπαδού της 
αρνητικής ελευθερίας) στο πολιτικό επίπεδο19, αλλά και οπαδός της ‘θετικής’ 
ελευθερίας. Ο Price άσκησε μια τεράστια επίδραση στη διαμόρφωση των 
επαναστατικών ιδεών ως διαπρεπής φιλόσοφος αλλά κυρίως ως γενικά απο­
δεκτός ηγέτης των Rational Dissenters, του πνευματικά πιο πρωτοπόρου και 
κοινωνικά δυναμικότερου κοινωνικού στρώματος της Αγγλίας.

Είναι ωστόσο εξίσου σαφές ότι το ιδεολογικό ρεύμα που γέννησε ή κά­
λυψε ιδεολογικά τις δύο μεγάλες επαναστάσεις των νεότερων χρόνων και 
που επηρέασε τα μέγιστα τις σύγχρονές μας αντιλήψεις περί ελευθερίας και 
πολιτειακής οργάνωσης, δεν αποτελεί ενιαίο ιδεολογικό μόρφωμα, αλλά 
διαπερνάται το ίδιο από εσωτερικές εντάσεις που αποκρυσταλλώνουν δια­
μετρικά διαφορετικές προσεγγίσεις. Έτσι πέρα από την ηθική διάσταση της 
ελευθερίας που σκιαγραφήσαμε ανωτέρω, υφίσταται και η εργαλειακή της 
προσέγγιση που εκπροσωπείται καλύτερα από κάθε άλλο από τον Joseph 
Priestley. Η διττή αυτή προσέγγιση της ελευθερίας (στην ηθική και εργαλεια- 
κή της διάσταση) αποτελεί χαρακτηριστικό γνώρισμα της ιστορίας του φιλε­
λευθερισμού (Raz 1986: 7) και είναι ένας από τους λόγους που η έννοια της 
αυτονομίας που πηγάζει από την αντίληψη της ελευθερίας ως εγγενούς αγα­
θού βρίσκεται στο επίκεντρο του φιλελευθερισμού (Lukes 1973: 56).

Ας δούμε όμως πρώτα τον τρόπο με τον οποίο αντιμετωπίζει ο Berlin αυτή



18 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

τη σχέση μεταξύ δημοκρατίας (δηλαδή πολιτικής ελευθερίας) και ατομικής 
ελευθερίας. Όπως στο εννοιολογικό πεδίο ο Berlin υποστηρίζει ότι η ελευ­
θερία πρέπει σαφώς ν’ αντιδιαστέλλεται προς την έννοια του αυτοκαθορι- 
σμού (ή την επίτευξη όποιου επιθυμητού αγαθού όπως δικαιοσύνη και ευτυ­
χία), στο πολιτικό πεδίο υποστηρίζει κατ’ αναλογία ότι ένα φιλελεύθερο 
πολίτευμα δεν είναι κατ’ ανάγκη πολιτική δημοκρατία. Ο φιλελεύθερος χα­
ρακτήρας ενός πολιτεύματος έγκειται στην έκταση της ελευθερίας που πα­
ρέχει, ενώ ο δημοκρατικός χαρακτήρας του ανάγεται στη μορφή περιορι­
σμού της. Η ουσιώδης αυτή διάκριση αποτελεί απλά λογική προέκταση της 
αντίληψης περί ελευθερίας που υιοθετεί ο Berlin. Προχωράει όμως ένα βήμα 
παραπέρα για να αναιρέσει την όποια αιτιακή σχέση μεταξύ δημοκρατίας 
και ατομικών ελευθεριών, ή με άλλους όρους μεταξύ θετικής και αρνητικής 
ελευθερίας:

... η ελευθερία υπό αυτή την έννοια δεν είναι ασυμβίβαστη με μερικά είδη 
αυταρχισμού, ή τέλος πάντων με την έλλειψη αυτοκυβέρνησης.... Η ελευθερία 
υπό αυτή την έννοια δεν είναι συνδεδεμένη με τη δημοκρατία ή την αυτοκυ­
βέρνηση. Η αυτοκυβέρνηση συνολικά παρέχει περισσότερες από άλλα καθε­
στώτα εγγυήσεις διασφάλισης των ατομικών ελευθεριών και ως τέτοια πολλοί 
φιλελεύθεροι έχουν υπεραμυνθεί αυτής. Αλλά <5εν νφίσταται αναγκαία σχέση 
μεταξύ ατομικής ελευθερίας και δημοκρατικής διακυβέρνησης. Η απάντηση 

στο ερώτημα ‘Ποιος με κυβερνά’ είναι λογικά διακριτή από την απάντηση στο 
ερώτημα ‘Σε ποιο βαθμό η κυβέρνηση επεμβαίνει στη ζωή μου’ ... Η σχέση 
μεταξύ δημοκρατίας και ατομικής ελευθερίας είναι πολύ πιο χαλαρή από όσο 
πιστεύουν πολλοί οπαδοί και των δύο. Η επιθυμία να κυβερνώ τον εαυτό μου 
ή τέλος πάντων να μετέχω στη διαδικασία μέσω της οποίας ελέγχεται η ζωή 
μου μπορεί να αποτελεί μια βαθειά ανάγκη όπως και η επιθυμία της ελεύθε­
ρης περιοχής δράσης και είναι ίσως ιστορικά παλαιότερη. Αλλά δεν είναι 
επιθυμία για το ίδιο πράγμα. Και είναι, πράγματι, τόσο διαφορετικές όσο να 
έχει τελικά οδηγήσει στη μεγάλη σύγκρουση των ιδεολογιών που κυριαρχούν 
στον κόσμο μας (129-31).20

Ο Berlin, βαθύς γνώστης της ιστορίας των ιδεών, παραδέχεται ότι ιστο­
ρικά πολλοί φιλελεύθεροι υπερασπίστηκαν τη δημοκρατική συμμετοχή ως 
προϋπόθεση προάσπισης και διασφάλισης ατομικών ελευθεριών21. Προσπα­
θεί, ωστόσο, να αποδυναμώσει αυτή τη σχέση και αυτό το κάνει μέσω του 
επιχειρήματος ότι οι δύο έννοιες είναι διαφορετικές γιατί εκπορεύονται από 
διαφορετική αρχή και αποκρυσταλλώνουν διαφορετικές επιθυμίες. Πρέπει 
όμως να παρατηρήσουμε ότι η ορθότητα αυτών των διαπιστώσεων δεν οδηγεί 
στην απίσχνανση της σχέσης μεταξύ δημοκρατίας και ατομικών ελευθεριών.



Γρηγόρης Μολύβας 19

Η αποδοχή ότι δημοκρατική αρχή και ελευθερία συνιστούν διαφορετικά 
αιτήματα δεν απαντά στο μείζον ερώτημα με ποιον τρόπο πέραν της δημο­
κρατικής διακυβέρνησης είναι δυνατόν να διασφαλισθεί η ιδιωτική ελευθε­
ρία. Ο Berlin πράττει λογικό σφάλμα όταν προσπαθεί να παραγάγει επιχεί­
ρημα αναφορικά με τη σχέση μεταξύ αρνητικής και θετικής ελευθερίας μέσω 
της λογικής διάκρισης των ορισμών τους.

Όταν ο Berlin παρατηρεί ότι και υπό ένα αυταρχικό ηγεμόνα μπορεί να 
υπάρχει ελευθερία, αναφέρεται στο γεγονός ότι τα άτομα υπό την εξουσία 
του σε συγκεκριμένη συγκυρία τυγχάνει όντως να απολαμβάνουν ελευθε­
ρίας. Αλλά μόνο αν περάσουμε από τη στατική στιγμή στη διαχρονική δυνα­
μική εμφανίζεται το πρόβλημα το οποίο εννοεί να παραβλέπει. Ο Berlin δεν 
εξετάζει αν και πού στηρίζουν τη βεβαιότητά τους οι υπήκοοι του αυταρχικού 
ηγεμόνα ότι θα συνεχίσουν όντως να απολαμβάνουν την ιδιωτική τους ελευ­
θερία ή αν για να προάγουν τα ιδιωτικά τους επιτηδεύματα τους επαρκεί η 
αίσθηση της de facto απόλαυσης της αρνητικής ελευθερίας τους συνοδευόμε- 
νης από αβεβαιότητα για το αν θα συνεχίσουν να την απολαμβάνουν και την 
επόμενη μέρα Το να μην πραγματεύεται κανείς αυτό το ζήτημα σημαίνει ότι 
παραβλέπει το κεντρικό ερώτημα της πολιτικής σκέψης πάνω στην ελευθερία 
και των διακρίσεών της. Και το ζήτημα αυτό δεν επιλύεται με την εννοιολο- 
γική αποσαφήνιση των ορισμών της ελευθερίας. Αυτό που αποδεικνύει η 
επιχειρηματολογία του Berlin, ότι δηλαδή δημοκρατία και ελευθερία είναι 
δύο διαφορετικά πράγματα έστω και αν συγκυριακά συμπίπτουν, αποτελεί 
απλά σημείο εκκίνησης των στοχαστών που υπεραμύνονται της δεύτερης 
μέσω της πρώτης. Ξεκινούν με την πεποίθηση ότι συγκυριακά υπάρχει δυνα­
τότητα απόλαυσης ατομικών ελευθεριών ακόμα και υπό αυταρχικά καθεστώ­
τα αλλά τονίζουν ότι αυτή η απόλαυση είναι επισφαλής. Γι’ αυτό και επιζη­
τούν τρόπους θεσμικής κατοχύρωσής τους που έχει τη μορφή ελέγχου αυτών 
που ασκούν την εξουσία, ο οποίος δεν είναι κατ’ ανάγκη άμεσος ώστε να 
δημιουργεί πρόβλημα πρακτικής άσκησης της διακυβέρνησης.

Ο Berlin ατυχώς εξισώνει τη δημοκρατική διακυβέρνηση με αυτό που 
αποκαλείται δημοκρατικός δεσποτισμός (Rosen 1990: 12) και παρατηρεί 
απλά ότι δημοκρατία και ελευθερία συνιστούν διαφορετικά αιτήματα (κάτι 
που όντως για πολλούς δεν είναι αυτονόητο) που τείνουν να αντιμάχονται το 
ένα το άλλο, χωρίς να εξετάζει κάτω από ποιες άλλες πολιτειακές συνθήκες 
οι ατομικές ελευθερίες μπορεί να διασφαλίζονται και η διασφάλιση αυτή να 
έχει συνέχεια. Ο Berlin μας λέει ότι η πολιτική συμμετοχή δεν είναι ελευθε­
ρία, ότι ιστορικά οδήγησε στην καταδυνάστευση της ελευθερίας του ατόμου.



20 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

Από την άλλη πλευρά υποστηρίζει ότι η μόνη μορφή πραγματικής ελευθερίας 
είναι η ιδιωτική ή αρνητική ελευθερία. Δεν μας λέει όμως αυτό που κυρίως 
θέλουμε να μάθουμε, δηλαδή με ποιον τρόπο είναι δυνατό να διασφαλισθεί 
διαχρονικά η ιδιωτική ελευθερία.

Σε αυτό το σημείο μπορούμε απλά να ανατρέξουμε σε δυο στοχαστές των 
οποίων οι απόψεις περί ελευθερίας είναι όμοιες με του Berlin για να διαπι­
στώσουμε ότι η προγραμματική του αντίθεση στον Hegel και η γνήσια αγω­
νία του για τον κίνδυνο ολοκληρωτικών αποκλίσεων τον οδηγούν σε μια 
συρρίκνωση της φιλελεύθερης προβληματικής.

Ας ξεκινήσουμε με τον Priestley του οποίου οι ορισμοί είναι πολύ κοντά 
στους αντίστοιχους της θετικής και αρνητικής ελευθερίας που προτάσσει ο 
Berlin και είχαν τεράστια απήχηση στους συγχρόνους του. Κατά τον Priestley 
η ελευθερία του ατόμου στην ιδιωτική του υπόσταση (civil liberty) αναφέρε- 
ται στην έκταση του πεδίου δράσης του ατόμου που δεν υπόκειται σε κατα­
ναγκασμό, ενώ η πολιτική ελευθερία (political liberty) ανάγεται στο δικαίω­
μα άσκησης διακυβέρνησης μέσω της οποίας αυτός που την ασκεί επηρεάζει 
τη ζωή των άλλων και έτσι εμμέσως τους κυβερνά (Priestley 1971: 9). Δεδο­
μένων αυτών των ορισμών η σχέση μεταξύ των δύο μορφών ελευθερίας είναι 
σχέση έντασης. Στόχος κάθε ορθολογικά σκεπτόμενου ατόμου θα ήταν να 
στερηθεί όσο το δυνατόν λιγότερο από την ιδιωτική του ελευθερία και να 
κερδίσει όσο το δυνατόν περισσότερη πολιτική ελευθερία που λειτουργεί 
ουσιαστικά ως διαπραγματευτική δύναμη (Priestley 1817-32, 24:227). Ο 
Priestley όμως που σημειωτέον θεωρείται από πολλούς ως ο ιδεατός τύπος 
του αυτοδημιούργητου bourgeois (π.χ. Kramnick 1977: Hoecker 1987) βλέπει 
μια λογικά αναγκαία σχέση μεταξύ των δύο μορφών ελευθερίας, τις οποίες 
και δε σνγχέει, εκεί που ο Berlin φοβούμενος κολεκτιβιστικές παρεκτροπές 
δε βλέπει καμία. Ο Priestley δεν κάνει το λάθος να παράγει επιχειρηματολογία 
για τη σχέση δύο μεγεθών ή καταστάσεων διαμέσου της εννοιολογικής απο­
σαφήνισης των ορισμών τους. Και είναι μέσω αυτής της σχέσης που αποτρέ- 
πεται η δυνατότητα φιλελεύθερα καθεστώτα να εξελίσσονται σε αυταρχικά 
πολιτεύματα που στη συνέχεια θέτουν σε κίνδυνο το φιλελεύθερο χαρακτήρα 
του καθεστώτος.

Ο ίδιος ο Constant, ο μεγαλύτερος φιλελεύθερος στοχαστής του 19ου 
αιώνα κατά τον Berlin, τον οποίο περιέργως αποσιωπά στο θέμα της σχέσης 
των δυο μορφών ελευθερίας, δε διάκειται δυσμενώς προς τη θετική ελευθε­
ρία. Στηρίζει απλά την πεποίθησή του για την υπεροχή της αρνητικής ελευ­
θερίας στα διαφορετικά πραγματολογικά δεδομένα των νεότερων χρόνων.



Γρηγόρης Μολύβας 21

Δεν είναι τόσο το γεγονός ότι η αυτοκυβέρνηση που προωθείται με'σα από 
την πολιτική συμμετοχή των πολιτών επιδρά αρνητικά στη διασφάλιση της 
αρνητικής ελευθερίας (Constant 1988: 102) όπως απλουστευτικά πιστεύεται. 
Η πολιτική ελευθερία απαξιώνεται στο βαθμό που οι νέες συνθήκες μέσα 
στις οποίες καλείται να λειτουργήσει την καθιστούν ανενεργό σε σχέση με 
το έργο που προορίζεται να επιτελέσει. Ο Constant δηλαδή περιγράφει μια 
ορθολογική σχέση μεταξύ μέσου και επιδιωκόμενου σκοπού που πρέπει να 
διέπονται από την αρχή της αποτελεσματικότητας. Αυτό που ουσιαστικά 
διαφοροποιεί τους σύγχρονους από τους αρχαίους χρόνους είναι ότι πλέον 
λόγω της έκτασης των σύγχρονων κρατών, κάτι που και ο Rousseau θεωρεί 
μοιραίο για την ελευθερία (Rousseau 1968:119,138 1972:181-2), η ατομική 
βούληση δεν μπορεί να έχει την ‘πραγματική επίδραση’ που είχε κατά την 
αρχαιότητα στο σχηματισμό της πολιτικής απόφασης (Constant 1988: 143, 
314, 316) με άμεσες θετικές συνέπειες στη διαμόρφωση του ήθους των πολι­
τών. Έτσι ακόμα και με καθαρά ορθολογικά κριτήρια ο σύγχρονος άνθρω­
πος δε θα επέλεγε να θυσιάσει την ησυχία που του χαρίζει η αρνητική 
ελευθερία για μια εκ των πραγμάτων συρρικνωμένη πολιτική ελευθερία 
όπου η ατομική του βούληση δεν θα είχε κανένα ουσιαστικό αντίκτυπο: Όι 
αρχαίοι έβρισκαν μεγαλύτερες απολαύσεις στη δημόσιά τους ύπαρξη και 
λιγότερες στην ιδιωτική τους ζωή’ συνεπώς ‘θυσίαζαν λιγότερα για να κερ­
δίσουν περισσότερα’ ενώ πράττοντας το ίδιο οι σύγχρονοι θα ‘θυσίαζαν 
περισσότερα για να αποκτήσουν λιγότερα’ (Constant 1988: 104, 317).

Ο Constant όχι μόνο αποδέχεται τη σχέση ατομικής και πολιτικής ελευ­
θερίας, αλλά υιοθετεί και τη διπλή υπερασπιστική γραμμή της πολιτικής 
ελευθερίας στην οποία έχουμε ήδη αναφερθεί. Πιστεύοντας ότι η ‘αληθινή 
μοντέρνα ελευθερία’ είναι η ‘ατομική ελευθερία’ δεν παραλείπει να προσθέ­
σει ότι η ‘πολιτική ελευθερία είναι η διασφάλισή της’ και συνεπώς είναι 
‘απαραίτητη’ γι αυτό το σκοπό (Constant 1988: 323, 317). Είναι αδύνατο να 
απολαμβάνει κανείς την ιδιωτική του ευτυχία δηλ. την αρνητική ελευθερία 
αν δεν έχει εγγυήσεις για τη μη ανατροπή της:

Και που θα βρούμε εγγυήσεις αν όχι στην πολιτική ελευθερία; Να την απαρ- 
νηθούμε, Κύριοι, θα ήταν ανοησία όπως αυτή του ανθρώπου που επειδή 
κατοικεί μόνο στο πρώτο πάτωμα δεν ενδιαφέρεται για το ότι το ίδιο το σπίτι 
είναι χτισμένο πάνω στην άμμο (Constant 1988: 326).

Αυτό το επιχείρημα του Constant έχει μακρά γενεαλογία στη φιλελεύθε­
ρη πολιτική σκέψη που στηρίζεται στην πεποίθηση ότι η έκταση της ατομικής 
ελευθερίας μπορεί να προσδιορίζεται εκ των πραγμάτων από το ‘πνεύμα της



22 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

εποχής’ ή τη μεγαλοθυμία του ηγεμόνα, αλλά παραμένει πάντα μια επισφα­
λής απόλαυση εφόσον δε διασφαλίζεται θεσμικά. Κάποιες μορφές πολιτικής 
ελευθερίας αποτελούν τις μοναδικές εγγυήσεις αυτής της διασφάλισης. Η 
εργαλειακή αυτή αντίληψη περί πολιτικής ελευθερίας συμπληρώνεται στον 
Constant με την αναγνώριση εκ μέρους του του ηθικοπλαστικού της ρόλου 
στη διαμόρφωση του πολίτη που τον ωθεί να πιστεύει ότι ‘η πολιτική ελευ­
θερία είναι ο πιο ισχυρός τρόπος ατομικής ανάπτυξης που ο Θεός μας 
χάρισε’ (Constant 1988: 327). Υπό το περιοριστικό πρίσμα που έχουν επι­
βάλλει κρατούσες αναγνώσεις της ιστορίας των ιδεών, ποιος θα πίστευε ότι 
τα λόγια αυτά ανήκουν στον Constant και όχι στον Rousseau;

Στα πλαίσια αυτών των θεωρήσεων που συνοπτικά σκιαγραφήσαμε γίνε­
ται αντιληπτό ότι αν και πρωτεύουσα σημασία έχουν οι ατομικές ελευθερίες 
αυτές δεν μπορούν να προστατεύονται αποτελεσματικά παρά μόνο μέσα από 
την άσκηση της πολιτικής ελευθερίας. Στο βαθμό δε που ενστερνίζεται κα­
νείς αυτή την εργαλειακή αντίληψη της πολιτικής ελευθερίας και μεταθέτει 
το πεδίο ηθικής πράξης στο αμιγώς ιδιωτικό επίπεδο, δύναται να απαγκι­
στρώσει τη μορφή της πολιτικής ελευθερίας από την πρακτική της άμεσης 
πολιτικής συμμετοχής εισηγούμενος μορφές άσκησης αποτελεσματικού πο­
λιτικού ελέγχου μέσω αντιπροσωπευτικών συστημάτων διακυβέρνησης ή συ­
γκεκριμένου τρόπου θεσμικής οργάνωσης και λειτουργίας των οργάνων του 
κράτους. Η άρνηση του Berlin να ενσωματώσει στην επιχειρηματολογία του 
αυτή την προβληματική οδηγεί σε μια προκρούστεια αντίληψη της φιλελεύ­
θερης πολιτικής σκέψης και του τρόπου με τον οποίο αποπειράται να εντάξει 
στην προβληματική της το αίτημα της πολιτικής συμμετοχής.

Στόχος αυτού του άρθρου είναι να καταδείξει ότι η προβληματική που 
ανακύπτει από τον ορισμό της ελευθερίας ως αρνητικής έννοιας είναι δια­
φορετική από την προβληματική της αντιπαράθεσης μεταξύ αρνητικής και 
θετικής ελευθερίας. Η πρώτη εστιάζεται στην αντιδιαστολή μεταξύ ελευθε­
ρίας και δικαιώματος και αποτελεί μια από τις πιο κεντρικές συζητήσεις της 
πολιτικής σκέψης του Που και 18ου αιώνα γιατί πηγάζει κατά κύριο λόγο 
μέσα από τις θεωρήσεις και τα αιτήματα της παράδοσης του κοινωνικού 
συμβολαίου, των φυσικών δικαιωμάτων και τη νοητή μετάβαση από ένα 
καθεστώς φυσικής κατάστασης στην πολιτική κοινωνία καθώς και την κριτι­
κή τους. Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας είναι θεωρη­
τικά πιο χαλαρή και χρονολογικά ύστερη. Έχει ως αντικείμενο αφενός την 
αντιπαράθεση μεταξύ πολιτικής συμμετοχής και εξασφάλισης του απαραβία­



Γρηγόρης Μολνβας 23

στου ιδιωτικού χώρου (η οποία υφίσταται σαφώς και έξω από αυτή τη διά­
κριση) και αφετέρου την αντιπαράθεση μεταξύ ‘κοινωνικών’ δικαιωμάτων 
και ατομικής ιδιοκτησίας. Η ασυναίσθητη διαπλοκή όλων αυτών των πλαι­
σίων αναφοράς επιτείνει την εννοιολογική σύγχυση αναφορικά με το πού 
έγκειται το αρνητικό ή θετικό στοιχείο της διάκρισης (π.χ. στην απουσία 
υποχρέωσης ή στην παρουσία υποχρέωσης παράλειψης και στην παρουσία 
υποχρέωσης ή στην παρουσία υποχρέωσης προς πράξη ή τέλος στο περιεχό­
μενο αυτής της πράξης). Από την άλλη μεριά, η θετική ελευθερία όπως 
γίνεται αντιληπτή από τον Berlin ισοδυναμεί με την πολιτική συμμετοχή 
διαστρεβλωμένη μέσα από μια ιδεαλιστική έννοια αυτοπραγμάτωσης που 
αναιρεί ή ακυρώνει τις επιθυμίες του εμπειρικού εαυτού ανοίγοντας το δρό­
μο προς μια έξωθεν αυθεντική ερμηνεία τους. Με αυτό τον τρόπο στο όνομα 
της ελευθερίας γίνεται η μετάβαση στον πατερναλισμό. Ωστόσο η απογύμνω­
ση και απόρριψη αυτής της καρικατούρας ιδεαλιστικής ή σοσιαλιστικής κα­
τεύθυνσης που οφείλουμε στον Berlin δεν πρέπει να συμπαρασύρει κάθε 
έννοια πολιτικής ή ‘θετικής’ ελευθερίας ή να την καθιστά εκ προοιμίου 
εχθρική στη φιλελεύθερη παράδοση της πολιτικής σκέψης. Η πολιτική ελευ­
θερία είτε κατά την εργαλειακή αντίληψη είτε ως προαπαιτούμενο ηθικής 
τελείωσης είναι στενά συνδεδεμένη με την προάσπιση των δικαιωμάτων και 
τον έλεγχο της εξουσίας. Το να διερευνήσει κανείς τον τρόπο με τον οποίο 
το αίτημα της πολιτικής συμμετοχής μετεξελίχθηκε αποβάλλοντας ως απά­
ντηση σε συνεχείς εσωτερικές κριτικές τα στοιχεία που εγκυμονούν κινδύ­
νους για την ατομική ελευθερία αποτελεί εγχείρημα που αποζημιώνει περισ­
σότερο από την καθολική απόρριψη της όλης προβληματικής. Ας σημειωθεί 
τέλος ότι η συρρίκνωση ή κατάργηση της έσχατης αντιπαλότητας των δυο 
κόσμων μπορεί να οδηγήσει στην όψιμη αυτάρεσκη θριαμβολογία του νικητή 
ή στην ανάδειξη των γνήσιων εσωτερικών εντάσεων μιας μεγάλης παράδο- 
σης, γεγονός που προϋποθέτει και πολύ μεγαλύτερη βεβαιότητα αναφορικά 
με το που βρίσκεται η αλήθεια. Είναι ζήτημα επιλογής.

Σημειώσεις

Ευχαριστώ τον Καθηγητή Δ. Δημητράκο για τις εύστοχες παρατηρήσεις του.
1. «Ή υπό τού θετικού νόμου αναγνωρισμένη έλευθερία πρέπει νά είναι σύμφω­

νος πρός τήν ήθικήν έλευθερίαν». Ή Φιλοσοφική Σκέψη στην Ελλάδα άπό το 1828 
εως τό 1922 Τόμ. A έκδ. Ρ.Δ. Αργυρόπουλου Αθήνα: Γνώση 1995, σ. 301.

2. Σε όλες τις παραπομπε'ς σε αυτό το έργο στο εξής παρατίθενται μόνο οι σελίδες.
3. Πρβλ. με τη μέθοδό του στο άρθρο του ‘Equality’ (Berlin 1980: 82).



24 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

4. Λόγω έλλειψης χώρου δεν καταπιάνομαι με την κριτική από τη σκοπιά της πολιτικής 
συμμετοχής που προϋποθέτει ένα συγκεκριμένο μοντέλο ανθρώπινης ψυχολογίας (όπως αυτή 
του Charles Taylor), παρά το γεγονός ότι αναφέρομαι στη διάκριση μεταξύ ‘ανώτερου’ και 
‘κατώτερου’ εαυτοϋ όπως αυτή λειτούργησε σε ένα φιλελεύθερο μη Χεγγελιανό πλαίσιο 
αναφοράς. Το να υπεραμυνθεί κανείς του Berlin απέναντι στον Taylor αποτελεί από μόνο του 
σημαντικό εγχείρημα και επιφυλάσσομαι να το αναλάβω σε άλλο άρθρο. Τέλος άλλες κλασι­
κές συζητήσεις (όπως αυτή του Gerald McCallum) δεν επηρεάζουν την επιχειρηματολογία 
που αναπτύσσω γιατί κινείται σε διαφορετική κατεύθυνση.

5. Πρβλ. Barry (1990: 144) και Carrit (1967: 136).
6. Ο Bentham δεν αποτελεί ελκυστικό και ευπροσπέλαστο ανάγνωσμα και αυτός είναι και 

ο λόγος που το έργο του παραμένει άγνωστο (ή γνωστό καθ’ υπεραπλούστευση) συγκριτικά 
με το έργο στοχαστών πολύ μικρότερης πνευματικής εμβέλειας, διεισδυτικότητας και αναλυ­
τικής ικανότητας.

7. Για να προσδώσει μάλιστα μεγαλύτερη έμφαση εξέλαβε το Θείο Νόμο ως πραγματικό 
νόμο που φέρει τα σημεία της βούλησης ενός νομοθέτη σε αντιδιαστολή προς το Φυσικό Νόμο, 
που δεν αποτελεί παρά έκφραση των απόψεων ή επιθυμιών των φιλοσόφων που υπεραμύνο­
νται αυτού (A Comment, CW I, 2 10, 13d). Ας σημειωθεί πάντως ότι σε στιγμές λιγότερο 
επικριτικής διάθεσης, ο Bentham εμφανίζεται να αποδέχεται την ύπαρξη μερικών φυσικών 
δικαιωμάτων ως εγγυήσεων τήρησης των συνταγματικών υποχρεώσεων του κυρίαρχου. Βλ. 
Burns (1993: 210-11).

8. Αν και η πολιτική λειτουργία των φυσικών δικαιωμάτων θα γινόταν καλύτερα αντιληπτή 
μέσα από τη διάκριση ασυλία / αδυναμία (immunity/ disability).

9. Η κλασική διάκριση δηλαδή μεταξύ ελευθερίας και δικαιώματος που έχουμε δεί.
10. Δική μου έμφαση.
11. Αν και συχνά αποδίδεται με αυτό τον όρο, η ορθότερη απόδοση του civil liberty θα 

ήταν ελευθερία του πολίτη στην ιδιωτική του υπόσταση.
12. Για τις διάφορες παραδόσεις πολιτικής σκέψης της εποχής βλ. Τ. Ph. Schofield (1986).
13. Αυτό συμβαίνει κυρίως λόγω του ότι ο καταναγκασμός γίνεται αποδεκτός στο όνομα 

των ωφελημάτων που απορρέουν από τη μετάβαση στην πολιτική κοινωνία.
14. Αν λοιπόν προκύπτει κάποιο πρόβλημα εδώ είναι αυτό που διαβλέπει ο Bentham στην 

κριτική κατά της Λοκιανής παράδοσης στην οποία έγινε αναφορά προηγουμένως (σ. 6).
15. Υπάρχει πλούσια βιβλιογραφία για το θέμα αυτό που εκτείνεται από κλασικές πλέον 

μελέτες (π.χ. Lincoln 1938) μέχρι την πιο πρόσφατη συλλογή άρθρων στο Haakonssen (1996).
16. Βλ. κυρίως Philp (1985: 37,1986: 19-34), Donelly (1987: 31), Cookson (1982: 3-4, 9-10, 

20, 46, 51), Stafford (1980: 280, 291-3).
17. Αυτό αποτελεί έκφανση αυτού που ο Dworkin αποκαλεί δικαίωμα που θεμελιώνεται 

στο καθήκον (duty-based right).
18. Βλ κυρίως Price 1974,177-200 σε συνδυασμό με το εισαγωγικό μέρος του Price 1776.
19. Υπάρχει εκτενής βιβλιογραφία για τη φιλοσοφική επίδραση του Price στον Kant (βλ. 

Cua 1966: 4-7). Η σχέση μεταξύ Price και Paine είναι εξίσου σαφής. Το 1790 ο Price δημο­
σίευσε το έργο Discourse on the Love of Our Country το οποίο έγινε η αφορμή για να συγγράψει 
ως απάντηση ο Burke το Reflections on the Revolution in France ως απάντηση του οποίου ο 
Paine με τη σειρά του εξέδωσε το περίφημο Rights of Man για να υπερασπιστεί τον Price έναντι 
του Burke.

20. Δική μου έμφαση.



Γρηγόρης Μολνβας 25

21. Σε άλλο έργο του μάλιστα η ε'ννοια της πολιτικής συμμετοχής που εμπίπτει στον ορισμό
της θετικής ελευθερίας εμφανίζεται να συναποτελεί (μαζί με άλλα δικαιώματα) με'ρος αυτού
που ο ίδιος ο Berlin αποκαλεί ‘το κοινό φιλελεύθερο δόγμα του προηγουμένου αιώνα’ (Berlin
1980:13).

Βιβλιογραφικές Αναφορές

Barry, Β. (1990). Political Argument: A Reissue with a New Introduction. Ber­
kley & LA: University of California Press, (πρώτη έκδοση 1965).

Becker, L. (1977). Property Rights. London: Routledge.
Bentham, J. (1838-43). The Works of Jeremy Bentham, J. Bowring (ed.), Edin­

burgh: William Tait.
----------(CW), The Collected Works of Jeremy Bentham, H.L.A. Hart, J. H.

Burns, J. Dinwiddy, F. Rosen (eds.), London: Athlone Press & Oxford: 
Clarendon Press.

Berlin, I. (1969). ‘Two Concepts of Liberty’, Four Essays on Liberty. London: 
Oxford University Press.

----------(1980). ‘Equality’, Concepts and Categories: Philosophical Essays,
Oxford: Oxford University Press 81-102.

Blackstone, W. (1775). Commentaries upon the Laws of England, 4 τομ., 7η 
εκδ., Oxford.

Burns J.H.(1993), ‘Nature and Natural Authority in Bentham’, Utilitas, 5/2, 
209-219.

Carritt, E.F. (1967). ‘Liberty and Equality’, A. Quinton (ed.), Political Philo­
sophy, Λονδίνο: London University Press 127-140.

Constant, B. (1988). Political Writings, B. Fontana, Cambridge: Cambridge 
University Press.

Cookson, J.E. (1982). The Friends of Peace: Anti-War Liberalism in England, 
1793-1815, Cambridge: Cambridge University Press.

Cooper, S. (1791). The First Principles of Civil and Ecclesiastical Government 
Delineated, Yarmouth.

Cranston, M. (1967). ‘Human Rights Real and Supposed’ στο D.D. Raphael, 
Political Theory and the Rights of Man, London: Macmillan 43-53.

Cua, A.S. (1966). Reason and Virtue: A Study in the Ethics of Richard Price. Ohio.
Donelly, F.K.(1987). Joseph Towers and the Collapse of Rational Dissent’, 

Enlightenment and Dissent, 6, 31-39.
Dworkin, R. (1977). Taking Rights Seriously. London: Duckworth.



26 Η διάκριση μεταξύ θετικής και αρνητικής ελευθερίας

Finnis, J. (1980). Natural Law and Natural Rights. Oxford: Clarendon Press.
Gewirth, A., (1986). ‘Why Rights are Indispensable?’ Mind, 95, 329- 44.
Gould, C. (1990). Rethinking Democracy. Cambridge: Caubridge University 

Press.
Haakonssen, K. (1996). Enlightenment and Religion. Rational Dissent in Eigh­

teenth-Century Britain. Cambridge: Cambridge University Press.
Hart, H.L.A. (1955). ‘Are There any Natural Rights’, Philosophical Review. 

64/2, 175-191.
............. (1982). Essays on Bentham: Studies in Jurisprudence and Political

Theory. Oxford: Clarendon Press.
Hoecker, J.J. (1987). Joseph Priestley and the Idea of Progress. New York: 

Garland.
Hohfeld, N. (1923). Fundamental Legal Conceptions. New Haven: Yale Uni­

versity Press.
Kaufman, A.S. (1962). ‘Professor Berlin on ‘Negative Freedom’, Mind, 71/281.
Lincoln, A. (1938). Some Political and Social Ideas of English Dissent, 1763- 

1880. Cambridge: Cambridge University Press.
Locke, J. (1990). Δεύτερη Πραγματεία περίΚνβερνήσεως, μετ. Π.Ι. Κιτρομη- 

λίδη, Αθήνα: Γνώση.
Lukes, S. (1979). Individualism, Oxford: Blackwell.
MacCallum, G. (1967). ‘Negative and Positive Liberty’, Philosophical Review, 

76, 312-34.
Mackie, J.L. (1984). ‘Can there be a Right-Based Moral Theory?’ Waldron J. 

Theories of Rights. Oxford: Oxford University Press, 168-181.
Molivas, G. (1994). Natural Rights and Liberty, διδακτορική διατριβή, Univer­

sity College London.
Montesquieu, (1989). The Spirit of Laws. Cambridge: Cambridge University 

Press.
Münzer, S.R. (1990). A Theory of Property. Cambridge: Cambridge University Press.
Nares, R. (1792). Principles of Government Deduced from Reason. London.
Pettit, Ph. (1997). ‘Republican Theory and Criminal Punishment’, Utilitas, 9/1, 

59-80.
Price, R. (1974). Al Review of the Principal Questions in Morals, D.D. Raphael 

(ed.), Oxford: Clarendon Press.
.............(1776), Observations on the Nature of Civil Liberty, 3η εκδ., London.
Priestley, J. (1771). An Essay on the First Principles of Government, 2η εκδ., 

London.



Γρηγόρης Μολύβας 27

----------(1817-32). The Theological and Miscellaneous Works of Dr Priestley,
Rutt (ed.), London.

Philp, M. (1986). Godwin’s Political Justice. London: Duckworth.
.............(1985). ‘Rational Religion and Political Radicalism in the 1970’s’,

Enlightenment and Dissent, 4, 35-46.
Raphael, D.D. (1967). ‘Human Rights Old and New’, Political Theory and the 

Rights of Man, London: Macmillan 54-67.
Raz, J. (1986). The Morality of Freedom, Oxford: Clarendon Press.
Ρίζος Σ. (1991), ‘To Πρόβλημα της Ελευθερίας στο Σύνταγμα του 1975’, Ο 

Φιλελευθερισμός στην Ελλάδα. Αθήνα: Εστία.
Rosen, F. (1983). Jeremy Bentham and Representative Democracy: A Reading 

of the Constitutional Code. Oxford: Clarendon Press.
.............(1987). ‘Elie Halevy and Bentham’s Authoritarian Liberalism’, En­

lightenment and Dissent, 6, 59-76.
---------- (1990). ‘Thinking about Liberty’, Inaugural Lecture Delivered at

UCL, 29-11-1990.
----------(1992). Bentham, Bayron and Greece: Constitutionalism, Nationalism,

and Early Liberal Political Theory. Oxford: Clarendon Press.
Rousseau, J.J. (1968). The Social Contract. Harmondsworth: Penguin.
.............(1972), The Government of Poland. Kendall (ed.), Bobbes- Merrill.
Schofield, T. (1986). ‘Conservative Political Thought in Britain in Response 

to the French Revolution’, The Historical Journal, 29/3, 601-22.
Smith, W.C. (1791). Rights of Citizens. London.
Stafford, W. (1980). ‘Dissenting Religion Translated into Politics: Godwin’s 

Political Justice’, History of Political Thought, 1/2, 279-99.
Stoljar, S.J. (1984). An Analysis of Rights. London: Macmillan.
Taylor, C. (1979). ‘What is Wrong with Negative Liberty?’, The Idea of Free­

dom, A. Ryan (ed.), Oxford: Oxford University Press, 175-193.
Thomas, D.0.(1977). The Honest Mind: The Life and Work of Richard Price. 

Oxford: Clarendon Press.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

