
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 1 (1998)

   Ελευθερία και Δικαιώματα

  

 

  

  Διαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της
έκφρασης 

  Φιλήμων Παιονίδης   

  doi: 10.12681/sas.682 

 

  

  Copyright © 2015, Φιλήμων Παιονίδης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Παιονίδης Φ. (2015). Διαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση
Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 1, 29–56. https://doi.org/10.12681/sas.682

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 12/02/2026 01:06:33



Διαβουλευτική δημοκρατία 
και ελευθερία της έκφρασης1

Φιλημων Παιονίδης’

Στο άρθρο αυτό συζητείται η δυνατότητα του δημοκρατικού πολιτεύματος να αποτε- 
λε'σει τη μοναδική πηγή θεμελίωσης της ελευθερίας της έκφρασης. Σ’ αυτό το πλαίσιο 

επιλέγεται το πρότυπο της διαβουλευτικής δημοκρατίας εντός του οποίου η ελευθερία 

της έκφρασης αποκτά ιδιάζουσα βαρύτητα την οποία δεν διαθέτει σε άλλα πρότυπα 
δημοκρατικής ή απολυταρχικής διακυβέρνησης. Εξετάζονται οι περιορισμοί που νόμιμα 

επιβάλλονται στα εκφρασιακά ενεργήματα από τη διαβουλευτική δημοκρατία, και υπο­
στηρίζεται ότι, μολονότι αυτή δικαιολογεί ικανοποιητικά την ελευθερία της πολιτικής 
έκφρασης, δεν επαρκεί για την προστασία μορφών μη πολιτικής έκφρασης.

Εισαγωγή

Εάν ανατρε'ξει κανείς στην ιστορική εξέλιξη της δημοκρατίας και της 
έννοιας της ελευθερίας της έκφρασης επιχειρώντας κάποιους παραλληλι­
σμούς, θα διαπιστώσει πως σε γενικές γραμμές η επέκταση του δικαιώματος 
της ελευθερίας της έκφρασης σε όλο και ευρύτερες κατηγορίες πολιτών 
καθώς και η διεύρυνση του πεδίου εφαρμογής του σχετίζεται άμεσα με την 
επικράτηση και τη θεσμική έκφραση των δημοκρατικών αξιών. Στη Μ. Βρε­
τανία, για παράδειγμα, παρατηρεί κανείς μια όλο και επιεικέστερη αντιμε­
τώπιση του αδικήματος της seditious libel -το οποίο εννοούνταν ως η κοινο­
ποίηση θέσεων που φανερώνουν έλλειψη σεβασμού προς τις πολιτικές και

* Λέκτωρ φιλοσοφίας, Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 1/1998



30 Φιλήμων Παωνίόης

πολιτειακές αρχές, ανεξάρτητα από την αλήθεια του περιεχομένου τους- η 
οποία συμβαδίζει με τις σταδιακές και μακροχρόνιες διαδικασίες εγκαθί­
δρυσης της κοινοβουλευτικής δημοκρατίας σ’ αυτή τη χώρα. Έτσι, ενώ στα 
τέλη του Που αιώνα μόνο τα μέλη του κοινοβουλίου μπορούσαν να ασκή­
σουν πολιτική κριτική, το 18ο αιώνα αίρεται η προληπτική λογοκρισία για 
να φτάσουμε στα μέσα του 19ου αιώνα όπου το εν λόγω αδίκημα παύει να 
υφίσταται. Αντίθετα, στις ΗΠΑ, όπου οι διαδικασίες εκδημοκρατισμού υ­
πήρξαν ραγδαίες και σύντομες, οι ελευθερίες του λόγου και του τύπου κα­
τοχυρώνονται με την Πρώτη Τροπολογία του αμερικανικού συντάγματος το 
1791 και κατά συνέπεια εντάσσονται στα δομικά συστατικά του νεότευκτου 
δημοκρατικού καθεστώτος.2 Οι παρατηρήσεις αυτές μπορούν να αποτελέ- 
σουν αφετηρία για μια συστηματική μελέτη της διαπλοκής της ελευθερίας της 
έκφρασης, εννοούμενης ως αξίας χρήζουσας περαιτέρω δικαιολόγησης και 
ανάλυσης, και του δημοκρατικού τρόπου διακυβέρνησης. Η σχετική συζήτη­
ση θα μας δώσει την ευκαιρία να αντιληφθούμε την περιπλοκότητα, τη θεω­
ρητική διάσταση αλλά και τη συνάφεια των σχετικών προβλημάτων που 
ανακύπτουν στις σύγχρονες φιλελεύθερες δημοκρατίες και συνήθως αντιμε­
τωπίζονται αποσπασματικά στο πλαίσιο της εκάστοτε έννομης τάξης. Ειδι­
κότερα, θα υποστηρίξουμε πως το πρότυπο της διαβουλευτικής δημοκρατίας, 
αν και δικαιολογεί ικανοποιητικά την ελευθερία της πολιτικής έκφρασης, 
δεν επαρκεί για την προστασία μορφών μη πολιτικής έκφρασης με αποτέλε­
σμα να καθίσταται επιτακτική η διατύπωση μιας γενικότερης θεωρίας περί 
έκφρασης που θα καλύπτει τη μεγαλύτερη δυνατή ποικιλία εκφρασιακών 
ενεργημάτων.

Η έννοια του εκφρασιακού ενεργήματος

Της συζήτησης αυτής θα πρέπει να προηγηθεί μια σύντομη ανάλυση της 
έννοιας του εκφρασιακού ενεργήματος που αποτελεί το κύριο αντικείμενο 
κάθε θεωρίας για την ελευθερία της έκφρασης. Συγκεκριμένα, ως εκφρασια- 
κά ενεργήματα εννοούνται:

α. Ο γραπτός και ο προφορικός λόγος υπό την ευρύτερη δυνατή σημασία 
τους. Αυτή περιλαμβάνει όχι μόνο περιγραφικές και αξιολογικές προτάσεις, 
αλλά οποιαδήποτε εμπρόθετη εκφορά, ακόμα κι αν στερείται νοήματος για 
όσους γίνονται αποδέκτες της.3

β. Η δημιουργία ήχων και εικόνων με οποιοδήποτε τρόπο. Εδώ ανήκουν



Δ ιαβονλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 31

η φωτογραφία, το σκίτσο, η τηλεόραση, η ζωγραφική, το video, η μουσική, ο 
κινηματογράφος κ.ο.κ.

γ. Ενεργήματα που σχετίζονται με την καλλιτεχνική δημιουργία, η οποία 
για τους σκοπούς του παρόντος γίνεται αντιληπτή ως προσπάθεια πρόκλησης 
ενός αισθητικού αποτελέσματος. Στην κατηγορία αυτή εντάσσονται μορφές 
καλλιτεχνικής δημιουργίας που δεν καλύπτονται από τις προηγούμενες κα­
τηγορίες, όπως η γλυπτική, ο χορός ή το happening.

δ. Άλλα ενεργήματα που έχουν σαφές συμβολικό περιεχόμενο (πρβλ. 
Berger 1993: 683-90). Μ’ αυτό εννοούμε ότι μια συγκεκριμένη ενέργεια (η 
οποία δεν είναι απαραίτητο να συνοδεύεται από κάποιο ομιλιακό ενέργημα) 
θα πρέπει να γίνεται αμέσως κατανοητή, υπό τις περιστάσεις όπου τελείται, 
ως συμβολική από έναν παρατηρητή που γνωρίζει την πολιτισμική παράδοση 
του δρώντος και τις επικρατούσες σ’ αυτή συμβάσεις, χωρίς, ωστόσο, να 
διαθέτει ιδιαίτερες πληροφορίες για τις προθέσεις του. Για παράδειγμα, 
σύμφωνα με αυτή τη θεώρηση, εάν υποπέσει στην αντίληψή μου ένα συμβάν 
όπου μια ομάδα ανθρώπων ραίνει με κόκκινη μπογιά ένα κρατικό αυτοκίνη­
το που προσπαθεί να διαφύγει, αντιλαμβάνομαι ότι παρακολουθώ μια πράξη 
πολιτικής διαμαρτυρίας και όχι μια μέθοδο βαφής αυτοκινήτων, ακόμα κι αν 
δεν πληροφορηθώ ποτέ ότι πρόκειται για μια ομάδα οικολόγων που αποδο- 
κιμάζει έναν κρατικό λειτουργό. Αντίθετα, εάν καταστώ μάρτυς μιας πολιτι­
κής δολοφονίας, δεν μπορώ να χαρακτηρίσω την ενέργεια αυτή ως συμβολι­
κή, ακόμα κι αν γνωρίζω ότι διεπράχθη για να καταγγελθεί ένα άδικο και 
αιμοσταγές καθεστώς. Το πλεονέκτημα αυτής της θεώρησης είναι ότι απο­
φεύγει μια αμιγώς υποκειμενική ερμηνεία του συμβολικού που θα μπορούσε 
να καταστήσει κάθε ενέργημα εκφρασιακό. Στην κατηγορία αυτή συμπερι- 
λαμβάνονται οι χειρονομίες, η γλώσσα των νοημάτων, κάποιες αναγνωρισμέ­
νες μορφές συμβολικής διαμαρτυρίας, ενέργειες που αποτελούν μέρος ενός 
θρησκευτικού τελετουργικού κ.ο.κ. Εξυπακούεται ότι οι συμβάσεις που διέ- 
πουν το συμβολικό πράττειν εντός μιας πολιτισμικής κοινότητας μεταβάλλο­
νται με το πέρασμα του χρόνου και αυτό είναι κάτι που δε θα πρέπει να 
λησμονούν όσοι έχουν άμεσο ενδιαφέρον για ζητήματα ελευθερίας της έκ­
φρασης.

Σε σχέση με την ταξινόμηση αυτή ορισμένες συμπληρωματικές παρατη­
ρήσεις είναι αναγκαίες. Το τι αποτελεί εκφρασιακό ενέργημα δεν μπορεί να 
αποφασιστεί ανεξάρτητα από τα εκάστοτε ισχύοντα πολιτισμικά δεδομένα, 
με αποτέλεσμα να αδυνατούμε να προχωρήσουμε σε μια προσέγγιση με 
αξιώσεις καθολικότητας. Είμαστε αναγκασμένοι να περιοριστούμε στο σύγ­



32 Φιλήμων Παιονίόης

χρονο δυτικό κόσμο, αλλά ακόμα και σ’ αυτό το στενότερο πλαίσιο θα ανα­
κόπτουν αμφισβητούμενες περιπτώσεις όπου θα προκύπτουν αμφιβολίες 
σχετικά με το εάν η συμβολική συνιστώσα ενός ενεργήματος κατισχύει ή όχι 
της μη συμβολικής. Επίσης, δε θα πρε'πει να διαφεύγει της προσοχής μας το 
γεγονός ότι ο χαρακτηρισμός μιας ενέργειας ως εκφρασιακού ενεργήματος 
δεν προδικάζει και την αξιολόγησή της. Το αν προστατεύεται ή όχι καθώς 
και το σε ποιες περιπτώσεις αποτελεί συνάρτηση των επιχειρημάτων που 
επικαλείται η εκάστοτε θεωρία για να αποδεχθεί ή να απορρίψει συγκεκρι­
μένες μορφές έκφρασης.4

Το πρότυπο της διαβουλευτικής δημοκρατίας.

Ας προχωρήσουμε τώρα στην αναζήτηση μιας θεώρησης της ελευθερίας 
της έκφρασης η οποία θα προβάλλει ως μοναδική δικαιολογητική της αρχή 
την ορθή και αποτελεσματική λειτουργία ενός προτύπου δημοκρατίας και θα 
πλεονεκτεί των ανταγωνιστών της. Το βασικό ερώτημα που θα μας απασχο­
λήσει στις επόμενες τρεις ενότητες είναι η δομή και η σημασία του δημοκρα­
τικού ιδεώδους από το οποίο θα εκπορευόταν η εν λόγω θεώρηση, ενώ στην 
τελευταία ενότητα θα επιχειρήσουμε την παρουσίαση των σχετικών με την 
ελευθερία της έκφρασης αδυναμιών του.

Για το σκοπό αυτό θα ωφελούσε μια αναφορά στον τρόπο αντιμετώπισης 
της έκφρασης σε απολυταρχικά καθεστώτα, δηλαδή σε πολιτικά μορφώματα 
όπου δε γίνονται σεβαστά Θεμελιώδη ανθρώπινα δικαιώματα και οι αρχές 
δεν έχουν ανέλθει στην εξουσία κατόπιν ελεύθερων και αδιάβλητων εκλο­
γών. Αναμφίβολα, ένα καθεστώς όπου δε θα επιτρεπόταν ούτε στους άρχο­
ντες ούτε στους αρχομένους να εκφράζονται ελεύθερα είναι αδιανόητο. Οι 
περισσότερες μορφές άσκησης πολιτικής εξουσίας ενέχουν ένα στοιχείο ε­
πικοινωνίας. Ο εξουσίαζων επιθυμεί να κάνει τον εξουσιαζόμενο να σκεφτεί 
ή να ενεργήσει όπως αυτός επιθυμεί και γι’ αυτό το λόγο θα πρέπει να του 
εκφράσει με κάποιο τρόπο τις προθέσεις του. Ακόμα, και η χρήση της πιο 
ωμής βίας συνοδεύεται συχνά από επικοινωνιακές προθέσεις. Αυτό πρακτι­
κά σημαίνει ότι οι κρατούντες σε απολυταρχικά καθεστώτα μπορούν να 
εκφράζονται ελεύθερα απαλλαγμένοι από το φόβο των κυρώσεων. Ταυτό­
χρονα, απολαμβάνουν, αν και σε μικρότερο πάντα βαθμό, την ελευθερία να 
αποκτούν πρόσβαση στις πληροφορίες που τους ενδιαφέρουν. Αναμφίβολα, 
οι δυνατότητες πληροφόρησης που διαθέτουν είναι περισσότερο περιορισμέ­
νες από τις εκφρασιακές τους δυνατότητες, δεδομένου ότι κανείς μέχρι στιγ­



Διαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 33

μής δεν μπορεί να ‘διαβάσει’ τα συνειδησιακά περιεχόμενα των άλλων, αλλά 
όσο πιο ολοκληρωτικό είναι ένα καθεστώς τόσο πιο αδίστακτο και τελεσφό­
ρο είναι στην απόσπαση των πληροφοριών που κρίνει αναγκαίες για την 
ασφάλειά του. Αντίθετα, στους αρχομε'νους επιτρέπεται να ομιλούν μόνο για 
ζητήματα που τυγχάνουν της έγκρισης των αρχών οι οποίες διαθέτουν ένα 
ευρύ φάσμα μέσων (προληπτική λογοκρισία, εξοντωτικές ποινές, δημιουργία 
κλίματος εκφοβισμού που αποσκοπεί στην αυτολογοκρισία των πολιτών 
κ.ο.κ.) για τη φίμωση κάθε αποκλίνουσας, μη ελεγχόμενης ή επιβλαβούς γι’ 
αυτές άποψης. Παράλληλα, η πληροφόρηση των αρχομένων εξαρτάται από 
το τι είναι διατεθειμένο να αποκαλύψει το καθεστώς, χωρίς αυτοί να διαθέ­
τουν το δικαίωμα να ζητήσουν να ενημερωθούν για πολιτικά ζητήματα ή για 
ό,τι τους αφορά προσωπικά. Είναι προφανές ότι σ’ αυτά τα καθεστώτα η 
δημόσια πολιτική επικοινωνία είτε απουσιάζει είτε είναι κατευθυνόμενη, 
ενώ αφθονούν οι εν κρυπτώ συζητήσεις και η παρασκηνιακή φημολογία, 
δηλαδή μορφές λόγου που βρίσκονται, όπως θα διαπιστώσουμε στη συνέ­
χεια, στους αντίποδες του ουσιαστικού και ισότιμου δημοκρατικού διαλόγου.

Στην ανάλυση αυτή θα μπορούσε κάποιος να αντιτείνει ότι υπάρχουν ήπια 
απολυταρχικά καθεστώτα όπου γίνεται σεβαστή η ελευθερία της έκφρασης, 
με την έννοια της αποδοχής της πολιτικής κριτικής και της απουσίας λογο- 
κριτικών πρακτικών, καθώς και της πληροφόρησης, με αποτέλεσμα να τίθε­
ται υπό αμφισβήτηση η θέση ότι μόνο τα δημοκρατικά ιδεώδη μπορούν να 
θεμελιώσουν την εν λόγω ελευθερία.

Η αντίρρηση αυτή μπορεί να απαντηθεί μόνο μέσω της ανάπτυξης ενός 
προτύπου δημοκρατικής διακυβέρνησης το οποίο θα καταδεικνύει την ιδιά- 

ζουσα σημασία που έχει σ’ αυτό η ελευθερία της έκφρασης, σημασία η οποία 
θα απουσιάζει από άλλα πολιτικά πρότυπα. Και δυστυχώς φαίνεται ότι και 
σε κάποια δημοκρατικά σχήματα η υπό συζήτηση έννοια δεν αποκτά ουσια­
στικότερη σημασία από εκείνη που τις αποδίδεται σε ήπια απολυταρχικά 
πολιτικά μορφώματα.5 Σύμφωνα με τον πασίγνωστο ορισμό του Joseph A. 
Schumpeter (1987: 269) ‘η δημοκρατική μέθοδος είναι μια συνταγματική 
ρύθμιση για τη λήψη πολιτικών αποφάσεων όπου κάποια άτομα αποκτούν 
την εξουσία να αποφασίζουν μέσω της ανταγωνιστικής διαμάχης τους για τη 
λαϊκή ψήφο’.6 Εάν υποθέσουμε ότι ο ορισμός αυτός απηχεί ένα κανονιστικό 
πρότυπο δημοκρατίας και όχι μια απλή εμπειρική διαπίστωση, συνάγουμε το 
αποθαρρυντικό συμπέρασμα ότι σ’ αυτό η ελευθερία της έκφρασης είναι 
πολύ πιο κρίσιμη για τους πολιτικούς απ’ ό,τι για τους πολίτες, δεδομένου 
ότι αυτοί επείγονται να εξασφαλίσουν την ψήφο των πολιτών προκειμένου



34 Φίλήμων Παιονίόης

να ανέλθουν νομότυπα στην εξουσία. Οι πολίτες περιορίζονται στον παθη­
τικό ρόλο της επιλογής μεταξύ πολιτικών προγραμμάτων και βέβαια ο σφο­
δρός κομματικός ανταγωνισμός φαίνεται να ανέχεται την εξαπάτηση και τη 
χειραγώγηση του πολιτικού σώματος, εάν αυτό εξυπηρετεί κομματικά συμ­
φέροντα. Ακόμα, η αντίληψη περί κομματικού ανταγωνισμού που εκφράζε­
ται εδώ δεν προϋποθέτει κάποια ισότητα ως προς τις δυνατότητες επηρεα- 
σμού που διαθέτουν οι αντίπαλες πολιτικές παρατάξεις. Αυτό σημαίνει ότι 
το ενδεχόμενο να μην επικρατήσει η παράταξη που προβάλλει τα ορθότερα 
για τους πολίτες επιχειρήματα, αλλά εκείνη που διαθέτει τους οικονομικούς 
πόρους για να κάνει γνωστές τις θέσεις της στην πλειοψηφία του εκλογικού 
σώματος είναι απολύτως αποδεκτό. Είναι προφανές ότι η θεώρηση αυτή δεν 
μας προσφέρει μια εναλλακτική αντίληψη για την ελευθερία της έκφρασης 
που θα ήταν ποιοτικά ανώτερη από εκείνη που συναντάμε σε ήπια απολυ­
ταρχικά καθεστώτα.

Στην ανταγωνιστική και ελιτίστική αυτή αντιμετώπιση της δημοκρατίας 
αντιπαρατίθεται το πρότυπο της διαβουλευτικής (deliberative) δημοκρατίας 
εκδοχές του οποίου υποστηρίζονται από ένα ολοένα αυξανόμενο αριθμό 
πολιτικών φιλοσόφων μεταξύ των οποίων ξεχωρίζουν ο Joshua Cohen (1989, 
1996), ο Cass Sunstein (1993a και 1993b), o James S. Fishkin (1991), o James 
Bohman (1996) και φυσικά ο όψιμος Habermas (1996: κεφάλαιο 7). Το 
πρότυπο αυτό κατανοείται ευκολότερα εάν αντιμετωπισθεί ως μια εφαρμογή 
στο χώρο της πολιτικής της διαλογικής θεωρίας για τη θεμελίωση της ηθικής.7 
Σύμφωνα μ’ αυτή τη θεώρηση οι ηθικές αρχές δεν είναι ούτε διαισθητικά 
αναγνωρίσιμες, ούτε η κληρονομιά που μας παρέδωσε κάποια ανώτερη αυ­
θεντία, αλλά το αποτέλεσμα διυποκειμενικής συμφωνίας στην οποία οδηγού­
μαστε μέσω ενός συνεχούς, πραγματικού και υπό αυστηρές προϋποθέσεις 
διεξαγόμενου διαλόγου. Η σχολαστική τήρηση μιας σειράς δίκαιων διαλογι- 
κών και επικοινωνιακών κανόνων αποτελεί τη μοναδική νομιμοποιητική δια­
δικασία του αποτελέσματος που θα προκύψει, όποιο κι εάν είναι αυτό. Η 
θεωρία δε θέτει κανένα περιορισμό ως προς το περιεχόμενο των ηθικών 
αρχών που θα εγκριθούν. Εμμένει μόνο στην επίτευξη γνήσιας ομοφωνίας 
σε πρωταρχικό επίπεδο την οποία εγγυάται ο σεβασμός προς τις θεσμοθε­
τημένες διαδικασίες. Συγκεκριμένα, οι συμμετέχοντες στους ηθικούς διαλό­
γους δεσμεύονται να ακολουθούν μια σειρά από κανόνες όπως: α) Κανόνες 
που εξασφαλίζουν την αποφυγή αντιφάσεων, την ειλικρίνεια, καθώς και τη 
λογική συνέπεια και τη σαφήνεια των λόγων τους, β) Κανόνες που εξασφα­
λίζουν την ελευθερία της έκφρασης και ισοτιμία των διαλεγομένων. γ) Κα­



Αιαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 35

νόνες που επιβάλλουν τη δικαιολόγηση των θέσεών τους και τους υποχρεώ­
νουν να απαντήσουν στην κριτική που τους ασκείται, δ) Κανόνες που αφο­
ρούν τη λογική διάρθρωση των επιχειρημάτων που επικαλούνται οι συμμε- 
τέχοντες. ε) Κανόνες που εξασφαλίζουν την καθολική ε'λλογη αποδοχή και 
την εφαρμοσιμότητα των κανόνων που θα προκόψουν και στ) κανόνες που 
καθορίζουν τον τρόπο μετάβασης σε διαφορετικούς τύπους διαλόγου (Alexy 
1991: 151-90)8.

Εάν θελήσουμε τώρα να χρησιμοποιήσουμε το διαλογικό αυτό διαδικα­
στικό σχήμα όχι για τη συγκρότηση των ηθικών κωδίκων, αλλά για τη λήψη 
πολιτικών αποφάσεων σε πολλά επίπεδα στο πλαίσιο της φιλελεύθερης δη­
μοκρατίας, ποια είναι η μορφή που πρέπει να λάβει; Φαίνεται πως πρέπει 
να συγκροτείται από τρεις βασικές παραδοχές. Πρώτον, όλοι οι πολίτες 
θεωρούνται πολιτικά ανεξάρτητοι, ικανοί και ίσοι. Δηλαδή, δεν αποτελούν 
υποχείρια της κυβέρνησης, διαθέτουν την ικανότητα να αντιλαμβάνονται, να 
εκφέρουν κρίσεις και να αποφασίζουν για τα τρέχοντα πολιτικά ζητήματα, 
και η οικονομική τους κατάσταση ή η κοινωνική τους θέση δεν επηρεάζει εκ 
προοιμίου τα αποτελέσματα των δημοκρατικών διαδικασιών λήψης αποφά­
σεων. Δεύτερον, μολονότι οι πολίτες ξεκινούν από ανόμοιες συνειδησιακές 
αφετηρίες με την έννοια ότι χαρακτηρίζονται από διαφορετικές πεποιθήσεις, 
επιθυμίες και στόχους, είναι ειλικρινείς, συνεργάσιμοι, καλοπροαίρετοι, και 
επιθυμούν την εξεύρεση κοινωφελών λύσεων εμφορούμενοι από ένα πνεύμα 
κοινωνικής αλληλεγγύης. Τρίτον, και σημαντικότερο, οι πολιτικές αποφάσεις 
στις οποίες θα καταλήγουν θα πρέπει να αποτελούν το αποτέλεσμα δεσμευ­
τικής για όλους συμφωνίας. Η συμφωνία αυτή πρέπει να είναι το φυσικό 
επακόλουθο μιας αυστηρής διαδικασίας διαβουλεύσεων κατά την οποία δί­
δεται σε όλους η δυνατότητα, έστω μέσω αντιπροσώπων, να κοινοποιήσουν 
τις θέσεις τους και να συνδιαλλαγούν με τους συμπολίτες τους. Το μόνο 
κριτήριο λήψης αποφάσεων είναι η πειστικότητα και η ορθότητα των επιχει­
ρημάτων που προβάλλονται. Και εδώ, όπως και στην περίπτωση της διαλο- 
γικής ηθικής, τα περιεχόμενα των πολιτικών συμφωνιών δεν προκαθορίζο­
νται. Θεωρείται ωστόσο ότι, όποια κι αν είναι η μορφή τους, αυτές πάντα θα 
είναι ‘θεμιτές’ και θα πλεονεκτούν από πλευράς διαδικαστικής νομιμοποίη­
σης των αποφάσεων που θα λαμβάνονταν με άλλες μεθόδους. Αυτό βέβαια 
δε σημαίνει ότι θα είναι και οι καλύτερες δυνατές με βάση κάποια ανεξάρ­
τητα μη διαδικαστικά κριτήρια, αν και ορισμένοι θεωρητικοί εκφράζουν την 
αισιοδοξία ότι θα τείνουν να είναι έλλογες. Η άρνηση της θεωρίας να δε­
σμευτεί ως προς την ορθότητα συγκεκριμένων αποφάσεων συνεπάγεται με­



36 Φιλήμων Παιονίδης

ταξύ άλλων κάποια απροσδιοριστία ως προς τις επιμέρους μεθόδους λήψης 
αποφάσεων που θα μπορούσαν ομόφωνα να υιοθετηθούν. Αυτό κατ’ ουσίαν 
σημαίνει ότι οι συμμετε'χοντες αναγνωρίζοντας την ανάγκη να είναι αποτε­
λεσματικοί μπορούν σε συγκεκριμένες περιπτώσεις να απομακρυνθούν από 
την αρχή της ομοφωνίας, έστω και εάν αυτή σφυρηλατείται μέσω αμοιβαίων 
στρατηγικών υποχωρήσεων. Έτσι, ενδέχεται να προτιμήσουν την αρχή της 
απλής ή της ενισχυμένης πλειοψηφίας ή ακόμα και να καταλήξουν στο συ­
μπέρασμα ότι το αντικείμενο τους δεν μπορεί να αποτελέσει θέμα δημοσίου 
διαλόγου. Η συνοπτική αυτή σκιαγράφηση της διαβουλευτικής δημοκρατίας 
αναμφίβολα δεν καλύπτει την ποικιλία και την περιπλοκότητα των προσεγ­
γίσεων που βλέπουν καθημερινά το φως της δημοσιότητας, ούτε είναι βέβαιο 
ότι θα ετύγχανε της πλήρους αποδοχής όλων των θεωρητικών που μνημονεύ- 
θηκαν. Εντούτοις, πιστεύουμε ότι σε γενικές γραμμές εκφράζει κάποιες από 
τις βασικές ιδέες που αναπτύσσονται στη βιβλιογραφία και επαρκεί για τους 
σκοπούς του παρόντος.

Η αντίληψη αυτή, αν και θεωρητικά ελκυστική, φαίνεται να συναντά 
σημαντικά εμπόδια σε πρακτικό επίπεδο. Θα μπορούσε κανείς να ισχυριστεί 
πως η εφαρμογή της μπορεί να παρουσιάζεται εφικτή στην αρχαία Αθήνα, 
στην αναγεννησιακή Φλωρεντία ή στις συνελεύσεις των πόλεων της Νέας 
Αγγλίας, αλλά αποβαίνει προβληματική σε μεγαλύτερα κράτη- ή, ακολουθώ­
ντας τον Blaug (1996: 49-80), ότι μπορεί να αποβεί χρήσιμη μόνο κατά τη 
διάρκεια κάποιων ξεσπασμάτων δημοκρατίας (λ.χ. ισπανικός εμφύλιος, 
Μάης του 68, εμφάνιση της Αλληλεγγύης στην Πολωνία), όπου ορισμένοι 
πολίτες συγκρούονται με την καθεστηκυία τάξη πραγμάτων και επιχειρούν 
οι ίδιοι να λαμβάνουν από κοινού τις αποφάσεις που μέχρι τώρα άλλοι 
ελάμβαναν γι’ αυτούς. Είναι προφανές, θα συνέχιζε ο ίδιος επικριτής, ότι σε 
αντιπροσωπευτικές δημοκρατίες που υπερβαίνουν τα όρια της πόλης-κρά- 
τους η δυνατότητα διαβούλευσης μεταξύ πολιτών και των εκπροσώπων της 
εκτελεστικής και της νομοθετικής εξουσίας καθίσταται δυσχερής έως και 
αδύνατη. Επιπροσθέτως, φαινόμενα όπως η τάση ατόμων και ομάδων συμ­
φερόντων να χρησιμοποιούν εκβιαστικά και μυωπικά την όποια πολιτική 
δύναμη ή επιρροή συμβαίνει να διαθέτουν, η διαρκώς αυξανόμενη απογοή­
τευση από τη λειτουργία των δημοκρατικών θεσμών μεταξύ των ανίσχυρων, 
η περιχαράκωση στη σφαίρα του ιδιωτικού και ο κοινωνικός αποκλεισμός 
μας παραπέμπουν σ’ ένα πολιτικό προφίλ που πόρρω απέχει από τον τύπο 
πολίτη που προαπαιτεί η διαβουλευτική δημοκρατία. Στις αιτιάσεις αυτές οι 
υπερασπιστές της απαντούν διευκρινίζοντας ότι τώρα ο διάλογος θα πρέπει



Αιαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 37

να ερμηνεύεται διασταλτικά ως αμοιβαία ενημέρωση για τις θέσεις των 
άλλων, χωρίς κατ’ ανάγκη να υπάρχει άμεση επαφή, και πως εκείνο που 
προέχει είναι η δημιουργία ενός γνήσιου συναινετικού κλίματος που θα 
αποτελεί προϊόν παραδοσιακών και νεοπαγών τυπικών και άτυπων διαβου- 
λευτικών διεργασιών που θα συντελούνται σε πολλά επίπεδα. Η πρακτική 
επιτυχία της θεωρίας σημειώνει ο Habermas (1996: 398) συναρτάται ‘από τη 
θεσμοποίηση αντίστοιχων διαδικασιών και επικοινωνιακών προϋποθέσεων 
και από τη σύμπραξη των θεσμοποιημένων γνωμοδοτήσεων με ατύπως δια­
μορφωμένες κοινές γνώμες’9.

Σ’ αυτή τη βάση προβάλλονται δύο διαφορετικές στρατηγικές που μακρο­
πρόθεσμα θα μπορούσαν να προσφέρουν ικανοποιητικές λύσεις. Έτσι, σύμ­
φωνα με την πρώτη στρατηγική το πρόβλημα αυτό μπορεί να καταστεί λιγό­
τερο οξύ μέσω των πολιτικών λειτουργιών που θα πρέπει να επιτελεί ο τύπος 
ή ακριβέστερα τα MME. Ο βασικός θεσμικός ρόλος των τελευταίων έγκειται 
στη δημιουργία των αναγκαίων επικοινωνιακών γεφυρών μεταξύ εξουσίας 
και πολιτών, καθώς και μεταξύ τμημάτων του πολιτικού σώματος. Καλούνται 
να μεταφέρουν τις αποφάσεις και τη σχετική επιχειρηματολογία της κυβέρ­
νησης στο μέσο πολίτη με κατανοητό και ακριβή τρόπο. Παράλληλα, υπο- 
χρεούνται να ενημερώνουν τις αρχές εν γένει για τις θέσεις και τα προβλή­
ματα των πολιτών, καθώς και αναφορικά με τον αντίκτυπο της πολιτικής 
τους, έτσι ώστε να αυξάνονται οι πιθανότητες εξορθολογισμού ‘των αποφά­
σεων μιας δεσμευμένης από το δίκαιο και το νόμο κυβέρνησης και διοίκησης’ 
(Habermas 1996: 400). Τέλος, οφείλουν να φέρνουν στο φως της δημοσιότη­
τας σημαντικά κοινωνικά ζητήματα που διαφορετικά θα περνούσαν απαρα­

τήρητα και να τα πραγματεύονται με αμερόληπτο τρόπο παρέχοντας σ’ όλους 
τους εμπλεκομένους τη δυνατότητα να εκφράσουν τις θέσεις τους. Ομολο- 
γουμένως, αυτές οι υποχρεώσεις, δεν αποστερούν από τους εκπροσώπους 
των MME το δικαίωμα σχολιασμού και κριτικής που διαθέτουν οι υπόλοιποι 
πολίτες, αλλά αυτό θα πρέπει να ασκείται παράλληλα με την υποχρέωση 
αντικειμενικής ενημέρωσης κυβέρνησης και κοινού. Ο πραγματικός, ωστό­
σο, τρόπος λειτουργίας και επέμβασης των MME στο σύγχρονο δημοκρατικό 
βίο έχει προκαλέσει τη δυσφορία, ενίοτε και ‘την μήνιν’, των θεωρητικών της 
διαβουλευτικής δημοκρατίας. Στα τέλη του 20ου αιώνα τα ιδιωτικά MME και 
ιδιαίτερα η τηλεόραση έχουν καταστεί σε μεγάλο βαθμό ομάδες συμφερό­
ντων που εκμεταλλεύονται τις τεράστιες δυνατότητες επηρεασμού της κοινής 
γνώμης που διαθέτουν με στόχο τον προσπορισμό οικονομικών ή άλλων 
ωφελημάτων. Οι πολίτες δε συμμετέχουν στη λήψη των αποφάσεων σχετικά



38 Φιλήμων Παιονίδης

με γενικού ενδιαφέροντος ζητήματα που πρε'πει να καλυφθούν, ούτε έχουν 
λόγο ως προς τον τρόπο κάλυψής τους, ενώ στις περιπτώσεις που καλούνται 
να τοποθετηθούν σ’ ένα συγκεκριμένο πρόβλημα οι επικοινωνιακές προϋπο­
θέσεις δεν τηρούνται ούτε στο ελάχιστο. Σε γενικές γραμμές η συχνά απολι­
τική, αυθαίρετα επιλεκτική, αποπροσανατολιστική, εμπορική και σκληρά 
ανταγωνιστική φιλοσοφία που τα διέπει φαίνεται να δυσχεραίνει την ορθή 
λειτουργία των δημοκρατικών θεσμών με αποτέλεσμα να καθίσταται επιβε­
βλημένη η λήψη ρυθμιστικών μέτρων. Σύμφωνα μ’ αυτή τη θεώρηση τα προ­
νόμια που απολαμβάνουν τα MME δεν είναι ‘ιερά και απαραβίαστα’, αλλά 
αποτελούν συνάρτηση του κατά πόσο επιτυχώς επιτελούν το ρόλο που τους 
αποδίδεται από τη διαβουλευτική δημοκρατία10.

Δεύτερον, παράλληλα όμως με βελτίωση της λειτουργίας των MME οι 
υπέρμαχοι της διαβουλευτικής δημοκρατίας αναζητούν και άλλους τρόπους 
για την ενίσχυση του διαλογικού στοιχείου, και ό,τι αυτό συνεπάγεται, στις 
φιλελεύθερες δημοκρατίες. Οι λύσεις που προτείνονται κυμαίνονται από την 
υιοθέτηση περιορισμένων ‘τοπικών’ μέτρων μέχρι τη θέσπιση ριζικών θεσμι­
κών αλλαγών (Blaug 1996). Σε επίπεδο βασικών πολιτικών δομών συζητού- 
νται προτάσεις για την αποκέντρωση της εξουσίας και την πυραμιδωτή διάρ­
θρωση της διαδικασίας λήψης πολιτικών αποφάσεων, την τηλεδημοκρατία, 
τον καθορισμό οροφής στη χρηματοδότηση των πολιτικών κομμάτων από 
ιδιώτες, την εφαρμογή μιας αντικειμενικής διαβουλευτικής σφυγμομέτρησης 
που θα αντανακλά τις πραγματικές απόψεις του εκλογικού σώματος (Fishkin 
1991) κ.ο.κ. Σε επίπεδο ενδιάμεσων θεσμών κυριαρχούν οι αντιπαραθέσεις 
για την αξία και το εφικτό της ‘συνεταιριστικής’ δημοκρατίας των Cohen και 
Rogers, της οικονομικής δημοκρατίας, της δημοκρατίας στην εκπαίδευση κ.α. 
Ενώ στο επίπεδο της οικογένειας καταγγέλλεται ο υποδεέστερος ρόλος που 
αποδόθηκε στις γυναίκες από τη δεσπόζουσα πατριαρχική πολιτική παράδο­
ση. Η συζήτηση, όμως, και η αξιολόγηση αυτών των προτάσεων θα μας 
παρεξέτρεπε από το θέμα μας που είναι η διαπλοκή ελευθερίας της έκφρα­
σης και διαβουλευτικής δημοκρατίας.

Τέλος, όσον αφορά το ζήτημα των κινήτρων που θα χρειαστούν οι σημε­
ρινοί πολίτες για να αποκηρύξουν, ως ένα βαθμό, τη χαρακτηριστική απά- 
θειά τους και να αποδεχτούν τις διαλογικές διαδικασίες, υποστηρίζεται ότι 
η βελτίωση των MME και η υιοθέτηση νέων ουσιαστικά συμμετοχικών θε­
σμών θα τους δώσει μια εντελώς διαφορετική εικόνα του ρόλου τους, θα τους 
βοηθήσει να συνειδητοποιήσουν τη δύναμή τους και θα οδηγήσει στην ανά­
πτυξη μιας λιγότερο εγωκεντρικής νοοτροπίας. Εξάλλου το πρότυπο αυτό



Αιαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 39

δεν αναπτύσσεται σε θεωρητικό κενό. Απηχεί προϋπάρχουσες θεμελιακε'ς 
και ευρέως αποδεκτές πολιτικές αξίες και δεν είναι αποκομμένο από μια 
συγκεκριμένη δημοκρατική παράδοση η οποία εστιάζεται στην πολιτική ισό­
τητα, στην επιχειρηματολογία, στο συμβιβασμό, στην προσπάθεια αμοιβαία 
ικανοποιητικής επίλυσης των συλλογικών προβλημάτων, και στην αποφυγή 
της τυραννίας της πλειοψηφίας. Ακόμα, αποφεύγει ορισμένες ιδιαίτερα α­
παιτητικές προϋποθέσεις που τίθενται από διάφορα ρεπούμπλικανικά και 
κοινοτιστικά δημοκρατικά σχήματα, τα οποία θα κρίνονταν από πολλούς 
εξωπραγματικά ή εσφαλμένα. Συγκεκριμένα, η αποδοχή των διαβουλευτι- 
κών συνθηκών δεν απαιτεί και την υιοθέτηση απόψεων όπως ότι ο άνθρωπος 
πραγματώνει το σκοπό της ύπαρξής του μόνο μέσω της συμμετοχής στα 
κοινά, ή ότι υπάρχει κάποιο αντικειμενικό πολιτικό αγαθό (όπως η ‘γενική 
βούληση’ του Rousseau) που είναι ανεξάρτητο από τις κανονιστικές πεποι­
θήσεις των υποκειμένων, ή ακόμα πως η δημοκρατία απαιτεί υψηλά ποσοστά 
ομοιογένειας και ομοιομορφίας11.

Αιαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης.

Ας στραφούμε τώρα στην εξέταση του ρόλου που επιτελεί η ελευθερία 
της έκφρασης στη διαβουλευτική δημοκρατία. ‘Ένα σύστημα ελευθερίας της 
έκφρασης’ παρατηρεί ο Sunstein (1993a: 244) ‘θα πρέπει να αυξάνει τις 
πιθανότητες να ανταποκρίνονται τα πολιτικά αποτελέσματα στη βούληση του 
κοινού’. Αποτελεί ακατάλυτο πολιτικό δικαίωμα, γιατί χωρίς αυτήν οι δια- 
βουλευτικές διαδικασίες, όπως ορίστηκαν προηγουμένως, θα απεργάζονταν 

την αυτοκατάργησή τους. Η απόφαση να απαγορευτεί σε κάποιους πολίτες 
να εκφράσουν τις απόψεις τους κατά το δημόσιο διάλογο, επειδή δεν είναι 
αρεστές, διαστρεβλώνει και απονομιμοποιεί το αποτέλεσμα. Ισοδυναμεί με 
καταστρατήγηση των παραδοχών της ισότητας, δεδομένου ότι εκ των προτέ- 
ρων κάποιες θέσεις, και κατά συνέπεια και οι φορείς τους, κρίνονται υπο­
δεέστερες από άλλες. Ακόμα, είναι ευνόητο ότι δεν μπορεί να ζητηθεί από 
κανένα να σεβαστεί ένα πολιτικό αποτέλεσμα που τον αφορά, όταν κατά τη 
διαμόρφωσή του τού αρνήθηκε οποιαδήποτε συμμετοχή. Οι υποστηρικτές 
μάλιστα του προτύπου αυτού συμφωνούν ότι το εν λόγω δικαίωμα ισηγορίας 
είναι το μόνο που η κατάργησή του ούτε μπορεί να αποτελέσει αντικείμενο 
συζήτησης κατά τη διαβουλευτική διαδικασία, ούτε βέβαια εξαρτάται από τη 
βούληση της πλειοψηφίας.12 Επίσης, θα πρέπει να επισημανθεί ότι σ’ αυτό 
το πλαίσιο αναφοράς το ίδιο αυτό δικαίωμα θεωρείται ως θετικό. Επομένως,



40 Φιλήμων Παιονίόης

η επιτυχής άσκησή του επιτάσσει τη λήψη μέτρων που θα βελτιώνουν τις 
εκφρασιακές δυνατότητες και ευκαιρίες όσων για ποικίλους λόγους (οικο­
νομικούς, κοινωνικούς, φυλετικούς, έμφυλους κ.ο.κ.) αδυνατούν να συμμε- 
τάσχουν στον πολιτικό διάλογο επί ίσοις όροις και θα εξουδετερώνουν τη 
δυσανάλογα μεγάλη επιρροή που ασκεί ο λόγος των οικονομικά και θεσμικά 
ισχυρών. Αυτό, δυστυχώς, είναι κάτι που λέγεται εύκολα, αλλά δύσκολα 
εφαρμόζεται. Μια κατάσταση πραγμάτων όπου κάθε πολίτης μιας σύγχρονης 
δημοκρατίας θα εκφράζει ισότιμα και αναλυτικά τη γνώμη του για κάθε 
πολιτικό ζήτημα (και αυτό δε σημαίνει την απλή επικύρωση ή απόρριψη 
κάποιων προτάσεων που θα του επιβάλλονται) και ταυτόχρονα θα ακούγεται 
απ’ όλους τους άλλους, φαντάζει ανέφικτη. Ωστόσο, όλο και συχνότερα νέες 
βελτιωτικές του status quo προτάσεις καθίστανται αντικείμενο θεωρητικής 
συζήτησης.13

Το δημοκρατικό αυτό πρότυπο, κατά τη γνώμη μας, προσδίδει στην ελευ­
θερία της έκφρασης ιδιότητες που δε διαθέτει στα ήπια απολυταρχικά καθε­
στώτα. Την απεξαρτά από τη βούληση των αρχών, αφού τώρα αποτελεί 
αναπόσπαστο στοιχείο των διαδικασιών λήψης πολιτικών αποφάσεων και 
την καθιστά αποτελεσματική. Οι πολίτες στο σύνολό τους δεν αρκούνται στο 
να εκφράσουν απλώς τη δυσαρέσκειά τους ή τις αντιρρήσεις τους, αλλά 
διαθέτουν τη δυνατότητα να θέσουν τα προβλήματα που τους απασχολούν 
και να επιτύχουν τους πολιτικούς στόχους που επιδιώκουν συμπεριλαμβανο- 

μένης και της αντικατάστασης των αιρετών αρχών. Η ελευθερία της έκφρα­
σης στη διαβουλευτική δημοκρατία δεν εγγυάται ότι ο κάθε πολίτης θα 
κατορθώσει να πείσει τους υπολοίπους για την ορθότητα των απόψεών του, 
αλλά αποτελεί αναγκαία συνθήκη για να το επιτύχει. Ταυτόχρονα, και η 
ελευθερία της πληροφόρησης καθίσταται εξίσου αναγκαία και αποτελεσμα­
τική, δεδομένου ότι είναι απαραίτητη για το σχηματισμό αληθών πεποιθή­
σεων και ορθών επιχειρημάτων και κατά συνέπεια για τη λήψη των επιθυ­
μητών αποφάσεων. Τέλος, δε θα πρέπει να παραλείψουμε να επισημάνουμε 
τη συγγένεια που έχει η εν λόγω υπεράσπιση της ελευθερίας της πολιτικής 
έκφρασης με τις αναλύσεις κλασικών πολιτικών στοχαστών όπως του 
Jefferson και του Tocqueville14.



Διαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 41

Τα όρια της ελευθερίας της έκφρασης στη διαβουλευτική δημοκρα­
τία.

Με γνώμονα τα όσα ειπώθηκαν θα ήταν εύλογο να ισχυριστούμε ότι σε 
γενικές γραμμές η διαβουλευτική δημοκρατία λόγω της ιδιάζουσας σημασίας 
που αποδίδει στην έλλογη συμφωνία, στο διάλογο, στη συμμετοχή όλων, στη 
δημόσια συζήτηση και στην ανταλλαγή επιχειρημάτων, διευρύνει το πεδίο 
εφαρμογής της ελευθερίας της πολιτικής έκφρασης και προσδίδει σ’ αυτήν 
μεγαλύτερη βαρύτητα σε σχέση με άλλα συστήματα πολιτικής διακυβέρνη­
σης, ανάγοντάς την σε ‘οξυγόνο’ της δημοκρατίας.15 Το ερώτημα που θα μας 
απασχολήσει στη συνέχεια είναι εάν το ίδιο το πρότυπο επιβάλλει κάποιους 
περιορισμούς ως προς τα εκφρασιακά ενεργήματα που ενδέχεται να διατυ­
πωθούν κατά τη δημοκρατική διαβούλευση. Αυτό το ερώτημα δεν μπορεί να 
απαντηθεί μόνο γενικά και αφηρημένα αλλά και σε συνάρτηση με τα προ­
βλήματα και τις περιστάσεις που αντιμετωπίζουν πολίτες με ‘σάρκα και οστά’ 
σε υπαρκτές δημοκρατίες16.

Ο πρώτος πειρασμός που θα πρέπει να αποφύγουν όσοι υιοθετούν το εν 
λόγω πρότυπο -πράγμα το οποίο φαίνεται να μην κάνουν οι Lipson (1995: 
2271-3) και Fiss (1996a και 1996b)- είναι να ασπασθούν τη θέση ότι προκει- 
μένου να εξισωθούν οι εκφρασιακές δυνατότητες όλων των πολιτών και να 
εξασφαλιστεί η πρόσβαση του καθενός στις πληροφορίες που απαιτούνται 
για να ενημερωθεί αντικειμενικά αναφορικά μ’ ένα επίμαχο ζήτημα επιβάλ­
λεται να φιμωθούν όσοι (είτε άτομα είτε ομάδες συμφερόντων) διαθέτουν τα 
μέσα να επηρεάζουν την κοινή γνώμη με τρόπο δυσανάλογα αποτελεσματι­

κότερο απ’ ό,τι οι υπόλοιποι. Η επικράτηση μιας τέτοιας συλλογιστικής θα 
είχε, για παράδειγμα, ως συνέπεια να απαγορευτεί από την πολιτεία η τη­
λεοπτική μετάδοση κάποιων πολιτικά σημαντικών μηνυμάτων με την αιτιο­
λογία ότι όσοι αντιτίθενται με το περιεχόμενό τους δεν έχουν την οικονομική 
δυνατότητα να αγοράσουν τον τηλεοπτικό χρόνο που απαιτείται για να γνω­
στοποιήσουν τις θέσεις τους. Η θεωρητική αντίληψη που υπόκειται, ωστόσο, 
μιας τέτοιας απόφασης είναι ότι η ισότητα εκτιμάται χάριν της ίδιας της 
ισότητας -αντίληψη στείρα και διόλου πειστική- και όχι χάριν των δυνατο­
τήτων που ανοίγονται για ένα άτομο ή μια ομάδα, όταν αρθούν οι εις βάρος 
τους υπάρχουσες ανισότητες. Με άλλα λόγια η αποδοχή αυτής της απόφασης 
συνεπάγεται τη δέσμευσή μας στην ιδέα ότι η ισότητα στη φτώχεια ή στη 
δυστυχία αποτελούν όχι μόνο θεμιτούς αλλά και πρωτεύοντες ηθικούς στό­
χους.



42 Φιλήμων Παιονίόης

Επιπλέον, η επίτευξη μιας κατάστασης πραγμάτων όπου οι αντιμαχόμε- 
νες παρατάξεις θα διέθεταν εξίσου πενιχρές δυνατότητες επηρεασμού της 
κοινής γνώμης δε φαίνεται να εξυπηρετεί τις διαβουλευτικές διαδικασίες. 
Εάν οι πολίτες δεν μπορούν να έχουν πρόσβαση σε καμία από τις θέσεις των 
άμεσα εμπλεκομένων, τότε θα δυσχεραίνονται να διαμορφώσουν αντίληψη 
για το επίμαχο ζήτημα με αποτέλεσμα την ενίσχυση της έλλειψης διαφάνειας 
και δημοσιότητας. Η πολιτεία οφείλει είτε μέσω των κρατικών MME, είτε 
μέσω της επιβολής της υποχρέωσης πολύπλευρης και εις βάθος κάλυψης των 
ζητημάτων της επικαιρότητας από τα ιδιωτικά MME (που συμπεριλαμβάνει 
και την υποχρέωση να επιτρέπουν στους πολίτες που άμεσα θίγουν να χρη­
σιμοποιούν το ίδιο μέσο για να απαντήσουν), είτε με άλλους τρόπους, να 
ενισχύσει τις εκφρασιακές δυνατότητες των αδυνάμων, χωρίς να καταφύγει 
στη λογοκρισία των οικονομικά και θεσμικά ισχυρών. Θεωρούμε ότι σε 
γενικές γραμμές είναι προτιμότερο να ενισχυθούν οι δίαυλοι επικοινωνίας 
της μειονεκτούσας παράταξης, ακόμα και εάν η πλήρης εξίσωση είναι -όπως 
είδαμε- συχνά ανέφικτη, παρά να οδηγηθούν μέσω της κυβερνητικής παρέμ­
βασης και οι δύο παρατάξεις στο περιθώριο της δημόσιας σφαίρας.

Ένας δεύτερος πειρασμός στον οποίο οι διαβουλευόμενοι δημοκρατικοί 
δε θα πρέπει να υποκύψουν είναι η απαγόρευση της διατύπωσης αντιδημο- 
κρατικών απόψεων με το σκεπτικό ότι οι δημοκρατικές διαδικασίες δε θα 
πρέπει να παρέχουν απλόχερα ένα forum σ’ εκείνους που απεργάζονται την 
κατάλυσή τους. Μια τέτοια, ωστόσο, απαγόρευση είναι ασύμβατη με το 
διαβουλευτικό πρότυπο για τους ακόλουθους λόγους που απηχούν κάτι από 
το πνεύμα της υπεράσπισης της ελευθερίας της έκφρασης που προέβαλε ο 
Mill στο Περί Ελευθερίας.

Πρώτον, δεν μπορεί να αποκλείσει κανείς την πιθανότητα κάποια από τα 
επιχειρήματα των αντιδημοκρατικών να χρησιμοποιηθούν για τη βελτίωση 
των δημοκρατικών θεσμών και των κοινωνικοοικονομικών προϋποθέσεών 
τους. Για παράδειγμα, οι ρατσιστικές απόψεις που ενδέχεται να διατυπω­
θούν, οι οποίες είναι φύσει αντιδημοκρατικές αφού στρέφονται κατά της 
πολιτικής ισότητας, μπορεί να αποτελόσουν αφορμή για τη λήψη μέτρων που 
θα μεταβάλουν τις συνθήκες εκκόλαψης του ρατσιστικού λόγου.17 Δεύτερον, 
τα αντιδημοκρατικά επιχειρήματα που κατατίθενται κατά τη διαβουλευτική 
διαδικασία συνιστούν πρόκληση για τους δημοκρατικούς για να τα αναιρέ­
σουν και να δείξουν, όπως υποχρεούνται, την ηθική και τη γνωσιακή υπεροχή 
των επιχειρημάτων υπέρ της δημοκρατίας. Με την έννοια αυτή συμβάλλουν 
στην ενίσχυση της δημοκρατικής κουλτούρας. Καλώς ή κακώς, το δημοκρα­



Διαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 43

τικό πολίτευμα ούτε αυτονόητο είναι, ούτε αντικατοπτρίζει κάποια φυσική 
τάξη πραγμάτων. Σύμφωνα, με τον Mill (1983: 85):

Σ’ όλα τα άλλα θέματα [εκτός από τα μαθηματικά και τη φυσική] καμιά γνώμη 
δεν αξίζει να θεωρείται γνώση παρά μόνο αν αυτός που την υποστηρίζει, έχει 
αναγκαστεί, ή έχει εκούσια επιλέξει να υποστεί την ίδια νοητική διαδικασία, 
που απαιτείται για να φέρει σε πέρας μια έντονη λογομαχία με κάποιους 
αντιπάλους.
Για παράδειγμα, η επίκληση του κλασικού αντιδημοκρατικού επιχειρήμα­

τος ότι μόνο οι επάίοντες ή οι άριστοι δικαιούνται να κυβερνούν όχι μόνο δε 
θα πρέπει να τίθεται εκτός νόμου, αλλά και να λαμβάνεται σοβαρά υπόψη, 
ώστε να καταδειχθούν οι αδυναμίες του (πρβλ. Dahl 1989: μέρος δεύτερο). 
Τρίτο, με το να επιτρέπουμε στους αντιδημοκρατικούς να συμμετάσχουν στο 
δημοκρατικό διάλογο τους παρέχουμε τη δυνατότητα εκτόνωσης και τους 
εντάσσουμε σ’ ένα πλαίσιο νομιμότητας και διαφάνειας, όπου ισχύουν συ­
γκεκριμένοι κανόνες, και μ’ αυτόν τον τρόπο μειώνουμε τις πιθανότητες να 
καταφύγουν στη βία και στην παρανομία. Θεωρητικά, βέβαια, δεν μπορεί να 
αποκλειστεί το ενδεχόμενο να πειστούν ορισμένοι από τα αντιδημοκρατικά 
επιχειρήματα και να επιχειρήσουν να καταλύσουν βίαια τις δημοκρατικές 
διαδικασίες, αλλά εάν μια τέτοια συνωμοσία αρχίσει να εξυφαίνεται, τότε 
προφανώς δεν τίθεται ζήτημα προστασίας της έκφρασης. Όταν περάσουμε 
από ένα επίπεδο ανταλλαγής επιχειρημάτων σ’ ένα επίπεδο βίαιης αντιπα­
ράθεσης, εκείνο που έχει σημασία είναι η ικανότητα των δημοκρατικών να 
υπερασπίσουν πάση θυσία τα ιδανικά τους.

Υπάρχουν, όμως, μορφές πολιτικού λόγου που να απαγορεύονται από το 
ίδιο το διαβουλευτικό πρότυπο, δηλαδή περιορισμοί που θα πρέπει κανείς 
αναγκαστικά να δεχτεί άπαξ και το υιοθετήσει; (Σημειωτέον ότι η απαγό­
ρευση εδώ εννοείται μ’ ένα ιδιαίτερα χαλαρό τρόπο και μπορεί να κυμαίνε­
ται από τον απλό χαρακτηρισμό μιας εκφοράς ως μη γενομένης και απορρι- 
πτέας μέχρι την επιβολή ποινικών ή άλλων κυρώσεων.) Σ’ ένα πρώτο αφη- 
ρημένο επίπεδο θα μπορούσαμε να επισημάνουμε δύο επιλήψιμες κατηγο­
ρίες εκφρασιακών ενεργημάτων:

α) Τον εξαπατητικό λόγο. Η εξαπάτηση και η ψευδολογία κατά τη διάρ­
κεια του δημοκρατικού διαλόγου δημιουργούν εσφαλμένες πεποιθήσεις με 
αποτέλεσμα οι συμμετέχοντες να οδηγούνται σε αποφάσεις τις οποίες δε θα 
ελάμβαναν, εάν γνώριζαν την αλήθεια. Είναι προφανές ότι το αποτέλεσμα 
του διαλόγου δεν μπορεί να θεωρηθεί έγκυρο. Ακόμα, ο ψευδόμενος θεωρεί 
τον εαυτό του ικανότερο και ‘πιο ίσο από τους ίσους’, αφού πιστεύει ότι



44 Φίλήμων Παιονίόης

δικαιούται να πάρει στα χέρια του τις διαδικασίες λήψης αποφάσεων των 
άλλων και να τις κατευθύνει όπως κρίνει, χωρίς να έχει την έγκρισή τους. 
Θα πρέπει, όμως, να υπάρχουν οι κατάλληλες θεσμικές εγγυήσεις ώστε να 
μην καταδικάζονται για ‘διασπορά ψευδών ειδήσεων’ άνθρωποι που εκφέ­
ρουν απόψεις τις οποίες οι αρχές ή η κοινή γνώμη θεωρούν εσφαλμένες, 
απαράδεκτες ή προκλητικές. Στην κατηγορία αυτή θα συμπεριλαμβάναμε 
και τη χρήση σοφισμάτων που λέγονται με πρόθεση εξαπάτησης, αν και αυτά 
είναι ευκολότερο να αποκαλυφθούν συγκρινόμενα με τα ψεύδη.

β) Τον απειλητικό λόγο. Μ’ αυτό εννοούμε την πιστευτή διακοίνωση των 
προθέσεων του A να βλάψει τον Β, χωρίς να έχει τέτοιο δικαίωμα, αν ο Β 
δε συμμορφωθεί με τις επιθυμίες του Α. Αυτού του τύπου οι απειλές αντικα­
θιστούν το λόγο με τον καταναγκασμό και δεν έχουν καμία θέση στο δημο­
κρατικό διάλογο. Ο ορισμός αυτός διακρίνει τις απειλές από τις προειδο­
ποιήσεις οι οποίες αναφέρονται σε βλαπτικές ενέργειες που δικαιούται ο 
προειδοποιών να επιτελέσει, εάν δε συμμορφωθεί ο προειδοποιούμενος. Υπ’ 
αυτή την έννοια εάν κάποιος απευθυνόμενος στην κυβέρνηση πει ‘εάν δεν 
τηρήσετε τις υποσχέσεις σας, να μας διαγράψετε από υποστηρικτές σας’ δεν 
παραβιάζει με κανένα τρόπο τους κανόνες της δημοκρατικής πολιτικής επι­
κοινωνίας. Αντίθετα, η διατύπωση σαφών και πιστευτών απειλών κατά της 
ζωής πολιτικών παραγόντων ως ένδειξη αποδοκιμασίας του έργου τους κα­
ταλύει τον πολιτικό διάλογο, καθαγιάζει τη χρήση της παράνομης βίας και 
κατά συνέπεια δεν επιτρέπεται να παραμένει ατιμώρητη.

Μεταβαίνοντας από το σχηματικό χώρο του διαβουλευτικού προτύπου σ’ 
ένα υπαρκτό δημοκρατικό καθεστώς, το οποίο θα εκφράζει στο μέτρο του 
δυνατού το εν λόγω ιδεώδες, θα προσθέταμε δύο επιπλέον περιορισμούς: 

γ) Περιορισμούς ως προς την αποκάλυψη στοιχείων που θέτουν σε κίνδυνο 
τη δημόσια ασφάλεια. Ο λόγος που οδηγεί στην απαγόρευση της δημόσιας 
αναφοράς σε τέτοιου τύπου πληροφορίες είναι ότι μπορούν να θέσουν σε 
κίνδυνο το ίδιο το δημοκρατικό καθεστώς τη στιγμή που υπάρχει κάποια 
έκδηλη εξωτερική επιβουλή. Εδώ θα συμπεριλαμβάναμε πληροφορίες σχε­
τικά με τη σύνθεση, τη διάταξη, τα σχέδια, τον οπλισμό και τις κινήσεις των 
ενόπλων δυνάμεων, καθώς και τις σύννομες ενέργειες των υπηρεσιών πλη­
ροφοριών. Εξυπακούεται ότι οι περιορισμοί αυτοί θα καταστούν άνευ αντι­
κειμένου, εάν επικρατήσει, όπως οραματιζόταν ο Kant στην Αιώνια Ειρήνη, 
ένα καθεστώς αρμονικής και ειρηνικής διακρατικής συνεργασίας. Μέχρι 
τότε όμως θα πρέπει να παραμείνουν εν ισχύ. Ακόμα, οι περιορισμοί σε 
καμία περίπτωση (ακόμα και σε καταστάσεις εκτάκτου ανάγκης18) δεν πε­



Αιαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 45

ριλαμβάνουν την απαγόρευση της άσκησης κριτικής σε συγκεκριμένες πολι­
τικές επιλογές που άπτονται ευαίσθητων θεμάτων. Η μόνη δέσμευση που 
πρέπει να γίνεται σεβαστή είναι η αποφυγή δημοσιοποίησης πληροφοριών 
του τύπου που προαναφέρθηκε (βλ. σχετικά Shetret 1991). Τα ίδια ισχύουν 
και σε σχέση με ορισμένες ενέργειες υπηρεσιών που ασχολούνται με τη 
δίωξη του εγκλήματος και την απονομή της δικαιοσύνης. Ωστόσο, δεν πρέπει 
να παραγνωρίζουμε ότι η διαφάνεια είναι αναπόσπαστο χαρακτηριστικό της 
διαβουλευτικής δημοκρατίας. Αυτό στην πράξη σημαίνει ότι όσο το δυνατόν 
λιγότερες κατηγορίες πολιτικά σημαντικών πληροφοριών θα πρέπει να θεω­
ρούνται απόρρητες και ο χαρακτηρισμός τους να μη γίνεται αυθαίρετα από 
τις αρχές με γνώμονα το εκάστοτε συμφέρον τους, αλλά βάσει κοινά αποδε­
κτών κριτηρίων.

δ) Περιορισμούς σχετικά με τον χώρο και τον χρόνο εκφοράς του πολιτι­
κού λόγου. Σε μια υπαρκτή πλουραλιστική δημοκρατία συμβαίνει - σε αντί­
θεση με μια ιδεατή διαβουλευτική συνέλευση - να μην ενδιαφέρονται όλοι 
για ένα πολιτικό ζήτημα που απασχολεί μια μερίδα του κοινού. Και βέβαια, 
όπως έχει ήδη επισημανθεί, το διαβουλευτικό πρότυπο δε θεωρεί τον άνθρω­
πο μόνο ως ‘ζώο πολιτικό’ και δεν απαιτεί από τους πολίτες να αφιερώνουν 
κάθε στιγμή της ζωής τους στην ενασχόληση με τα κοινά (Chambers 1996: 
200-2). Ακόμα, προκειμένου να υπάρξει οργάνωση και συντονισμός των 
διαβουλεύσεων, καθώς και για να διασφαλιστεί η αποτελεσματικότητά τους, 
θα πρέπει να θεσπισθούν και να τηρούνται ευλαβικά αυστηροί κανόνες. Γι’ 
αυτό θα ήταν όχι μόνο άδικο, αλλά και αλυσιτελές να υποχρεώνεται ο καθέ­
νας να έρχεται οπουδήποτε και οποιαόήποτε στιγμή σε επαφή με τον πολι­
τικό λόγο των άλλων. Υπ’ αυτό το πνεύμα, θα μπορούσε να απαγορευτεί μια 
διαδήλωση που έχει προγραμματισθεί να γίνει σε ώρες κοινής ησυχίας ή 
είναι βέβαιο ότι θα παρέλυε τη ζωή της πόλης. Ωστόσο, οι αρχές που επι­
βάλλουν την απαγόρευση υποχρεούνται να παράσχουν στους θιγομένους ένα 
εναλλακτικό forum έκφρασης που θα είναι εξίσου λειτουργικό μ’ εκείνο που 
αποτέλεσε την πρώτη επιλογή τους. Ευτυχώς, σήμερα η δυνατότητα τηλεο­
πτικής κάλυψης πολλών εκδηλώσεων επιλύει πολλά από τα ανακύπτοντα 
σχετικά προβλήματα, υπό την προϋπόθεση ότι τηρείται η σχετική δεοντολο­
γία. Με την ίδια λογική μπορούν να καθοριστούν περιορισμοί στο χρόνο των 
ομιλητών, να απαγορευτεί η παρενόχλησή τους κ.ο.κ.

Όσον αφορά το πάντα επίμαχο ζήτημα της δυσφήμησης των πολιτικών 
προσώπων η διαβουλευτική δημοκρατία υιοθετεί μια ιδιαίτερα ανεκτική στά­
ση. Στην πράξη δεν μπορεί να αξιώνει κανείς την τήρηση όλων των κανόνων



46 Φιλήμων Παιονίόης

που επιβάλλουν οι καλοί τρόποι, ιδιαίτερα όταν διακυβεύονται θεμελιακά 
συμφέροντα, και βέβαια η ελευθερία της πολιτικής έκφρασης καλύπτει και 
ενεργήματα (με τη σημασία που τους αποδόθηκε στη δεύτερη ενότητα) τα 
οποία θεωρούνται προσβλητικά, υποτιμητικά, περιπαικτικά ή εξοργιστικά 
από τους αποδέκτες τους. Η μόνη προϋπόθεση που ισχύει είναι η απουσία 
εξαπατητικών προθέσεων και η πλήρης αδιαφορία για την εγκυρότητα των 
δυσφημηστικών πληροφοριών που χρησιμοποιεί κανείς στο πλαίσιο μιας 
πολιτικής διαμάχης. Αυτή η αντίληψη, κατά τη γνώμη μας, συμπλέει με τη 
σημαντική απόφαση του Ανώτατου Δικαστηρίου των ΗΠΑ σε σχέση με την 
υπόθεση New York Times ν. Sullivan, 376 U.S. 254 (1964) σύμφωνα με την 
οποία: ‘το σύνταγμα απαγορεύει σ’ ένα δημόσιο αξιωματούχο να απαιτήσει 
αποζημίωση για κάποια αναληθή δυσφημιστική δήλωση που σχετίζεται με 
την επίσημη ιδιότητά του, εκτός εάν αποδείξει ότι πίσω από τη συγκεκριμένη 
δήλωση εκρύβετο πραγματικός δόλος, δηλαδή ήταν γνωστό ότι ήταν αναλη­
θής ή υπήρξε αμέλεια ως προς το να διαπιστωθεί εάν ήταν αναληθής ή όχι’19. 
Καταλήγοντας θα πρέπει να επισημάνουμε ότι η ανωτέρω κατηγοριοποίηση 
δεν εξαντλεί τους περιορισμούς στην πολιτική έκφραση που επιβάλλονται 
από το εν λόγω πρότυπο. Νομίζουμε, όμως, ότι συμπληρώνει ικανοποιητικά 
την εικόνα μας για τις σχετιζόμενες με την έκφραση επιπτώσεις της διαβου- 
λευτικής δημοκρατίας στην τρέχουσα πολιτική πρακτική20.

Κριτική και συμπεράσματα.

Από την όλη συζήτηση προκύπτει ότι η διαβουλευτική δημοκρατία παρέ­
χει μια ικανοποιητική και εύλογη δικαιολόγηση της κανονιστικής σημασίας 
της έκφρασης του πολιτικού λόγου, ο οποίος λόγω της φύσης του είναι 
περισσότερο επιρρεπής στην κυβερνητική χειραγώγηση21. Το ερώτημα είναι 
εάν και στο μη πολιτικό λόγο παρέχεται ισότιμη προστασία. Εδώ το υπό 
συζήτηση πρότυπο δείχνει να αγγίζει τα όριά του. Η αδυναμία των υποστη- 
ρικτών του να προτείνουν μια ικανοποιητική λύση είναι, πιστεύουμε, έκδηλη. 
Αναγκάζονται είτε να προχωρήσουν σε μια εργαλειακή και ‘διά της πλαγίας 
οδού’ θεμελίωση της προστασίας των επίμαχων εκφρασιακών ενεργημάτων, 
είτε να αναγνωρίσουν την αναγκαιότητα επίκλησης και άλλων δικαιολογητι- 
κών αρχών.

Στην πρώτη κατηγορία ανήκει ο Joshua Cohen (1989: 29-30) που πρε­
σβεύει πως ‘οι μορφές έκφρασης που δε θίγουν ζητήματα πολιτικής μπορούν 
κάλλιστα να επηρεάζουν το σχηματισμό των συμφερόντων, των στόχων και



Διαβουλεντική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 47

των ιδανικών που προβάλλουν οι πολίτες κατά τη δημόσια διαβούλευση’22. 
Αυτό ισχύει αναμφίβολα σε πολλε'ς περιπτώσεις, και μ’ αυτό το σκεπτικό το 
ατομικό συμφέρον των ανηλίκων να μη στιγματίζονται για όλη τους τη ζωή, 
εάν τύχει και παραβούν το νόμο, θα μπορούσε κάλλιστα να αποτελέσει 
αντικείμενο πολιτικού διαλόγου. Τα ζητήματα απονομής της δικαιοσύνης 
ανήκουν στη δημόσια σφαίρα και θα μπορούσε να αποφασιστεί η απαγόρευ­
ση δημοσίευσης πληροφοριών για δίκες ανηλίκων, όχι γιατί αυτή συμβαίνει 
να είναι η βούληση μιας περιστασιακής πλειοψηφίας, αλλά γιατί αναγνωρί­
ζεται απ’ όλους ότι οι έφηβοι δεν έχουν αποκτήσει την υπευθυνότητα που 
χαρακτηρίζει τους πολίτες στο διαβουλευτικό πρότυπο που έχει υιοθετηθεί. 
Ωστόσο, υπάρχουν μορφές έκφρασης που δε σχετίζονται με τη δημόσια 
διαβούλευση και είναι επόμενο να αναρωτηθεί κανείς ποια τύχη επιφυλάσ­
σεται σε μη πολιτικές μορφές καλλιτεχνικής έκφρασης, στην εκδήλωση του 
προσωπικού θρησκευτικού φρονήματος και στον ιδιωτικό λόγο που εκφέρε- 
ται μόνο για την ικανοποίηση του ομιλούντος. Μήπως η ρύθμισή τους επα- 
φίεται στη βούληση της εκάστοτε πλειοψηφίας; Ακόμα, γιατί θα πρέπει ο 
πολίτης να καταστήσει αυτές τις μορφές έκφρασης αντικείμενο δημόσιας 
διαβούλευσης προκειμένου να αποκτήσουν το προνομιακό καθεστώς που 
επιθυμεί;

Στη δεύτερη κατηγορία ανήκει ο Sunstein (1993a: κεφάλαιο 5) που δέχε­
ται ότι για την αξιολόγηση του μη πολιτικού λόγου θα πρέπει να αναγνωρί­
σουμε και άλλες αρχές. Παρόλα αυτά, υιοθετεί ακραίες θέσεις όπως ότι ‘ένα 
πανεπιστήμιο μπορεί να ποινικοποιήσει το λόγο, εάν κατορθώσει να αποδεί­
ξει ότι η επίμαχη έκφραση καθιστά πολύ δύσκολη ή αδύνατη την ικανοποιη­
τική εκτέλεση του έργου ενός υπαλλήλου’ (1993 : 205)23. Σύμφωνα με μια 
τόσο νεφελώδη αρχή πολλοί πανεπιστημιακοί θα μπορούσαν να απολυθούν, 
γιατί η διδασκαλία τους είναι ασύμβατη με κάποια ‘αποστολή’ τους που θα 
καθόριζαν (έστω ύστερα από διάλογο και με την έγκριση κάποιας πλειοψη­
φίας) οι πρυτανικές αρχές. Διαγιγνώσκουμε, λοιπόν, μια σοβαρή αδυναμία 
του διαβουλευτικού προτύπου να προστατεύσει τον μη πολιτικό λόγο και 
αυτό είναι κάτι που γεννά εύλογες απορίες για τη διαισθητική επάρκειά του. 
Η διαπίστωση αυτή δε σημαίνει ότι οι διαλεγόμενοι θα οδηγηθούν νομοτε­
λειακά στην απαγόρευση μορφών μη πολιτικής έκφρασης που δεν τους είναι 
αρεστές, αλλά πως αυτό το ενδεχόμενο παραμένει θεωρητικά ανοικτό.

Ποιες εναλλακτικές λύσεις παρουσιάζονται; Μία λύση είναι να θεωρηθεί 
κάθε μορφή έκφρασης ως πολιτικός λόγος. Αυτή όμως η κίνηση τακτικής 
εκτός του ότι δε φαίνεται εμπειρικά πειστική θα είχε και την ακόλουθη



48 Φιλήμων Παιονίδης

συνέπεια: Θα καταργούσε εκ προοιμίου τη διάκριση ιδιωτικοΰ/δημοσίου και 
θα ανήγε την αξιολόγηση του περιεχομένου κάθε μορφής έκφρασης σε αντι­
κείμενο της αρμοδιότητας των διαβουλευτικών συνελεύσεων και της λογικής 
λήψης αποφάσεων που τις διέπει. Υπ’ αυτή την έννοια η πολιτική κοινότητα 
αποκτά το δικαίωμα να εκφέρει κρίσεις επί όλων των εκφρασιακών ενεργη­
μάτων των υποκειμένων. Λ.χ. το κοινοβούλιο ή κάποιος κρατικός οργανισμός 
νομιμοποιείται να αποφασίζει, τηρώντας τους διαλογικούς κανόνες, ποια 
κινηματογραφική ταινία είναι άξια λόγου βάσει πολιτικών κριτηρίων. Και 
επειδή η κριτική αυτή ενδέχεται να χαρακτηρισθεί από κάποιους αναγνώ­
στες άδικη και υπερβολική, δεδομένου ότι κανείς υποστηρικτής της διαβου- 
λευτικής δημοκρατίας δε θα ενστερνιζόταν μια τέτοια θέση, το παράδειγμα 
που ακολουθεί θα αποβεί ιδιαίτερα διαφωτιστικό.

Ο Owen Fiss (1996b κεφάλαιο 2) ένας από τους θερμότερους υπέρμαχους 
της δημοκρατικής δικαιολόγησης της ελευθερίας της έκφρασης, έθεσε σε 
πρόσφατη μελέτη του το ζήτημα των αρχών που θα πρέπει να διέπουν το 
καθεστώς της κρατικής επιχορήγησης των καλλιτεχνικών δραστηριοτήτων. Ο 
Fiss δεν απορρίπτει ολοκληρωτικά την επίκληση αμιγώς αισθητικών κριτη­
ρίων. Προκειμένου, όμως, να προαχθεί μέσω της χρηματοδότησης ο δημο­
κρατικός διάλογος και η συλλογική αυτοδιοίκηση, οι προτάσεις που θα επι- 
λεγούν επιβάλλεται να πληρούν και πολιτικά κριτήρια, όπως το να εκφρά­
ζουν κοινωνικά ανορθόδοξες ιδέες με τις οποίες οι πολίτες δεν έρχονται 
συχνά σε επαφή, και να καλύπτουν θέματα που σχετίζονται με την πολιτική 
επικαιρότητα. Όπως χαρακτηριστικά σημειώνει ‘φαίνεται πρέπον κατά την 
κατανομή του δημοσίου χρήματος να επιφυλάσσουμε προνομιακή μεταχείρι­
ση στις [καλλιτεχνικές] προτάσεις που ρίχνουν φως σε ζητήματα που αφο­
ρούν άμεσα ολόκληρο το έθνος’ (1996β: 44-5). Από την όλη συζήτηση είναι 
πρόδηλο ότι ο καλλιτεχνικός λόγος αντιμετωπίζεται από τον Fiss ως πολιτι­
κός, στάση που μας παραπέμπει mutatis mutandis σε γνωστές πρακτικές 
ολοκληρωτικών καθεστώτων που θα θέλαμε πλέον να λησμονήσουμε.

Η εναπομένουσα λύση είναι να διατυπωθούν ορισμένες ηθικές αρχές που 
προηγούνται των διαλογικών διαδικασιών και δεσμεύουν εξ ορισμού τους 
κανόνες που τις διέπουν καθώς και τα αποτελέσματά τους24. Οι πρωταρχικές 
αυτές ηθικές αρχές θα πρέπει να είναι σε θέση να παράσχουν προστασία 
και στον μη πολιτικό λόγο απαγορεύοντας συγκεκριμένες αποφάσεις. Πι­
στεύουμε ότι μια θεωρία περί ελευθερίας της έκφρασης που θα εδράζεται 
στην αρχή της προαγωγής της προσωπικής αυτονομίας δύναται αφενός μεν 
να δικαιολογήσει το προνομιακό καθεστώς του πολιτικού λόγου (συμπερι­



Διαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 49

λαμβανομένων των περιορισμών που συζητήθηκαν), αφετε'ρου δε να καλύψει 
ικανοποιητικά και τα μη πολιτικά εκφρασιακά ενεργήματα. Αυτό, όμως, 
αποτελεί αντικείμενο διαφορετικής εργασίας25.

Σημειώσεις

1. Μορφές του κειμε'νου αυτού παρουσιάστηκαν στην Ελληνική Φιλοσοφική Εταιρία τον 
Μάρτιο του 1995 και τον Ιανουάριο του 1996 στη Νομική Σχολή του ΑΠΘ στο πλαίσιο του 
σεμιναρίου θεωρίας των επιστημών του ανθρώπου. Θα ήθελα να ευχαριστήσω τους καθηγητε'ς 
Φ. Κοζύρη και Κ. Σταμάτη καθώς και τη συντακτική επιτροπή του περιοδικού για τη συμβολή 
τους στην τελική διαμόρφωση του κειμένου.

2. Ωστόσο, η συνταγματικότητα και η χρησιμότητα της seditious libel δεν ε'παψε να απα­
σχολεί τις αρχές, τα δικαστήρια και τους νομομαθείς, όπως μαρτυρούν η βραχύβια Sedition 
Act του 1798 και οι πρόσφατες αποφάσεις του Ανώτατου Δικαστηρίου των Η.Π.Α. Τα ιστορικά 
αυτά στοιχεία αντλούνται από τη μελέτη του Thomas L. Tedfotd (1993: κεφάλαια 1 και 2).

3. Η Leslie Green (1994: 136) εκφράζει μια διαφορετική άποψη: ‘Ένα ενέργημα μπορεί 
να χαρακτηρισθεί ως εκφρασιακό μόνο εάν προσπαθεί να κάνει τους άλλους να κατανοήσουν 
ή να συμμερισθούν κάποια πρόταση ή στάση, και μόνο εάν το κάνει έχοντας επικοινωνιακούς 
στόχους, δηλαδή όταν προσπαθεί να κάνει τους άλλους να αναγνωρίσουν ότι επιτελείται μ’ 
αυτή την πρόθεση’. Δε βλέπουμε, ωστόσο, το λόγο ταύτισης έκφρασης και επικοινωνιακών 
στόχων. Κάποιος μπορεί να γράφει ή να ομιλεί επιδιώκοντας συνειδητά να μη γίνει κατανοη­
τός αρκούμενος στη σημασία που έχουν για τον ίδιο οι θέσεις του. Λ.χ. ορισμένα λογοτεχνικά 
κείμενα, όπως των υπερλεξιστών, δεν έχουν καμία επικοινωνιακή πρόθεση, και κάποιες 
σκέψεις του Wittgenstein είναι κωδικοποιημένες, αλλά θα ήταν άτοπο να αποκλειστούν τα 
κείμενα αυτά από το πεδίο εφαρμογής μιας θεωρίας για την ελευθερία της έκφρασης. Το 
ουσιαστικό στοιχείο είναι ο συνειδητός χαρακτήρας της εκφοράς, και υπ’ αυτή την έννοια 
μόνο μη συνειδητοί και μη ελεγχόμενοι ήχοι (άναρθρες κραυγές, παραλήρημα, επιφωνήματα 
κ.ο.κ.) δεν μπορούν να χαρακτηρισθούν ως εκφρασιακά ενεργήματα.

4. Γι’ αυτό το λόγο η σπουδή που δείχνει ο Kent Greenawalt (1989: κεφάλαιο 3) να 
αποκλείσει από την ασπίδα προστασίας της ελευθερίας της έκφρασης εκφορές που τείνουν 
να μεταβάλλουν την κατάσταση μεταξύ ομιλητή και ακροατή (situation-altering utterances) 
συμπεριλαμβάνοντας αδιακρίτως σ’ αυτή την κατηγορία υποσχέσεις, συμφωνίες, προσφορές, 
απειλές και διαταγές είναι μάλλον πρόωρη. Μια τέτοια απόφαση που λαμβάνεται ερήμην μιας 
συγκεκριμένης κανονιστικής θεωρίας οδηγεί στην παραδοξολογία να προστατεύεται η πρό­
ταση ‘αυτή η κυβέρνηση θα πρέπει να μην επανεκλεγεί’, αφού έχει αξιακό περιεχόμενο, αλλά 
όχι και η πρόταση ‘υπόσχομαι να κάνω ό,τι μπορώ για να μην επανεκλεγεί αυτή η κυβέρνηση’, 
δεδομένου ότι αποτελεί υπόσχεση.

5. Η διαπίστωση ότι διαφορετικές αντιλήψεις περί δημοκρατίας οδηγούν και σε διαφορε­
τικές αντιλήψεις για την ελευθερία της έκφρασης οφείλεται στον Tom Campbell (1994: 34).

6. Ο ίδιος ο Schumpeter (1978: 271-2) στη συνέχεια αναφέρει ότι δεν καταδικάζει την 
ύπαρξη φαινομένων ‘αθέμιτου’ πολιτικού ανταγωνισμού (όπως αυτά που παρατηρούνται στην 
αγορά) και πως αρκεί ο τύπος να είναι ελεύθερος σε ‘σημαντικό βαθμό’. Το τελευταίο, όμως, 
συνέβαινε και κατά την τελευταία περίοδο της δικτατορίας των συνταγματαρχών!



50 Φιλήμων Παιονίδης

7. Πρβλ. Chambers (1996: κεφάλαια 12 και 13). Η επιγραμματική περιγραφή της διαλο- 
γικής ηθικής που ακολουθεί απηχεί θε'σεις όπως εκφράζονται στο Habermas (1990) [το βασι­
κότερο κείμενο της συλλογής αυτής ε'χει εκδοθεί στα ελληνικά (Habermas, 1997)] και (1993). 
Από την ελληνική βιβλιογραφία βλ. Καβουλάκος (1996: κεφάλαιο 4). Ορισμένοι μάλιστα 
επίγονοι του Habermas τείνουν να βλέπουν τη δημοκρατική νομιμοποίηση και τη θεμελίωση 
των δικαιωμάτων ως τα κΰρια πεδία επιτυχούς εφαρμογής της διαλογικής ηθικής. Βλ. Jean 
Cohen (1990: 83-105).

8. Θα πρε'πει να σημειωθεί ότι υπάρχει διχογνωμία ως προς το αν οι εν λόγω κανόνες 
έχουν απλώς ρυθμιστικό χαρακτήρα ή αποτελούν εγγενές στοιχείο του έλλογου τρόπου σκέ­

ψης·
9. Βλ. και τη σημασία που αποδίδει στη ‘μη διαδικαστικά ρυθμισμένη δημοσιότητα’.
10. Το ζήτημα αυτό το πραγματευόμαστε στο Παιονίδης (υπό δημοσίευση). Σ’ αυτό το 

πνεύμα κινούνται και οι ιδιαίτερα διεισδυτικές μελέτες του Owen Μ. Fiss (1996a). Για μια 
σύνοψη των διαφορετικών θεωρήσεων της διαπλοκής MME και δημοκρατίας βλ. Skogerbo 
(1996: μέρος δεύτερο).

11. Για τα ρεπουμπλικανικά μοντέλα, τα οποία βέβαια σε καμία περίπτωση δεν απορρί­
πτονται συλλήβδην από τους υποστηρικτές της διαβουλευτικής δημοκρατίας, βλ. ενδεικτικά: 
Dahl (1989: 24-8), Fallon (1989: 1695-35), Skinner (1992: 57-59).

12. Είναι προφανές ότι μια επιφανειακή κριτική που ασκείται σε θεωρίες που θεμελιώνουν 
την ελευθερία της έκφρασης στα δημοκρατικά πρότυπα δεν ισχύει για τη διαβουλευτική 
δημοκρατία. Σύμφωνα μ’ αυτή την αντίρρηση είναι παράδοξο να θεωρούμε την απρόσκοπτη 
χρήση του πολιτικού λόγου απαραίτητη για να δοθεί στην πλειοψηφία η δυνατότητα να κυ­
βερνήσει και ταυτόχρονα να θεωρούμε ότι η ίδια πλειοψηφία δικαιούται να απαγορεύσει, 
όταν ανέρθει στην εξουσία, την άσκηση αρνητικής προς αυτή κριτικής. Την άποψη αυτή την 
αναφέρει, χωρίς να την ενστερνίζεται, ο Schauer (1982: κεφάλαιο 3). Βλ. ακόμα Schauer 
(1983: 241-56).

13. Λ.χ. ότι το πρόγραμμα των κρατικών τηλεοπτικών σταθμών θα αποτελεί αντικείμενο 
συζήτησης κατά τον προεκλογικό αγώνα και ότι το κόμμα που θα επικρατήσει θα δεσμεύεται 
να εφαρμόσει την τηλεοπτική πολιτική για την οποία ψηφίστηκε (Παιονίδης, υπό δημοσίευση). 
Για μια γενικότερη θεώρηση των λύσεων που προτείνονται βλ. Kellner (1990), Lichtenberg, 
(1990), Keane (1996). Σ’ αυτό το πνεύμα κινούνται και οι προτάσεις για την αντικατάσταση 
του σχετικού άρθρου (15) του Ελληνικού Συντάγματος που διατυπώνει ο Βολουδάκης (1996, 
129 και σποράδην).

14. Χαρακτηριστικό δείγμα της κλασικής υπεράσπισης της ελευθερίας της έκφρασης σε 
μια δημοκρατία αποτελεί η παρακάτω θέση: ‘Σε μια χώρα όπου βασιλεύει εμφανώς το δόγμα 
της λαϊκής κυριαρχίας η λογοκρισία δεν είναι μόνο κίνδυνος αλλά και μέγας παραλογισμός. 
Όταν στον καθένα παραχωρείται ένα δικαίωμα να κυβερνά την κοινωνία, πρέπει να του 
αναγνωριστεί και η ικανότητα να επιλέγει ανάμεσα στις διάφορες απόψεις που διέπουν τους 
συγχρόνους του καθώς και να εκτιμά τα διάφορα γεγονότα που η γνώση τους μπορεί να τον 
καθοδηγήσει’ (Alexis de Tocqueville 1996:197).

15. Θα πρέπει να παρατηρηθεί ότι η ελευθερία της έκφρασης είναι αναγκαία και όχι ικανή 
συνθήκη για την εύρυθμη λειτουργία της διαβουλευτικής δημοκρατίας. Η τελευταία προαπαι­
τεί τη διάθεση να ακούσεις, να κατανοήσεις και να συμφωνήσεις με τους άλλους, κάτι που 
βέβαια δεν εγγυάται ο απλός σεβασμός του δικαιώματος στην ελευθερία της έκφρασης. Πρβλ. 
Chambers (1996: 194-5).



Διαβονλεντική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 51

16. Θεωρίες που βασίζονται σ’ ε'να εξιδανικευμένο και υποθετικό σχήμα δικαιολόγησης 
θεμελιωδών πολιτικών αρχών, όπως του Rawls, μπορούν να κατοχυρώσουν μόνο το περίγραμ­
μα μιας γενικά ευνοϊκής αντιμετώπισης της ελευθερίας της ε'κφρασης. Οι λεπτομε'ρειες όμως 
που χαρακτηρίζουν μια πλήρη θεωρία περί ελευθερίας της ε'κφρασης (συμπεριλαμβανομένων 
των επιμέρους αρχών που τη διέπουν και των περιορισμών που ενσωματώνει) δεν μπορούν 
να καθοριστούν από υποθετικούς δρώντες που διαθέτουν ένα επιλεκτικά φιλτραρισμένο 
minimum πληροφοριών, αλλά από υπαρκτούς πολίτες που εκμεταλλεύονται κάθε γνώση που 
μας προσφέρει το παρελθόν και προσπαθούν να προβλέπουν καταστάσεις που θα μπορούσαν 
να συμβούν στο μέλλον.

17. Σημειωτέον ότι αναφερόμαοτε στο ρατσιστικό λόγο που δε συνοδεύεται από απειλές 
και δεν οδηγεί στην άμεση κατάρρευση των δημοκρατικών θεσμών.

18. Στα περισσότερα συντάγματα είθισται να υπάρχουν διατάξεις που δίδουν τη δυνατό­
τητα στην κυβέρνηση να αναστείλει την ισχύ των άρθρων που προστατεύουν την ελευθερία 
της έκφρασης, εάν συντρέχουν λόγοι εκτάκτου ανάγκης. Ωστόσο, αυτή η θέση μόνο υπό 
αυστηρές προϋποθέσεις μπορεί να γίνει αποδεκτή στο πλαίσιο αναφοράς της διαβουλευτικής 
δημοκρατίας. Για παράδειγμα, η ορθότητα της απόφασης να απαγορεύεται διά νόμου η 
άσκηση κριτικής στην κυβέρνηση σε οποιαδήποτε περίπτωση στρατιωτικής εμπλοκής της 
χώρας δεν είναι διόλου αυταπόδεκτη. Δε θα πρέπει να διαφεύγει της προσοχής μας ότι κατά 
τον πόλεμο του Βιετνάμ οι συνεχείς διαμαρτυρίες μιας μικρής σχετικά ομάδας ατόμων έπεισαν 
σταδιακά την κοινή γνώμη ότι η απεμπλοκή της χώρας ήταν αναγκαία, πράγμα που δεν 
επιδίωκε η κυβέρνηση, μολονότι γνώριζε ότι οι πιθανότητες επικράτησής της ήταν σπό ένα 
σημείο και μετά μηδαμινές. Ενδεχομένως, η κατάσταση να είναι διαφορετική, όταν έχουμε 
ένα δίκαιο αμυντικό πόλεμο υπέρ ‘βωμών και εστιών’. Επομένως, θα πρέπει να εμμείνυυμε 
οτην παραδοχή ότι ο πολιτικός λόγος μπορεί να περιοριστεί μόνο όταν υφίσταται ‘κάποια 
συνταγματική κρίση η οποία απαιτεί την περισσότερο ή λιγότερο προσωρινή αναστολή των 
δημοκρατικών πολιτικών θεσμών χάριν της διατήρησης των ίδιων των θεσμών και των άλλων 
βασικών ελευθεριών’ (Raw'ls 1993: 355). Υπ’ αυτό το πνεύμα οι σχετικές συνταγματικές δια­
τάξεις θα πρέπει να είναι ιδιαίτερα σαφείς και συγκεκριμένες και να τυγχάνουν καθολικής 
αποδοχής.

19. Βλ. αναλυτικότερα Κοζύρης (1988: 227-36) καθώς και την απόφαση που έλαβε το 
Ανώτατο Δικαστήριο στην υπόθεση Hustler Magazine ν. Falwell, 485 U.S. 46 (1988) σύμφωνα 
με την οποία η γελοιοποίηση πολιτικών προσώπων δεν μπορεί να συνιστά αδίκημα, αφού 
αποτελεί αναπόσπαστο τμήμα της αμερικανικής δημοκρατικής παράδοσης. Η υπόθεση αυτή 
έγινε γνωστή στο ευρύ κοινό μέσα από την πρόσφατη κινηματογραφική μεταφορά της.

20. Σύμφωνα με την αντίληψη που αναπτύχθηκε πολλές από τις διώξεις που ασκήθηκαν 
στη χώρα μας κατά την περίοδο 1991-1993 κατά πολιτών που εξέφραζαν αποκλίνουσες από­
ψεις για ζητήματα εξωτερικής πολιτικής κρίνονται αδικαιολόγητες. Βλ. ενδεικτικά Σταμάτης 
(1992: 46-7) και Αλιβιζάτος (1995).

21. Στο σημείο αυτό επιβάλλεται να αναφερθούμε στον Alexander Meiklejohn, έναν από 
τους λίγους Αμερικανούς πανεπιστημιακούς που αντιτάχθηκαν στις διώξεις που υφίσταντο 
πολλοί συμπατριώτες τους κατά την περίοδο του μακκαρθισμού για τα πολιτικά τους φρονή­
ματα. Ο Meiklejohn (1960) διατύπωσε μια θεωρία περί ελευθερίας της πολιτικής ε'κφρασης 
που συνεχίζει να ασκεί καταλυτική επιρροή στην αμερικανική συνταγματική σκέψη. Σύμφωνα 
μ’ αυτή η δημοκρατία εννοείται ως μία μέθοδος συλλογικής αυτοδιοίκησης πολιτών που είναι 
ίσοι μεταξύ τους. Αυτή η αντίληψη υπόκειται του αμερικανικού συντάγματος και γι’ αυτό το



52 Φιλήμων Παιονίόης

λόγο απαγορεύει κάθε νομοθεσία που θα περιόριζε την επικοινωνία των πολιτών και θα 
απε'κλειε τη δημοσιοποίηση κάποιων απόψεων που θα ήταν απαραίτητες για να σχηματίσει ο 
καθένας γνώμη για επίμαχα πολιτικά ζητήματα. Οι ομοιότητε'ς της με το πρότυπο της διαβου- 
λευτικής δημοκρατίας που περιγράψαμε είναι αδιαμφισβήτητες, αλλά υπάρχει μια αξιοση­
μείωτη διαφορά. Ο Meiklejohn διατείνεται ότι η ελευθερία της πολιτικής έκφρασης είναι 
αναγκαία για να λαμβάνονται ‘σοφές αποφάσεις’ και να ‘ειπωθεί ό,τι αξίζει να ειπωθεί’ (26), 
θέση που δεν αποδέχονται οι υποστηρικτές της διαβουλευτικής δημοκρατίας. Ωστόσο, και η 
θεωρία του αντιμετωπίζει το ίδιο πρόβλημα σε σχέση με τον μη πολιτικό λόγο. Αυτό εντοπί­
ζεται στην πεποίθησή του ότι όσα εκφρασιακά ενεργήματα εκφράζουν ιδιωτικά συμφέροντα 
μπορούν κάλλιστα να ποινικοποιηθούν, κάτι που δεν ισχύει ποτέ για εκφορές που σχετίζονται 
με την αναζήτηση του δημοσίου συμφέροντος. Σ’ αυτή τη θέση, ωστόσο, θα μπορούσαμε να 
αντιτείνουμε α) ότι η διάκριση μεταξύ ιδιωτικού και δημοσίου λόγου με βάση μόνο τα συμφέ­
ροντα του ομιλούντος είναι προβληματική και β) ότι ‘σοφές’ αποφάσεις θα πρέπει να μπορούν 
να λαμβάνονται και σε μη πολιτικά συμφραζόμενα πράγμα που οδηγεί σε μια περισσότερο 
προστατευτική αντιμετώπιση του μη πολιτικού λόγου. Θα πρέπει να σημειώσουμε ότι αργότε­
ρα ο Meiklejohn υιοθέτησε την ανάγκη επέκτασης του προνομιακού καθεστώτος του πολιτικού 
λόγου σ’ ένα ευρύτερο φάσμα εκφρασιακών ενεργημάτων. Στην κατηγορία των θεωρητικών 
που πρεσβεύουν ότι μόνο ο πολιτικός λόγος δικαιούται προστασίας ανήκει και ο Robert Bork 
(1971: 1-35). Ωστόσο, η πεποίθησή του ότι προστατεύονται μόνο οι μορφές πολιτικού λόγου 
που συμβάλλουν στην εύρεση της ‘πολιτικής αλήθειας’, η οποία ορίζεται ως ‘αυτό που η 
πλειοψηφία αποφασίζει σήμερα ότι επιθυμεί’ (1971: 30-1) επαρκεί για να τον αφήσει εκτός 
του ομίλου των θεωρητικών της διαβουλευτικής δημοκρατίας. Σχετικές απόψεις εκφράζει και 
ο Morrow (1975, 235-42), ο οποίος επιπλέον πρεσβεύει ότι απόλυτη προστασία δικαιούται 
μόνο ο λόγος και όχι η έκφραση εν γένει, θέση που ουσιαστικά απορρίπτει τη σημασία 
αναγνωρισμένων μορφών συμβολικής πολιτικής διαμαρτυρίας.

22. Είναι αξιοσημείωτο ότι ο ίδιος συγγραφέας σε μεταγενέστερο κείμενό του (Cohen 
1993: 244-7) το οποίο είναι αποκλειστικά αφιερωμένο στην ελευθερία της έκφρασης, υιοθετεί 
μια ριζικά διαφοροποιημένη στάση, χωρίς μάλιστα να μνημονεύει τις προηγούμενες θέσεις 
του. Συγκεκριμένα, εκεί αναγνωρίζει την ύπαρξη ατομικών εκφρασιακών συμφερόντων. Με 
τον όρο αυτό εννοεί ότι τα υποκείμενα έχουν σοβαρούς λόγους για να εκφράζονται, όχι μόνο 
όταν ο λόγος τους δεν έχει καμία πολιτική σημασία, όχι μόνο όταν δεν έχει καμία αξία για το 
ακροατήριο, αλλά ακόμα και όταν δεν υπάρχει καν ακροατήριο για να τους ακούσει. Βλ. 
ακόμα τις μετριοπαθέστερες παρατηρήσεις του στο Cohen (1996:104-5). Ευχαριστώ τον James 
Bohman γι’ αυτή την υπόδειξη.

23. Ο Sunstein προσπαθεί να δείξει ότι αυτή η διάταξη πρέπει να εφαρμόζεται σε ελάχι­
στες περιπτώσεις ρατσιστών καθηγητών, αλλά είναι ευνόητο ότι μια τόσο ασαφής αρχή επι­
δέχεται ποικίλες ερμηνείες ανάλογα με τις περιστάσεις.

24. Η θέση αυτή, που φαίνεται να αποτελεί ίσως την ισχυρότερη κριτική της διαβουλευτι­
κής δημοκρατίας, απαντάται στη βιβλιογραφία σε διάφορες παραλλαγές. Σ’ αυτή την τροχιά 
κινείται ο Lawrence Η. Tribe (1985: 10) που υποστηρίζει ότι ‘το διαδικαστικό σχήμα δεν 
καθορίζει τίποτα από μόνο του, εάν οι προϋποθέσεις του δεν προσδιοριστούν και το περιε­
χόμενό του δε συμπληρωθεί από μια πλήρη θεωρία ουσιαστικών δικαιωμάτων και αρχών’. 
Πρβλ. ακόμα τη θέση του Weithman (1995:314-43) ότι οι διαβουλευτικοί θεσμοί έχουν εγγενή 
αξία μόνο όταν πραγματώνουν τις προϋπάρχουσες αξίες της ελευθερίας, της ισότητας και της



Διαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 53

ακριβοδικίας. Παρόμοιες κριτικε'ς αναπτύσσονται από τους Redish (1984: 14-22), Dworkin 
(1985), Baker (1989: 25-37) και Post (1995: κεφάλαιο 7).

25. Μια όψη της θεωρίας αυτής συζητείται στο Παιονίδης (1998). Για να προλάβουμε 
ενδεχόμενες παρανοήσεις διευκρινίζουμε ότι δεν ισχυριζόμαστε ότι κάθε σύλληψη της δια- 
βουλευτικής δημοκρατίας κρίνεται a priori ανεπαρκής λόγω της επισφαλούς μεταχείρισης που 
επιφυλάσσει στο μη πολιτικό λόγο. Πολλοί θεωρητικοί της διαλογικής ηθικής υιοθετούν πε­
ρισσότερο εκλεπτυσμε'νες προσεγγίσεις σύμφωνα με τις οποίες ο σεβασμός της προσωπικής 
αυτονομίας και του ιδιωτικού χώρου αποτελούν συστατικό στοιχείο της πολιτικής συνιστώσας 
της θεωρίας. Βλ. Jean Cohen (1990). Παραπλήσιες απόψεις εκφράζει και ο David Ingram 
(1993: 294-321), ο οποίος θεωρεί ότι για την εξασφάλιση της θετικής και της αρνητικής 
ελευθερίας -που δεν μπορεί να διαχωριστεί από το αίτημα της αυτοπραγμάτωσης- δεν επαρ­
κούν οι διαλογικε'ς πρακτικές, αλλά απαιτείται η κατοχύρωση συγκεκριμένων δικαιωμάτων, 
όπως του δικαιώματος των εργαζομένων να συμμετέχουν στη λήψη των αποφάσεων που 
λαμβάνονται στο χώρο εργασίας τους. Ο ίδιος ο Habermas σε πρόσφατα κείμενά του (1995: 
12-20,1996: κεφάλαιο 3) φαίνεται να προκρίνει μια συμβιβαστική στάση επισημαίνοντας την 
εγγενή αξία της προστασίας της ιδιωτικής αυτονομίας. Μόνο που η εν λόγω προστασία θα 
πρέπει να σχηματοποιηθεί και να θεσμοποιηθεί μέσω της άσκησης της δημόσιας αυτονομίας, 
δηλαδή μέσω της ισότιμης συμμετοχής σε συλλογικές πολιτικές διαδικασίες. Τέλος, η Amy 
Gutmann και ο Dennis Thompson (1996) αναπτύσσουν μια θεωρία διαβουλευτικής δημοκρα­
τίας που θεμελιώνεται στην ισοδύναμη αλληλεξάρτηση διαδικαστικών και ουσιαστικών αρχών.

Βιβλιογραφικές Αναφορές

Alexy, R. (1991). ‘A Theory of Practical Discourse’, στο The Communicative 
Ethics Controversy, Seyla Benhabib and Fred Dallmayr, eds., Cambridge, 
Mass.: The MIT Press.

Αλιβιζόίτος, N. (1995). Ή Ελευθερία της Έκφρασης επί “Εθνικών Θεμόί- 
των’”, Κυριακάτικη Αυγή, 25 Μαρτίου.

Baker, E. C. (1989). Human Liberty and Freedom of Speech. New York: 
Oxford University Press.

Berger, F. R. (1983). ‘Symbolic Conduct and Freedom of Speech’, στο The 
Nature and Process of Law: An Introduction, Patricia Smith, ed. New York: 
Oxford University Press.

Blaug, R. (1996). ‘New Theories of Discursive Democracy’, Philosophy and 
Social Criticism, 22, 49-80.

Bohman, J. (1996). Public Deliberation: Pluralism, Complexity, and Democracy, 
Cambridge, Mass.: The MIT Press.

Bork, R. (1971). ‘Neutral Principles and some First Amendment Problems’, 
Indiana Law Journal, 47, 1-35.

Campbell, T. (1994). ‘Rationales for Freedom of Communication’, στο Free-



54 Φάήμων Παιονίόης

dom of Communication, Tom Campbell and Wojciech Sadurski, eds., Al­
dershot: Dartmouth.

Chambers, S. (1996). Jürgen Habermas and the Politics of Discourse. Ithaca 
and London: Cornell University Press.

Cohen, J. (1990). ‘Discourse Ethics and Civil Society’, στο Universalism vs. 
Communitarìanism: Contemporary Debates in Ethics, David Rasmussen, 
ed. Cambridge, Mass.: The MIT Press.

Cohen, J. (1989). ‘Deliberation and Democratic Legitimacy’, στο The Good 
Polity: Normative Analysis of the Stale, Alan Hamlin and Philip Petit, eds., 
Oxford: Blackwell.

............(1993), ‘Freedom of Expression’, Philosophy and Public Affairs, 22,
207-63.

............(1996), ‘Procedure and Substance in Deliberative Democracy’, στο
Democracy and Difference: Contesting the Boundaries of the Political, Seyla 
Benhabib, ed. Princeton: Princeton University Press.

Dahl, R. A. (1989). Democracy and its Clitics. New Haven and London: Yale 
University Press.

Dworkin, R. (1985). A Matter of Principle. Cambridge, Mass.: Harvard Uni­
versity Press.

Fallon, R. H. Jr. (1989). ‘What is Republicanism, and is it worth reviving?’, 
Harvard Law Review, 102, 1695-35.

Fishkin, J. S. (1991). Democracy and Deliberation: New Directions for Demo­
cratic Reform. New Haven and London: Yale University Press.

Fiss, O. (1996a). Liberalism Divided: Lreedom of Speech and the Many Uses of 
Power, Boulder: Westview.

............(1996b). The Irony of Tree Speech. Cambridge, Mass.: Harvard Uni­
versity Press.

Green, L. (1994). ‘Freedom of Expression and Choice of Language’, στο Tree 
Expression: Essays in Law and Philosophy, W.J. Waluchow, ed. Oxford: 
Clarendon Press.

Greenawalt, K. (1989). Speech, Crime and the Uses of Language. New York: 
Oxford University Press.

Gutmann, A. and Thompson, Dennis (1996). Democracy and Disagreement. 
Cambridge, Mass.: Plarvard University Press.

Habermas, J. (1990). Moral Consciousness and Communicative Action, trans­
lated by Christion Lenhardt and Shierry Weber Nicholsen. Cambridge: 
Polity.



Διαβουλευτική δημοκρατία και ελευθερία της έκφρασης 55

............(1993). Justification and Application: Remarks on Discourse Ethics,
translated by daran P. Cronin. Cambridge: Polity.

---------(1995). On the Internal Relation between the Rule of Law and De­
mocracy’, European Journal of Philosophy, 3, 12-20.

............(1996). To Πραγματικό και το Ισχνόν [Faktizität und Geltung], ελλη­
νική μετάφραση Θ. Λουπασάκης, επιμέλεια Θ. Γεωργίου. Αθήνα: Λιβ- 
άνης.

............(1997). Η Ηθική της Επικοινωνίας: Ηθική του Διαλόγου-Σημειώσεις
για ένα Πρόγραμμα Θεμελίωσης, εισαγωγή-μετάφραση Κωνσταντίνος 
Καβουλάκος. Αθήνα: Εναλλακτικές Εκδόσεις.

Ingram, David (1993). ‘The Limits and the Possibilities of Communicative 
Ethics for Democratic Theory’, Political Theory, 21, 294-321.

Καβουλάκος, K. (1996). Γιούργκεν Χάμπερμας: Τα Θεμέλια του Λόγον και 
της Κριτικής Κοινωνικής Θεωρίας. Αθήνα: Πόλις.

Keane, J. (1996). Μέσα Επικοινωνίας και Δημοκρατία [The Media and 
Democracy], ελληνική μετάφραση Παναγιώτα Χατζηπαντελή, επιμέλεια 
Νώντας Παπαγεωργίου και Γιάννης Σ. Σκαρπέλος. Αθήνα: Πατάκης.

Kellner, D. (1990). Television and the Crisis of Democracy. Boulder: Westview.
Κοζύρης, Φ. I. (1988). Ή συνταγματική προστασία της ελευθερίας της έκ­

φρασης και η οριοθέτηση της περιύβρισης και δυσφήμισης αρχής’, στο 
Σύμμεικτα Φαίδωνος Θ. Βεγλερή: Η Κρίση των Θεσμών του Κράτους, 
Τόμος Β, Πέτρος I. Παραράς, επ.. Αθήνα: Σάκκουλας.

Lichtenberg, J. ed. (1990). Democracy and the Mass Media. Cambridge: Cam­
bridge University Press.

Lipson, M. (1995). ‘Autonomy and Democracy’, The Yale Law Journal, 104, 
2249-75.

Meiklejohn, A. (1960). Political Freedom: The Constitutional Powers of the 
People. New York: Harper.

Mill, J. S. (1983). Περί Ελευθερίας [On Liberty], ελληνική μετάφραση Νίκος 
Μπαλής. Αθήνα: Επίκουρος.

Morrow, Frank A. (1975). ‘Speech, Expression and the Constitution’, Ethics 
85, 235-42.

Παιονίδης, Φιλήμων (υπό δημοσίευση), ‘Τηλεόραση και διαβουλευτική δη­
μοκρατία’, Πρακτικά 8ου Πανελληνίου Συνεδρίου της Ελληνικής Εται­
ρίας Κοινωνικής Παιδιατρικής και Προαγωγής της Υγείας Το παιδί και 
ο Έφηβος στην Κοινωνία των Πληροφοριών: Η Πρόκληση των Μέσων 
Μαζικής Επικοινωνίας. Θεσσαλονίκη.



56 Φιλήμων Παιονίόης

............(1998). ‘Freedom of Expression, Autonomy, and Defamation’, Law
and Philosophy, 17, 1-17.

Post, R. C. (1995). Constitutional Domains: Democracy, Community, Manage­
ment. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Rawls, J. (1993). Political Liberalism. New York: Columbia University Press.
Redish, M. H.(1984). Freedom of Expression: A Critical Analysis. Charlottes­

ville: Michie.
Schauer, F. (1982). Free Speech: A Philosophical Inquiry. Cambridge: Cam­

bridge University Press.
---------(1983). ‘Free Speech and the Argument from Democracy’, στο Liberal

Democracy, NOMOS XXV, J. R. Pennock and J. W. Chapman, eds. New 
York and London: New York University Press.

Schumpeter, J. A. (1987). Capitalism, Socialism and Democracy. London: Unwin.
Shetret, S., ed. (1991). Free Speech and National Security. Dordrecht: Martinus 

Nijhoff.
Skinner, Q. (1992). ‘The Italian City-Republics’, στο Democracy: The Unfinished 

Journey 508 BC to AD 1993, John Dunn, ed. Oxford: Oxford University Press.
Skogerbo, Eli (1996). Privatizing the Public Interest: Conflicts and Compromises 

in Norwegian Media Politics 1980-1993, IMK Report No. 20. Oslo: Univer­
sity of Oslo.

Σταμάτης, K. M. (1992). Ή ελευθερία του πολιτικού λόγου υπό κηδεμονία;’ 
Αντί, τευχ. 496, 12 Ιουνίου, 46-7.

Sunstein, C. (1993a). Democracy and the Problem of Free Speech. New York: 
The Free Press.

............(1993b). The Partial Constitution. Cambridge, Mass: Harvard Univer­
sity Press.

Tedford, T. L (1993). Freedom of Speech in the United States, second edition. 
New York: McGraw-Hill.

Tocqueville, A. de (1996). Η Δημοκρατία στην Αμερική [De la Démocratie 
en Amérique], εισαγωγή Γιώργος Μανιάτης, μετάφραση Μπάμπης Λυ- 
κούδης. Αθήνα: Στοχαστής.

Tribe, L. Η. (1985). Constitutional Choices. Cambridge, Mass.: Harvard Uni­
versity Press.

Βολουδάκης, B. K. (1996). Σχεδίασμα για μια Ευρεία και Ριζική Συνταγμα­
τική Αναθεώρηση. Αθήνα: Σάκκουλας.

Weithman, Ρ. Η. (1995). ‘Contractualist Liberalism and Deliberative Demo­
cracy’, Philosophy and Public Affairs, 24, 314-43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

